
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 107 (2017)

Heft: 1

Artikel: Gottes Werk im Menschenwerk : Überlegungen zur Struktur des
Sakramentalen

Autor: Suter, Adrian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939175

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gottes Werk im Menschenwerk.

Überlegungen zur Struktur des Sakramentalen

Adrian Suter

1. Einleitung1

1.1 Die Problemstellung

In einem Werk zum Johannesevangelium des Kirchenvaters Augustinus
lesen wir: «Mag Petrus taufen, dieser [= Christus] ist es, der tauft. Mag
Paulus taufen, dieser ist es, der tauft. Mag Judas taufen, dieser ist es, der
tauft.»2 Damit legt Augustin eine Theorie des Spenders der Taufe vor:
Christus ist der eigentliche Sakramentenspender, der durch menschliche
Werkzeuge die göttliche Gnade dem Täufling nahebringt. Augustinus'
Interesse ist die Abwehr der donatistischen Position, die besagt, nur ein
moralisch einwandfreier Christ könne die Taufe spenden. Dagegen hält
Augustinus fest, dass die gottgewirkte Gnade nicht davon abhängt, ob der
Mensch, der die Taufe vollzieht, ein Heiliger oder ein Sünder sei. Jeder,
und sei er Judas, der Verräter, kann taufen, da nicht er der eigentliche
Spender ist, sondern Christus. Im Werk des menschlichen Täufers
vollzieht sich Gottes Gnadenwerk am Menschen. Um eine bekannte Formel
abzuwandeln: So wie die Bibel Gottes Wort im Menschenwort ist, so ist
die Taufe Gottes Werk im Menschenwerk.

Was Augustinus anhand der Taufe ausführt, möchte ich in diesem Beitrag

als einen grundlegenden Aspekt des Sakramentalen überhaupt
darstellen: In der zwischenmenschlichen Interaktion ereignet sich zugleich
eine Interaktion zwischen Gott und Mensch, in der menschlichen Zuwendung

wird die göttliche Zuwendung erfahrbar und wirksam. Damit habe

1 Diesem Beitrag liegt ein Vortrag an der Sitzung der Internationalen Altkatholischen

Bischofskonferenz, gehalten am 15. Juni 2016 in Köln, zugrunde. Der
Vortragsstil wurde weitgehend beibehalten.

2 Aurelius Augustinus, Sancti Aurelii Augustini In Iohannis Evangelium
tractatus CXXIV (CChr. SL), Turnholti (Brepols) 1954, VI, 7. Aurelius Augustinus,

Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus Vorträge über das Evangelium
des hl. Johannes, Kempten - München (Kösel) 1913-1914, 93.

IKZ 107 (2017) Seiten 1-22 1



Adrian Suter

ich das Thema dieses Beitrages abgesteckt und die Hauptthese vorweggenommen.

Das Thema ist die allgemeine Sakramentenlehre. «Allgemein»
deswegen, weil nicht ein bestimmtes Sakrament - etwa wie bei Augustin
die Taufe - in den Blick kommen soll, sondern die Frage, welche
Charakteristika allen Sakramenten gemeinsam sind.3 Die Hauptthese des

Beitrags lautet, dass ein wesentliches dieser Charakteristika das Beziehungsund

Interaktionsgeschehen zwischen Gott und Mensch ist: Sakramentale

Handlungen werden von Menschen vorgenommen, und doch versteht der
Glaube sie als Handlungen Gottes am Menschen.

Um diese These zu entwickeln und die Grundstruktur des Sakramentalen

näher zu erläutern, werde ich bei bestimmten wichtigen Dokumenten
der Utrechter Union ansetzen: bei den Dialogtexten der bilateralen Dialoge.

Dazu werde ich in einem ersten Schritt die klassische Lehrbuchdefinition

des Sakraments in Erinnerung rufen. Daran anschliessend werde ich
die Frage aufwerfen, inwiefern die Dialogtexte dieser Lehrbuchdefinition
entsprechen und inwiefern sie über sie hinausgehen. Dabei werde ich auch

auf einige Probleme der Lehrbuchdefinition zu sprechen kommen. Diese
Probleme werden mich dazu führen, ein anderes Sakramentenverständnis

zu entwickeln, das im Wesentlichen drei Charakteristika des Sakramentalen

betont: den dialogischen, den ekklesialen und den performativen
Charakter. Zum Schluss möchte ich die Frage stellen, ob sich die Grundstruktur

des Sakramentalen auch ausserhalb der sieben Sakramente finden lässt
und welche Implikationen das Gesagte auf die Abgrenzung der Sakramente

von anderen kirchlichen Handlungen hat.

3 Überlegungen zur Struktur des Sakramentalen allgemein und Untersuchungen
zum theologischen Verständnis der einzelnen Sakramente bedingen einander gegenseitig.

Dogmatiken gehen üblicherweise von einer allgemeinen Sakramentenlehre

aus, während die spezielle Sakramentenlehre die allgemeinen Charakteristika dann
anhand der Einzelsakramente entfaltet. Im Grunde könnte man aber mit gleichem
Recht - und nach altkirchlichem Vorbild - bei den Einzelsakramenten ansetzen und
gemeinsame Charakteristika induktiv erheben. Eine interessante Kombination beider
Wege findet sich bei Otto Hermann Pesch, Die Geschichte Gottes mit den
Menschen. Ekklesiologie, Sakramentenlehre, Eschatologie, Ostfildern (Matthias Grünewald)

2010,311-818: Er steigt mit einer Erörterung der allgemeinen Sakramentenlehre

ein, reflektiert dann die Einzelsakramente und macht aufdieser Basis einen zweiten
Durchgang durch die allgemeine Sakramentenlehre.

2



Gottes Werk im Menschenwerk

1.2 Die (neu)scholastische Lehrbuchdefinition des Sakraments

Genau diese sind die Fragen, die sich immer wieder stellen: Welches sind
denn nun die Sakramente? Wie viele gibt es? Und nach welchen Kriterien
sind die Sakramente von anderen kirchlichen Handlungen abgegrenzt?
Ein allgemeiner Sakramentenbegriff, der den Einzelsakramenten
vorgeordnet wird, entwickelt sich erst im Mittelalter und wird vom Konzil von
Trient lehramtlich festgeschrieben.4 Daraus entsteht die neuscholastische

Lehrbuchdefinition, wie wir sie bis weit ins 20. Jahrhundert hinein in den
westlich-katholischen Dogmatiklehrbüchern und Katechismen finden.
Wesentlich für ein Sakrament sind nach dieser Lehrbuchdefinition vier
Punkte: Erstens gibt es ein äusseres Zeichen. Das kann ein materielles
Zeichen sein - Wasser, Brot, Wein, Öl. Es kann ein Gestus sein wie die

Handauflegung bei der Weihe. Zweitens wird im Sakrament eine innere
Gnade vermittelt. Dabei wird das Sakrament als Ursache der Gnade
verstanden.5 Das dritte Element der Lehrbuchdefinition ist die Einsetzung
durch Christus. Viertens wirken die Sakramente gemäss Lehrbuchdefinition

kraft ihres Vollzugs - ex opere operato: Solange das Sakrament korrekt

vollzogen wird, sind die persönliche Disposition und der Glaube des

Spenders egal. Es genügt die «Intention zu tun, was die Kirche tut», wie
es das Konzil von Florenz definiert.6

Diese Punkte sollen als Kriterien dienen, mit denen sich Sakramente

von anderen kirchlichen Handlungen abgrenzen lassen. Allein, dies
gelingt nicht. Insbesondere die Rückführung der einzelnen Sakramente auf
einen Stiftungsakt Christi gelingt nur mit sehr abenteuerlichen exegetischen

Rösselsprüngen. Doch die Definition bereitet nicht nur Schwierigkeiten,

wenn man die sieben Sakramente der katholischen Tradition damit

4 Im Traktat «De sacramentis», abgedruckt in: Josef Wohlmuth u. a. (Hg.),
Dekrete der Ökumenischen Konzilien, 3 Bde., Paderborn (Schöningh) 1998-2002,
hier Bd. 3, 684-689, insbes. 684f.

5 «Wenn jemand sagt, die Sakramente des Neuen Gesetzes enthielten nicht die
Gnade, die sie bezeichnen, oder sie würden diese Gnade denen, die keinen Riegel
vorschieben, nicht verleihen, [...] gelte das Anathem.» A. a. O., 684. Damit wird die
Unionsbulle der Armenier des Konzils von Florenz 1439 aufgegriffen: «Unsere
Sakramente [...] enthalten die Gnade auch und verleihen sie denen, die sie würdig
empfangen.» Wohlmuth, Dekrete (wie Anm. 4), Bd. 2,534-559, hier 540.

6 «Alle diese Sakramente kommen durch drei Dinge zustande: durch Dinge als

Materie, durch Worte als Form und die Person des Dieners, der das Sakrament mit der
Intention vollzieht, zu tun, was die Kirche tut. Wenn eines davon fehlt, kommt ein
Sakrament nicht zustande.» A. a. O., 542.

3



Adrian Suter

begründen will, sondern auch, wenn man andere kirchliche Handlungen
betrachtet, die traditionell nicht als Sakramente angesehen werden. So

gibt es auf der Basis der Lehrbuchdefinition keinen vernünftigen Grund,
der Fusswaschung einen sakramentalen Charakter abzusprechen.7

2. Kennzeichen des Sakramentalen in den ökumenischen
Dialogtexten der Utrechter Union

Einige Probleme der Lehrbuchdefinition haben sich auch in den ökumenischen

Dialogtexten der altkatholischen Kirchen niedergeschlagen. Wie -
wenn überhaupt - nehmen sie zu dieser Lehrbuchdefinition Stellung?

2.1 Sakramententheologie im Bonner Abkommen

Das Bonner Abkommen zwischen Altkatholiken und Anglikanern8 spricht
trotz seiner Kürze zweimal von den Sakramenten: einmal in Punkt 2, wo
die Kirchengemeinschaft in der gegenseitigen Zulassung zu den
Sakramenten ihren Ausdruck findet; dann in Punkt 3, wo gesagt wird, das
Abkommen verlange von keiner der beiden Kirchen die Annahme der gesamten

sakramentalen Frömmigkeit der anderen. Die einzelnen Sakramente
sind bewusst nicht genannt: Von anglikanischer Seite war es nicht akzeptabel,

andere kirchliche Handlungen als Taufe und Eucharistie Sakrament

zu nennen.9 Die 39 Artikel10 nennen nur Taufe und Eucharistie «Sakramente

des Evangeliums» (sacraments of the Gospel). Die anderen fünf

7 «[I]n Joh 13,1-20 sind alle Elemente eines Sakramentes so deutlich beisammen,

wie wir es uns bei manchen anderen der <sieben Sakramente> nur wünschen
können: das äussere Element beziehungsweise die äussere Handlung, die Einsetzung
durch Christus einschliesslich des Wiederholungsbefehls (<... dann müsst auch ihr
einander die Füsse waschen>) und die innere Gnade (<Wenn ich dich nicht wasche, hast
du keinen Anteil an mir>).» Pesch, Geschichte (wie Anm. 3), 328.

8 Abgedruckt in: Harding Meyer u. a. (Hg.), Dokumente wachsender
Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf
Weltebene, Band 1,1931-1982, Paderborn (Bonifatius) 1983, 78f.

9 «Rev. Graham-Brown widersprach der Anwendung irgendeines Satzes, der die
Anerkennung von mehr Sakramenten als Taufe und hl. Abendmahl in sich schliessen
könnte.» Urs Küry, Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr
Anliegen, Frankfurt a.M. (Evangelisches Verlagswerk) 31982,477.

10 Church of England/Epsicopal Church (Hg.), The book of common prayer,

and administration of the sacraments and other rites and ceremonies of the Church,
New York (The Church Hymnal Corp.) 1979, 867-876.

4



Gottes Werk im Menschenwerk

traditionellen Sakramente werden nur vom anglokatholischen Flügel
eindeutig als Sakramente betrachtet, während andere Gruppen im Anglika-
nismus sie als «sakramentale Riten» (sacramental rites) ansehen. Die
39 Artikel sagen von diesen fünf, sie würden «gemeinhin Sakramente

genannt, aber nicht zu den Sakramenten des Evangeliums gezählt»11.
Auch im Chicago-Lambeth Quadrilateral kann man die inneranglikanische

Kontroverse erahnen: Dieses nennt nur Taufe und Eucharistie als

«Sakramente, die Christus selbst eingesetzt hat».12 Allerdings macht der
Kontext deutlich: Diese beiden Sakramente werden verstanden als
wesentliche Mindestvoraussetzung für die Wiedervereinigung der getrennten

Zweige der Christenheit, nicht als Höchstmenge, neben der es keine
weiteren Sakramente geben darf. Doch da selbst inneranglikanisch der

Umfang des Sakramentenbegriffs unterschiedlich gesehen wird, ist leicht
nachvollziehbar, dass von anglikanischer Seite in einer ökumenischen

Vereinbarung keine eindeutige Festlegung gemacht werden kann. Von all
diesen inneranglikanischen Differenzen ist im Bonner Abkommen nichts
zu lesen. Man entledigt sich eines Abgrenzungskriteriums, indem man die

Aufzählung der Sakramente vermeidet. Generell ist es charakteristisch
für das Bonner Abkommen, vieles offenzulassen. Wohlverstanden bildet
dies eine grosse Stärke des Bonner Abkommens: Denn einerseits kommt
so das gegenseitige Vertrauen der beiden Kirchen zum Ausdruck; andererseits

wird damit die Tür zu einer Einheit in der Vielfalt geöffnet, die mehr
ist als ein wohlfeiles Schlagwort. Diese Offenheit ist aber zugleich die

grösste Schwäche, weil der gemeinsame Glaube eben nur im Modus des

gegenseitigen Vertrauens gegeben ist und das Bonner Abkommen keinen

Anhaltspunkt dazu gibt, wo denn nun material die gemeinsame Glaubensbasis

zu finden ist. Weder beim Sakramentenverständnis noch in anderen

materialdogmatischen Fragen erfahren wir etwas über die Gemeinsamkeiten

und Differenzen zwischen Anglikanern und Altkatholiken. Das

Schweigen des Bonner Abkommens zur Zahl der Sakramente und die
anglikanische Haltung, sich in dieser Frage nicht genau festlegen zu wollen,
fordert das altkatholische Sakramentenverständnis heraus. Altkatholische
Kirchen und altkatholische Theologie haben an der Siebenzahl der Sakra-

11 «Commonly called Sacraments but not to be counted for Sacraments of the

Gospel». A. a. O., 872.
12 «The two Sacraments ordained by Christ Himself- Baptism and the Supper of

the Lord - ministered with unfailing use of Christ's words of Institution, and of the
elements ordained by Him.» A.a.O., 877.

5



Adrian Suter

mente festgehalten, ungeachtet der Abgrenzungsproblematik.13 Man
versteht sich selbst als katholische Kirche, und worin äussert sich das? Unter
anderem darin, dass man - anders als die Reformationskirchen - an den

sieben Sakramenten der katholischen Tradition festgehalten hat. Dennoch

zeigte sich schon 1931, dass eine Kirchengemeinschaft möglich ist, ohne
dass man diese Siebenzahl der Sakramente zur Voraussetzung erhebt.

2.2 Die vier Punkte der Lehrbuchdefinition in den orthodox-
altkatholischen Dialogtexten

Betrachten wir nun die Aussagen zur allgemeinen Sakramentenlehre im
orthodox-altkatholischen Dialog. Abschnitt V/1 «Die Sakramente oder

Mysterien der Kirche» ist recht ausführlich,14 wie auch die Abschnitte zu
den einzelnen Sakramenten, auf die ich hier nicht näher eingehe.

Schon der Titel und der erste Absatz bringen das Terminologieproblem
zur Sprache: Wie heissen diese Handlungen eigentlich, und was meint der

Begriff? «Mit dem Wort <Mysterion> wird im Neuen Testament das

umfassende Heilshandeln Gottes in Christus bezeichnet»15 - so beginnt der

Text. Mysterion, der für die Ostkirche typische Begriff, ist also deutlich
weiter gefasst als sacramentum. Die Bezeichnung der sieben Handlungen
als «Mysterien» stellt diese Handlungen daher in einen sehr viel weiteren
Kontext des Heilshandelns Gottes in Christus. Der westliche Begriff
sacramentum demgegenüber stammt aus dem lateinischen Militärjargon:
Er meint dort den Fahneneid des Soldaten. Tertullian übernimmt und
christianisiert diesen Begriff, indem er ihn als Oberbegriff für christliche
Symbolhandlungen verwendet.16 In der Alten Kirche standen die einzelnen

Handlungen im Mittelpunkt, ohne dass so sehr nach dem Gemeinsa-

13 Allerdings war man sich von Anfang an bewusst, «dass die Zahl der Sakramente

erst im 12. Jahrhundert auf sieben festgesetzt und dann in die allgemeine
Lehre der Kirche aufgenommen wurde, und zwar nicht als eine von den Aposteln
oder von den ältesten Zeiten kommende Tradition, sondern als das Ergebnis
theologischer Spekulation». So die 8. These der ersten Bonner Unionskonferenz von 1874.

Heinrich Reusch (Hg.), Bericht über die 1874 und 1875 zu Bonn gehaltenen Unions-
Conferenzen. Neudruck der Ausgabe in zwei Bänden von 1874 und 1875 (Alt-katholischer

Bistumsverlag) 2002, 18; auch in Küry, Kirche (wie Anm. 9), 463.
14 Urs von Arx (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis (Beiheft zu IKZ 79,

Heft 4), Bern 1989, 84-86.
15 A.a.O., 84.
16 Quintus Septimius Florens Tertullianus, Ad martyres (PL 1), Paris

(Migne) 1844, 697.

6



Gottes Werk im Menschenwerk

men dieser Handlungen gefragt wurde. Im Neuen Testament lesen wir
zwar von Taufe und Eucharistie, aber vor Tertullian fehlt ein gemeinsamer
Oberbegriff. Der Begriff sacramentum setzt sich im Westen umso mehr
durch, je stärker man die Einzelhandlungen unter dem Blickwinkel der

gemeinsamen Eigenschaften betrachtet.
Der orthodox-altkatholische Dialogtext schliesst sich dieser Terminologie

an und verwendet in der Folge auch den Begriff «Sakrament» für die
«Mittel [...], die dem Heil dienen»17. Er nimmt auch Stellung zum umstrittenen

Kriterium «von Christus gestiftet» der Lehrbuchdefinition. Einerseits

wird die Einsetzung durch Christus bejaht, nämlich durch die Aussage

«Die Sakramente hat Christus der Kirche übereignet.» Andererseits
wird das Kriterium sehr differenziert betrachtet, indem nur ein Teil der
Sakramente «ausdrücklich und direkt auf Handlungen und Worte Jesu

Christi» zurückgeführt wird. Von anderen Sakramenten wird gesagt, sie

würden zurückgeführt «auf indirekte Hinweise und Handlungen Jesu
sowie auf die Überzeugung seiner Jünger und Apostel, dass sie alles, was sie

für das Leben der Kirche bestimmen, im Einklang mit dem Willen und
den Anweisungen des Herrn festsetzen und anordnen».

Eine zentrale Rolle spielt für die Texte des orthodox-altkatholischen
Dialogs, dass die Sakramente «zuverlässige Träger und Vermittler»18 der

göttlichen Gnade sind. In diesem Zusammenhang spricht der Text auch
einen Punkt an, der in der Lehrbuchdefinition fehlt: die Gemeinschaftsdimension

des Sakramentes. Die von den Sakramenten vermittelte Gnade
wird beschrieben als «Neuschaffung und Entfaltung des Lebens in Christus

durch die im Heiligen Geist erfolgende Eingliederung der Empfänger
in die Kirche als Leib Christi» (notabene bezogen auf alle Sakramente,
nicht nur auf die Initiationssakramente Taufe und Firmung). Die in den
Sakramenten geschenkte Gnade betrifft beim Empfänger «alle Manifestationen

seiner persönlichen und gemeinschaftlichen Existenz». Empfänger

ist also der Einzelne; aber die «innere Gnade» der Lehrbuchdefinition
kommt im Leben der Kirche als Leib Christi zum Tragen. Auch das

Kriterium des äusseren Zeichens wird von den orthodox-altkatholischen
Dialogtexten aufgegriffen, denn «die Verwendung sinnenhafter Mittel in
den Sakramenten ist auf Grund der psycho-somatischen Beschaffenheit
des Menschen nötig». Doch wird zugleich ein quasimagisches Verständnis

der Wirksamkeit der materiellen Elemente abgewehrt. Dazu greift der

17 Von Arx, Koinonia (wie Anm. 14), 84. Dort auch die folgenden Zitate.
18 A. a. O., 85. Dort auch die folgenden Zitate.

7



Adrian Suter

Text auf ein Zitat von Basilius dem Grossen zurück: «Wenn im Wasser

Gnade ist, so kommt sie nicht aus der Natur des Wassers, sondern aus der

Gegenwart des Geistes.»19 Schliesslich thematisieren die Dialogtexte auch
die Wirksamkeit der Sakramente aufgrund des Vollzugs der Handlung.
Gleichzeitig betonen sie, dass «die Menschen ihre innere Bereitschaft, sie

anzunehmen, zum Ausdruck bringen»20 müssen.

Fazit: Die orthodox-altkatholischen Dialogtexte greifen inhaltlich alle
Elemente der neuscholastischen Lehrbuchdefinition des Sakramentes auf,
aber mit charakteristischen Akzentverschiebungen:
1. Die einzelnen Punkte werden in der Theologie der Alten Kirche ver¬

ankert;
2. die Gemeinschaftsdimension der von Gott geschenkten Gnade wird

hervorgehoben;
3. die ganzen Überlegungen dienen der theologischen Beschreibung der

Sakramente, nicht der Abgrenzung. Mit anderen Worten: Die Reflexionen

der Dialogkommission erheben nicht den Anspruch, Sakramente

von Nicht-Sakramenten abzuheben, sondern darzulegen, wie Gottes
Heilshandeln im kirchlichen Handeln zur Geltung kommt.

2.3 Sakramente im Römisch-katholisch - Altkatholischen Dialog

Im Bericht «Kirche und Kirchengemeinschaft»21 der Internationalen
Römisch-katholisch - Altkatholischen Dialogkommission (IRAD) finden
wir kurze allgemeine Bemerkungen zu den Sakramenten in Punkt 11 und

Ausführungen zu jedem einzelnen Sakrament in Punkt 12. Hier herrscht,
wie im orthodox-altkatholischen Dialog, Einigkeit darüber, was zu den

Sakramenten zu zählen ist und was nicht. Ihren Ort haben die Überlegungen

zu den Sakramenten in der trinitarisch-soteriologischen Grundlegung
der Kirche: Es geht um die Vereinigung der Gläubigen mit Christus - im
Fokus ist also die innere Gnade der Lehrbuchdefinition. Taufe und Eucharistie,

die beiden Hauptsakramente, gliedern den Einzelnen in Christus
ein und geben ihm Anteil an Christus. Die enge Verbindung der Sakra-

19 Basilius von Cäsarea, De Spiritu sancto. Über den Heiligen Geist, Freiburg

i. Br. (Herder) 1993, 15.35.
20 Von Arx, Koinonia (wie Anm. 14), 85.
21 Internationale Römisch-Katholisch - Altkatholische Dialogkommission,

Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen Römisch-
Katholisch - Altkatholischen Dialogkommission, Paderborn (Bonifatius) 2009.

8



Gottes Werk im Menschenwerk

mente mit Christus ist also wichtig, aber das IRAD-Dokument sagt nichts
über die Einsetzung durch Christus - es schweigt zu diesem Punkt. Eine
neutestamentliche Begründung gibt das IRAD-Dokument nur bei den

Einzelsakramenten, und dort nur bei Krankensalbung, Weihe und Ehe.22

Hingegen weitet es die individuelle Gnadenperspektive aus und nimmt
auch die Perspektive der Gemeinschaft ein: Sakramente bewirken nicht
nur etwas für den einzelnen Gläubigen, sondern genauso für die ganze
Kirche. In der Taufe werden die Menschen «Glied der Kirche Christi»23,
in der Eucharistie werden sie «zur Gemeinschaft mit ihm [Christus] und
untereinander erhoben.»24 Jedes Sakrament ist nicht nur gnadenvermittelnd,

sondern auch einheitsstiftend: «In jedem geht es zusammen mit dem
einzelnen Empfänger auch um die Kirche, die selbst als <Sakrament der
Einheit» gesehen wird.»25 Bei den einzelnen Sakramenten ist jeweils auch

etwas zum äusseren Zeichen zu lesen. Die Sakramentenpraxis und die

Frage, wer das Sakrament gültig spendet, nehmen vergleichsweise breiten
Raum ein. Die Wirkungsweise ex opere operato wird nicht explizit ausgesagt,

scheint aber vorausgesetzt.
Fazit: Im IRAD-Dokument kommt die gemeinsame abendländischkatholische

Tradition zum Tragen. Dies zeigt sich besonders in der
übereinstimmenden Praxis und im übereinstimmenden Verständnis der
Einzelsakramente. Zu bekannten Problemen der Lehrbuchdefinition wird
einfach geschwiegen. Dafür wird der Gemeinschaftsbezug der Sakramente

deutlich unterstrichen.

2.4 Sakramentenlehre im Dialog zwischen den Altkatholische Kirchen
und der Mar-Thoma-Kirche

Im Dialog der altkatholischen Kirche mit der Syrischen Mar-Thoma-Kir-
che26 haben die altkatholischen Kirchen die Sakramentenlehre nur knapp

22 A.a.O., 17f.
23 A.a.O., 16.
24 Ebd.
25 Ebd.
26 Katholisches Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland (Hg.), Alt-

Katholische Kirchen der Utrechter Union - Mar Thoma Syrian Church of Malabar.
Dokumentation der Dialogtexte, Bonn (Eigenverlag) 2015. Es handelt sich bei dieser

Ausgabe um eine Dokumentation zuhanden der 60. Ordentlichen Bistumssynode des

Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in Deutschland vom 29. September bis zum
2. Oktober 2016 in Mainz, mit einer Einführung aus meiner Feder.

9



Adrian Suter

behandelt, und zwar in der ersten Konsultation, die von beiden Seiten noch
als Teil eines Prä-Dialoges angesehen wurde. Auf der Tagesordnung standen

das Verständnis von Taufe und Eucharistie. Das hat auch Eingang in
die Santhigiri-Erklärung gefunden.27 Anhand dieser Themen wurde auch

über die allgemeine Sakramentenlehre diskutiert, was sich aber im Text
der Erklärung praktisch nicht niedergeschlagen hat. Aus den Texten zu
Taufe und Eucharistie lässt sich aber Allgemeines ableiten: Sakramente
sind «Weg der Aufnahme in die Kirche und Heiligung durch Gottes
Gnade»28; sie sind «Mittel der Gnade»29 (von der Taufe wird dies
ausdrücklich gesagt). Sie sind Vergegenwärtigung von Gottes Heilshandeln;
sie stiften eine Verbindung zwischen Gott und Mensch, wie es von der
Eucharistiefeier gesagt wird: «Die Eucharistiefeier vereint Himmel und
Erde, Vergangenheit und Gegenwart, und verbindet die Kirche durch die

Lobpreisung Gottes mit der gesamten Schöpfung.»30 Die Abgrenzung der
Sakramente von anderen kirchlichen Handlungen und ihre Siebenzahl

waren im Dialog nicht Thema. Der Dialogansatz war im Mar-Thoma-

Dialog viel weniger umfassend als im orthodox-altkatholischen Dialog:

Die Syrische Mar-Thoma-Kirche von Malabar und die Altkatholischen
Kirchen der Utrechter Union sind beide in voller Kirchengemeinschaft mit den
Kirchen der Anglikanischen Kirchengemeinschaft. Aus diesem Grund
konzentrierte sich die Kommission auf bestimmte Diskussionsbereiche, entweder
weil diese möglicherweise kontrovers erschienen oder weil die Kommission
hoffte, eine Diskussion darüber wäre besonders bereichernd. Ein systematischer

Ansatz, der alle Aspekte des Glaubens abdeckte, schien hingegen nicht
notwendig.31

Unterschiede zwischen den altkatholischen Kirchen und der Mar-
Thoma-Kirche bestehen in der Verwendung von Bildern und deren
spiritueller und liturgischer Bedeutung. Im Dialog wurde zu diesem
augenscheinlich kontroversen Punkt ein übergeordneter Konsens gesucht. Dazu
befasste sich die Kommission mit dem Symbolverständnis in beiden
Kirchen. Vieles, was zum Symbolverständnis gesagt wird, Hesse sich auch

von den Sakramenten sagen: zum Beispiel, dass die Sakramente «als Zei-

27 Erklärung von Santhigiri, Alwaye, Kerala, Indien, 7.-11. November 2011,

a.a.O., 11-21.
28 A.a.O., 14.
29 Ebd.
30 A.a.O., 15.
31 Erklärung von Munnar, Kerala, Indien, 17.-19. Februar 2014, a. a. O., 39-56,

hier 52.

10



Gottes Werk im Menschenwerk

chen mit einer tieferen Bedeutung verstanden werden und Zugang zu einer
Wirklichkeit ermöglichen, die über sie hinausgeht»; dass sie daher «für
das Leben der Kirche und die Kommunikation zwischen Gott und Mensch

von grosser Bedeutung sind. Der Unvergängliche kommuniziert sich
selbst an das Vergängliche über Zeichen, die zum Zeitlichen gehören.»32

In diesen Worten sind wichtige Punkte eines theologischen
Sakramentenverständnisses enthalten: das materielle Element in den «Zeichen, die zum
Zeitlichen gehören»; die Bindung des Sakraments an die Kirche; die
Kommunikation zwischen Gott und Mensch.

2.5 Gnadenmittel in den altkatholischen Kirchen und in der Kirche
von Schweden

Der Dialog der altkatholischen Kirche mit der Kirche von Schweden33 ist
in mancherlei Hinsicht speziell, auch im Blick auf die Sakramententheologie.

Die Kirche von Schweden kennt ausdrücklich nur zwei kirchliche
Handlungen, die «Sakrament» genannt werden: Taufe und Eucharistie. Es

liegt hier also ein augenfälliger Dissens mit der altkatholischen Tradition
vor. Wie wurde er zu überwinden versucht? Erstens, indem auf den
wachsenden ökumenischen Konsens zurückgegriffen wird, dass die Kirche das

Grundsakrament ist. Diesem Gedanken sind wir schon im IRAD-Doku-
ment begegnet. Der Dialogtext mit der Kirche von Schweden führt eine
andere Nuance ein: Er sagt, dass die Kirche «als ein Zeichen und Werkzeug

für das Reich Gottes und als ein Sakrament für die Welt zu sehen

ist»34. Zweitens versuchte man den Unterschied in der Sakramentenzahl
dadurch zu überwinden, dass man es als terminologisches Problem
betrachtete: Die fünf übrigen kirchlichen Handlungen werden in der Kirche
von Schweden zwar nicht Sakrament genannt, kommen aber auch mehr
oder weniger ausgeprägt vor. Der Dialogtext definiert das Sakrament als

«ein materielles Element, das durch das Wort Gottes in ein Gnadenmittel
verwandelt wird»35. In diesem Sinne kann man zum Beispiel auch die
Konfirmation, die Ehe oder die Ordination in der Kirche von Schweden

32 A.a.O.,45.
33 Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft. Bericht des

offiziellen Dialogs zwischen den Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und
der Kirche von Schweden 2013, http://www.utrechter-union.org/fman/256.pdf
(zuletzt besucht am 18.2.2017).

34 A.a.O., 5.3.
35 Ebd.

11



Adrian Suter

als Gnadenmittel betrachten. Dann haben diese Handlungen eine Art
sakramentalen Charakter, auch wenn sie nicht Sakramente genannt werden.

In der Rede von den Gnadenmitteln kann sich allerdings ein
Sakramentenverständnis verbergen, das ich als das Hauptproblem der
neuscholastischen Lehrbuchdefinition ansehe: Das Sakrament wird als «Gnaden-

transportvehikel» verstanden: Gott verpackt seine Gnade in materielle
Elemente; diese Elemente transportieren dann die Gnade von Gott zum
Menschen. Dies verschleiert den dialogischen Charakter des Sakraments.
Ich sehe hier eine vergleichbare Denkbewegung, wie sie in der Theologie
des 20. Jahrhunderts beim Übergang vom instruktionstheoretischen zum
kommunikativen Offenbarungsparadigma zu erkennen ist.36 Das
instruktionstheoretische Paradigma hatte Offenbarung so verstanden, dass Gott
übernatürliche Wahrheiten, Lehrsätze offenbart. Es werden Glaubensinhalte

von Gott zum Menschen übertragen. Das kommunikative
Offenbarungsverständnis hingegen sagt: Gott offenbart nicht Glaubenssätze,
sondern sich selbst. In der Offenbarung gibt er sich dem Menschen als

Gegenüber zu erkennen, tritt mit ihm in eine Beziehung.
Genauso ist der Übergang im Sakramentenverständnis zu verstehen:

Die neuscholastische Lehrbuchdefinition hatte vor Augen, dass im Sakrament

die Gnade von Gott zum Menschen übertragen wird - das Sakrament

als Gnadentransportvehikel. In Abgrenzung davon unterstreiche ich
den dialogischen Charakter des Sakramentalen - das Sakrament wird
als Beziehungsgeschehen zwischen Gott und Mensch verstanden; als Ort
der Gottesbegegnung; als Handlung, in der die immer schon bestehende

Beziehung zwischen Gott und Mensch erfahrbar und wirksam wird. Wer
Sakramente nicht dialogisch, sondern nur als Gnadentransportvehikel
versteht, der verpasst, wie wichtig die Beziehung zwischen Gott und
Mensch für die Sakramente ist.37

Für die Fragestellung dieses Beitrags ist das Fazit der Dialogkommission

wesentlich:

Der vorangehende Abschnitt legt nahe, dass es zwischen unseren Kirchen
keine kirchentrennenden Unterschiede im theologischen Verständnis der

36 Vgl. Perry Schmidt-Leukel, Grundkurs Fundamentaltheologie. Eine
Einführung in die Grundfragen des christlichen Glaubens, München (Don Bosco) 1999,
143-147.

37 Zugegeben: Das Verständnis des Sakramentes als Gnadentransportvehikel
findet sich nicht im Dialog mit der Kirche von Schweden. Deswegen wirkt auf mich
der Begriff «Gnadenmittel» in diesem Dialogtext wie ein Fremdkörper.

12



Gottes Werk im Menschenwerk

sakramentalen Handlungen und Gnadenmittel gibt. Die Kirchen zeigen
Verschiedenheiten, aber auf der fundamentalen theologischen Ebene und in der

pastoralen Praxis sind sie vereinbar.38

Das heisst, dass die Frage der Abgrenzung der Sakramente von anderen

kirchlichen Handlungen als weniger wesentlich für kirchliche
Gemeinschaft angesehen wird. Wesentlich ist vielmehr erstens das
Grundverständnis des sakramentalen Charakters der Kirche als ganzer; und

zweitens, dass dieser Charakter in kirchlichen Handlungen zum Ausdruck
kommt. Welche dieser Handlungen Sakramente genannt werden und welche

nicht, ist demgegenüber zweitrangig. - Am 23. November 2016 haben
die beiden Kirchen die kirchenrechtlichen Konsequenzen aus den

theologischen Übereinstimmungen gezogen und mit der Vereinbarung von Uppsala

volle Kirchengemeinschaft beschlossen.39

3. Struktur und Charakteristika des Sakramentalen

3.1 Wiederentdeckungen und Neuaufbrüche

Die Probleme der neuscholastischen Lehrbuchdefinition wurden natürlich
auch in der römisch-katholischen Theologie erkannt. Im 20. Jahrhundert
kam es daher zu Neuaufbrüchen in der Sakramententheologie. Ich nenne
fünf Anliegen, die zum Teil miteinander zusammenhängen:
1. Sakramente werden als Vergegenwärtigung des Heilsmysteriums ver¬

standen. «Vergegenwärtigung» meint dabei nicht blosses Erinnern,
sondern: Das Heilgeschehen wird aus der Vergangenheit in die Gegenwart

geholt. Dadurch wird der heutige Mensch in das Heilsmysterium
hineingenommen - etwa, indem man die Taufe nach Rom 6 als Mit-
Christus-Sterben und Mit-Christus-Auferstehen versteht (Odo Casel).

2. Die Sakramententheologie wird in die Ekklesiologie eingebunden: Sa¬

kramente sind Selbstvollzüge der Kirche, die als Grundsakrament
angesehen wird (Otto Semmelroth, Karl Rahner). Dieser Neuaufbruch
geschieht in Rezeption ostkirchlicher Theologie und wird im Zweiten
Vatikanischen Konzil kirchenamtlich bestätigt.

38 Utrecht (wie Anm. 33), 5.3.3.
39 Vereinbarung von Uppsala, 23. November 2016. Die Vereinbarung hat im

Original keinen Namen. Mein Vorschlag ist, sie «Vereinbarung von Uppsala» zu nennen,
wie es häufiger ökumenischer Praxis entspricht, wichtige Dokumente nach dem Ort
zu benennen, wo sie unterzeichnet worden sind.

13



Adrian Suter

3. Sakramente werden verstanden als Orte der Begegnung und Kommunikation

zwischen Gott und Mensch, wobei dies zum Teil ekklesiolo-
gisch und soteriologisch gedacht wird (Edward Schillebeeckx), zum
Teil stärker von kommunikationstheoretischen Modellen her (Alexandre

Ganoczy, Peter Hünermann).
4. Die vierte Denkrichtung ist die Heiligung menschlicher Grundsitua¬

tionen: Sakramente sind teils «rites de passage», teils Heiligung von
Alltagserfahrungen (Walter Kasper).

5. Vor allem in Rezeption liturgiewissenschaftlicher Sakramententheolo¬

gie wurde der Festcharakter der Sakramente wichtig: Sie sind Feiern
von Gottes Gegenwart.

3.2 Der dialogische Charakter des Sakramentalen

Im kommunikationstheoretischen Ansatz, der vor allem von Alexandre
Ganoczy und von Peter Hünermann vertreten wird,40 widerspiegeln sich

einige altkatholische Anliegen, denen wir in den ökumenischen Dialogtexten

begegnet sind.
Ich nehme die Sakramente als zwischenmenschliches Kommunikations-

und Interaktionsgeschehen in den Blick. Da gibt es Menschen, die
in bestimmten Handlungen interagieren und mit Worten oder auch
nonverbal kommunizieren. Da wird angesprochen und geantwortet, da gibt es

Gesten des Gebens und des Empfangens. Da gibt es - oft - materielle
Elemente, doch das materielle Element allein reicht nicht, um das

Interaktionsgeschehen zu beschreiben. Schon Augustinus legt an anderer Stelle
im bereits zitierten Werk zum Johannesevangelium Wert darauf: «Nimm
das Wort weg, und was ist das Wasser als eben Wasser? Es tritt das Wort
zum Element und es wird das Sakrament, auch dieses gleichsam ein
sichtbares Wort.»41 Zum Materiellen tritt also das Deute- und Segenswort. Bei-

40 Vgl. Alexandre Ganoczy, Einführung in die katholische Sakramentenlehre,

Darmstadt (Wissenschaftliche Buchgesellschaft) 21984; Peter Hünermann,
Sakrament - Figur des Lebens, in: Richard Schaeffler/Peter Hünermann (Hg.),
Ankunft Gottes und Handeln des Menschen. Thesen über Kult und Sakrament, Freiburg

i.Br. (Herder) 1977, 51-87.
41 Augustinus, In Iohannis (wie Anm. 2), 80,3. Dieses Augustinus-Zitat spielte

in den sakramententheologischen Vorlesungen des Berner Systematikers und Liturgi-
kers Herwig Aldenhoven (1933-2002) stets eine wichtige Rolle - neben
Kirchenväterzitaten aus den Katechetischen Homilien Theodors von Mopsuestia und den

Mystagogischen Katechesen Cyrills von Jerusalem.

14



Gottes Werk im Menschenwerk

des zusammen, Wort und Element, bilden das Sakrament, ein «sichtbares
Wort». Heute würden wir vielleicht eher sagen: ein Wort, das nicht nur
intellektuell erfassbar ist, sondern auch sinnenfällig erfahrbar. Ich möchte

jedoch noch einen Schritt weiter gehen als Augustinus: Es tritt nicht nur
das Wort zum Element, wie er sagt, sondern auch das Handeln mit diesem
Element. Da ist nicht nur Wasser, sondern das Übergiessen mit Wasser;
nicht nur Brot und Wein, sondern das Teilen, das Essen und Trinken von
Brot und Wein; nicht nur Öl, sondern das Salben mit Öl. All dies sind
Interaktionen, die als kommunikative Handlungen verstanden werden müssen,

als Beziehungsgeschehen.
Wer aber ist es, der hier interagiert und kommuniziert? Äusserlich in-

teragieren Mensch und Mensch, und zwar mit einer gewissen Asymmetrie,

als Spender des Sakraments und als Empfänger. Erinnern wir uns aber

daran, dass der eigentliche Spender des Sakraments nach Augustin kein
anderer als Christus ist. Dann können wir sagen: Ziel des Sakraments ist
es, kein rein zwischenmenschliches Geschehen zu bleiben, sondern
Interaktion und Kommunikation zwischen Gott und Mensch zu sein. Wie aber

kann diese Interaktion und Kommunikation zwischen Gott und Mensch
im Sakrament zum Tragen kommen? Nicht anders als in der
zwischenmenschlichen Interaktion und Kommunikation! In dem, was zwischen
Mensch und Mensch geschieht, ist - im besten Fall - das Beziehungsgeschehen

zwischen Gott und Mensch erfahrbar und wirksam. Daher kommt
der Titel dieses Beitrags: Gottes Werk im Menschenwerk.

Die angesprochene Asymmetrie der Beziehung Spender - Empfänger
entspricht der Asymmetrie der Beziehung Gott - Mensch: Gott ist der

Initiant, der Urheber und Spender der Beziehung, während der Mensch der

Empfangende, der im Glauben Antwortende ist. Das bedeutet keine rein
passive Rolle für den Menschen. Vielmehr ist der Mensch gerufen, Gottes

Beziehungsangebot anzunehmen. Er soll im Glauben darauf antworten
und sein Leben dadurch prägen lassen. Das Sakrament ist eben nicht
einseitig eine Paketsendung Gottes, sondern genauso der Fahneneid des

Christen. Die Beziehung Gott - Mensch mag asymmetrisch sein, doch sie

ist nichtsdestotrotz dialogisch.42 Für die Sakramentenpraxis bedeutet dies,

42 In einer früheren Arbeit habe ich ein Modell der Beziehung zwischen Gott und
Mensch entworfen: Gottes Beziehungsaufnahme nenne ich in ihrer Handlungsdimension

«Offenbarung», in ihrer Inhaltsdimension «Wort Gottes». Darauf antwortet der
Mensch mit dem, was wir «Glauben» nennen, der ebenfalls in eine Handlungsdimension

(Glaubensakt, fides qua creditur) und eine Inhaltsdimension (Glaubensinhalt,

15



Adrian Suter

dass der bewusste Empfang und die gläubige Antwort des Empfängers
bzw. der Empfängerin im Rahmen der sakramentalen Feier ihren Platz
haben müssen.

3.3 Der ekklesiale Charakter des Sakramentalen

Der Gedanke, in der Asymmetrie von Spender und Empfänger die Asymmetrie

Gott - Mensch abgebildet zu sehen, ist nicht ganz ungefährlich. Sie

kann nämlich einem Klerikalismus Vorschub leisten. Das wäre nicht in
meinem Sinne und auch nicht im Sinne Augustins. Bei ihm folgt ja aus der

Parallelisierung von Täufer und Christus die Relativierung des menschlichen

Sakramentenspenders, nicht seine klerikale Überhöhung.
Aufgrund dieser Gefahr des Klerikalismus ist ein Gegengewicht notwendig.
Wir finden es im ekklesialen Charakter des Sakramentalen. Lange Zeit
war in der Sakramententheologie die Sicht auf die individuelle Bedeutung
der Sakramente vorherrschend: Es ging um die «geistliche Vervollkommnung

eines jeden Menschen in sich selbst»43. Nun beschränkt sich aber das

sakramentale Interaktions- und Beziehungsgeschehen nicht auf die
individuelle Gottesbeziehung des Sakramentsempfängers, sondern hat ganz
wesentlich auch die kirchliche Gemeinschaft im Blick.44 So ist die Taufe
die Aufnahme in die Gemeinschaft, die Eucharistie ist die gelebte
Tischgemeinschaft, die Busse ist die Wiederherstellung verlorener Gemeinschaft,

und so weiter.
Diese Überlegungen machen deutlich, dass sich das zwischenmenschliche

Interaktionsgeschehen in den Sakramenten nicht auf die Beziehung
von Spender und Empfänger beschränkt. Diese Beziehung ist wichtig,
aber einseitig. Darüber hinaus umfasst das Beziehungsgeschehen in den

fides quae creditur) zu differenzieren ist. Darin zeigt sich grundlegend die dialogische,

aber asymmetrische Struktur der Beziehung zwischen Gott und Mensch. Vgl.
Adrian Suter, Vernetzung und Gewichtung christlicher Lehraussagen. Die Vorstellung

einer Hierarchie der Wahrheiten und ihre Beziehung zum wissenschaftstheoretischen

Selbstverständnis der Theologie, Wien (Lit) 2011, 314-316.
43 So die Unionsbulle des Konzils von Florenz, zitiert nach Wohlmuth, Dekrete

(wie Anm. 4), Bd. 2, 541.
44 Die Fokussierung auf das individuelle Geschehen ist eine spezifisch westliche

Erscheinung. «Demgegenüber bleibt für die orthodoxen Kirchen die liturgische Feier
der kirchlichen Gemeinschaft der genuine Ort der Sakramente.» Eva Maria Faber,
Einführung in die katholische Sakramentenlehre, Darmstadt (Wissenschaftliche
Buchgesellschaft) 32011, 37f.

16



Gottes Werk im Menschenwerk

Sakramenten auch die Beziehungen der Menschen als Glieder der kirchlichen

Gemeinschaft untereinander. Diese ekklesiale Dimension ist gerade
in altkatholischer Theologie zentral für das Verständnis des Sakramentalen.45

Praktisch heisst dies, dass die Feier des Sakraments in das Gebet der
Gemeinde integriert wird und die Gemeinde explizit Mitverantwortung
dafür übernimmt. Nicht von ungefähr haben fast alle Sakramente ihren
eigentlichen Ort im Rahmen einer Eucharistiefeier. Und auch die
Krankensalbung, auf die das nicht zutrifft, zielt auf die Gemeinschaft mit dieser
feiernden Gemeinde ab46 - besonders, wenn sie mit einer Krankenkommunion

verbunden ist. Und so lässt sich auch sagen, dass der Gemeindebussakt

im Rahmen einer Eucharistiefeier ein durchaus angemessener
Platz für das Busssakrament ist und keineswegs nur ein halbwertiger
Ersatz für eine Einzelbeichte.

Wenn ich diesen Beitrag mit «Gottes Werk im Menschenwerk»
überschrieben habe, so gilt dies nicht nur für das Interaktionsgeschehen
Spender - Empfänger. Es gilt genauso für das Beziehungsgeflecht der

kirchlichen Gemeinschaft. Das, was an kirchlicher Gemeinschaft
zwischenmenschlich erfahrbar wird, zielt auf die vollkommene Gemeinschaft
mit Gott. Wenn ekklesiale Gemeinschaft gelingt, dann ist in ihr die
Gemeinschaft Gott - Mensch erfahrbar und wirksam. Christus tauft nicht
nur durch den Amtsträger, der die Taufe vollzieht, sondern auch durch die

Gemeinde, die nach Paulus der Leib Christi ist. So wird die Asymmetrie
in der zwischenmenschlichen Interaktion relativiert; denn jeder Empfänger

hat als Glied der Gemeinde zugleich Anteil an der Spendung des

Sakraments für die anderen.

45 Klaus Rohmann, Die Sakramentalität der Ehe. Ein Plädoyer für die
Unterstreichung des ekklesialen Bezugs, in: Angela Berlis/Matthias Ring (Hg.), Im Himmel

Anker werfen. Vermutungen über Kirche in der Zukunft, Bonn (Alt-Katholischer
Bistumsverlag) 2007, 249-264. Rohmann kommt in seinen Ausführungen zur
allgemeinen Sakramentenlehre trotz anderem Ausgangspunkt zu ganz ähnlichen Schlüssen,

wie sie hier von mir vertreten werden. Sein besonderes Anliegen ist, die ekklesiale

Dimension des Sakramentalen auch bei der Ehe zu betonen, wo sie am wenigsten
auf der Hand liegt. Daher plädiert er für das in altkatholischer Theologie zwar nicht
ausschliesslich, aber doch oft vertretene Verständnis, der Segen und nicht der Vertrag
mache das eigentlich Sakramentale der Ehe aus.

46 Die biblische Verankerung der Krankensalbung in Jak 5,14 macht deutlich,
dass die Verbindung mit der Gemeinde, verkörpert durch ihre Ältesten, ein wesentlicher

Aspekt des Krankendienstes ist.

17



Adrian Suter

3.4 Der performative Charakter des Sakramentalen

Traditionell wird vom «Zeichen-» oder «Symbolcharakter» des Sakraments

gesprochen. Um das Symbolverständnis des Sakramentalen näher

zu erläutern, mache ich eine Anleihe bei der Sprechakttheorie. In einem

performativen Sprechakt sagt das Gesprochene nicht einfach nur etwas

aus, sondern konstituiert zugleich das Gesagte: Dadurch, dass ich etwas

sage, geschieht das, was ich sage.47 Zu den klassischen Beispielen für
performative Sprechakte gehört die Taufformel: «ich taufe dich» - oder in der

Formulierung im neuen christkatholische Rituale: «du wirst getauft»48.
Diese Taufformel ist keine Beschreibung eines vom Sprechen unabhängigen

Geschehens, sondern indem ich das sage, wird die Taufe vollzogen.
Das Wort ist hier nicht einfach ein prinzipiell überflüssiges Begleitwort,
sondern integrativer Bestandteil des sakramentalen Aktes. Um nochmal
Augustinus aufzugreifen: «Es tritt das Wort zum Element, und es wird das

Sakrament.»49

Die Sprechakttheorie bezieht Performanz auf Sprechhandlungen, doch
lässt sie sich problemlos auch auf andere zeichenhafte Handlungen beziehen.

Wenn wir im Sakramentalen einen performativen Charakter sehen,
dann bedeutet dies: Durch die Wassertaufe wird das Mit-Sterben und Mit-
Auferstehen mit Christus nicht nur ausgesagt, sondern tatsächlich

vollzogen. Durch die Eucharistie wird die Mahlgemeinschaft nicht nur
dargestellt, sondern die Menschen in die himmlische Mahlgemeinschaft
hineingenommen. Es wäre ein Missverständnis, würde man dies magisch
verstehen, als bewirke der Sakramentenvollzug ex opere operato die
Gottesbeziehung. Vielmehr tritt der Mensch in ein sakramentales Symbolsystem

hinein, das ihm vorgegeben ist. Er muss in dieses Symbolsystem
hineinwachsen, damit er selbst die spirituelle Erfahrung machen kann, dass

im Menschenwerk Gott am Werk ist.50

47 John Langshaw Austin, Zur Theorie der Sprechakte, Stuttgart (Reclam)
21998.

48 Rituale der Christkatholischen Kirche der Schweiz, Allschwil (Christkatholischer

Medienverlag) 2015, 26.
49 S.o. Anm. 41.
50 Dieser Gedanke des Hineinwachsens in ein vorgegebenes Symbolsystem ist

vor allem beim amerikanischen evangelisch-lutherischen Theologen George Lindbeck

wichtig, der ihn in der theologischen Rezeption kulturanthropologischer
Religionstheorien vertritt. Vgl. George A. Lindbeck, Christliche Lehre als Grammatik des

Glaubens. Religion und Theologie im postliberalen Zeitalter, Gütersloh (Chr. Kaiser)
1994. Zu meiner eigenen Lindbeck-Interpretation vgl. Suter, Vernetzung (wie

18



Gottes Werk im Menschenwerk

Ich möchte die Grundstruktur des Sakramentalen folgendermassen
zusammenfassen: Das Sakramentale ist ein Beziehungsgeschehen
zwischen Gott und Mensch, in dem der Einzelne hineingenommen wird in
Gottes Gnadenhandeln. Dies geschieht diachron durch Vergegenwärtigung

der Heilsgeschichte, synchron durch den ekklesialen Bezug. Dieses

Beziehungsgeschehen zwischen Gott und Mensch wird erfahrbar und
wirksam in zwischenmenschlichen Handlungen, die performativen
Charakter haben.

4. Sakramentalität und die sieben Sakramente

4.1 Sakramentales ausserhalb der Sakramente

Findet sich diese Grundstruktur des Sakramentalen nur in den sieben

Sakramenten, und eignet sie sich daher als Abgrenzungskriterium zur
Beurteilung, welche Handlungen Sakramente sind und welche nicht? Neben den
Sakramenten kennt die westlich-katholische Tradition weitere
Symbolhandlungen, die sie «Sakramentalien» oder «sakramentale Handlungen»
nennt. Es fällt nicht schwer, die von mir herausgearbeitete Grundstruktur
des Sakramentalen in solchen Handlungen wiederzufinden: Auch im
Bestattungsritus, in Segnungen und in anderen kirchlichen Handlungen
wird - im besten Fall! - das Beziehungsgeschehen zwischen Gott und
Mensch erfahrbar und wirksam.

Ich möchte so weit gehen zu sagen: Alles kirchliche Handeln ist zumindest

potenziell und in einer elementaren Weise sakramental. Wir finden
die sakramentale Grundstruktur auch in der Verkündigung und in der
Katechese: Es predigt bzw. unterrichtet ein Mensch, aber sein menschliches

Handeln ist, im besten Fall, durchsichtig für das Handeln Gottes am
Menschen. Auch das seelsorgerliche und diakonische Handeln der Kirche
lässt sich sakramental verstehen: In der Hilfe, die Menschen ihren
Mitmenschen bringen, kommt der Heilswille Gottes in der Welt zur Geltung.
Wieder ist dieses Handeln Gottes Werk im Menschenwerk. Und sogar
dann, wenn wir in scherzhafter Stimmung sind und den Kirchenkaffee
nach dem Gottesdienst das «achte Sakrament» nennen, dann ist dies mehr
als ein Witz. Auch diese zwischenmenschliche Gemeinschaft kann auf
Gott hin durchsichtig sein und Gottes Gnadenhandeln erfahrbar machen.

Anm. 42), 259-306, sowie Adrian Suter, Ecumenical and Interreligious Dialogue:
Lindbeck's Cultural-Linguistic Model, in: IKZ-bios 1 (2014) 41-64.

19



Adrian Suter

Warum aber kennt die Tradition dann trotzdem «nur» sieben
Sakramente? Haben wir die Struktur des Sakramentalen wirklich erfasst, wenn
sie sich jetzt plötzlich überall wiederfindet? Zugegeben: Die von mir
herausgearbeitete Grundstruktur des Sakramentalen eignet sich nicht als

Abgrenzungskriterium, als theologischer Test, mit dem man jede kirchliche
Handlung überprüfen kann, ob sie nun Sakrament ist oder nicht. Dazu ist
zweierlei zu sagen: Erstens leistet dies auch die neuscholastische
Lehrbuchdefinition des Sakramentalen nicht. Sie erhebt zwar den Anspruch,
dass sich mit ihr Sakramente von anderen kirchlichen Handlungen
unterscheiden lassen, aber es gelingt ihr nicht, diesen Anspruch einzulösen.
Zweitens ist fraglich, ob ein solches Abgrenzungskriterium für die Sakramente

überhaupt nötig und sinnvoll ist. Abgrenzungskriterien hatten und
haben kontroverstheologischen Charakter: Es geht darum, die eigene
Sakramentenpraxis anhand vermeintlich objektiver Kriterien zu legitimieren

- und zugleich die abweichende Sakramentenpraxis anderer Kirchen
zu diskreditieren. In einem kontroverstheologischen Kontext wurde ein
solches Abgrenzungskriterium als notwendig angesehen. In einem
ökumenischen Kontext sehe ich die Notwendigkeit für ein Kriterium zur strikten

Abgrenzung der Sakramente von anderen kirchlichen Handlungen
nicht mehr. Die sakramentale Grundstruktur ist in allen kirchlichen
Handlungen wenigstens potenziell und in elementarer Weise wiederzufinden.

Der Unterschied ist kein prinzipieller, sondern ein gradueller.

4.2 Sieben Sakramente als kontingentes Ergebnis eines Traditions¬

geschehens

Trotzdem: Als Altkatholik halte ich an der Siebenzahl der Sakramente fest
und sehe sie als wesentliches Merkmal altkatholischen Kirche-Seins an.

Allerdings ist die Siebenzahl kein eigenständiges Theologumenon. Ich

sage nicht, wie die Scholastik es bisweilen tut: Es gibt sieben Sakramente,
eine andere Zahl ist undenkbar, und zwar sind es diese. Vielmehr halte
ich, gut altkirchlich, die Priorität des Einzelsakraments hoch und sage: Es

gibt diese Sakramente, also deren sieben. Die Abgrenzung gerade dieser
sieben Handlungen als Sakramente betrachte ich dabei nicht als göttliche
Setzung, sondern als kontingentes Ergebnis eines Traditionsgeschehens.
Es war keine notwendige Entwicklung, sie hätte auch anders verlaufen
können. Die Entwicklung christlicher Sakramentenpraxis mit ihren
sieben Sakramenten war nicht die Entdeckung von etwas vorgängig
Feststehendem, sondern eine Entfaltung in eine offene Zukunft. Gleichzeitig ist

20



Gottes Werk im Menschenwerk

die Entwicklung aber eben so und nicht anders verlaufen. Auch wenn die
Siebenzahl nicht von Anfang an gegeben war, sondern sich erst im
12. Jahrhundert bei Petrus Lombardus durchsetzte, so wurde sie doch in
der Folge auch im Osten rezipiert.

Ich möchte aber dieses Traditionsargument nicht im Sinne einer Un-
hinterfragbarkeit verstehen. «Das ist nun mal so und war schon immer so»
ist als Argument wenig überzeugend - zumal es eben nicht schon immer
so war, sondern sich so entwickelt hat. Ich verstehe die Tradition hier als

verdichtete Erfahrung, dass in denjenigen Zeichenhandlungen, die man
«Sakramente» nennt, tatsächlich die Gottesbeziehung in besonders
deutlicher Weise erfahrbar und wirksam ist. Zugleich ist das Festhalten an den
sieben Sakramenten ein Bekenntnis, dass die Erfahrbarkeit und Wirksamkeit

der Gottesbeziehung in diesen Zeichenhandlungen kein Zufall ist,
sondern der Verheissung und Zusage Gottes entspricht. Schliesslich eignet
den sieben Sakramenten eine besondere Ausdrücklichkeit: Durch diese

speziellen Handlungen wird die Gottesbeziehung konstituiert, explizit
bekannt und verkündigt, während sie in anderen kirchlichen Handlungen
auch implizit bleiben kann. Das sind meines Erachtens legitime Gründe,
warum die Kirchen östlich-orthodoxer und westlich-katholischer Prägung
an gerade diesem Symbolsystem der sieben Sakramente festhalten.
Andererseits wird der kirchentrennende Charakter des Dissenses in der
Sakramentenzahl durch meine Überlegungen relativiert. Insofern stimme ich
mit dem Fazit der Dialogtexte der Altkatholischen Kirche mit der Kirche
von Schweden überein.51

Die von mir vertretene Position erlaubt auch eine Relativierung der

Frage, ob diese oder jene kirchliche Handlung nun ein Sakrament, eine
Sakramentalie oder noch etwas anderes sei. Diese begrifflichen Kategorien

sind sinnvoll für die theologische Reflexion, sollten aber nicht als

Wertekategorien verstanden werden, als würde die kirchliche Handlung
an Wert verlieren, wenn sie nicht als Sakrament betrachtet wird.52 Wichtiger

als der theologische Oberbegriff ist die Frage, ob es der Handlung
gelingt, das Beziehungsgeschehen zwischen Gott und Mensch erfahrbar
zu machen.

51 S.o., S. 13.
52 Möglicherweise lässt sich die Frage, wie die Segnung gleichgeschlechtlicher

Partnerschaften (sofern sie praktiziert wird) sakramententheologisch betrachtet werden

muss, vor diesem Hintergrund entspannter diskutieren.

21



Adrian Suter

Adrian Suter (geb. 1970 in Basel CH), Dr. theol., studierte Theologie an
den Universitäten Basel und Bern sowie am Institut Catholique de Paris. Seit
1999 ist er Pfarrer in der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Er war
2003-2014 Assistent und ist seit 2015 Oberassistent am Departement für
Christkatholische Theologie der Universität Bern, Promotion ebenda 2008.
Er war 2011-2014 Mitglied der Kommission für den ökumenischen Dialog
der altkatholischen Kirchen mit der Mar Thoma Syrian Church und ist seit
2012 Mitglied der Christkatholisch - Römisch-katholischen
Gesprächskommission der Schweiz, seit 2016 als Co-Präsident.

Adresse: Departementfür Christkatholische Theologie, Länggassstr. 51,

CH-3000 Bern 9, Schweiz
E-Mail: adrian.suter@theol.unibe.ch

Summary

The article explores the notion of sacraments and sacramentality in the
documents of ecumenical dialogues led by the Old Catholic Churches of the Union of
Utrecht. In these dialogues, the Old Catholic Churches retained the seven
sacraments, receiving and at times critically discussing certain aspects of the neo-
scholastic notion of sacraments, thus affirming their own catholicity. However,
the dialogues often underline the aspect of communion that is relevant for every
sacrament, but underrated in the neo-scholastic notion, which considers sacraments

primarily as a means of grace for the individual. Following Ganoczy's
theological approach which is based on communication theory, the article
describes sacraments as interaction between God and human believers, expressed
by interaction between humans. It identifies three important basic features of
sacramentality: sacraments are dialogical, ecclesiastical and performative. These
basic features of sacramentality are, the article argues, not only to be found in the
seven sacraments themselves; one must rather say that every ecclesial act is, in a
fundamental way, sacramental.

Schlüsselwörter - Key Words

Sakrament - Allgemeine Sakramentenlehre - Ökumenische Dialoge -
Kommunikationstheorie - Kirchlichkeit der Sakramente

22


	Gottes Werk im Menschenwerk : Überlegungen zur Struktur des Sakramentalen

