Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 107 (2017)

Heft: 1

Artikel: Gottes Werk im Menschenwerk : Uberlegungen zur Struktur des
Sakramentalen

Autor: Suter, Adrian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939175

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gottes Werk im Menschenwerk.
Uberlegungen zur Struktur des Sakramentalen

Adrian Suter

1. Einleitung!
1.1 Die Problemstellung

In einem Werk zum Johannesevangelium des Kirchenvaters Augustinus
lesen wir: «Mag Petrus taufen, dieser [= Christus] ist es, der tauft. Mag
Paulus taufen, dieser ist es, der tauft. Mag Judas taufen, dieser ist es, der
tauft.»? Damit legt Augustin eine Theorie des Spenders der Taufe vor:
Christus ist der eigentliche Sakramentenspender, der durch menschliche
Werkzeuge die gottliche Gnade dem Téufling nahebringt. Augustinus’ In-
teresse ist die Abwehr der donatistischen Position, die besagt, nur ein mo-
ralisch einwandfreier Christ konne die Taufe spenden. Dagegen hilt Au-
gustinus fest, dass die gottgewirkte Gnade nicht davon abhingt, ob der
Mensch, der die Taufe vollzieht, ein Heiliger oder ein Siinder sei. Jeder,
und sei er Judas, der Verriter, kann taufen, da nicht er der eigentliche
Spender ist, sondern Christus. Im Werk des menschlichen Tédufers voll-
zieht sich Gottes Gnadenwerk am Menschen. Um eine bekannte Formel
abzuwandeln: So wie die Bibel Gottes Wort im Menschenwort ist, so ist
die Taufe Gottes Werk im Menschenwerk.

‘Was Augustinus anhand der Taufe ausfiihrt, mochte ich in diesem Bei-
trag als einen grundlegenden Aspekt des Sakramentalen iiberhaupt dar-
stellen: In der zwischenmenschlichen Interaktion ereignet sich zugleich
eine Interaktion zwischen Gott und Mensch, in der menschlichen Zuwen-
dung wird die gottliche Zuwendung erfahrbar und wirksam. Damit habe

I Diesem Beitrag liegt ein Vortrag an der Sitzung der Internationalen Altkatho-
lischen Bischofskonferenz, gehalten am 15. Juni 2016 in K6ln, zugrunde. Der Vor-
tragsstil wurde weitgehend beibehalten.

2 AURELIUS AUGUSTINUS, Sancti Aurelii Augustini In Iohannis Evangelium
tractatus CXXIV (CChr. SL), Turnholti (Brepols) 1954, VI, 7. AURELIUS AUGUSTI-
NuUs, Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus Vortrége liber das Evangelium
des hl. Johannes, Kempten — Miinchen (Kosel) 1913-1914, 93.

IKZ 107 (2017) Seiten 1-22 1



Adrian Suter

ich das Thema dieses Beitrages abgesteckt und die Hauptthese vorwegge-
nommen. Das Thema ist die allgemeine Sakramentenlehre. «Allgemein»
deswegen, weil nicht ein bestimmtes Sakrament — etwa wie bei Augustin
die Taufe — in den Blick kommen soll, sondern die Frage, welche Charak-
teristika allen Sakramenten gemeinsam sind.? Die Hauptthese des Bei-
trags lautet, dass ein wesentliches dieser Charakteristika das Beziehungs-
und Interaktionsgeschehen zwischen Gott und Mensch ist: Sakramentale
Handlungen werden von Menschen vorgenommen, und doch versteht der
Glaube sie als Handlungen Gottes am Menschen.

Um diese These zu entwickeln und die Grundstruktur des Sakramen-
talen néher zu erldutern, werde ich bei bestimmten wichtigen Dokumenten
der Utrechter Union ansetzen: bei den Dialogtexten der bilateralen Dialo-
ge. Dazu werde ich in einem ersten Schritt die klassische Lehrbuchdefini-
tion des Sakraments in Erinnerung rufen. Daran anschliessend werde ich
die Frage aufwerfen, inwiefern die Dialogtexte dieser Lehrbuchdefinition
entsprechen und inwiefern sie tiber sie hinausgehen. Dabei werde ich auch
auf einige Probleme der Lehrbuchdefinition zu sprechen kommen. Diese
Probleme werden mich dazu fiihren, ein anderes Sakramentenverstédndnis
zu entwickeln, das im Wesentlichen drei Charakteristika des Sakramenta-
len betont: den dialogischen, den ekklesialen und den performativen Cha-
rakter. Zum Schluss mochte ich die Frage stellen, ob sich die Grundstruk-
tur des Sakramentalen auch ausserhalb der sieben Sakramente finden ldsst
und welche Implikationen das Gesagte auf die Abgrenzung der Sakra-
mente von anderen kirchlichen Handlungen hat.

3 Uberlegungen zur Struktur des Sakramentalen allgemein und Untersuchungen
zum theologischen Verstidndnis der einzelnen Sakramente bedingen einander gegen-
seitig. Dogmatiken gehen iiblicherweise von einer allgemeinen Sakramentenlehre
aus, wihrend die spezielle Sakramentenlehre die allgemeinen Charakteristika dann
anhand der Einzelsakramente entfaltet. Im Grunde kdnnte man aber mit gleichem
Recht — und nach altkirchlichem Vorbild — bei den Einzelsakramenten ansetzen und
gemeinsame Charakteristika induktiv erheben. Eine interessante Kombination beider
Wege findet sich bei OTT0 HERMANN PESCH, Die Geschichte Gottes mit den Men-
schen. Ekklesiologie, Sakramentenlehre, Eschatologie, Ostfildern (Matthias Griine-
wald) 2010, 311-818: Er steigt mit einer Errterung der allgemeinen Sakramentenleh-
re ein, reflektiert dann die Einzelsakramente und macht auf dieser Basis einen zweiten
Durchgang durch die allgemeine Sakramentenlehre.

2



Gottes Werk im Menschenwerk

1.2 Die (neu)scholastische Lehrbuchdefinition des Sakraments

Genau diese sind die Fragen, die sich immer wieder stellen: Welches sind
denn nun die Sakramente? Wie viele gibt es? Und nach welchen Kriterien
sind die Sakramente von anderen kirchlichen Handlungen abgegrenzt?
Ein allgemeiner Sakramentenbegriff, der den Einzelsakramenten vorge-
ordnet wird, entwickelt sich erst im Mittelalter und wird vom Konzil von
Trient lehramtlich festgeschrieben.* Daraus entsteht die neuscholastische
Lehrbuchdefinition, wie wir sie bis weit ins 20. Jahrhundert hinein in den
westlich-katholischen Dogmatiklehrbiichern und Katechismen finden.
Wesentlich fiir ein Sakrament sind nach dieser Lehrbuchdefinition vier
Punkte: Erstens gibt es ein dusseres Zeichen. Das kann ein materielles
Zeichen sein — Wasser, Brot, Wein, Ol. Es kann ein Gestus sein wie die
Handauflegung bei der Weihe. Zweitens wird im Sakrament eine innere
Gnade vermittelt. Dabei wird das Sakrament als Ursache der Gnade ver-
standen.’ Das dritte Element der Lehrbuchdefinition ist die Einsetzung
durch Christus. Viertens wirken die Sakramente gemiss Lehrbuchdefini-
tion kraft ihres Vollzugs — ex opere operato: Solange das Sakrament kor-
rekt vollzogen wird, sind die personliche Disposition und der Glaube des
Spenders egal. Es geniigt die «Intention zu tun, was die Kirche tut», wie
es das Konzil von Florenz definiert.6

Diese Punkte sollen als Kriterien dienen, mit denen sich Sakramente
von anderen kirchlichen Handlungen abgrenzen lassen. Allein, dies ge-
lingt nicht. Insbesondere die Riickfiihrung der einzelnen Sakramente auf
einen Stiftungsakt Christi gelingt nur mit sehr abenteuerlichen exegeti-
schen Rosselspriingen. Doch die Definition bereitet nicht nur Schwierig-
keiten, wenn man die sieben Sakramente der katholischen Tradition damit

4 Im Traktat «De sacramentis», abgedruckt in: JOSEF WOHLMUTH u.a. (Hg.),
Dekrete der Okumenischen Konzilien, 3 Bde., Paderborn (Schoningh) 1998-2002,
hier Bd. 3, 684-689, insbes. 684f.

3 «Wenn jemand sagt, die Sakramente des Neuen Gesetzes enthielten nicht die
Gnade, die sie bezeichnen, oder sie wiirden diese Gnade denen, die keinen Riegel
vorschieben, nicht verleihen, [...] gelte das Anathem.» A.a.O., 684. Damit wird die
Unionsbulle der Armenier des Konzils von Florenz 1439 aufgegriffen: «Unsere Sak-
ramente [...] enthalten die Gnade auch und verleihen sie denen, die sie wiirdig emp-
fangen.» WOHLMUTH, Dekrete (wie Anm. 4), Bd. 2, 534-559, hier 540.

6 «Alle diese Sakramente kommen durch drei Dinge zustande: durch Dinge als
Materie, durch Worte als Form und die Person des Dieners, der das Sakrament mit der
Intention vollzieht, zu tun, was die Kirche tut. Wenn eines davon fehlt, kommt ein
Sakrament nicht zustande.» A.a.O., 542.



Adrian Suter

begriinden will, sondern auch, wenn man andere kirchliche Handlungen
betrachtet, die traditionell nicht als Sakramente angesehen werden. So
gibt es auf der Basis der Lehrbuchdefinition keinen verniinftigen Grund,
der Fusswaschung einen sakramentalen Charakter abzusprechen.’

2. Kennzeichen des Sakramentalen in den 6kumenischen
Dialogtexten der Utrechter Union

Einige Probleme der Lehrbuchdefinition haben sich auch in den 6kumeni-
schen Dialogtexten der altkatholischen Kirchen niedergeschlagen. Wie —
wenn iiberhaupt — nehmen sie zu dieser Lehrbuchdefinition Stellung?

2.1 Sakramententheologie im Bonner Abkommen

Das Bonner Abkommen zwischen Altkatholiken und Anglikanern? spricht
trotz seiner Kiirze zweimal von den Sakramenten: einmal in Punkt 2, wo
die Kirchengemeinschaft in der gegenseitigen Zulassung zu den Sakra-
menten ihren Ausdruck findet; dann in Punkt 3, wo gesagt wird, das Ab-
kommen verlange von keiner der beiden Kirchen die Annahme der gesam-
ten sakramentalen Frommigkeit der anderen. Die einzelnen Sakramente
sind bewusst nicht genannt: Von anglikanischer Seite war es nicht akzep-
tabel, andere kirchliche Handlungen als Taufe und Eucharistie Sakrament
zu nennen.’ Die 39 Artikel!® nennen nur Taufe und Eucharistie «Sakra-
mente des Evangeliums» (sacraments of the Gospel). Die anderen fiinf

7 «[In Joh 13,1-20 sind alle Elemente eines Sakramentes so deutlich beisam-
men, wie wir es uns bei manchen anderen der <sieben Sakramente> nur wiinschen
konnen: das dussere Element bezichungsweise die dussere Handlung, die Einsetzung
durch Christus einschliesslich des Wiederholungsbefehls (... dann miisst auch ihr
einander die Fiisse waschen>) und die innere Gnade (<Wenn ich dich nicht wasche, hast
du keinen Anteil an mir>).» PEScH, Geschichte (wie Anm. 3), 328.

8 Abgedruckt in: HARDING MEYER u. a. (Hg.), Dokumente wachsender Uberein-
stimmung. Sédmtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gesprache auf
Weltebene, Band 1, 1931-1982, Paderborn (Bonifatius) 1983, 78f.

? «Rev. Graham-Brown widersprach der Anwendung irgendeines Satzes, der die
Anerkennung von mehr Sakramenten als Taufe und hl. Abendmabhl in sich schliessen
konnte.» Urs KURy, Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr An-
liegen, Frankfurt a. M. (Evangelisches Verlagswerk) 31982, 477.

10° CHURCH OF ENGLAND/EPsicoPAL CHURCH (Hg.), The book of common pray-
er, and administration of the sacraments and other rites and ceremonies of the Church,
New York (The Church Hymnal Corp.) 1979, 867-876.

4



Gottes Werk im Menschenwerk

traditionellen Sakramente werden nur vom anglokatholischen Fliigel ein-
deutig als Sakramente betrachtet, wiahrend andere Gruppen im Anglika-
nismus sie als «sakramentale Riten» (sacramental rites) ansehen. Die
39 Artikel sagen von diesen fiinf, sie wiirden «gemeinhin Sakramente
genannt, aber nicht zu den Sakramenten des Evangeliums gezédhlt»!l.
Auch im Chicago-Lambeth Quadrilateral kann man die inneranglikani-
sche Kontroverse erahnen: Dieses nennt nur Taufe und Eucharistie als
«Sakramente, die Christus selbst eingesetzt hat».12 Allerdings macht der
Kontext deutlich: Diese beiden Sakramente werden verstanden als we-
sentliche Mindestvoraussetzung fiir die Wiedervereinigung der getrenn-
ten Zweige der Christenheit, nicht als Hochstmenge, neben der es keine
weiteren Sakramente geben darf. Doch da selbst inneranglikanisch der
Umfang des Sakramentenbegriffs unterschiedlich gesehen wird, ist leicht
nachvollziehbar, dass von anglikanischer Seite in einer 6kumenischen
Vereinbarung keine eindeutige Festlegung gemacht werden kann. Von all
diesen inneranglikanischen Differenzen ist im Bonner Abkommen nichts
zu lesen. Man entledigt sich eines Abgrenzungskriteriums, indem man die
Aufzidhlung der Sakramente vermeidet. Generell ist es charakteristisch
fiir das Bonner Abkommen, vieles offenzulassen. Wohlverstanden bildet
dies eine grosse Stirke des Bonner Abkommens: Denn einerseits kommt
so das gegenseitige Vertrauen der beiden Kirchen zum Ausdruck; anderer-
seits wird damit die Tiir zu einer Einheit in der Vielfalt gedffnet, die mehr
ist als ein wohlfeiles Schlagwort. Diese Offenheit ist aber zugleich die
grosste Schwiche, weil der gemeinsame Glaube eben nur im Modus des
gegenseitigen Vertrauens gegeben ist und das Bonner Abkommen keinen
Anbhaltspunkt dazu gibt, wo denn nun material die gemeinsame Glaubens-
basis zu finden ist. Weder beim Sakramentenverstdndnis noch in anderen
materialdogmatischen Fragen erfahren wir etwas iiber die Gemeinsam-
keiten und Differenzen zwischen Anglikanern und Altkatholiken. Das
Schweigen des Bonner Abkommens zur Zahl der Sakramente und die an-
glikanische Haltung, sich in dieser Frage nicht genau festlegen zu wollen,
fordert das altkatholische Sakramentenverstindnis heraus. Altkatholische
Kirchen und altkatholische Theologie haben an der Siebenzahl der Sakra-

11 «Commonly called Sacraments but not to be counted for Sacraments of the
Gospel». A.a.O., 872.

12 «The two Sacraments ordained by Christ Himself — Baptism and the Supper of
the Lord — ministered with unfailing use of Christ’s words of Institution, and of the
elements ordained by Him.» A.a.O., 877.



Adrian Suter

mente festgehalten, ungeachtet der Abgrenzungsproblematik.!> Man ver-
steht sich selbst als katholische Kirche, und worin dussert sich das? Unter
anderem darin, dass man — anders als die Reformationskirchen — an den
sieben Sakramenten der katholischen Tradition festgehalten hat. Dennoch
zeigte sich schon 1931, dass eine Kirchengemeinschaft moglich ist, ohne
dass man diese Siebenzahl der Sakramente zur Voraussetzung erhebt.

2.2 Die vier Punkte der Lehrbuchdefinition in den orthodox-
altkatholischen Dialogtexten

Betrachten wir nun die Aussagen zur allgemeinen Sakramentenlehre im
orthodox-altkatholischen Dialog. Abschnitt V/1 «Die Sakramente oder
Mysterien der Kirche» ist recht ausfiihrlich,!# wie auch die Abschnitte zu
den einzelnen Sakramenten, auf die ich hier nicht niher eingehe.

Schon der Titel und der erste Absatz bringen das Terminologieproblem
zur Sprache: Wie heissen diese Handlungen eigentlich, und was meint der
Begriff? «Mit dem Wort <Mysterion> wird im Neuen Testament das um-
fassende Heilshandeln Gottes in Christus bezeichnet»!> — so beginnt der
Text. Mysterion, der fiir die Ostkirche typische Begriff, ist also deutlich
weiter gefasst als sacramentum. Die Bezeichnung der sieben Handlungen
als «Mysterien» stellt diese Handlungen daher in einen sehr viel weiteren
Kontext des Heilshandelns Gottes in Christus. Der westliche Begriff
sacramentum demgegeniiber stammt aus dem lateinischen Militédrjargon:
Er meint dort den Fahneneid des Soldaten. Tertullian iibernimmt und
christianisiert diesen Begriff, indem er ihn als Oberbegriff fiir christliche
Symbolhandlungen verwendet.! In der Alten Kirche standen die einzel-
nen Handlungen im Mittelpunkt, ohne dass so sehr nach dem Gemeinsa-

13" Allerdings war man sich von Anfang an bewusst, «dass die Zahl der Sakra-
mente erst im 12. Jahrhundert auf sieben festgesetzt und dann in die allgemeine
Lehre der Kirche aufgenommen wurde, und zwar nicht als eine von den Aposteln
oder von den éltesten Zeiten kommende Tradition, sondern als das Ergebnis theolo-
gischer Spekulation». So die 8. These der ersten Bonner Unionskonferenz von 1874.
HeiNricH REUSCH (Hg.), Bericht iiber die 1874 und 1875 zu Bonn gehaltenen Unions-
Conferenzen. Neudruck der Ausgabe in zwei Binden von 1874 und 1875 (Alt-katho-
lischer Bistumsverlag) 2002, 18; auch in KURY, Kirche (wie Anm. 9), 463.

14 Urs voN ArX (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis (Beiheft zu IKZ 79,
Heft 4), Bern 1989, 84—-86.

5 A.a.0, 84

16 QuinTus SEPTIMIUS FLORENS TERTULLIANUS, Ad martyres (PL 1), Paris
(Migne) 1844, 697.

6



Gottes Werk im Menschenwerk

men dieser Handlungen gefragt wurde. Im Neuen Testament lesen wir
zwar von Taufe und Eucharistie, aber vor Tertullian fehlt ein gemeinsamer
Oberbegriff. Der Begriff sacramentum setzt sich im Westen umso mehr
durch, je stirker man die Einzelhandlungen unter dem Blickwinkel der
gemeinsamen Eigenschaften betrachtet.

Der orthodox-altkatholische Dialogtext schliesst sich dieser Termino-
logie an und verwendet in der Folge auch den Begriff «Sakrament» fiir die
«Mittel [...], die dem Heil dienen»'’. Er nimmt auch Stellung zum umstrit-
tenen Kriterium «von Christus gestiftet» der Lehrbuchdefinition. Einer-
seits wird die Einsetzung durch Christus bejaht, nimlich durch die Aus-
sage «Die Sakramente hat Christus der Kirche iibereignet.» Andererseits
wird das Kriterium sehr differenziert betrachtet, indem nur ein Teil der
Sakramente «ausdriicklich und direkt auf Handlungen und Worte Jesu
Christi» zuriickgefiihrt wird. Von anderen Sakramenten wird gesagt, sie
wiirden zuriickgefiihrt «auf indirekte Hinweise und Handlungen Jesu so-
wie auf die Uberzeugung seiner Jiinger und Apostel, dass sie alles, was sie
fiir das Leben der Kirche bestimmen, im Einklang mit dem Willen und
den Anweisungen des Herrn festsetzen und anordnen».

Eine zentrale Rolle spielt fiir die Texte des orthodox-altkatholischen
Dialogs, dass die Sakramente «zuverlédssige Triager und Vermittler»!® der
gottlichen Gnade sind. In diesem Zusammenhang spricht der Text auch
einen Punkt an, der in der Lehrbuchdefinition fehlt: die Gemeinschaftsdi-
mension des Sakramentes. Die von den Sakramenten vermittelte Gnade
wird beschrieben als «Neuschaffung und Entfaltung des Lebens in Chris-
tus durch die im Heiligen Geist erfolgende Eingliederung der Empfinger
in die Kirche als Leib Christi» (notabene bezogen auf alle Sakramente,
nicht nur auf die Initiationssakramente Taufe und Firmung). Die in den
Sakramenten geschenkte Gnade betrifft beim Empféanger «alle Manifes-
tationen seiner personlichen und gemeinschaftlichen Existenz». Empfan-
ger ist also der Einzelne; aber die «innere Gnade» der Lehrbuchdefinition
kommt im Leben der Kirche als Leib Christi zum Tragen. Auch das Kri-
terium des dusseren Zeichens wird von den orthodox-altkatholischen
Dialogtexten aufgegriffen, denn «die Verwendung sinnenhafter Mittel in
den Sakramenten ist auf Grund der psycho-somatischen Beschaffenheit
des Menschen nétig». Doch wird zugleich ein quasimagisches Verstind-
nis der Wirksamkeit der materiellen Elemente abgewehrt. Dazu greift der

17 VonN ARrx, Koinonia (wie Anm. 14), 84. Dort auch die folgenden Zitate.
18 A.a.0, 85. Dort auch die folgenden Zitate.



Adrian Suter

Text auf ein Zitat von Basilius dem Grossen zuriick: «Wenn im Wasser

Gnade ist, so kommt sie nicht aus der Natur des Wassers, sondern aus der

Gegenwart des Geistes.»'” Schliesslich thematisieren die Dialogtexte auch

die Wirksamkeit der Sakramente aufgrund des Vollzugs der Handlung.

Gleichzeitig betonen sie, dass «die Menschen ihre innere Bereitschaft, sie

anzunehmen, zum Ausdruck bringen»20 miissen.

Fazit: Die orthodox-altkatholischen Dialogtexte greifen inhaltlich alle
Elemente der neuscholastischen Lehrbuchdefinition des Sakramentes auf,
aber mit charakteristischen Akzentverschiebungen:

1. Die einzelnen Punkte werden in der Theologie der Alten Kirche ver-
ankert;

2. die Gemeinschaftsdimension der von Gott geschenkten Gnade wird
hervorgehoben;

3. die ganzen Uberlegungen dienen der theologischen Beschreibung der
Sakramente, nicht der Abgrenzung. Mit anderen Worten: Die Reflexi-
onen der Dialogkommission erheben nicht den Anspruch, Sakramente
von Nicht-Sakramenten abzuheben, sondern darzulegen, wie Gottes
Heilshandeln im kirchlichen Handeln zur Geltung kommt.

2.3 Sakramente im Romisch-katholisch — Altkatholischen Dialog

Im Bericht «Kirche und Kirchengemeinschaft»?! der Internationalen R&-
misch-katholisch — Altkatholischen Dialogkommission (IRAD) finden
wir kurze allgemeine Bemerkungen zu den Sakramenten in Punkt 11 und
Ausfiihrungen zu jedem einzelnen Sakrament in Punkt 12. Hier herrscht,
wie im orthodox-altkatholischen Dialog, Einigkeit dariiber, was zu den
Sakramenten zu zihlen ist und was nicht. Ihren Ort haben die Uberlegun-
gen zu den Sakramenten in der trinitarisch-soteriologischen Grundlegung
der Kirche: Es geht um die Vereinigung der Gldubigen mit Christus — im
Fokus ist also die innere Gnade der Lehrbuchdefinition. Taufe und Eucha-
ristie, die beiden Hauptsakramente, gliedern den Einzelnen in Christus
ein und geben ihm Anteil an Christus. Die enge Verbindung der Sakra-

19 BASILIUS VON CASAREA, De Spiritu sancto. Uber den Heiligen Geist, Frei-
burg i. Br. (Herder) 1993, 15.35.

20 VoN ARrX, Koinonia (wie Anm. 14), 85.

21 INTERNATIONALE ROMISCH-KATHOLISCH — ALTKATHOLISCHE DIALOGKOM-
MmissioN, Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen Rémisch-
Katholisch — Altkatholischen Dialogkommission, Paderborn (Bonifatius) 2009.



Gottes Werk im Menschenwerk

mente mit Christus ist also wichtig, aber das IRAD-Dokument sagt nichts
iiber die Einsetzung durch Christus — es schweigt zu diesem Punkt. Eine
neutestamentliche Begriindung gibt das IRAD-Dokument nur bei den
Einzelsakramenten, und dort nur bei Krankensalbung, Weihe und Ehe.22
Hingegen weitet es die individuelle Gnadenperspektive aus und nimmt
auch die Perspektive der Gemeinschaft ein: Sakramente bewirken nicht
nur etwas fiir den einzelnen Glidubigen, sondern genauso fiir die ganze
Kirche. In der Taufe werden die Menschen «Glied der Kirche Christi»?3,
in der Eucharistie werden sie «zur Gemeinschaft mit ihm [Christus] und
untereinander erhoben.»?* Jedes Sakrament ist nicht nur gnadenvermit-
telnd, sondern auch einheitsstiftend: «In jedem geht es zusammen mit dem
einzelnen Empfénger auch um die Kirche, die selbst als <Sakrament der
Einheit> gesehen wird.»?> Bei den einzelnen Sakramenten ist jeweils auch
etwas zum dusseren Zeichen zu lesen. Die Sakramentenpraxis und die
Frage, wer das Sakrament giiltig spendet, nehmen vergleichsweise breiten
Raum ein. Die Wirkungsweise ex opere operato wird nicht explizit ausge-
sagt, scheint aber vorausgesetzt.

Fazit: Im IRAD-Dokument kommt die gemeinsame abendlindisch-
katholische Tradition zum Tragen. Dies zeigt sich besonders in der iiber-
einstimmenden Praxis und im tibereinstimmenden Verstindnis der Ein-
zelsakramente. Zu bekannten Problemen der Lehrbuchdefinition wird
einfach geschwiegen. Dafiir wird der Gemeinschaftsbezug der Sakramen-
te deutlich unterstrichen.

2.4 Sakramentenlehre im Dialog zwischen den Altkatholische Kirchen
und der Mar-Thoma-Kirche

Im Dialog der altkatholischen Kirche mit der Syrischen Mar-Thoma-Kir-
che?6 haben die altkatholischen Kirchen die Sakramentenlehre nur knapp

2 A.a.0, I7f.

2 A.a.0, 16.

24 Ebd.

25 Ebd.

26 KATHOLISCHES BISTUM DER ALT-KATHOLIKEN IN DEUTSCHLAND (Hg.), Alt-
Katholische Kirchen der Utrechter Union — Mar Thoma Syrian Church of Malabar.
Dokumentation der Dialogtexte, Bonn (Eigenverlag) 2015. Es handelt sich bei dieser
Ausgabe um eine Dokumentation zuhanden der 60. Ordentlichen Bistumssynode des
Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in Deutschland vom 29. September bis zum
2. Oktober 2016 in Mainz, mit einer Einfiihrung aus meiner Feder.



Adrian Suter

behandelt, und zwar in der ersten Konsultation, die von beiden Seiten noch
als Teil eines Préa-Dialoges angesehen wurde. Auf der Tagesordnung stan-
den das Verstindnis von Taufe und Eucharistie. Das hat auch Eingang in
die Santhigiri-Erkldarung gefunden.?’” Anhand dieser Themen wurde auch
tiber die allgemeine Sakramentenlehre diskutiert, was sich aber im Text
der Erkldrung praktisch nicht niedergeschlagen hat. Aus den Texten zu
Taufe und Eucharistie lasst sich aber Allgemeines ableiten: Sakramente
sind «Weg der Aufnahme in die Kirche und Heiligung durch Gottes
Gnade»?8; sie sind «Mittel der Gnade»?® (von der Taufe wird dies aus-
driicklich gesagt). Sie sind Vergegenwirtigung von Gottes Heilshandeln;
sie stiften eine Verbindung zwischen Gott und Mensch, wie es von der
Eucharistiefeier gesagt wird: «Die Eucharistiefeier vereint Himmel und
Erde, Vergangenheit und Gegenwart, und verbindet die Kirche durch die
Lobpreisung Gottes mit der gesamten Schopfung.»*® Die Abgrenzung der
Sakramente von anderen kirchlichen Handlungen und ihre Siebenzahl
waren im Dialog nicht Thema. Der Dialogansatz war im Mar-Thoma-
Dialog viel weniger umfassend als im orthodox-altkatholischen Dialog:

Die Syrische Mar-Thoma-Kirche von Malabar und die Altkatholischen Kir-
chen der Utrechter Union sind beide in voller Kirchengemeinschaft mit den
Kirchen der Anglikanischen Kirchengemeinschaft. Aus diesem Grund kon-
zentrierte sich die Kommission auf bestimmte Diskussionsbereiche, entweder
weil diese moglicherweise kontrovers erschienen oder weil die Kommission
hoffte, eine Diskussion dariiber wire besonders bereichernd. Ein systemati-
scher Ansatz, der alle Aspekte des Glaubens abdeckte, schien hingegen nicht
notwendig.3!

Unterschiede zwischen den altkatholischen Kirchen und der Mar-
Thoma-Kirche bestehen in der Verwendung von Bildern und deren spiri-
tueller und liturgischer Bedeutung. Im Dialog wurde zu diesem augen-
scheinlich kontroversen Punkt ein iibergeordneter Konsens gesucht. Dazu
befasste sich die Kommission mit dem Symbolverstindnis in beiden Kir-
chen. Vieles, was zum Symbolverstindnis gesagt wird, liesse sich auch
von den Sakramenten sagen: zum Beispiel, dass die Sakramente «als Zei-

27 Erkldrung von Santhigiri, Alwaye, Kerala, Indien, 7.-11. November 2011,
a.a.0., 11-21.

28 A.a.0, 14,

2 Ebd.

30 A.a.0, 15.

31 Erkldrung von Munnar, Kerala, Indien, 17.-19. Februar 2014, a.a.O., 39-56,
hier 52.

10



Gottes Werk im Menschenwerk

chen mit einer tieferen Bedeutung verstanden werden und Zugang zu einer
Wirklichkeit ermoglichen, die iiber sie hinausgeht»; dass sie daher «fiir
das Leben der Kirche und die Kommunikation zwischen Gott und Mensch
von grosser Bedeutung sind. Der Unvergingliche kommuniziert sich
selbst an das Vergéngliche iiber Zeichen, die zum Zeitlichen gehren.»32
In diesen Worten sind wichtige Punkte eines theologischen Sakramenten-
verstandnisses enthalten: das materielle Element in den «Zeichen, die zum
Zeitlichen gehoren»; die Bindung des Sakraments an die Kirche; die Kom-
munikation zwischen Gott und Mensch.

2.5 Gnadenmittel in den altkatholischen Kirchen und in der Kirche
von Schweden

Der Dialog der altkatholischen Kirche mit der Kirche von Schweden33 ist
in mancherlei Hinsicht speziell, auch im Blick auf die Sakramententheo-
logie. Die Kirche von Schweden kennt ausdriicklich nur zwei kirchliche
Handlungen, die «Sakrament» genannt werden: Taufe und Eucharistie. Es
liegt hier also ein augenfélliger Dissens mit der altkatholischen Tradition
vor. Wie wurde er zu iiberwinden versucht? Erstens, indem auf den wach-
senden 6kumenischen Konsens zuriickgegriffen wird, dass die Kirche das
Grundsakrament ist. Diesem Gedanken sind wir schon im IRAD-Doku-
ment begegnet. Der Dialogtext mit der Kirche von Schweden fiihrt eine
andere Nuance ein: Er sagt, dass die Kirche «als ein Zeichen und Werk-
zeug fiir das Reich Gottes und als ein Sakrament fiir die Welt zu sehen
ist»34. Zweitens versuchte man den Unterschied in der Sakramentenzahl
dadurch zu iiberwinden, dass man es als terminologisches Problem be-
trachtete: Die fiinf {ibrigen kirchlichen Handlungen werden in der Kirche
von Schweden zwar nicht Sakrament genannt, kommen aber auch mehr
oder weniger ausgeprigt vor. Der Dialogtext definiert das Sakrament als
«ein materielles Element, das durch das Wort Gottes in ein Gnadenmittel
verwandelt wird»?. In diesem Sinne kann man zum Beispiel auch die
Konfirmation, die Ehe oder die Ordination in der Kirche von Schweden

2 A.a.0,45.

3 Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft. Bericht des
offiziellen Dialogs zwischen den Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und
der Kirche von Schweden 2013, http://www.utrechter-union.org/fman/256.pdf (zu-
letzt besucht am 18.2.2017).

4 A.a.0,53.

35 Ebd.

11



Adrian Suter

als Gnadenmittel betrachten. Dann haben diese Handlungen eine Art sa-
kramentalen Charakter, auch wenn sie nicht Sakramente genannt werden.

In der Rede von den Gnadenmitteln kann sich allerdings ein Sakra-
mentenverstdndnis verbergen, das ich als das Hauptproblem der neuscho-
lastischen Lehrbuchdefinition ansehe: Das Sakrament wird als «Gnaden-
transportvehikel» verstanden: Gott verpackt seine Gnade in materielle
Elemente; diese Elemente transportieren dann die Gnade von Gott zum
Menschen. Dies verschleiert den dialogischen Charakter des Sakraments.
Ich sehe hier eine vergleichbare Denkbewegung, wie sie in der Theologie
des 20. Jahrhunderts beim Ubergang vom instruktionstheoretischen zum
kommunikativen Offenbarungsparadigma zu erkennen ist.3¢ Das instruk-
tionstheoretische Paradigma hatte Offenbarung so verstanden, dass Gott
iibernatiirliche Wahrheiten, Lehrsitze offenbart. Es werden Glaubens-
inhalte von Gott zum Menschen iibertragen. Das kommunikative Offen-
barungsverstindnis hingegen sagt: Gott offenbart nicht Glaubenssitze,
sondern sich selbst. In der Offenbarung gibt er sich dem Menschen als
Gegeniiber zu erkennen, tritt mit ihm in eine Beziehung.

Genauso ist der Ubergang im Sakramentenverstindnis zu verstehen:
Die neuscholastische Lehrbuchdefinition hatte vor Augen, dass im Sakra-
ment die Gnade von Gott zum Menschen iibertragen wird — das Sakra-
ment als Gnadentransportvehikel. In Abgrenzung davon unterstreiche ich
den dialogischen Charakter des Sakramentalen — das Sakrament wird
als Beziehungsgeschehen zwischen Gott und Mensch verstanden; als Ort
der Gottesbegegnung; als Handlung, in der die immer schon bestehende
Beziehung zwischen Gott und Mensch erfahrbar und wirksam wird. Wer
Sakramente nicht dialogisch, sondern nur als Gnadentransportvehikel
versteht, der verpasst, wie wichtig die Beziehung zwischen Gott und
Mensch fiir die Sakramente ist.3’

Fiir die Fragestellung dieses Beitrags ist das Fazit der Dialogkommis-
sion wesentlich:

Der vorangehende Abschnitt legt nahe, dass es zwischen unseren Kirchen
keine kirchentrennenden Unterschiede im theologischen Verstindnis der

36 Vgl. PERRY SCcHMIDT-LEUKEL, Grundkurs Fundamentaltheologie. Eine Ein-
fithrung in die Grundfragen des christlichen Glaubens, Miinchen (Don Bosco) 1999,
143-147.

37 Zugegeben: Das Verstindnis des Sakramentes als Gnadentransportvehikel
findet sich nicht im Dialog mit der Kirche von Schweden. Deswegen wirkt auf mich
der Begriff «Gnadenmittel» in diesem Dialogtext wie ein Fremdkérper.

12



Gottes Werk im Menschenwerk

sakramentalen Handlungen und Gnadenmittel gibt. Die Kirchen zeigen Ver-
schiedenheiten, aber auf der fundamentalen theologischen Ebene und in der
pastoralen Praxis sind sie vereinbar.??

Das heisst, dass die Frage der Abgrenzung der Sakramente von ande-
ren kirchlichen Handlungen als weniger wesentlich fiir kirchliche Ge-
meinschaft angesehen wird. Wesentlich ist vielmehr erstens das Grund-
verstindnis des sakramentalen Charakters der Kirche als ganzer; und
zweitens, dass dieser Charakter in kirchlichen Handlungen zum Ausdruck
kommt. Welche dieser Handlungen Sakramente genannt werden und wel-
che nicht, ist demgegeniiber zweitrangig. — Am 23. November 2016 haben
die beiden Kirchen die kirchenrechtlichen Konsequenzen aus den theolo-
gischen Ubereinstimmungen gezogen und mit der Vereinbarung von Upp-
sala volle Kirchengemeinschaft beschlossen.??

3. Struktur und Charakteristika des Sakramentalen
3.1 Wiederentdeckungen und Neuaufbriiche

Die Probleme der neuscholastischen Lehrbuchdefinition wurden natiirlich

auch in der rémisch-katholischen Theologie erkannt. Im 20. Jahrhundert

kam es daher zu Neuaufbriichen in der Sakramententheologie. Ich nenne
fiinf Anliegen, die zum Teil miteinander zusammenhéngen:

1. Sakramente werden als Vergegenwirtigung des Heilsmysteriums ver-
standen. «Vergegenwértigung» meint dabei nicht blosses Erinnern,
sondern: Das Heilgeschehen wird aus der Vergangenheit in die Gegen-
wart geholt. Dadurch wird der heutige Mensch in das Heilsmysterium
hineingenommen — etwa, indem man die Taufe nach R6m 6 als Mit-
Christus-Sterben und Mit-Christus-Auferstehen versteht (Odo Casel).

2. Die Sakramententheologie wird in die Ekklesiologie eingebunden: Sa-
kramente sind Selbstvollziige der Kirche, die als Grundsakrament an-
gesehen wird (Otto Semmelroth, Karl Rahner). Dieser Neuaufbruch
geschieht in Rezeption ostkirchlicher Theologie und wird im Zweiten
Vatikanischen Konzil kirchenamtlich bestitigt.

38 Utrecht (wie Anm. 33), 5.3.3.

3 Vereinbarung von Uppsala, 23. November 2016. Die Vereinbarung hat im Ori-
ginal keinen Namen. Mein Vorschlag ist, sie «Vereinbarung von Uppsala» zu nennen,
wie es hédufiger ckumenischer Praxis entspricht, wichtige Dokumente nach dem Ort
zu benennen, wo sie unterzeichnet worden sind.

13



Adrian Suter

3. Sakramente werden verstanden als Orte der Begegnung und Kommu-
nikation zwischen Gott und Mensch, wobei dies zum Teil ekklesiolo-
gisch und soteriologisch gedacht wird (Edward Schillebeeckx), zum
Teil stiarker von kommunikationstheoretischen Modellen her (Alex-
andre Ganoczy, Peter Hiinermann).

4. Die vierte Denkrichtung ist die Heiligung menschlicher Grundsitua-
tionen: Sakramente sind teils «rites de passage», teils Heiligung von
Alltagserfahrungen (Walter Kasper).

5. Vorallem in Rezeption liturgiewissenschaftlicher Sakramententheolo-
gie wurde der Festcharakter der Sakramente wichtig: Sie sind Feiern
von Gottes Gegenwart.

3.2 Der dialogische Charakter des Sakramentalen

Im kommunikationstheoretischen Ansatz, der vor allem von Alexandre
Ganoczy und von Peter Hiinermann vertreten wird,*0 widerspiegeln sich
einige altkatholische Anliegen, denen wir in den 6kumenischen Dialog-
texten begegnet sind.

Ich nehme die Sakramente als zwischenmenschliches Kommunika-
tions- und Interaktionsgeschehen in den Blick. Da gibt es Menschen, die
in bestimmten Handlungen interagieren und mit Worten oder auch non-
verbal kommunizieren. Da wird angesprochen und geantwortet, da gibt es
Gesten des Gebens und des Empfangens. Da gibt es — oft — materielle
Elemente, doch das materielle Element allein reicht nicht, um das Interak-
tionsgeschehen zu beschreiben. Schon Augustinus legt an anderer Stelle
im bereits zitierten Werk zum Johannesevangelium Wert darauf: «Nimm
das Wort weg, und was ist das Wasser als eben Wasser? Es tritt das Wort
zum Element und es wird das Sakrament, auch dieses gleichsam ein sicht-
bares Wort.»*! Zum Materiellen tritt also das Deute- und Segenswort. Bei-

40 Vgl. ALEXANDRE GaNoczy, Einfiihrung in die katholische Sakramenten-
lehre, Darmstadt (Wissenschaftliche Buchgesellschaft) 21984; PETER HUNERMANN,
Sakrament — Figur des Lebens, in: Richard Schaeffler/Peter Hiinermann (Hg.), An-
kunft Gottes und Handeln des Menschen. Thesen iiber Kult und Sakrament, Frei-
burg i. Br. (Herder) 1977, 51-87.

41 AUGUSTINUS, In Iohannis (wie Anm. 2), 80,3. Dieses Augustinus-Zitat spielte
in den sakramententheologischen Vorlesungen des Berner Systematikers und Liturgi-
kers Herwig Aldenhoven (1933-2002) stets eine wichtige Rolle — neben Kirchen-
viterzitaten aus den Katechetischen Homilien Theodors von Mopsuestia und den
Mystagogischen Katechesen Cyrills von Jerusalem.

14



Gottes Werk im Menschenwerk

des zusammen, Wort und Element, bilden das Sakrament, ein «sichtbares
Wort». Heute wiirden wir vielleicht eher sagen: ein Wort, das nicht nur
intellektuell erfassbar ist, sondern auch sinnenfillig erfahrbar. Ich mdchte
jedoch noch einen Schritt weiter gehen als Augustinus: Es tritt nicht nur
das Wort zum Element, wie er sagt, sondern auch das Handeln mit diesem
Element. Da ist nicht nur Wasser, sondern das Ubergiessen mit Wasser;
nicht nur Brot und Wein, sondern das Teilen, das Essen und Trinken von
Brot und Wein; nicht nur O, sondern das Salben mit Ol. All dies sind In-
teraktionen, die als kommunikative Handlungen verstanden werden miis-
sen, als Beziehungsgeschehen.

Wer aber ist es, der hier interagiert und kommuniziert? Ausserlich in-
teragieren Mensch und Mensch, und zwar mit einer gewissen Asymmet-
rie, als Spender des Sakraments und als Empfénger. Erinnern wir uns aber
daran, dass der eigentliche Spender des Sakraments nach Augustin kein
anderer als Christus ist. Dann kdnnen wir sagen: Ziel des Sakraments ist
es, kein rein zwischenmenschliches Geschehen zu bleiben, sondern Inter-
aktion und Kommunikation zwischen Gott und Mensch zu sein. Wie aber
kann diese Interaktion und Kommunikation zwischen Gott und Mensch
im Sakrament zum Tragen kommen? Nicht anders als in der zwischen-
menschlichen Interaktion und Kommunikation! In dem, was zwischen
Mensch und Mensch geschieht, ist — im besten Fall — das Beziehungsge-
schehen zwischen Gott und Mensch erfahrbar und wirksam. Daher kommt
der Titel dieses Beitrags: Gottes Werk im Menschenwerk.

Die angesprochene Asymmetrie der Beziehung Spender — Empféanger
entspricht der Asymmetrie der Beziehung Gott — Mensch: Gott ist der
Initiant, der Urheber und Spender der Beziehung, wihrend der Mensch der
Empfangende, der im Glauben Antwortende ist. Das bedeutet keine rein
passive Rolle fiir den Menschen. Vielmehr ist der Mensch gerufen, Gottes
Beziehungsangebot anzunehmen. Er soll im Glauben darauf antworten
und sein Leben dadurch prigen lassen. Das Sakrament ist eben nicht ein-
seitig eine Paketsendung Gottes, sondern genauso der Fahneneid des
Christen. Die Beziehung Gott — Mensch mag asymmetrisch sein, doch sie
ist nichtsdestotrotz dialogisch.*2 Fiir die Sakramentenpraxis bedeutet dies,

42 Ineiner fritheren Arbeit habe ich ein Modell der Beziehung zwischen Gott und
Mensch entworfen: Gottes Beziehungsaufnahme nenne ich in ihrer Handlungsdimen-
sion «Offenbarung», in ihrer Inhaltsdimension «Wort Gottes». Darauf antwortet der
Mensch mit dem, was wir «Glauben» nennen, der ebenfalls in eine Handlungsdimen-
sion (Glaubensakt, fides qua creditur) und eine Inhaltsdimension (Glaubensinhalt,

15



Adrian Suter

dass der bewusste Empfang und die gldubige Antwort des Empféangers
bzw. der Empfangerin im Rahmen der sakramentalen Feier ihren Platz
haben miissen.

3.3 Der ekklesiale Charakter des Sakramentalen

Der Gedanke, in der Asymmetrie von Spender und Empfénger die Asym-
metrie Gott — Mensch abgebildet zu sehen, ist nicht ganz ungefihrlich. Sie
kann ndmlich einem Klerikalismus Vorschub leisten. Das wire nicht in
meinem Sinne und auch nicht im Sinne Augustins. Bei ihm folgt ja aus der
Parallelisierung von Tédufer und Christus die Relativierung des mensch-
lichen Sakramentenspenders, nicht seine klerikale Uberhéhung. Auf-
grund dieser Gefahr des Klerikalismus ist ein Gegengewicht notwendig.
Wir finden es im ekklesialen Charakter des Sakramentalen. Lange Zeit
war in der Sakramententheologie die Sicht auf die individuelle Bedeutung
der Sakramente vorherrschend: Es ging um die «geistliche Vervollkomm-
nung eines jeden Menschen in sich selbst»43, Nun beschrinkt sich aber das
sakramentale Interaktions- und Beziehungsgeschehen nicht auf die indi-
viduelle Gottesbeziehung des Sakramentsempfingers, sondern hat ganz
wesentlich auch die kirchliche Gemeinschaft im Blick.## So ist die Taufe
die Aufnahme in die Gemeinschaft, die Eucharistie ist die gelebte Tisch-
gemeinschaft, die Busse ist die Wiederherstellung verlorener Gemein-
schaft, und so weiter.

Diese Uberlegungen machen deutlich, dass sich das zwischenmensch-
liche Interaktionsgeschehen in den Sakramenten nicht auf die Bezichung
von Spender und Empféinger beschrinkt. Diese Beziehung ist wichtig,
aber einseitig. Dariiber hinaus umfasst das Beziehungsgeschehen in den

fides quae creditur) zu differenzieren ist. Darin zeigt sich grundlegend die dialogi-
sche, aber asymmetrische Struktur der Beziehung zwischen Gott und Mensch. Vgl.
ADRIAN SUTER, Vernetzung und Gewichtung christlicher Lehraussagen. Die Vorstel-
lung einer Hierarchie der Wahrheiten und ihre Beziehung zum wissenschaftstheore-
tischen Selbstverstidndnis der Theologie, Wien (Lit) 2011, 314-316.

43 So die Unionsbulle des Konzils von Florenz, zitiert nach WoHLMUTH, Dekre-
te (wie Anm. 4), Bd. 2, 541.

44 Die Fokussierung auf das individuelle Geschehen ist eine spezifisch westliche
Erscheinung. «Demgegeniiber bleibt fiir die orthodoxen Kirchen die liturgische Feier
der kirchlichen Gemeinschaft der genuine Ort der Sakramente.» EVA MARIA FABER,
Einfiihrung in die katholische Sakramentenlehre, Darmstadt (Wissenschaftliche
Buchgesellschaft) 32011, 37f.

16



Gottes Werk im Menschenwerk

Sakramenten auch die Beziehungen der Menschen als Glieder der kirchli-
chen Gemeinschaft untereinander. Diese ekklesiale Dimension ist gerade
in altkatholischer Theologie zentral fiir das Verstindnis des Sakramenta-
len.*s Praktisch heisst dies, dass die Feier des Sakraments in das Gebet der
Gemeinde integriert wird und die Gemeinde explizit Mitverantwortung
dafiir iibernimmt. Nicht von ungefdhr haben fast alle Sakramente ihren
eigentlichen Ort im Rahmen einer Eucharistiefeier. Und auch die Kran-
kensalbung, auf die das nicht zutrifft, zielt auf die Gemeinschaft mit dieser
feiernden Gemeinde ab%¢ — besonders, wenn sie mit einer Krankenkom-
munion verbunden ist. Und so lisst sich auch sagen, dass der Gemeinde-
bussakt im Rahmen einer Eucharistiefeier ein durchaus angemessener
Platz fiir das Busssakrament ist und keineswegs nur ein halbwertiger Er-
satz fiir eine Einzelbeichte.

Wenn ich diesen Beitrag mit «Gottes Werk im Menschenwerk» liber-
schrieben habe, so gilt dies nicht nur fiir das Interaktionsgeschehen
Spender — Empfinger. Es gilt genauso fiir das Beziehungsgeflecht der
kirchlichen Gemeinschaft. Das, was an kirchlicher Gemeinschaft zwi-
schenmenschlich erfahrbar wird, zielt auf die vollkommene Gemeinschaft
mit Gott. Wenn ekklesiale Gemeinschaft gelingt, dann ist in ihr die Ge-
meinschaft Gott — Mensch erfahrbar und wirksam. Christus tauft nicht
nur durch den Amtstréger, der die Taufe vollzieht, sondern auch durch die
Gemeinde, die nach Paulus der Leib Christi ist. So wird die Asymmetrie
in der zwischenmenschlichen Interaktion relativiert; denn jeder Empféin-
ger hat als Glied der Gemeinde zugleich Anteil an der Spendung des Sak-
raments fiir die anderen.

45 KrLaus ROHMANN, Die Sakramentalitit der Ehe. Ein Plddoyer fiir die Unter-
streichung des ekklesialen Bezugs, in: Angela Berlis/Matthias Ring (Hg.), Im Him-
mel Anker werfen. Vermutungen iiber Kirche in der Zukunft, Bonn (Alt-Katholischer
Bistumsverlag) 2007, 249-264. Rohmann kommt in seinen Ausfiihrungen zur allge-
meinen Sakramentenlehre trotz anderem Ausgangspunkt zu ganz dhnlichen Schliis-
sen, wie sie hier von mir vertreten werden. Sein besonderes Anliegen ist, die ekkle-
siale Dimension des Sakramentalen auch bei der Ehe zu betonen, wo sie am wenigsten
auf der Hand liegt. Daher pléddiert er fiir das in altkatholischer Theologie zwar nicht
ausschliesslich, aber doch oft vertretene Verstdndnis, der Segen und nicht der Vertrag
mache das eigentlich Sakramentale der Ehe aus.

46 Die biblische Verankerung der Krankensalbung in Jak 5,14 macht deutlich,
dass die Verbindung mit der Gemeinde, verkrpert durch ihre Altesten, ein wesentli-
cher Aspekt des Krankendienstes ist.

17



Adrian Suter

3.4 Der performative Charakter des Sakramentalen

Traditionell wird vom «Zeichen-» oder «Symbolcharakter» des Sakra-
ments gesprochen. Um das Symbolverstindnis des Sakramentalen niher
zu erldutern, mache ich eine Anleihe bei der Sprechakttheorie. In einem
performativen Sprechakt sagt das Gesprochene nicht einfach nur etwas
aus, sondern konstituiert zugleich das Gesagte: Dadurch, dass ich etwas
sage, geschieht das, was ich sage.*” Zu den klassischen Beispielen fiir per-
formative Sprechakte gehort die Taufformel: «ich taufe dich» — oder in der
Formulierung im neuen christkatholische Rituale: «du wirst getauft»43.
Diese Taufformel ist keine Beschreibung eines vom Sprechen unabhéngi-
gen Geschehens, sondern indem ich das sage, wird die Taufe vollzogen.
Das Wort ist hier nicht einfach ein prinzipiell iiberfliissiges Begleitwort,
sondern integrativer Bestandteil des sakramentalen Aktes. Um nochmal
Augustinus aufzugreifen: «Es tritt das Wort zum Element, und es wird das
Sakrament.»*?

Die Sprechakttheorie bezieht Performanz auf Sprechhandlungen, doch
lasst sie sich problemlos auch auf andere zeichenhafte Handlungen bezie-
hen. Wenn wir im Sakramentalen einen performativen Charakter sehen,
dann bedeutet dies: Durch die Wassertaufe wird das Mit-Sterben und Mit-
Auferstehen mit Christus nicht nur ausgesagt, sondern tatsidchlich voll-
zogen. Durch die Eucharistie wird die Mahlgemeinschaft nicht nur dar-
gestellt, sondern die Menschen in die himmlische Mahlgemeinschaft
hineingenommen. Es wiire ein Missverstdndnis, wiirde man dies magisch
verstehen, als bewirke der Sakramentenvollzug ex opere operato die Got-
tesbeziehung. Vielmehr tritt der Mensch in ein sakramentales Symbolsys-
tem hinein, das ihm vorgegeben ist. Er muss in dieses Symbolsystem hin-
einwachsen, damit er selbst die spirituelle Erfahrung machen kann, dass
im Menschenwerk Gott am Werk ist.50

47 JoHN LANGSHAW AUSTIN, Zur Theorie der Sprechakte, Stuttgart (Reclam)
21998.

48 Rituale der Christkatholischen Kirche der Schweiz, Allschwil (Christkatholi-
scher Medienverlag) 2015, 26.

49 S.0. Anm. 41.

50 Dieser Gedanke des Hineinwachsens in ein vorgegebenes Symbolsystem ist
vor allem beim amerikanischen evangelisch-lutherischen Theologen George Lind-
beck wichtig, der ihn in der theologischen Rezeption kulturanthropologischer Religi-
onstheorien vertritt. Vgl. GEORGE A. LINDBECK, Christliche Lehre als Grammatik des
Glaubens. Religion und Theologie im postliberalen Zeitalter, Giitersloh (Chr. Kaiser)
1994. Zu meiner eigenen Lindbeck-Interpretation vgl. SUTER, Vernetzung (wie

18



Gottes Werk im Menschenwerk

Ich mochte die Grundstruktur des Sakramentalen folgendermassen
zusammenfassen: Das Sakramentale ist ein Beziehungsgeschehen zwi-
schen Gott und Mensch, in dem der Einzelne hineingenommen wird in
Gottes Gnadenhandeln. Dies geschieht diachron durch Vergegenwirti-
gung der Heilsgeschichte, synchron durch den ekklesialen Bezug. Dieses
Beziehungsgeschehen zwischen Gott und Mensch wird erfahrbar und
wirksam in zwischenmenschlichen Handlungen, die performativen Cha-
rakter haben.

4. Sakramentalitit und die sieben Sakramente
4.1 Sakramentales ausserhalb der Sakramente

Findet sich diese Grundstruktur des Sakramentalen nur in den sieben Sa-
kramenten, und eignet sie sich daher als Abgrenzungskriterium zur Beur-
teilung, welche Handlungen Sakramente sind und welche nicht? Neben den
Sakramenten kennt die westlich-katholische Tradition weitere Symbol-
handlungen, die sie «Sakramentalien» oder «sakramentale Handlungen»
nennt. Es fillt nicht schwer, die von mir herausgearbeitete Grundstruktur
des Sakramentalen in solchen Handlungen wiederzufinden: Auch im Be-
stattungsritus, in Segnungen und in anderen kirchlichen Handlungen
wird — im besten Fall! — das Beziehungsgeschehen zwischen Gott und
Mensch erfahrbar und wirksam.

Ich mochte so weit gehen zu sagen: Alles kirchliche Handeln ist zumin-
dest potenziell und in einer elementaren Weise sakramental. Wir finden
die sakramentale Grundstruktur auch in der Verkiindigung und in der
Katechese: Es predigt bzw. unterrichtet ein Mensch, aber sein menschli-
ches Handeln ist, im besten Fall, durchsichtig fiir das Handeln Gottes am
Menschen. Auch das seelsorgerliche und diakonische Handeln der Kirche
ldsst sich sakramental verstehen: In der Hilfe, die Menschen ihren Mit-
menschen bringen, kommt der Heilswille Gottes in der Welt zur Geltung.
Wieder ist dieses Handeln Gottes Werk im Menschenwerk. Und sogar
dann, wenn wir in scherzhafter Stimmung sind und den Kirchenkaffee
nach dem Gottesdienst das «achte Sakrament» nennen, dann ist dies mehr
als ein Witz. Auch diese zwischenmenschliche Gemeinschaft kann auf
Gott hin durchsichtig sein und Gottes Gnadenhandeln erfahrbar machen.

Anm. 42), 259-306, sowie ADRIAN SUTER, Ecumenical and Interreligious Dialogue:
Lindbeck’s Cultural-Linguistic Model, in: IKZ-bios 1 (2014) 41-64.

19



Adrian Suter

Warum aber kennt die Tradition dann trotzdem «nur» sieben Sakra-
mente? Haben wir die Struktur des Sakramentalen wirklich erfasst, wenn
sie sich jetzt plotzlich iiberall wiederfindet? Zugegeben: Die von mir her-
ausgearbeitete Grundstruktur des Sakramentalen eignet sich nicht als Ab-
grenzungskriterium, als theologischer Test, mit dem man jede kirchliche
Handlung iiberpriifen kann, ob sie nun Sakrament ist oder nicht. Dazu ist
zweierlei zu sagen: Erstens leistet dies auch die neuscholastische Lehr-
buchdefinition des Sakramentalen nicht. Sie erhebt zwar den Anspruch,
dass sich mit ihr Sakramente von anderen kirchlichen Handlungen unter-
scheiden lassen, aber es gelingt ihr nicht, diesen Anspruch einzulGsen.
Zweitens ist fraglich, ob ein solches Abgrenzungskriterium fiir die Sakra-
mente iiberhaupt nétig und sinnvoll ist. Abgrenzungskriterien hatten und
haben kontroverstheologischen Charakter: Es geht darum, die eigene Sa-
kramentenpraxis anhand vermeintlich objektiver Kriterien zu legitimie-
ren — und zugleich die abweichende Sakramentenpraxis anderer Kirchen
zu diskreditieren. In einem kontroverstheologischen Kontext wurde ein
solches Abgrenzungskriterium als notwendig angesehen. In einem 6ku-
menischen Kontext sehe ich die Notwendigkeit fiir ein Kriterium zur strik-
ten Abgrenzung der Sakramente von anderen kirchlichen Handlungen
nicht mehr. Die sakramentale Grundstruktur ist in allen kirchlichen
Handlungen wenigstens potenziell und in elementarer Weise wiederzufin-
den. Der Unterschied ist kein prinzipieller, sondern ein gradueller.

4.2 Sieben Sakramente als kontingentes Ergebnis eines Traditions-
geschehens

Trotzdem: Als Altkatholik halte ich an der Siebenzahl der Sakramente fest
und sehe sie als wesentliches Merkmal altkatholischen Kirche-Seins an.
Allerdings ist die Siebenzahl kein eigensténdiges Theologumenon. Ich
sage nicht, wie die Scholastik es bisweilen tut: Es gibt sieben Sakramente,
eine andere Zahl ist undenkbar, und zwar sind es diese. Vielmehr halte
ich, gut altkirchlich, die Prioritét des Einzelsakraments hoch und sage: Es
gibt diese Sakramente, also deren sieben. Die Abgrenzung gerade dieser
sieben Handlungen als Sakramente betrachte ich dabei nicht als gottliche
Setzung, sondern als kontingentes Ergebnis eines Traditionsgeschehens.
Es war keine notwendige Entwicklung, sie hitte auch anders verlaufen
konnen. Die Entwicklung christlicher Sakramentenpraxis mit ihren sie-
ben Sakramenten war nicht die Entdeckung von etwas vorgingig Festste-
hendem, sondern eine Entfaltung in eine offene Zukunft. Gleichzeitig ist

20



Gottes Werk im Menschenwerk

die Entwicklung aber eben so und nicht anders verlaufen. Auch wenn die
Siebenzahl nicht von Anfang an gegeben war, sondern sich erst im
12. Jahrhundert bei Petrus Lombardus durchsetzte, so wurde sie doch in
der Folge auch im Osten rezipiert.

Ich mochte aber dieses Traditionsargument nicht im Sinne einer Un-
hinterfragbarkeit verstehen. «Das ist nun mal so und war schon immer so»
ist als Argument wenig iiberzeugend — zumal es eben nicht schon immer
so war, sondern sich so entwickelt hat. Ich verstehe die Tradition hier als
verdichtete Erfahrung, dass in denjenigen Zeichenhandlungen, die man
«Sakramente» nennt, tatsdchlich die Gottesbeziehung in besonders deut-
licher Weise erfahrbar und wirksam ist. Zugleich ist das Festhalten an den
sieben Sakramenten ein Bekenntnis, dass die Erfahrbarkeit und Wirksam-
keit der Gottesbeziehung in diesen Zeichenhandlungen kein Zufall ist,
sondern der Verheissung und Zusage Gottes entspricht. Schliesslich eignet
den sieben Sakramenten eine besondere Ausdriicklichkeit: Durch diese
speziellen Handlungen wird die Gottesbeziehung konstituiert, explizit be-
kannt und verkiindigt, wéhrend sie in anderen kirchlichen Handlungen
auch implizit bleiben kann. Das sind meines Erachtens legitime Griinde,
warum die Kirchen ostlich-orthodoxer und westlich-katholischer Prigung
an gerade diesem Symbolsystem der sieben Sakramente festhalten. Ande-
rerseits wird der kirchentrennende Charakter des Dissenses in der Sakra-
mentenzahl durch meine Uberlegungen relativiert. Insofern stimme ich
mit dem Fazit der Dialogtexte der Altkatholischen Kirche mit der Kirche
von Schweden iiberein.!

Die von mir vertretene Position erlaubt auch eine Relativierung der
Frage, ob diese oder jene kirchliche Handlung nun ein Sakrament, eine
Sakramentalie oder noch etwas anderes sei. Diese begrifflichen Katego-
rien sind sinnvoll fiir die theologische Reflexion, sollten aber nicht als
Wertekategorien verstanden werden, als wiirde die kirchliche Handlung
an Wert verlieren, wenn sie nicht als Sakrament betrachtet wird.>? Wich-
tiger als der theologische Oberbegriff ist die Frage, ob es der Handlung
gelingt, das Beziehungsgeschehen zwischen Gott und Mensch erfahrbar
zu machen.

51 8.0, 8. 13.

52 Moglicherweise ldsst sich die Frage, wie die Segnung gleichgeschlechtlicher
Partnerschaften (sofern sie praktiziert wird) sakramententheologisch betrachtet wer-
den muss, vor diesem Hintergrund entspannter diskutieren.

21



Adrian Suter

Adrian Suter (geb. 1970 in Basel CH), Dr. theol., studierte Theologie an
den Universitdten Basel und Bern sowie am Institut Catholique de Paris. Seit
1999 ist er Pfarrer in der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Er war
2003-2014 Assistent und ist seit 2015 Oberassistent am Departement fiir
Christkatholische Theologie der Universitdit Bern, Promotion ebenda 2008.
Er war 2011-2014 Mitglied der Kommission fiir den 6kumenischen Dialog
der altkatholischen Kirchen mit der Mar Thoma Syrian Church und ist seit
2012 Mitglied der Christkatholisch — Romisch-katholischen Gespréichs-
kommission der Schweiz, seit 2016 als Co-Prdsident.

Adresse: Departement fiir Christkatholische Theologie, Linggassstr. 51,
CH-3000 Bern 9, Schweiz
E-Mail: adrian.suter@theol.unibe.ch

Summary

The article explores the notion of sacraments and sacramentality in the docu-
ments of ecumenical dialogues led by the Old Catholic Churches of the Union of
Utrecht. In these dialogues, the Old Catholic Churches retained the seven sacra-
ments, receiving and at times critically discussing certain aspects of the neo-
scholastic notion of sacraments, thus affirming their own catholicity. However,
the dialogues often underline the aspect of communion that is relevant for every
sacrament, but underrated in the neo-scholastic notion, which considers sacra-
ments primarily as a means of grace for the individual. Following Ganoczy’s
theological approach which is based on communication theory, the article de-
scribes sacraments as interaction between God and human believers, expressed
by interaction between humans. It identifies three important basic features of
sacramentality: sacraments are dialogical, ecclesiastical and performative. These
basic features of sacramentality are, the article argues, not only to be found in the
seven sacraments themselves; one must rather say that every ecclesial act is, in a
fundamental way, sacramental.

Schliisselwérter — Key Words

Sakrament — Allgemeine Sakramentenlehre — Okumenische Dialoge — Kommu-
nikationstheorie — Kirchlichkeit der Sakramente

22



	Gottes Werk im Menschenwerk : Überlegungen zur Struktur des Sakramentalen

