
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 106 (2016)

Heft: 4

Bibliographie: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Ahmet Türkan, Ermenilerin ve Dogu
Hiristiyanlarinin Sorunlari cerce-
vesinde Osmanli Papalik Iliskileri
[= Die Beziehungen zwischen den

Osmanen und dem Papsttum im
Rahmen der Probleme der Armenier

und der östlichen Christen],
Istanbul (Kitabevi) 2012, 391 S.,

ISBN 978-6-0553976-3-0

In seiner 2012 in Istanbul erschienenen
Studie befasst Ahmet Türkan sich mit
der Geschichte der armenisch-katholischen

Kirche im Osmanischen Reich.
Dabei bilden die Debatten und die

Auseinandersetzungen um die Bulle
Reversurus den Schwerpunkt. Bei der
in türkischer Sprache verfassten Studie
handelt es sich um eine 2011 an
der sozialwissenschaftlichen Fakultät
der türkischen Selçuk-Universitât in
Konya (Ikonium) abgeschlossene
Dissertation. Der Verfasser lehrt derzeit an
der Islamisch Theologischen Fakultät
der Dumlupinar Universität in Kütahya.
Er hat für sein Thema neben osmanischen

Quellen, die sehr ausführlich
zitiert werden, auch armenische Quellen
herangezogen, wobei er selber des

Armenischen nicht mächtig ist. Ein
Armenier, Yakob Minasean, habe ihm,
so Türkan, bei der Abfassung dieser
Studie betreffs der Auswertung der
armenischen Quellen geholfen.

An dieser Stelle soll bereits auf eine

methodische Frage hingewiesen werden.

Diese methodische Frage bzw.
Überlegung ist bei der Behandlung der

Themen betreffs der Kirchengeschichte
des Osmanischen Reiches gegenwärtig

und künftig im 21. Jahrhundert

von entscheidender Bedeutung. Wenn

man sich mit der Geschichte der
armenisch-katholischen Kirche im Osmanischen

Reich im 19. Jahrhundert
beschäftigt, dann versteht es sich von
selbst, dass die überwiegende Zahl der
Hauptschauplätze, aber auch der
Akteure sich auf osmanischem Territorium

befindet. Wesentliche Teile der
auszuwertenden Quellen (Handschriften,

Bücher, Zeitungen, Zeitschriften,
Flugblätter) sind in einer der im
Osmanischen Reich verwendeten Sprachen,
also u. a. auf Osmanisch, Armenisch,
Griechisch, Arabisch oder Aramäisch,
verfasst. Es gibt weltweit nur wenige
Wissenschaftler, die fachlich und

sprachlich diese Komplexität bearbeiten

können. So bleibt die Auswertung
der mehrsprachigen Primärquellen
eines der Hauptprobleme bei der
Bearbeitung des Themas der osmanischen

Kirchengeschichte.
Dies muss bei der hier zu

besprechenden Studie mit bedacht werden.
Sie besteht aus sechs Kapiteln mit einer
kurzen Zusammenfassung sowie einem
Anhang, der 23 überwiegend osma-
nischsprachige Archivdokumente
enthält. Dazu zukommen vier Bilder. Zwei
davon bilden die zentralen, in der Studie

behandelten Akteure ab (Papst Pius

IX. und Anton Hasun), zwei zeigen die
Amtssitze des armenisch-katholischen
Patriarchen in Konstantinopel.

Im ersten Kapitel (11-51) stellt
Türkan die Entstehung der
armenischkatholischen Kirche im Osmanischen
Reich dar. Nach der Entstehung einer
armenisch-katholischen Hierarchie unter

Abraham Petrus Arcivean, die
bereits 1742 von Papst Benedikt XIV.
bestätigt worden war, trat der erste
armenisch-katholische Patriarch sein

IKZ 106 (2016) Seiten 323-328 323



Bibliographie

Amt in Sis (Kozan) an. Schon wenige
Jahre danach wurde der Sitz in das

Kloster Bzommar bei Beirut verlegt. In
der Hauptstadt Konstantinopel war die
armenisch-katholische Hierarchie ab

1759 präsent. Den sogenannten Millet-
Status erhielten die armenischen
Katholiken im Jahr 1830. Ihr
Kirchenoberhaupt durfte den Titel eines
Patriarchen erst ab 1835 führen.

Für die armenisch-katholische Kirche

war vonseiten des osmanischen
Staates eine Kirchenleitung in doppelter

Besetzung geschaffen worden. Es

gab einen Patriarchen für die
geistlichreligiösen Angelegenheiten und einen
Patriarchen für die zivilen und die
Verwaltungsangelegenheiten.

Im Unterschied zu den Griechen,
Bulgaren, Serben und Armenisch-Apostolischen,

aber auch zu den jüdischen
Gemeinschaften wurde diese doppelte
Leitungsstruktur in folgender Weise
besetzt: Die römisch-katholische Kirche

beanspruchte das Recht, das für die

geistlich-religiösen Angelegenheiten
zuständige Kirchenoberhaupt von Rom
aus zu bestellen. Das galt bis in die
1830er-Jahre auch für das Kirchenoberhaupt,

das für die Verwaltungsangelegenheiten

der armenisch-katholischen

Gemeinden zuständig war. Er
musste lediglich «staatstreu» sein. Diese

Doppelstruktur bei der Leitung der
armenisch-katholischen Kirche führte
in den folgenden Jahrzehnten zu
Konflikten zwischen dem osmanischen
Staat, dem Papsttum und der
armenisch-katholischen Kirche. Nahezu die

gesamte Studie Türkans befasst sich
mit den äusserst facettenreichen Abläufen

sowie mit den zahlreichen Konfliktparteien.

Bis in die 1830er-Jahre
bestand die folgende Praxis: Für die Be¬

setzung des für die geistlich-theologischen

Angelegenheiten zuständigen
Amtsinhabers wurde eine Liste mit drei
Namen möglicher Kandidaten nach
Rom geschickt. Der Papst wählte aus
dem Dreiervorschlag aus, verfügte aber
auch über das Recht, von der Liste
abzuweichen und die Stelle mit einem
anderen Kandidaten zu besetzen.

So wurde am 9. April 1838 Polos
Marusean als alleiniger Kandidat Roms

zum Patriarchen für geistlich-religiöse
Angelegenheiten der armenisch-katholischen

Kirche ernannt. Die Gemeinde-

glieder in Konstantinopel waren mit
der neuen Besetzung nicht wirklich
zufrieden. Anders als in der Praxis der
armenisch-katholischen Kirche waren
innerhalb der armenisch-apostolischen
Kirche die Laien bei den Wahlen der
Bischöfe und Patriarchen seit Jahrhunderten

mitbeteiligt. Dies beeinflusste
auch die Erwartung der armenisch-katholischen

Gemeindeglieder.
Mit den Tanzimät-Ref'ovmen vom

3. November 1839 bekamen die vom
osmanischen Staat anerkannten christlichen

Millets bei ihrer Selbstverwaltung

mehr Rechte. Diese Rechte der
Gemeinden wurden insbesondere im
Hinblick auf die Wahl ihrer Kirchenlei-
tung erweitert. Die katholischen Armenier

organisierten sich in den 1840er-
Jahren neu. Dabei waren 14 armenisch-
katholische Kaufleute sehr aktiv. Ab
1847 wurden zwei neue Räte - sie
bestanden aus Laien und Geistlichen -
gegründet: ein Geistlicher Rat (Ruhani
meclis) und ein Laienrat (Cismani
meIis). Der Sultan bestätigte diese Räte

am 7. Mai 1847. Nach den Tanzimät-
Reformen durften damit die armenisch-
katholischen Kirchenmitglieder bzw.
ihre Vertreter bei der Wahl des für Ver-

324



Bibliographie

waltungsangelegenheiten zuständigen
Patriarchen in Konstantinopel mitwirken.

Der für geistliche Angelegenheiten

zuständige Patriarch hingegen wurde

nach wie vor von Rom aus ernannt.

Insgesamt beobachtete Rom diese

Veränderungen skeptisch, da man dort das

Abnehmen des römischen Einflusses
befürchtete.

In Konstantinopel und in Beirut
waren inzwischen verschiedene, Rom
kritisch gegenüberstehende
Ordensgemeinschaften innerhalb der
armenischkatholischen Gemeinden aktiv, so z.B.
die Mechitaristen aus Venedig und
Wien oder die Antonianer im Libanon.
Die mit den Tanzimät-Reformen
entstandene Möglichkeit der Autonomie
bei der Gestaltung der Verwaltung
führte schon bald zur Kollision der
Machtinteressen des osmanischen
Staates und Roms mit denen der
armenischen Katholiken. Türkan schildert
diese Konfliktfelder sehr detailliert.

Nach der Vorstellung Roms sollten
ab 1840 alle leitenden Ämter, vor allem
die Bischofsämter der armenisch-katholischen

Diözesen, mit romtreuen
Bischöfen besetzt werden. Zur
Realisierung dieses Vorhabens wurde 1842

Anton Hasun aus Rom dem amtierenden

Bischof Marusean als Helfer
in Konstantinopel zur Seite gestellt.
Damit beginnt ein beinahe 70 Jahre
andauernder Konflikt zwischen dem
osmanischen Staat, Rom und den katholischen

Armeniern. Hasun (1809-1884)
kam nach seinem Theologiestudium in
Rom 1842 nach Konstantinopel und
wurde nach dem Rücktritt des kranken,
für Verwaltungs- und Zivilangelegenheiten

zuständigen Patriarchen Karapet
bereits 1845 von den katholischen Laien

als sein Nachfolger gewählt. Nach

dem Tod des Patriarchen Marusean
ernannte der Papst 1846 Hasun auch zu
dessen Nachfolger. Durch diese Besetzung

in Personalunion entstanden in
den folgenden Jahrzehnten zahlreiche
Konflikte, die bis zum Tode Hasuns am
28. Februar 1884 in Rom andauerten.

Türkan zufolge begann mit der
Berufung Hasuns nach Konstantinopel
Mitte der 1840er-Jahre die erste Phase

eines langfristigen römischen Plans,
mit dem er sich im zweiten Kapitel
(53-120) befasst. Dabei ging es
zunächst um die Erhöhung der Zahl der
armenisch-katholischen Diözesen
innerhalb des Osmanischen Reiches. Die
neu gegründeten armenisch-katholischen

Diözesen sollten mit romtreuen
Bischöfen besetzt werden. Hasun sollte

sich auch um die Angelegenheiten
des 1848 in Jerusalem wieder gegründeten

lateinischen Patriarchats
kümmern. Seine Angelegenheiten sollten
über den französischen Botschafter
abgewickelt werden. Der osmanische
Staat machte für die erneute Gründung
zur Bedingung, dass die Hälfte der
Mitarbeiter des lateinischen Patriarchats

osmanische Staatsangehörige
sein mussten. Der lateinische Patriarch
selber wurde von Rom aus ernannt.

Seit Januar 1848 verhandelte der
Erzbischof von Sayda (Side), Innozenz
Ferreira (Innocenzo Ferrieri), in
Konstantinopel mit dem osmanischen
Aussenminister Ali Pa§a über die
Angelegenheiten der katholischen Armenier

und des lateinischen Patriarchats
in Jerusalem. Türkan stellt diese

Verhandlungen sehr ausführlich dar. Auf
dem Territorium des Osmanischen
Reiches arbeiteten neben einheimischen

Bischöfen auch einige ausländische

Bischöfe. Sie wurden durch die

325



Bibliographie

Vermittlung Frankreichs oder Österreichs

von Rom ernannt. Nun war die
Regelung vereinbart worden, dass alle
künftigen Bischöfe direkt bei den os-
manischen Behörden vorstellig werden

sollten, und zwar ohne
Einmischung ausländischer Geistlicher oder
Instanzen, d.h. des Papstes. Diese os-
manische Regelung wurde vom Papst
zunächst akzeptiert.

In der Folgezeit stellte der osmani-
sche Staat für die Zulassung der
katholischen Priester die Bedingung, dass

diese ausschliesslich aus den katholischen

Untertanen des Osmanischen
Reiches stammen müssten. Dies
bedeutete zu einer Zeit, als das Papsttum
auch in Mittelitalien deutlich an Macht
und Einfluss einbüsste, eine erhebliche
Schwächung des römischen Einflusses.

Nach Türkan versuchte nun Papst
Pius IX. gegenzusteuern, indem er seine

Macht und seinen Einfluss über die
orientalischen Christen weiter
ausdehnte. Hierbei sollten die autonomen
orientalischen Kirchen mehr und mehr
seiner Macht untergeordnet werden. Im
dritten Kapitel (121-176) werden die
Bulle Reversurus und deren Auswirkung

im Osmanischen Reich aus
verschiedenen Perspektiven erörtert. Türkan

geht zunächst auf die seit den

1850er-Jahren, also vor der Veröffentlichung

der Bulle Reversurus, entstandenen

neuen Konflikte ein. 1850 ernannte
Papst Pius IX. für die fünf
armenischkatholischen Diözesen Ankara, Artvin,
Bursa, Erzurum und Trabizon Diöze-
sanbischöfe, ohne die
armenischkatholischen Gemeinden in Konstantinopel

darüber zu informieren. Die fünf
Diözesanbischöfe waren von Hasun
favorisierte Kandidaten. Hasun selber
wurde bei dieser Gelegenheit von Papst

Pius IX. zum Erzbischof befördert. Der
osmanische Staat wurde im Vorfeld
über die Vorgänge nicht informiert. Die
fünf «neuen» Diözesanbischöfe bekamen

ihre staatlichen Amtsurkunden
nicht ausgehändigt. Sie waren für den
Staat «illegale» Amtsinhaber. Dabei

waren die Diözesanbischöfe in den
Provinzdiözesen nicht nur für die
religiösen, sondern auch für die zivilen
Angelegenheiten ihrer Gemeindemitglieder

zuständig. Die «illegalen»
Diözesanbischöfe konnten von den Gläubigen

nicht die Cizye (Kopfsteuer)
kassieren und dem Staat abliefern. Die
Steuerschulden der armenisch-katholischen

Gemeinden stiegen in der Zeit
von 1848 bis 1852 auf 50.000 Kurus.
Schon wegen der finanziellen Ausfälle
war der osmanische Staat an einer
raschen Klärung der Verhältnisse
interessiert.

Nach der zweiten Reformära
unterbreitete Fuat Pa§a am 9. August 1856
über Erzbischof Hasun dem Vatikan
Vorschläge; u.a. sollte ein offizieller
Vertrag zwischen dem osmanischen
Staat und dem Vatikan abgeschlossen
werden, um die Angelegenheiten der
katholischen Untertanen im Osmanischen

Reich einheitlich zu regeln. Alle
Katholiken im Osmanischen Reich
sollten unter einem armenisch-katholischen

Oberhaupt versammelt werden.
Der Papst reagierte dem Vertrag gegenüber

zurückhaltend. Ein Oberhaupt für
alle Katholiken im Osmanischen Reich

war nicht akzeptabel. Es gab u. a. Mel-
kiten, Maroniten, syrisch-katholische
Christen oder Chaldäer. Alle diese
Kirchen hatten ihren eigenen Ritus, ihre
eigene Gottesdienstsprache sowie
ihren jeweiligen Patriarchen. Die Vertretung

durch den armenisch-katholi-

326



Bibliographie

sehen Patriarchen war nicht konsensfähig.

Mit der Bulle Reversurus vom
18. Juli 1867 versuchte Papst Pius IX.,
seine Macht und seinen Einfluss über
die orientalischen Christen nun auch
rechtlich zu festigen. Nach den

Bestimmungen der Bulle mussten für die

Leitung der armenisch-katholischen,
aber auch für die der anderen katholischen

Diözesen im osmanischen Reich
Personen vom Vatikan bzw. vom Papst
ernannt werden, die Bürger des

Osmanischen Reiches waren.
Das widersprach den Interessen

des osmanischen Staates. Deshalb
unterstützte der osmanische Staat auch

armenisch-katholische Widerständler,
die sich aus verschiedenen Gruppen
der armenisch-katholischen Gemeinden

und Orden zusammengeschlossen
hatten. Sie wehrten sich vehement

gegen den Patriarchen Hasun, der sich

intensiv für die Durchsetzung der Bulle

Reversurus einsetzte. Die Folgen für
ihn waren massiv. Da Hasun sich
gegen das Recht des osmanischen Staates

sowie gegen die Rechte der
östlichkatholischen Kirche verwahrt hatte,
erkannte der osmanische Staat ihm am
27. September 1867 sein Amt ab. Den

armenisch-katholischen Gemeinden
wurde erlaubt, selbst einen neuen
Patriarchen zu wählen. Türkan kann alle
diese Vorgänge mit Material aus
osmanischen Archiven belegen und trägt
damit interessante Details zur
Erforschung der osmanischen Kirchengeschichte

bei.
Der osmanische Staat versprach

den Widerständlern Unterstützung,
Rom versuchte den Widerstand zu
unterbinden. Am 6. September 1870 wurden

die Widerständler mit einer Ab¬

mahnung zu Busse und Reue aufgefordert.

Darüber hinaus sollten sie die
Verwaltung der Immobilien der
katholischen Kirchengemeinden dem vom
Papst ernannten Personenkreis
überlassen. Eine weitere Forderung war die
volle Anerkennung Hasuns. Rom
drohte damit, die Widerständler als
Schismatiker zu exkommunizieren,
was auch geschah. Tatsächlich standen
die armenischen Katholiken infolge
der Bulle Reversurus zu Anfang der
1870er-Jahre vor einer Kirchenspaltung.

Die Gegner der Bulle bekannten
sich gemäss ihrer Konfession zur
römisch-katholischen Kirche und ihrer
Staatsangehörigkeit nach als Osma-

nen. Sie argumentierten, dass alle ihre
Immobilien unter der Obhut des
osmanischen Staates stünden. Eine Schlichtung

des Streits gelang auch innerhalb
von sechs Monaten nicht. Die
Widerständler wählten Bischof K'iwbëlean
(türkisch: Küpeliyan) zu ihrem Patriarchen.

Der osmanische Staat war bei
seiner Anerkennung zurückhaltend, da

er nicht entsprechend dem rechtmässigen

Prozedere unter Beteiligung Roms
gewählt worden war.

Am 13. April 1871 kam Kardinal
Franchi nach Konstantinopel, um die
Konflikte zu schlichten. Dabei schlug
er den osmanischen Behörden den Ab-
schluss eines Konkordats zwischen
Rom und Konstantinopel vor. Der
Konkordatsentwurf bestand aus elf
Kapiteln und wurde von Kardinal
Franchi dem osmanischen Staat vorgelegt.

Es war der Versuch, die Bulle
Reversurus abzumildern und einen
Mittelweg zu finden. In den nächsten
Monaten wurde der Entwurf auch den
Widerständlern vorgelegt, die aber -

327



Bibliographie

wie der osmanische Staat auch - ablehnend

reagierten.
Türkan schildert dem Entwurf

entlang die Argumente der beteiligten
Parteien. Im römischen Konkordatsentwurf

stand der Vorschlag, dass die

Bischöfe nicht nur der katholischen
Kirche angehören, sondern auch
osmanische Staatsangehörige sein sollten.
Sie sollten dem jeweiligen osmani-
schen Staatsoberhaupt gegenüber loyal
und treu sein. Daher empfahl die römische

Kirche denen, die bei der Wahl
der Bischöfe mitwirkten, sich über die

Treue und die Loyalität der Kandidaten

in Rom zu informieren. Die
Widerständler argumentierten dagegen, dass

es keiner solchen Empfehlung aus

Rom bedürfe. Wenn Rom sich damit
Vorteile erhoffe, täusche es sich, denn

der osmanische Staat werde eine
solche Vorgehensweise nicht zulassen.

Die Weihbischöfe, die unter der
Leitung des Patriarchen arbeiten sollten,
sollten nach dem Konkordatsentwurf
von den in Konstantinopel amtierenden

Geistlichen und Laien gewählt
werden. Die Widerständler argumentieren

dagegen, dass auf diese Weise
das Kirchenvolk in den Provinzen von
der Wahl ausgeschlossen würde.

Bei der Neubesetzung eines
Bischofsamtes sollte der Synode von
Rom für die betreffenden Geistlichen
eine Unbedenklichkeitsbescheinigung
über ihre ethisch-moralische Haltung
und ihre Loyalität gegenüber dem os-
manischen Staat ausgestellt werden.
Die Widerständler hielten dagegen, so
würde letzten Endes Rom entscheiden,

wer gegenüber dem osmanischen Staat

loyal sei. Damit würde die Kompetenz
der Gemeinden vor Ort nicht ernst
genommen. Nach der Wahl eines Patriar¬

chen sollte der Name des Gewählten

zur Bestätigung seiner Wahl sowie zur
Übergabe des Palliums nach Rom
übermittelt werden. Die Widerständler
hielten dem entgegen, dass damit
allein Rom über die Wahl entscheiden
würde. Die Konfliktparteien fanden zu
keinem gemeinsamen Modus.

Türkan schildert in weiteren Teilen
seiner Studie die seit den 1860er-Jah-

ren eingetretenen Streitigkeiten innerhalb

der armenisch-katholischen
Gemeinden. Die Machtübernahme der
widerständischen Gruppe um Bischof
K'iwbêlean dauerte demnach bis 1874.

Hasun hielt sich bis 1876 in Rom auf
und kehrte dann nach Konstantinopel
zurück. Erst nach mehr als fünfjährigen

Auseinandersetzungen gelang es

ihm, 1879 erneut das Patriarchat zu
übernehmen. 1880 wurde er zum
Kardinal ernannt, trat vom Amt des
Patriarchen zurück und blieb bis zu seinem
Tod im Februar 1884 in Rom. Ab dem
lO.Juli 1881 bis 1899 hatte Bischof
Step'anos Azarean die Leitung der
armenisch-katholischen Gemeinden
im Osmanischen Reich inne.

Insgesamt ist die Studie von Türkan

ein ausserordentlich wichtiger
Beitrag: einerseits für die Geschichte
der armenisch-katholischen Kirche,
anderseits für die Kirchengeschichte
des Osmanischen Reiches.

Hacik Rafi Gazer, Erlangen D

328



Redaktionskommission
Prof. Dr. Angela Berlis, Bern (Chefredaktorin); Prof. Dr. Günter Esser, Bonn;
Doz. Dr. Mattijs Ploeger, Utrecht; Prof. Dr. Klaus Rohmann, Attendorn D;
Prof. Dr. Peter-Ben Smit, Amsterdam; Bischof Prof. Dr. Wiktor Wysoczanski,
Warschau.

Eingegangene Beiträge werden begutachtet.

Adresse der Redaktion
Redaktion IKZ, c/o Universität Bern, Departement für Christkatholische Theologie,
Länggassstrasse 51, CH-3012 Bern. E-Mail: angela.berlis@theol.unibe.ch
Typoskripte, redaktionelle Korrespondenz, Tausch- und Rezensionsexemplare
sind an obige Adresse zu richten. Angenommene Beiträge sind elektronisch
mit Ausdruck (Textgestaltung gemäss den Richtlinien auf dem Internet)
einzureichen.

Internet: www.ikz.unibe.ch

ISSN 0020-9252

Abonnemente und Adressenverwaltung
Stämpfli AG, Wölflistrasse 1, Postfach, CH-3001 Bern
Telefon +41 (0)31 300 66 66, Fax +41 (0)31 300 63 90

E-Mail: abonnemente@staempfli.com, IBAN: CH35 0900 0000 3000 0169 8

BIC: POFICHBEXXX.
Die Zeitschrift erscheint in Quartalsheften von mindestens 64 Seiten 8° zum
Jahrespreis von CHF 76.- für die Schweiz bzw. von CHF 82.- für das Ausland.
Das Einzelheft kostet CHF 24.- zuzügl. Versandspesen.

Abbestellungen mindestens vier Wochen vor Jahresende. Probehefte kostenlos.
Druck: Stämpfli AG, Bern

Publiziert mit Unterstützung der Schweizerischen Akademie für Geistes- und

Sozialwissenschaften (SAGW) durch Vermittlung der Schweizerischen

Theologischen Gesellschaft (SThG) - http://www.sagw.ch/sthg

Mitteilung zu IKZ-bios

Im Jahr 2016 wird keine Ausgabe von IKZ-bios erscheinen. Die Beiträge
der 3. IREI-Konferenz von 2014 werden unter dem Titel «Religious Minorities
and Interreligious Relations: Social and Theological Challenges» Anfang 2017
in den Studies in Interreligious Dialogue 26 (2016) Nr. 2 erscheinen.

Nähere Informationen dazu unter www.ikz-bios.unibe.ch

Generalregister zu RITh und IKZ
Jahrgang 1(1893)- 8 (1900), vergriffen
Jahrgang 9 (1901) - 18 (1910), nicht erschienen

Jahrgang 1 (1911) - 25 (1935), vergriffen
Jahrgang 26 1936) - 50 1960), CHF 5 .-
Jahrgang 51 1961 - 75 1985), CHF 12.-

MIXAlV Papier aus verantwor-
tung8vollen Quellen

www.fsc.org FSCC016087


	Bibliographie

