
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 106 (2016)

Heft: 4

Artikel: Die Rolle der europäischen Imperialmächte für den Verlauf des
armenischen Schismas (1871-1879/1881)

Autor: Kartashyan, Mariam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939202

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939202
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Rolle der europäischen Imperialmächte für den
Verlauf des armenischen Schismas (1871-1879/1881)

Mariam Kartashyan

Die Bulle Reversurus im Kontext der Grossmachtpolitik

Kann ein kirchlicher Konflikt die politischen Verhältnisse auf
internationaler Ebene beeinflussen? Können diplomatische Beziehungen
ihrerseits auf die Lösung kirchlicher Fragen einwirken? Die Geschichte
des armenischen Schismas (1871-1879/81) zeigt, dass dies in den 1870er-
Jahren möglich war.

Durch die Bulle Reversurus (1867)' schränkte Papst Pius IX. (1792-
1878) die Sonderrechte der mit Rom unierten armenisch-katholischen
Kirche2 ein. Die Ausübung der Jurisdiktion innerhalb der
armenischkatholischen Kirche wurde dadurch stark vom römischen Stuhl abhängig.
Dies betraf vor allem die Wahlen der Patriarchen und Bischöfe sowie die

Verwaltung des kirchlichen Eigentums. Zudem wurden die zwei
Jurisdiktionen des Libanons und Konstantinopels vereinigt, indem der

patriarchale Stuhl vom Libanon nach Konstantinopel verlegt wurde.
Daneben versuchte der mit dem Papst eng verbundene Patriarch Anton
Hasun (1809-1884) nicht nur Reversurus durchzusetzen, sondern auch
seine Macht über den geistlichen und den zivilen Bereich auszubreiten.3

1

Theodor Granderath/Gerhard Schneemann (Hg.), Acta et décréta

sacrorum conciliorum recentiorum: Collectio Lacensis, Auetoribus presbyteris S. J. e

domo B. V. M. sine labe conceptae ad Lacum, 7 Bde, Freiburg i. Br. (Herder) 1870—

1890, hier Bd. 2, 1876, 568-573; dt. Übersetzung in dieser Ausgabe: IKZ 106 (2016)
226-235.

2 Die armenisch-katholische Kirche wurde 1742 mit Rom uniert. 1831 wurde die

eigenständige katholische Millet [= Religionsgemeinschaft] gegründet. Zur Entstehung
und Geschichte der armenisch-katholischen Kirche siehe u.a. Karekjn Sarkisslan, The
Council of Chalcedon and the Armenian Church, New York (S.P.C.K.) 1965;

Hovhannes J. Tcholaklan, L'église arménienne catholique en Turquie, Istanbul
(Ohan Matbaacilik) 1998; Kemal Beydilli, Recognition of the Armenian Catholic

Community and the Church in the Reign of Mehmud II. (1830), hg. von Çinasi Tekin/
Gönül Alpay Tekin, Cambridge (Harvard University) 1995.

3 Dazu Yovsëp' Askerean [= Pôlos Pôynuëyrean], ZuiunüftmiU
Pmqmpuiljmhm.p]iLti: bphunrii h hjihq unihuij tluiunfm.p]iili <Thp. ZuiunüihuiU

IKZ 106 (2016) Seiten 273-294 273



Mariam Kartashyan

All dies führte zu grosser Unzufriedenheit unter den armenischen Katholiken.

Die dogmatische Legitimierung von Reversurus auf dem Ersten
Vatikanischen Konzil 1869/70 spitzte die Situation weiter zu; sie führte zu
Kontroversen innerhalb der armenisch-katholischen Kirche und zum
Schisma im Jahr 18714, das bis 1879 bzw. 1881 dauern sollte. Die armenischen

Katholiken spalteten sich in zwei Parteien: die Hasuniten, die

Anhänger des papsttreuen Patriarchen Hasun, und die Anti-Hasuniten, die
antiultramontan gesinnten armenischen Katholiken. Letztere wurden vom
Generalabt des Antonianerordens, Suk'ias Gazancean (1820-1883),
angeführt. Das Schisma hatte erhebliche transnationale Auswirkungen.
Der Konflikt zog in kurzer Zeit die Aufmerksamkeit der europäischen
Imperialmächte5 auf sich und erhielt grosse politische Bedeutung.
Frankreich, das Britische Reich, das Deutsche Kaiserreich, Österreich-

Ungarn und das Russische Kaiserreich waren die wichtigsten Akteure.
Die armenisch-katholische Frage wurde Teil europäischer Grossmachtpolitik.

Der folgende Beitrag untersucht diplomatische Quellen aus
staatlichen und öffentlichen Archiven in Paris, Nantes, Berlin, Österreich,
London und Rom sowie Quellen aus kirchlichen Archiven in Rom und
Bzommar (Libanon) auf die Frage hin, weshalb und in welcher Weise

Uhinnh 4,uiprpuujhui]ih, ulpihuip 'fi ßuihuihuijm.phhtU g41uiinp]iuippm.p]il-hti,
[= Hasuns Politik, eine Geschichte von 35 Jahren über den ehrw. Vardapet Anton
Hasun, von seinem Priesteramt bis zu seinem Patriarchat], Tiflis (Suj. ZmilpmpÀnuIui]
fch^iJiuJÄhuihg hr phlj.) 1868, 490; Vgl. auch YovsËP' K'IWBËLEAN, Opuiqjip uiqquijjih
[= Nationales Tagebuch] 1867-68, o.O., 23. September 1867, Les Archives du Couvent
Notre Dame de Bzommar (im Folgenden: BZ) / Les Archives du Couvent d'Antonins
(im Folgenden: ACA) / Schachtel 23 / Mappe 8 (Bzommar, Libanon).

4 Der Hauptgrund für den Widerstand der armenischen Katholiken gegen
Reversurus war, dass die Bulle den bisherigen päpstlichen Regelungen widersprach, so

z.B. der Bulle Allatae sunt (1755) von Papst Benedikt XIV. (1740-1758), die kurz
nach der Union veröffentlicht worden war. Vgl. dazu De ritibus Orientalium
conservandis, de celebratione in eccl. alius ritus et Kaiendario Gregoriano. Benedictas

XIV, Allatae, 26. Julii 1755, in: Granderath/Schneemann, CollLac (wie Anm. 1),

Bd. 2, 1876, 534f.
5 Damit sind vor allem die Grossmächte der beim Wiener Kongress 1814/15

gegründeten Pentarchie (Preussen, Österreich, Frankreich, das Britische Reich und das

Russische Kaiserreich) gemeint. Die Pentarchie machte es möglich, Interessenkonflikte
ohne Kriege auszugleichen. Vgl. Jürgen Angelow, Von Wien nach Königgrätz. Die

Sicherheitspolitik des Deutschen Bundes im europäischen Gleichgewicht (1815-1866),
München (R. Oldenbourg) 1996, 20; vgl. auch Dieter Groh, Russland und das

Selbstverständnis Europas. Ein Beitrag zur europäischen Geistesgeschichte, Neuwied a.

Rh. (Luchterhand) 1961, 180-195.

274



Rolle der europäischen Imperialmächte für den Verlauf des armenischen Schismas

sich die armenisch-katholische Frage über die nationalen Grenzen hinaus

ausbreitete und wie es zu zahlreichen internationalen Beziehungen kam.

Es soll aufgezeigt werden, wie die diplomatischen Beziehungen der

europäischen Mächte untereinander und zum römischen Stuhl sowie deren

Erwartungen an das Osmanische Reich den Verlauf des armenischen

Schismas bestimmten.
Die Geschichte des armenischen Schismas lässt sich in zwei Hauptphasen

unterteilen. In der ersten Hälfte der 1870er-Jahre wurden die anti-
ultramontan gesinnten armenischen Katholiken (Anti-Hasuniten) durch
den osmanischen Staat in ihrem Widerstand gegen die Bulle Reversurus

unterstützt und waren deshalb stark; in der zweiten Hälfte der 1870er-

Jahre wurden sie allmählich geschwächt und die armenisch-katholische

Frage im Sinne des römischen Stuhles gelöst. In beiden Phasen waren die

Interessen der europäischen Mächte im Orient von erheblicher Bedeutung,
allerdings auf unterschiedliche Art und Weise. Daher sollen sie getrennt
behandelt werden.

Die 1870er-Jahre gehören zum Zeitalter des Frühimperialismus.6 Der
Status quo, festgelegt durch die europäischen Grossmächte im Rahmen
des «Wiener Systems»7, war in dieser Phase gefährdet. Dies war vor allem
der gestörten Machtbalance in Europa geschuldet. Erstens war das 1871

gegründete Deutsche Reich nach dem deutschen Sieg über Frankreich
18718 auf dem besten Weg, zur vorherrschenden Macht in Westeuropa zu
werden. Zweitens war das Osmanische Reich durch seine katastrophale
wirtschaftliche Lage und durch Aufstände im Innern erheblich
geschwächt.9 Es war zu erwarten, dass Russland diese Gelegenheit für seine

6 Wolfgang Mommsen zufolge gehören die 1860er- und 1870er-Jahre zum
Zeitalter des Frühimperialismus (1815-1881). Vgl. Wolfgang J. Mommsen, Der

europäische Imperialismus: Aufsätze und Abhandlungen, Göttingen (Vandenhoeck &
Ruprecht) 1979,252.

7 Zum «Wiener System» und zur Politik des Gleichgewichts vgl. Heinrich
August Winkler, Geschichte des Westens: Von den Anfängen in der Antike bis zum
20. Jahrhundert, 4 Bde, München (C.H. Beck) 2009, hier Bd. 1, 443M50.

8 Hermann Fechner, Der Deutsch-Französische Krieg 1870/71, Berlin
(G. Grote) 1871, http://www.mdz-nbn-resolving.de/urn/resolver.pl?um=um:nbn:de:bvb:
12-bsb 11004049-8 (abgerufen: 1.12.2015).

9 Eine detaillierte Darstellung der Orientkrisen von 1832-1833 und 1839-1841
findet sich bei Edmond de Cadavene/Emile Barrault, Deux années de l'histoire
d'orient, 1839-40: faisant suite à l'histoire de la guerre de Méhémed-Ali en Syrie et en

Asie-Mineure, 1832-1833, 2 Bde, Paris (Delloye) 1840. Siehe auch Rainer F. Schmidt,

275



Mariam Kartashyan

politischen Zwecke nutzen würde10, da es aufgrund seiner bereits
bestehenden Stützpunkte im Orient und seiner grossen militärischen
Macht eine Gebietserweiterung in Betracht ziehen würde. Die
Westmächte versuchten im Gegenzug, die Expansion Russlands zu verhindern
und die territoriale Integrität des Osmanischen Reiches zu sichern.

Drittens war die innereuropäische Machtbalance auch in wirtschaftlicher
Hinsicht gefährdet. Das Britische Reich wurde als grosse Kolonialmacht
mit seinem wirtschaftlichen Übergewicht11 als Bedrohung erfahren. Hinzu
kam, dass das stark verschuldete Osmanische Reich vom Britischen Reich
und von Frankreich abhängig war.12 Viertens war die Frage der Stellung
des Papstes von hoher politischer Bedeutung. 1870 fiel der Kirchenstaat.
Durch die Beschlüsse des Ersten Vatikanums (1870) sowie die
ultramontan orientierte Kirchenpolitik versuchte der römische Stuhl, seine

kirchliche und weltliche Macht zu stärken.

In diesem Kontext verursachte Reversurus fünftens eine Situation, die
das europäische Gleichgewicht der Kräfte beeinflusste. Die päpstliche
Bulle besass das Potenzial, die Rolle des Westens im Orient zu stärken,
weil sie den päpstlichen Einfluss auf die osmanischen Untertanen und den

Eingriff auf ihre kirchlichen und zivilen Rechte implizierte. Insbesondere
die katholischen Schutzmächte, Frankreich und Österreich-Ungarn, waren
sehr an der Bulle interessiert, weil sie eine Zunahme ihres Einflusses im
Orient erwarteten. Die Interessen der Westmächte standen im Konflikt mit
den Bemühungen Russlands, die eigene Position im Orient zu stärken,
indem es sich in die Angelegenheiten der osmanischen (insbesondere der

Die Balkankrise von 1875 bis 1878. Strategien der grossen Mächte, in: Ders. (Hg.),
Deutschland und Europa. Aussenpolitische Grundlinien zwischen Reichsgründung und
Erstem Weltkrieg. Festgabe für Harm-Hinrich Brandt zum siebzigsten Geburtstag,
Stuttgart (Franz Steiner Verlag) 2004,36-96.

10
Vgl. dazu Dietrich Geyer, Der Russische Imperialismus. Studien über den

Zusammenhang von innerer und auswärtiger Politik 1860-1914, Göttingen (Vanden-
hoeck & Ruprecht) 1977.

11 Sönke Neitzel, Weltmacht oder Untergang. Die Weltreichslehre im Zeitalter des

Imperialismus, mit einem Geleitwort von Winfried Baumgart, Paderborn (Schöningh)
2000,107f.

12 Die türkischen Finanzen. Am Schlüsse des Finanzjahres 1872/73. 13. März
1873, Berlin 1873, Politisches Archiv, Auswärtiges Amt (im Folgenden: PA AA)/
Auswärtiges Amt des Deutschen Reiches 1870-1945 (im Folgenden: R)/12409b/
A 1090 (Berlin).

276



Rolle der europäischen Imperialmächte für den Verlauf des armenischen Schismas

orthodoxen) Christen einmischte.13 Die Westmächte schoben dem

russischen Einfluss auf die Innenpolitik des Osmanischen Reiches einen

Riegel vor. Doch zugleich waren sie selbst daran interessiert, den

osmanischen Christen Schutz zu gewähren14, und zwar aus dem gleichen
Grund wie Russland. Durch den Vertrag von Paris (1856)15 hatten die
Westmächte das Recht erhalten, kollektiv oder einzeln in Angelegenheiten

der Christen und bei Bedarf auch in innere Verwaltungsfragen des

Osmanischen Reiches zu intervenieren. Trotz dieser Massnahmen wurde
nach dem Ausbruch des armenischen Schismas die Frage des russischen

Einflusses wieder aktuell. Denn es bestand die Gefahr, dass der anti-
ultramontan gesinnte Teil der armenischen Katholiken eine antiwestliche
Partei bilden und infolgedessen unter russischen Einfluss kommen würde.

Das Scheitern des Konkordats 1871 und seine Folgen

Als der Konflikt zwischen dem römischen Stuhl und den armenischen
Katholiken im Frühling 1870 in Rom ausbrach16, versuchten die franzö-

13 Seit dem Vertrag von Kûçiik Kaynarca (1774) versuchte Russland als Schutzmacht

der orthodoxen Christen aufzutreten. Der Inhalt des Vertrags ist von Thomas
Sanderson (Sekretär im britischen Aussenministeriums) festgehalten: Memorandum on
the Claim of Russia to exercise a Protectorate over the Christian Subjects of the Porte

previous to the Treaty of 1856, 8. Februar 1877, The National Archives, United
Kingdom (im Folgenden: TNA) / Records created or inherited by the Foreign Office (im
Folgenden: FO) 881/3072 / 2—4 (Kew, London).

14
Vgl. die Verträge des Krimkrieges 1853-1856: France: Treaty ofParis in TNA/

FO 94/457; Russia: Treaty ofParis in TNA / FO 94/463; Prussia: Treaty ofParis in
TNA / FO 94/462; Sardinia: Treaty ofParis, TNA / FO 94/467; Austria: Treaty ofParis,
TNA/FO 94/451.

15 Dazu Winfried Baumgart, Der Friede von Paris 1856. Studien zum Verhältnis
von Kriegführung, Politik und Friedensbewahrung, München (Oldenbourg) 1972 [=
Habil. Phil. Univ. Bonn, 1970].

16 Laut Örmanean, dem späteren armenisch-apostolischen Patriarchen, wurde
Erzbischof Gazancean nach seiner Rede beim Ersten Vatikanischen Konzil am
21. Januar 1870 verfolgt und musste Rom am l.Mai heimlich verlassen. Vgl.
M[alachia] Ormanian, Le Vatican et les Arméniens, Rom (C. Bartoli) 1873, 241f.
Während des Konzils gab es ausserdem einen Zwischenfall mit dem Erzbischof von
Diyar Bakr, dem späteren Patriarchen Pahtiarean. Vier Gendarmen versuchten seinen

Vikar Step'anean zu verhaften, weil dieser sich gegen Hasun geäussert hatte. Vgl.
Johann Friedrich, Geschichte des Vatikanischen Konzils, 3 Bde, Bonn (P. Neusser)
1877-1887, hier Bd. 3.1, 1887, 801 f.

277



Mariam Kartashyan

sischen Diplomaten und der osmanische Gesandte in Rom, Rüstern Bey
(1810—1895)17, erfolglos, die angespannte Lage zu beruhigen und so

politische Konsequenzen auszuschliessen.18 Der Konflikt wurde bald
darauf in Konstantinopel fortgesetzt. Auf die Exkommunikation19 der

Hauptakteure des armenischen Widerstandes gegen Reversurus im Jahr
1870 reagierte der osmanische Staat, indem er das Eingreifen des Papstes
in die Angelegenheiten seiner katholischen Untertanen behinderte, Hasun
als Patriarchen ablehnte und die von Rom exkommunizierten armenischen
Katholiken zur Wahl eines neuen Patriarchen aufforderte.20 Diese wählten

am 12. Febmar 1871 Yakob Pahtiarean (1800-1883) zu ihrem neuen
Patriarchen.21

Damit war der Versuch des römischen Stuhles gescheitert, den
kirchlichen Konflikt mit den armenischen Katholiken zu lösen. Die katholischen
Schutzmächte, Frankreich und Österreich-Ungarn, verhielten sich anfangs
dem römischen Stuhl gegenüber unterschiedlich: Der österreichischungarische

Botschafter wirkte im Interesse des römischen Stuhles22, der

17 Rüstern Bey war ein geborener Italiener katholischen Glaubens; er galt als von
der französischen Botschaft abhängig. Prokesch an Beust, Konstantinopel, 20. Januar

1871, Österreichisches Staatsarchiv (im Folgenden: ÖStA)/Haus-, Hof- und Staatsarchiv

(im Folgenden: HHStA) / Politisches Archiv des Ministeriums des Äussern
1848-1918 (im Folgenden: MDÄ PA)/PA XII. / 98 /Mappe: Berichte 1871/53
(Wien).

18
Vgl. dazu Klaus Schatz, Vaticanum I: 1869-1879, 3Bde, Paderborn

(Schöningh) 1992-1994, hier Bd. 2,1993,276f.
19 YovhannëS Nazlean, HunjidmpJuli 2ruj-Huipni]]iljb upuuipfiuippnLpbujb

d\@\ Huipnüi iftg Shumphuidp dp hmjunpp rpupnr ifpui] [= Die Geschichte des

armenisch-katholischen Patriarchats im 19. Jahrhundert mit einer Rückschau auf das

vergangene Jahrhundert], unveröffentlicht, 2 Tie, hier Tl. 1, Heft 2, 59v, Les Archives
du Couvent Notre Dame de Bzommar, Bibliothèque (gedrucktes, aber nicht veröffentlichtes

Buch).
20 Pölos Pöynueyrean, Shumpjiüip Zop 1loi]nu)i Tojbnihjpbuib [= Theorien des

Vaters Pölos Pöynueyrean], o.J, o.O., BZ ACA / Schachtel 38 / Mappe 19.
21

Pöynueyrean, Opiuqpnrpjiüip [= Tagebuch], BZ ACA / Schachtel 23 /
Mappe 26; Vgl. auch Yovsëp' Sismanean, [Bericht mit Ergebnissen der Wahlen],
Konstantinopel, 12. Februar 1871, BZ ACA/ Schachtel 174/Mappe: Chuipnrpliüi
3uibnp flmhm|impbuihfi [= Die Wahl Yakob Pahtiareans],

So informierte der österreichisch-ungarische Aussenminister Friedrich Ferdinand

von Beust seinen Botschafter in Rom, Ferdinand von Trauttmansdorff, dass er auf
Wunsch von Staatssekretär Antonelli den Botschafter in Konstantinopel beauftragt
habe, Franchi bei seiner Mission zu unterstützen. Beust an Trauttmansdorff, Wien,

278



Rolle der europäischen Imperialmächte für den Verlauf des armenischen Schismas

französische Botschafter nicht. Der päpstliche Legat Alessandro Franchi

(1819-1878), der 1871 zur Regelung der armenisch-katholischen Frage auf
Sondermission nach Konstantinopel geschickt worden war, beschwerte
sich über die Haltung der französischen Botschaft, weil diese nicht im
Sinne des römischen Stuhles handle und die Anti-Hasuniten unterstütze.23

Der französische Staat erstrebe unparteilich die Aufhebung des armenischen

Konflikts und wolle keine Massnahmen des osmanischen Staats

gegen die Anti-Hasuniten. Mit dieser Strategie wollte Franchi vermeiden,
dass die Anti-Hasuniten sich um russischen Schutz bemühen und sich vom
französischen Protektorat entfernen würden. Stattdessen suchte er das

Vertrauen der Protagonisten des armenischen Schismas zu gewinnen und
sie mit den apostolischen Armeniern in Verbindung zu bringen24, um so
eine umfassendere profranzösische und antirussische Allianz im
Osmanischen Reich zu bilden.25

Der römische Stuhl versuchte, sich direkt mit dem osmanischen Staat

auf ein Konkordat zu verständigen, um so die armenisch-katholische Frage

unabhängig von französischer Einflussnahme zu regeln. Der osmanische
Staat seinerseits nutzte die Gelegenheit, sich vom französischen Einfluss

zu befreien. Die Verhandlungen zwischen Grosswesir Ali Pa§a (1815—

1871) und Franchi schienen zwar neue Perspektiven für die Aufhebung des

2. April 1871, ÖStA/HHStA/Rom Vatikan III 1860-1892 (R.V. III) /19/Nr. 10

A-B.
23 Kardinal Franchi an Kardinal Antonelli, Konstantinopel, 20. Juni 1871, Archivio

della Congregazione per le Chiese Orientali (ACO) / Scritture riferite nei Congressi /
Armeni, 7 bis (51) / 1871 / 4964v (Rom).

24 Auch Rüstern Bey war an guten Beziehungen zwischen den apostolischen und
den katholischen Armeniern interessiert. Vgl. Rüstern Bey an Arsen Ancarakean, o.O.,
20. Mai 1868, BZ ACA/ Schachtel 3/Mappe 5. Zwischen den apostolischen
Armeniern und den Anti-Hasuniten entwickelten sich im Laufe des armenischen
Schismas tatsächlich gute Beziehungen. Der Erfolg der Anti-Hasuniten beim
osmanischen Staat war z.T. auch der Unterstützung durch die apostolischen Armenier
geschuldet. Vgl. z.B. den anonym veröffentlichten Artikel «Constantinopel», in:
Deutscher Merkur (im Folgenden: DtM) 5 (1874) 71; vgl. auch den Brief der
katholischen Armenier an die Altkatholiken am 7./19. April 1879, veröffentlicht unter
dem Titel «Die armenisch-katholische Gemeinschaft. Die armenische Frage und die
Mächte», in: DtM 10 (1879) 219-221.

25
Vgl. Prokesch an Beust, Konstantinopel, 27. Mai 1870, ÖStA / HHStA / MDÄ

PA/PA XII./97/317r-321v. Vgl. auch den Bericht des Aussenministers Napoléon
Daru an den Botschafter Marquis de Banneville; zitiert nach Schatz, Vaticanum 1 (wie
Anm. 18), Bd. 2,276.

279



Mariam Kartashyan

armenischen Schismas zu eröffnen, der osmanische Staat hatte jedoch
andere Ziele. Er wollte kein Konkordat mit dem römischen Stuhl, sondern

versuchte, den Einfluss des Westens bzw. des römischen Stuhles und
Frankreichs auf seine Innenpolitik zu schwächen.26 Ein Entgegenkommen
den päpstlichen ultramontanen Plänen gegenüber bedeutete, den osman-
ischen Staat von einer fremden Macht abhängig zu machen. So stellte der
osmanische Kriegsminister Hüseyin Avni Paça (1820-1876) fest, der Papst
wolle im Osmanischen Reich einen Staat im Staate bilden.27 Das war der

Hauptgrund, weshalb die osmanischen Staatsmänner nach dem Misserfolg
der Mission Franchis keine weiteren Verhandlungen mit dem römischen
Stuhl führen wollten.28 Mit Ali Paças Tod im September 1871 zerschlugen
sich die Hoffnungen des römischen Stuhles auf ein Konkordat auf
unbefristete Zeit. Dem österreichisch-ungarischen Botschafter Anton Prokesch

(1795-1876) zufolge war die Haltung der französischen Diplomaten für
den Misserfolg der Verhandlungen zwischen dem päpstlichen Legaten und
den osmanischen Staatsmännern sowie für die weitere Ereignisfolge
ausschlaggebend.29

Im Jahr 1872 lehnte der Sultan in einem Erlass Hasun offiziell als
Patriarchen mit der Begründung ab, dieser setze sich für die päpstlichen
Neuerungen (wie sie in Reversurus vertreten würden) ein und greife damit
in die inneren Angelegenheiten des Osmanischen Reiches ein. An Hasuns
Stelle sollte ein staatstreuer und erfahrener Untertan das Amt des

armenischen Patriarchen übernehmen, der für die Zivilangelegenheiten
zuständig sein solle:30

26 Der französische Aussenminister, Jules Favre (1809-1880), bat Ali Pa§a im
Laufe der Mission Franchis darum, kein Konkordat mit dem römischen Stuhl abzu-
schliessen. In seiner Antwort machte Ali Pa?a klar, dass das Ziel des osmanischen
Staates weder die Bestätigung von Reversurus noch ein Konkordat mit dem römischen
Stuhl sei. Ali Paça an Cemil Paça, [Konstantinopel], 17. Mai 1871, Archivio Centrale
dello Stato (ACS) / Archivio nazionale della Repubblica di Albania / Armeni nei docu-
menti Ottomani / Parte 2 /109-110 (Rom).

27
Anonymus, Constantinopel, in: DtM 5 (1874) 71.

28 Darüber informiert die deutsche Botschaft in Konstantinopel. Limburg Stirum an

Bismarck, Büyükdere, 2. Oktober 1871, PA AA / R 12137 / A. 4257.
29 Prokesch an Beust, Konstantinopel, 20. Januar 1871, ÖStA / HHStA / MDÄ

PA /PA XII./ 98 /Nr. 5/ 53.
30 Für die geistlichen Angelegenheiten war Pahtiarean zuständig.

280



Rolle der europäischen Imperialmächte für den Verlauf des armenischen Schismas

Hassun Efendi wurde auf Grund der von ihm der h[ohen] Pforte gegenüber

eingegangenen Verpflichtung und des der katholischen Nation gemachten

Versprechens[,] die seit der Installirung eines katholischen Patriarchates in

Constantinopel in Kraft bestehenden diesbezüglichen Satzungen unverbrüchlich
einzuhalten, von der h[ohen] Pforte zur Würde eines Patriarchen berufen.

Nachdem jedoch konstatirt worden ist, dass Hassun Efendi sich in Ausübung des

Patriarchates auf die in Rom publicirte Bulle Reversurus stützte, welche theils

direct, theils indirect in die inneren Angelegenheiten des Reiches eingreift und den

der Gesamtheit der Katholiken ertheilten Privilegien zuwiderläuft, so wurde

derselbe, wie selbstverständlich, bereits früher seines Amtes enthoben. Ihr werdet

nun unter der Bedingung, dass weder Hassun Efendi selbst noch irgend ein

Anderer an dessen Stelle, der nicht von der h[ohen] Pforte eingesetzt ist, sich in
die Wahl einmischt und dass die von altersher zwischen der h[ohen] Pforte und

ihren Unterthanen bestehenden diessfälligen Satzungen unverbrüchlich

eingehalten werden, zur Verwaltung der wichtigen Geschäfte des Patriarchates

einen der getreuesten Unterthanen der h[ohen] Pforte armenischer Nation u[nd]
z[war] einen distinguirten, geraden und erprobten Mann gemeinschaftlich zu
erwählen und der h[ohen] Pforte zur Einsetzung vorzuschlagen haben, auf dass

dahin gestrebt werde[,] den bestehenden Feindseligkeiten ein Ende zu machen, die
Gemüther sämtlicher Religionsgenossen zu besänftigen und die Mittel zur
Herstellung ihrer Ruhe zu erlangen.31

Am 4. Mai 1872 wurde Yovhan K'iwbëlean (1820-1900) zum
Zivilpatriarchen der armenisch-katholischen Kirche gewählt.32 Der osmanische
Staat erklärte sich mit der Wahl einverstanden und verwies Hasun des

Landes.33 Dies war ein Indiz, dass der osmanische Staat Reversurus

endgültig ablehnte und keine weiteren Verhandlungen mit dem römischen
Stuhl wünschte.

31 Übersetzung eines kaiserlichen Erlasses an die Notabein der katholischen

Nation, o.O., 25. April / 7. Mai 1872, PA AA/R 12137/Anlage zum Brief A. 1688.

Der zeitgenössische Übersetzer bleibt namenlos.
32 Malak'ia ÖRMANEAN, Uqquiupmnnul [= Nationalgeschichte], hg. von Tigran

Karapetean/Sahë Acëmean, 3 Bde + 1 Registerband, Ëjmiacin (Uuijp Upnn U.

tgüjiuifsjih) 2001-2002, hier Bd. 3, 2001, 4961. Es handelt sich um ein umfassendes

Werk über die armenische Geschichte, in dem die gesamte Geschichte des armenischen
Christentums dargestellt ist.

33 ACO / Enchiridia sulle Scritture riferite nei Congressi della S. Congregazione

per gli Affari Orientali 1863-1892, 61f.

281



Mariam Kartashyan

Aufgrund der bisherigen Darlegungen ist ersichtlich geworden, dass

der römische Stuhl zu Beginn des armenischen Schismas bei den

osmanischen Staatsmännern keinen Erfolg im Hinblick auf die Regelung
der armenisch-katholischen Frage im römischen Sinn haben würde. Denn

zum einen widersprach Reversurus den Interessen des Osmanischen

Reiches, zum anderen erhielt der Papst zu wenig Unterstützung durch
westliche diplomatische Vertretungen. Aus diesem Grund sah

Kardinalstaatssekretär Giacomo Antonelli (1806-1876) schon bald von einem
Konkordat mit dem osmanischen Staat ab und machte stattdessen

deutlich, dass er lieber mit Frankreich verbündet bleiben wolle. Nach
seiner Überzeugung könne der Papst mit einer nichtchristlichen Regierung
keine Verständigung in kirchlichen Fragen erreichen.34

Der Wunsch des römischen Stuhles wurde erwidert. Bald darauf kam

es neuerdings zu einem französischen Strategiewechsel. Die französischen

Diplomaten begannen, im Sinne des römischen Stuhles mit den
osmanischen Staatsmännern zu verhandeln. So beauftragte etwa der französische

Aussenminister Charles Rémusat (1797-1875) im Januar 1872

seinen Botschafter in Konstantinopel, die Interessen des römischen
Stuhles zu unterstützen:

es steht schon jetzt fest, dass unsere Ehrerbietung vor dem Hl. Stuhl mit den

Interessen unserer traditionellen Politik übereinstimmen wird und uns dazu

bewegen soll, den von Kardinal Antonelli gegenüber dem Herrn Grafen
d'Harcourt35 vorgetragenen Wünschen zu entsprechen.36

34 B., Die katholischen Armenier und die römische Curie, in: Rheinischer Merkur 3

(1872) 75.
35 Er war 1871/72 französischer Botschafter in Rom.
36 «Il est certain que notre déférence pour le St. Siège se trouvera d'accord avec

les intérêts de notre politique traditionnelle pour nous incliner à accueillir les vœux
dont le Cardinal Antonelli s'est rendu l'organe auprès de M. le Comte d'Harcourt.»
Charles Rémusat an Jean-Melchior de Vogûé, Versailles, 16. Januar 1872, Ministère
des Affaires étrangères, Centre des Archives Diplomatiques de Nantes (MAE-
CADN) / Ambassade de France à Constantinople, Répertoire Numérique des Archives
Repatriées de l'Ambassade de France à Constantinople, Série C, Correspondance

politique à l'arrivée / 2 Mi 1539,15r. Übers, durch Emmanuel Faure (Nantes).

282



Rolle der europäischen Imperialmächte für den Verlauf des armenischen Schismas

Nicht nur die französischen Diplomaten handelten im Sinne des

römischen Stuhles, auch die österreichisch-ungarischen taten es. 1872

bestand die Gefahr eines Krieges zwischen Österreich-Ungarn und Russland.

Aus diesem Grund war es für die österreichisch-ungarische
Regierung wichtig, die armenisch-katholische Frage so zu lenken, dass

dadurch der eigene Einfluss im Orient wachsen würde.37 Der Aussen-
minister Österreich-Ungarns, Gyula Andrâssy (1823-1890), versuchte die

Unterstützung des Deutschen Reichs für den römischen Stuhl zu gewinnen.

Dem deutschen Reichskanzler Otto von Bismarck (1815-1898)
gegenüber betonte er deshalb die immense Bedeutung des römischen
Stuhles für die Orientpolitik.38

Die deutsche Haltung dem römischen Stuhl gegenüber unterschied
sich wesentlich von der Österreich-Ungarns. Mittlerweile war seit 1871

hier der Kulturkampf im Gange.39 Waren auch die deutsche und
österreichisch-ungarische Politik eng miteinander verknüpft, so war doch die

Unterstützung des römischen Stuhles nicht im deutschen Interesse. Die
Aussenpolitik Bismarcks im Orient kennzeichnete sich durch eine nicht-
interventive Haltung. Bismarck schrieb 1872 an den deutschen
Botschafter in Konstantinopel, Robert von Keudell (1824—1903): «Bei der

Ausdehnung, welche die kirchlichen Streitigkeiten im Orient gewonnen
haben, wollen Sie in unzweideutiger Weise zeigen, dass wir auf keine Art
in dieselben gemischt [sie] zu sein wünschen.»40

Der deutsche Staat war nicht an einer Intervention in die
armenischkatholische Frage interessiert. Allerdings galt dies nur so lange, wie hinter
der Haltung der französischen Diplomaten im Osmanischen Reich keine

grosse Gefahr vermutet wurde. Denn seit dem Deutsch-Französischen

37 Dadurch sollte der osmanische Staat im Falle eines Krieges zwischen Russland
und Österreich-Ungarn auf der Seite von Letzterem stehen. Andrâssy an Ludolf, Wien,
7. Juni 1872, ÖStA / HHStA /Botschaftsarchiv, Gesandtschaftsarchiv Konstantinopel
1771-1923 (GA Konstantinopel) / 283 / Mappe: 31-35 / Nr. 17.

38 Abschrift einer Notiz des Grafen Andrâssy an den Grafen Beust, 21. September
1871, ÖStA, HHStA, R. V. III. /19: Berichte und Weisungen 1871 / Mappe Nr. 1-30.

39 Dazu Manuel Borutta, Antikatholizismus: Deutschland und Italien im
Zeitalter der europäischen Kulturkämpfe, Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2010

[= Diss. Phil.Hist. Freie Univ. Berlin, 2005], 289-326.
40 Bismarck an Keudell, Berlin, 24. Dezember 1872, PA AA / R 12137 / A. 3518.

283



Mariam Kartashyan

Krieg von 1870/71 versuchten die deutschen Staatsmänner, Frankreich in
der europäischen Grossmachtpolitik zu isolieren.41

Das Eingreifen des deutschen Staates
in die armenisch-katholische Frage (1873/74)

Bis Ende des Jahres 1873 wurde Frankreich in seiner gesamten Aussen-

politik, die armenisch-katholische Frage eingeschlossen, immer
interventionistischer.42 Deshalb beauftragte Bismarck ab Ende Dezember 1873

den deutschen Botschafter in Konstantinopel, Friedrich von Eichmann

(1826-1875), die osmanischen Staatsmänner auf die «gefährlichen
ultramontanen Ansprüche» und die Bedrohung des Allgemeinfriedens durch
sie aufmerksam zu machen.43 Die Intervention der deutschen
Staatsmänner zeitigte Wirkung und stärkte die Position der Anti-Hasuniten, was
bald in den politischen Kreisen Europas bekannt wurde. Um seine

Beziehung zum deutschen Staat nicht zu gefährden, empfahl das

österreichisch-ungarische Aussenministerium seinem Botschafter in Konstantinopel,

sich in der armenisch-katholischen Frage bis auf Weiteres
zurückzuhalten.44 Frankreich blieb dadurch auf sich allein gestellt, und die
französischen Staatsmänner mussten den Versuch einer Einflussnahme
aufgeben.45 Diese Situation dauerte bis etwa 1875.

41 Ulrich Lappenküper, Die Mission Radowitz. Untersuchungen zur Russlandpolitik

Otto von Bismarcks (1871-1875), Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 1990

[= Diss. Phil. Universität Bonn, 1988],
42 Winfried Baumgart, Prolog zur Krieg-in-Sicht-Krise: Bismarcks Versuch, den

Kulturkampf in die Türkei zu exportieren (1873/74), in: Historische Zeitschrift 236

(1983)297-323.
43

A.a.O., 306; vgl. auch das Telegramm des Aussenministeriums an Eichmann,
Berlin, 6. Januar 1874, PA AA / R 12138 / A. 57a.

44
Andrâssy an Zichy, Wien, 25. April 1874, ÖStA / HHStA / GA Konstantinopel

/ 288 / Mappe Nr. 1 / Nr. 18.
45 Graf Bourgoing an Louis Decazes, Therapia, 13. Oktober 1875, Ministère des

Affaires étrangères, Centre des Archives diplomatiques de La Coumeuve (MAE-
CADC) / Correspondance Politique (CP), Turquie /Mik. P719/75r-76v (Paris). Vgl.
auch Baumgart, Kulturkampf (wie Anm. 42), 316.

284



Rolle der europäischen Imperialmächte für den Verlauf des armenischen Schismas

Diplomatische Verhandlungen spielten im Osmanischen Reich, wie
gezeigt werden konnte, eine aussenordentlich wichtige Rolle für den Fortgang

der armenisch-katholischen Frage. Für die Haltung des osmanischen
Staates war aber nicht nur die Haltung der europäischen Grossmächte von
Bedeutung, sondern auch der (kirchen-)politische Kontext in Europa. Im
Deutschen Reich waren bis 1876 die Liberalen an der Macht46; seit dem

Beginn des Kulturkampfes wurden verschiedene staatliche Gesetze zur
Einschränkung des römisch-katholischen Einflusses angenommen.47 Die
altkatholische Bewegung wurde durch Altkatholikengesetze in Baden und
Hessen 187348 und das preussische Gesetz über die kirchlichen
Vermögensrechte der Altkatholiken 187549 vom Staat unterstützt. In
dieser Phase organisierte sich die altkatholische Bewegung; 1873 wählten
die Altkatholiken Joseph Hubert Reinkens (1821-1896) zu ihrem ersten
Bischof.50 Sie pflegten gute Beziehungen zu den Anti-Hasuniten und
setzten sich beim deutschen Staat für deren Interessen ein. Dies spielte

46 Der Kulturkampf versöhnte die Liberalen mit dem Bismarck'schen Staat, weil
dieser einen progressiven Kulturbegriff umsetzte, den sie mitgeschaffen hatten.

Andrew Zimmermann, Ethnologie im Kaiserreich. Natur, Kultur und «Rasse» in
Deutschland und seinen Kolonien, in: Sebastian Conrad/Jürgen Osterhammel (Hg.), Das
Kaiserreich transnational: Deutschland in der Welt 1871-1914, Göttingen
(Vandenhoeck & Ruprecht) 2004, 191-212, hier 201.

47 Dazu R[ichard] Höinghaus (Hg.), Die neuen Kirchengesetze in Preussen nebst
den vollständigen amtlichen Motiven und Kommissionsberichten und darauf
bezüglichen Reden der Minister in authentischem Wortlaut, Berlin (Mecklenburg) 1873;
Paul Hinschius (Hg.), Die Preussischen Kirchengesetze des Jahres 1873, Berlin 1873;

Ders. (Hg.), Die Preussischen Kirchengesetze der Jahre 1874 und 1875 nebst dem

Reichsgesetze vom 4. Mai 1874, Berlin (J. Guttentag) 1875.
48 Johann Friedrich von Schulte, Der Altkatholizismus. Geschichte seiner

Entwicklung, inneren Gestaltung, und rechtlichen Stellung in Deutschland. Aus den

Akten und anderen authentischen Quellen dargestellt, Aalen (Scientia) 1965 [= Giessen

(E. Roth) 1887], 405—420.
49 Vgl. das Preussische Gesetz betreffend die Rechte der altkatholischen Kirchen-

gemeinschaften an dem kirchlichen Vermögen vom 4. Juli 1875, Hinschius, 1874 und
1875 (wie Anm. 47), 179-193.

50 Vgl. Angela Berlis, Frauen im Prozess der Kirchwerdung. Eine
historischtheologische Studie zur Anfangsphase des deutschen Altkatholizismus (1850-1890),
Frankfurt am Main (Peter Lang) 1998 [= Diss. Theol. Nijmegen Univ., 1998], 180-185;
von Schulte, Der Altkatholizismus (wie Anm. 48), 385—405; Emil Friedberg, Der
Staat und die Bischofswahlen in Deutschland. Ein Beitrag zur Geschichte der
katholischen Kirche und ihres Verhältnisses zum Staat. Mit Actenstücken, Leipzig
(Duncker & Humblot) 1874,447f.

285



Mariam Kartashyan

eine grosse Rolle für die Haltung der deutschen Staatsmänner den

armenischen Katholiken gegenüber.51 In der altkatholischen Presse hiess

es:

Der rechtmässig gewählte Patriarch Kupelian hat die Anhänger des vom Papste

eigenmächtig eingesetzten, von der Pforte des Landes verwiesenen
PseudoPatriarchen Hassun aus dem usurpirten Eigenthum der nationalen
Kirchengemeinschaft verdrängt, dank der Einsicht der jetzigen türkischen Regierung und
der Energie des bisherigen deutschen Gesandten v. Eichmann welcher der
versuchten Einmischung Frankreichs in die kirchlichen Fragen des Orients und
der Beeinträchtigung der inneren Selbstständigkeit des osmanischen Reiches im
wohlverstandenen europäischen und deutschen Interesse entgegentrat.52

Schliesslich war von der antiultramontanen Bewegung im Deutschen
Reich auch das Britische Reich betroffen.53 Bis 1874 waren in der
britischen Regierung die Liberalen an der Macht. Der liberal gesinnte
britische Premierminister, William Ewart Gladstone (1809-1898)54, der

freundschaftliche Beziehungen zu altkatholischen Kreisen pflegte55, sowie
weitere Persönlichkeiten aus Kirche und Politik übten öffentlich Kritik am

51 Johann Friedrich von Schulte, der 1874-1879 nationalliberales Mitglied des

Reichstags war, spielte hier eine wichtige Rolle. Vgl. Schulte an Unbekannt, 8. Juni

1874, BZ ACA / Schachtel 38 / Mappe 7; sowie Berus, Kirchwerdung (wie Anm. 50),
93, Anm. 295.

52
Constantinopel, in: DtM 5 (1874) 243 (ohne Angabe des Autors).

53 Die Regierung Gladstone stand dem deutschen Vorgehen gegen den
Ultramontanismus sympathisch gegenüber. Vgl. Otto Pflanze, Bismarck, München
(C.FI. Beck) 2008,2 Bde, hier Bd. 2, 776.

54
Vgl. z.B. William E. Gladstone, Die vatikanischen Dekrete nach ihrer

Bedeutung für die Unterthanentreue, Bd. 1 : Vaticanismus. Eine Antwort auf Erwiderungen

und Vorwürfe, Nördlingen (Beck) 1875; Bd. 2: Reden Papst Pius' IX,
Nördlingen (Beck) 1876; Bd. 3: Rom und die neuesten Moden in der Religion,
Nördlingen (Beck) 1876.

55 Angela Berus, Ignaz von Döllinger and the Anglicans, in: Stewart
J. Brown/Peter Nockles (Flg.), The Oxford Movement: Europe and the Wider World
1830-1930, Cambridge (Cambridge University Press) 2012, 236-248; M[ichael]
Chandler, The Significance of the Friendship between William E. Gladstone and

Ignaz von Döllinger, in: IKZ 90 (2000) 153-167.

286



Rolle der europäischen Imperialmächte für den Verlauf des armenischen Schismas

Ersten Vatikanum und den päpstlichen Machtansprüchen56, was die anti-
ultramontane Front, auch die im Orient, erheblich stärkte.

Die Wiederherstellung der päpstlichen Macht im Orient
im Kontext der Balkankrise (1875-1878)

In der zweiten Hälfte der 1870er-Jahre veränderte sich der europäische

politische Kontext stark. Im Britischen Reich kam 1874 mit der Wahl
Benjamin Disraelis (1804-1881) zum Premierminister die konservative
Partei an der Macht. Disraeli setzte andere politische Prioritäten - u.a. den

Erhalt des Seewegs nach Indien und den Zugang zum Suezkanal in

Ägypten. Die ägyptische Gesellschaft, die den Kanal verwaltete, durfte
ohne den Ferman (Dekret) des Sultans den Zugang zum Kanal nicht

gestatten. Gute Beziehungen zur osmanischen Regierung hatten für
Disraeli Priorität.57

Auch Bismarcks Kurs änderte sich mit der Zeit. Er erkannte, dass der

Kulturkampf von einem Kampf gegen den Ultramontanismus zu einem

Kampf zwischen Kirche und Staat geworden war und dadurch dem

Deutschen Reich schadete.58 Seit 1876 begann sich der Reichskanzler von
den Liberalen abzuwenden und mit der konservativen Partei zu
kooperieren.59 Die Veränderungen in der deutschen Innenpolitik schafften

Raum für die Wiederherstellung der Beziehungen zum römischen Stuhl.
So gelang es während der Amtszeit des seit 1878 amtierenden Papstes
Leo XIII. (1810-1903), der in der internationalen Diplomatie viel
geschickter als sein Vorgänger war, sowohl die Beziehung zwischen dem

56 Dazu Robert Fitzsimons, The Church of England and the First Vatican

Council, in: The Journal of Religious History 27 (2003) 29-46; s. auch Berus,
Döllinger (wie Anm. 55), 236-248.

57 S. dazu Fernand Salentiny, Die Gewürzroute. Die Entdeckung des Seewegs
nach Asien. Portugals Aufstieg zur ersten europäischen See- und Handelsmacht, Köln
(DuMont) 1991. S. auch die Verhandlungen zwischen dem osmanischen und dem
britischen Staat unter den Korrespondenzen der europäischen Staatsmänner im Juli
1875, TNA/FO 881/2617/1-5.

58 Dazu Rudolf Morsey, Bismarck und das Zentrum, in: Lothar Gall (Hg.),
Bismarck und die Parteien, Paderborn (Schöningh) 2001,43-72.

59
Vgl. Pflanze, Bismarck (wie Anm. 53), Bd. 2,51-54.

287



Mariam Kartashyan

deutschen Staat und dem römischen Stuhl zu regeln als auch dem

Kulturkampf ein Ende zu setzen.60

Es war zu erwarten, dass die genannten politischen Veränderungen in

Europa unmittelbaren Einfluss auf die Rolle des römischen Stuhles im
Osmanischen Reich haben würden. Auch im Osmanischen Reich gab es

grosse Veränderungen. Seit 1876 war Abdülhamid II. (1842-1918)
Sultan. In seiner Regierungszeit wurden nicht nur die seit 1839 begonnenen

TanzTmät-Reformen61 im Osmanischen Reich beendet, sondern

verschlechterte sich auch die Lage der dort lebenden Christen erheblich.
Mittlerweile war 1875 die Balkankrise (1875-1878) ausgebrochen, die

wenige Jahre später zum Russisch-Türkischen Krieg 1877/78 führte.
Unter diesen Umständen wurde der osmanische Staat mehr und mehr von
den westlichen Grossmächten abhängig.

In diesem politischen Klima wurde in der zweiten Hälfte der 1870er-
Jahre die Position der Anti-Hasuniten allmählich schwächer. Wichtige
Faktoren waren der osmanische Regierungswechsel im Jahr 1876, die
wirtschaftliche Krise des Osmanischen Reiches und seine finanzielle
Abhängigkeit vom Westen sowie die Balkankrise. Hasun erkannte seinen

Vorteil und kehrte nach dem Regierungswechsel nach Konstantinopel
zurück.62 Etwa gleichzeitig begann der römische Stuhl, die Verhandlungen

mit dem osmanischen Staat über ein neues Konkordat zu
intensivieren. Dazu erliess er am 6. Dezember 1876 ein neues Dekret63, in

60 Mehr dazu bei Massimiliano Valente, Leo XIII. und die diplomatischen
Aktivitäten des Heiligen Stuhles zur Beilegung des Kulturkampfs in Preussen, übers,

von Gabrielle von Groll-Ysenburg, in: Jörg Zedier (Hg.), Der Heilige Stuhl in den

internationalen Beziehungen 1870-1939, München (Herbert Utz) 2010.
61 Für eine kritische Analyse der 7b«z/wät-Reformen: Dietrich Jung,

Staatsbildung und Staatszerfall. Die osmanische Moderne und der europäische Staaten-

bildungsprozess, in: Gabriele Clemens (Hg.), Die Türkei und Europa, Hamburg (Lit)
2007,57-78.

62
Entsprechend seinem Lebenslauf kehrte er am 31. August zurück, zum Zeitpunkt

der Thronbesteigung von Sultan Abdülhamid II. Vgl. Anonymus, Hhlmuiqpuilpiiti
DmuilpuWihp Ufiuipuiui 3r|mphuili pnjphpnr d]iuipuitimptuiti hjidhuiqpjih
tpuprjiliuip llhuinh 2ummh]i [= Biografische Daten über Anton Hasun, den Gründer
des Ordens der Schwestern von der Unbefleckten Empfängnis], in: Awetik' 16 (1947)
Nr. 11/12,196 (Bzommar).

63 «Decretum S. Congregationis de Propaganda Fide pro Negotiis Ritus Orientalis

super elect. Episcop. armeniorum Trebisondae, Ancyrae et Marasc», in: Raphael de

Martinis (Hg.), Iuris Pontificii de propaganda fide. I: Bullas, Brevia, Acta. Vol. VI, pars

288



Rolle der europäischen Imperialmächte für den Verlauf des armenischen Schismas

dem die eigenkirchlichen Rechte der armenischen Katholiken zum
grössten Teil wiederhergestellt wurden. Diese Massnahme kam beim
osmanischen Staat gut an.64 Damals erwies sich die Einflussnahme der
Westmächte als besonders wirkungsvoll.

Der österreichisch-ungarische Botschafter, Franz Zichy zu Zieh (1818—

1900), ein geschickter Diplomat, erkannte die Gunst der Stunde, die

armenisch-katholische Frage wieder auf die Tagesordnung zu bringen.65

Wenig später sagte ihm der osmanische Grosswesir, Mehmet Rüstü Paça

(1811-1882), zu, dass die armenisch-katholische Frage erneut behandelt
und Hasun unterstützt werde. Auch die französische Botschaft blieb nicht
untätig. Wie Hasun dem Kardinalstaatssekretär Franchi schrieb, hatte der
osmanische Aussenminister sich beim französischen Botschafter bereits
im Sinne der Hasuniten geäussert, um die Unterstützung der französischen

Regierung im Kontext der Kriegssituation zu gewinnen.66 Auch die

britische Botschaft war daran interessiert, Hasun zu unterstützen, und
konnte die armenisch-katholische Frage im Sinne der Hasuniten
beeinflussen.67 Laut Darstellung in der ultramontanen Presse war der britische
Botschafter Hasun dabei behilflich, dass dieser von verschiedenen
osmanischen Staatsmännern empfangen wurde und versuchen konnte, die
armenisch-katholische Frage wiederzubeleben.68

11, 367; Vgl. auch ACO/Ponenze della s.c. de Propaganda Fide/ Anno 1888/ Per gli
affari del rito Orientali / 646.

64 Das neue Dekret veranlasste Mahmud Esad Paça zu dem Schluss, dass die
armenisch-katholischen Bischöfe nunmehr wie in der Vergangenheit von der
Gemeinde gewählt werden durften. Vgl. Mahmud Esad Paça an Saffet Pa§a,

Telegramm, Rom, 18. Dez. 1876, ACS/Archivio nazionale della Repubblica di
Albania / Armeni nei documenti Ottomani / parte 2 / 403.

65 Abschrift eines geheimen Berichtes des Grafen Zichy, Konstantinopel,
12. Dezember 1876, Anhang zum Brief [von Andrâssy] an Paar, 5. Januar 1877,
ÖStA / HHStA / R. V. III / 28 / Mappe: 1877 Dépêches politiques / Nr. 101 D. Der

österreichisch-ungarische Aussenminister leitete Zichys Briefe, aus denen seine

Unterstützung Hasuns ersichtlich wird, an den Botschafter beim römischen Stuhl weiter,
damit dieser die österreichisch-ungarischen Verdienste dem Papst gegenüber bekannt
machen konnte.

66 Hasun an Kardinal Franchi, Konstantinopel, 14. Juli 1876, ACO / Scritture
riferite nei Congressi / Armeni / 11 (55) /1876-77 / 8181v.

67 Hasun an Kardinal Franchi, Konstantinopel, 13. März 1877, im a.a.O., 8567v.
68 L'Univers, le 30 Décembre 1876, Zeitungsausschnitt, PA AA/R 12141.

289



Mariam Kartashyan

Der Russisch-Türkische Krieg dauerte von 1877 bis 1878 und endete

mit dem Vertrag von San Stefano.69 Dieser Vertrag war für die Armenier
vorteilhaft, aber er unterstützte auch die russischen Interessen. Auf die
Intervention der Westmächte wurde deshalb auf dem Berliner Kongress
1878 der Vertragsinhalt stark verändert.70 Artikel 61 des Berliner
Vertrages versprach nichts Gutes für die sozialpolitische Lage der Armenier;
Artikel 62 stärkte die Position des römischen Stuhles, seine hierarchische

Ordnung sowie die Rolle Frankreichs als einziger katholischer Schutzmacht

im Osmanischen Reich.
Die Regelung der armenisch-katholischen Frage durch Artikel 62 hatte

ihre Gründe. Während des Russisch-Türkischen Krieges konnten die
westlichen Mächte sehen, dass unter den Armeniern die Gefahr der Bildung
einer prorussischen Allianz bestand.71 Diese Neigung zeigten vor allem die

apostolischen Armenier. Die Anti-Hasuniten pflegten gute Beziehungen zu
den apostolischen Armeniern und wurden während ihres Konflikts mit
Hasun und dem römischen Stuhl durch das armenisch-apostolische
Patriarchat unterstützt.72 Aus diesem Grund war es für die Westmächte

69
Vorfriedensvertrag von San Stefano vom 3. März 1878, in: Imanuel Geiss (Hg.),

Der Berliner Kongress 1878. Protokolle und Materialien, Boppard am Rhein (Harald
Boldt Verlag) 1978, 15-21.

70 Vgl. Der Berliner Vertrag von 1878. Faksimile aus dem Reichsgesetzblatt, in:
Geiss, Berliner Kongress (wie Anm. 69), 369—407.

71
«(...) it tends to confirm what I have ventured to submit in other despatches with

respect to the danger of exciting the hopes and desires of other populations of the
Turkish Empire by according to those of European Turkey autonomous institutions. An
encouragement is thus given to intrigues and insurrections in all parts of the Sultan's
dominions, and to attempt to throw off his authority and that of his Government which
must inevitably lead, sooner or later, to very serious results. The movement amongst the
Armenians is probably caused by these.» Layard an den Earl of Derby, Konstantinopel,
18. März 1878, TNA/FO 881/3554/4.

72 Ihr Erfolg Anfang der 1870er-Jahre war z.T. auch mit der Unterstützung der

apostolischen Armenier verknüpft. Vgl. z.B. Constantinopel, in: DtM 5 (1874) 72; Die
armenisch-katholische Gemeinschaft, Die armenische Frage und die Mächte, in: DtM
10 (1879) 219-221 (beide ohne Autorenangabe). Grigor Ënfiëcean, ein Anti-Hasunit,
hatte von Eichmann im Jahr 1873 mitgeteilt, dass, nachdem es den Aufständischen

geglückt war, sich von Rom und Frankreich zu befreien und sich als Nationalkirche zu
konstituieren, es ihnen auch gelingen könne, sich mit den apostolischen Armeniern zu
vereinigen. Von Eichmann an von Bülow, Bera, 19. November 1873, PA AA/R
12137 / A. 3614. - Bera war ein Stadtteil von Konstantinopel.

290



Rolle der europäischen Imperialmächte für den Verlauf des armenischen Schismas

wichtig, durch den Berliner Vertrag die Armenier einschliesslich der
armenischen Katholiken von Russland zu entfernen und stärker an sich zu
binden.

Die Westmächte gewannen durch den Berliner Vertrag noch mehr.

Österreich-Ungarn erhielt am meisten: Bosnien-Herzegowina und weitere
Gebiete sowie Vorteile auf dem Balkan. Frankreich wurde Tunis
versprochen.73 Zypern blieb entsprechend der Konvention vom 4. Juni 187874

in Verwaltungsfragen dem Britischen Reich unterstellt.75 Was das

Deutsche Reich angeht, so gewann es durch den Vertrag zwar keine

Territorien, konnte aber seine Beziehungen zu den übrigen Grossmächten
verbessern.76 Ausserdem war es für den deutschen Staat wichtig, die
Interessen seines Verbündeten Österreich-Ungarn zu verteidigen.

Die Westmächte konnten durch den Berliner Vertrag somit grosse Vorteile

gegen Russland gewinnen. Sie waren alle sehr an der Einhaltung der

Vertragsbestimmungen interessiert. Darüber hinaus machte der deutsche

Staat auf die osmanischen Staatsmänner mit der Aufforderung Druck, den

Vertragsbestimmungen Folge zu leisten.77

Die Haltung des deutschen Staates vor und nach dem Berliner
Kongress war enorm wichtig. Dies betraf sowohl die Beendigung des

Kulturkampfes als auch die Regelung der armenisch-katholischen Frage

entsprechend Artikel 62. Die Augsburger Allgemeine Zeitung schrieb, der

Sieg der Hasuniten sei in Wirklichkeit nichts anderes als die Niederlage
der deutschen Politik.78 Zwei Faktoren waren dabei besonders wichtig.

73 Dazu Roland Oliver/G. N. Sanderson (Hg.), The European Partition of
Africa: Origins and Dynamics, vol. 6: From 1870 to 1905, Cambridge (Cambridge
University Press) 2008 [= *1985], 30, zu finden unter: http://dx.doi.org/10.1017/
CHOL9780521228039 (abgerufen am 1.5.2016).

74 Am 4. Juni 1878 wurde zwischen dem Britischen und dem Osmanischen Reich
die geheime Konvention von Zypern vereinbart. Dazu Dwight Erwin Lee, Great
Britain and the Cyprus convention policy of 1878, Cambridge M.A. (Harvard
University Press) 1934.

75 Das Ziel der Konvention war vor allem die Reduktion des mssischen Einflusses.
76 Klaus Hildebrand, Das vergangene Reich. Deutsche Aussenpolitik von

Bismarck bis Hitler, Durchgesehene Ausgabe, Berlin (Ullstein) 1999, 65.
77

Vgl. den Auszug aus dem Schreiben von Graf Hatzfeldt an Staatssekretär von
Bülow, Bera, 19. Dezember 1878, PA AA/R 12425 / A. 7106; vgl. auch Anonym.,
Constantinopel, in: DtM 10 (1879) 354.

78 Zitiert nach: Anonym., Aus dem Orient, in: Der Katholik 2 (1879) 311.

291



Mariam Kartashyan

Erstens kam Bismarcks Plan, den Kulturkampf auf den Osten
auszudehnen, nicht zur Ausfuhrung.79 Zweitens kam es aus verschiedenen
Gründen zwischen Anti-Hasuniten und Altkatholiken nicht zur kirchlichen
Gemeinschaft.80 Dem armenischen Notabein, Staatsmann und Befürworter
eines Bündnisses zwischen Anti-Hasuniten und deutschem Staat, J. Polad

zufolge war es ein Fehler, die Möglichkeit einer Vereinigung mit den

Altkatholiken zu verpassen, da die armenischen Katholiken infolgedessen
die stärkste Unterstützung für ihren Kampf gegen das Papsttum und
Frankreich verloren: das Deutsche Reich.81 Denn der Erfolg der Anti-
Hasuniten sei von diplomatischen Beziehungen abhängig gewesen. Die
Anti-Hasuniten sollten daher ein Bündnis mit dem deutschen Staat gegen
den römischen Stuhl und seine Schutzmächte erreichen können.

Das armenische Schisma blieb nun nicht mehr lange bestehen.

Patriarch K'iwbëlean zog sich 1878/79 von seinem Amt zurück.82 1879

wurde Hasun erneut vom osmanischen Staat als armenisch-katholischer
Patriarch anerkannt.83 Damit war das armenische Schisma beendet. Doch
die Versöhnung zwischen den meisten Anti-Hasuniten und dem römischen
Stuhl bzw. den Hasuniten geschah erst 1881, bei der Wahl des nächsten

Patriarchen, Step'anos Azarean (1826-1899), als Folge seiner geschickten
Diplomatie.84 Die Versöhnung der übrigen Anti-Hasuniten erfolgte im
Laufe der Zeit. Was den Hauptauslöser des armenischen Schismas, den

Orden der Antonianer angeht, so wurde dieser aus der Liste der Orden der
römisch-katholischen Kirche entfernt und auch nach der Versöhnung eines

Teils der Antonianer mit den Hasuniten 1881 nicht wiederhergestellt.85 Der
Orden wurde mit der Zeit stark geschwächt und erlosch nach dem Tod der
letzten Antonianermönche in den 1920er-Jahren.

79 Baumgart, Kulturkampf.
80 Aus verschiedenen Gründen kam es nicht zu einer Bischofsweihe von Joseph

Hubert Reinkens durch armenisch-katholische Bischöfe. Darauf gehe ich ausfuhrlich in
meiner Dissertation (abgeschl. Herbst 2016) ein.

81 Polad an Gazancean, 28. Februar 1874, BZ ACA / Schachtel 38 / Mappe 7.
82 K'iwbëlean an die geehrten Herren der Synode der Abgeordneten, Bera, 6. Mai

1878, BZ ACA / Schachtel / 174 / Mappe 11.
83 Am 21. März 1879 erhielt Hasun vom osmanischen Staat ein Berät [= Erlass]

zur Bestätigung seines Amtes. Vgl. Pöynueyrean, Theorien (wie Anm. 20), BZ ACA /
Schachtel 38, Mappe 19.

84 Ebd.
85 Ormanean, Uqquirquunnul (wie Anm. 32), Bd. 3, 5167.

292



Rolle der europäischen Imperialmächte für den Verlauf des armenischen Schismas

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass der politische Kontext
und die diplomatischen Beziehungen in Europa den Verlauf des

armenischen Schismas stark mitbestimmt haben. Die Machtansprüche des

Papstes im Orient wurden in der ersten Hälfte der 1870er-Jahre im Keim
erstickt: Zum einen, weil der römische Stuhl nicht genügend
Unterstützung von seinen Schutzmächten bzw. von Frankreich erhielt, zum
andern, weil der deutsche Staat 1873/74 in die armenisch-katholische

Frage eingriff und die Anti-Hasuniten unterstützte. In der zweiten Hälfte
der 1870er-Jahre zog sich der deutsche Staat von der
armenischkatholischen Frage zurück und drei Grossmächte (Frankreich, Österreich-

Ungarn und das Britische Reich) konnten wirksam ihre Kräfte im Kontext
der Balkankrise für den Schutz der Hasuniten und der päpstlichen
Interessen im Orient einsetzen. Dass das armenische Schisma infolge
dieser Verhandlungen im Sinne des römischen Stuhles und der Hasuniten
beendet wurde, zeigt, dass der politische Kontext im Europa der 1870er-
Jahre sowie die diplomatischen Interventionen der europäischen Imperialmächte

für Verlauf und Ende des armenischen Schismas eine entscheidende

Rolle gespielt haben.

Mariam Kartashyan (geb. 1980 in Artik, Armenien), M.A. MTh, 1997-2003

Theologiestudium an der Staatlichen Universität von Eriwan, Armenien, dort
2003 Master in Theologie; 2004-2005 Gaststudium an der Theologischen
Fakultät der Universität Freiburg i. Ue.; 2006-2008 Theologiestudium an der

Georg-August-Universität Göttingen; 2008-2009 Studium am Zentrum für
Religion und Gesellschaft, Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn,
dort 2009 Master ofArts in Ecumenical Studies; 2009-2011 Studium an der
Theologischen Fakultät der Universität Bern: 2011 Master of Theology mit
Schwerpunkt Evangelische und Ökumenische Theologie. Seit 2011 Doktorandin

mit einem Forschungsprojekt über «Das armenische Schisma, seine

transnationalen Auswirkungen und seine Rolle für die Beziehungen
zwischen Armeniern, Altkatholiken und Anglikanern in den 187Oer-Jahren»

(2013-2015 gefördert durch das Programm des Schweizer Nationalfonds
«Doc.CH») am Departement für Christkatholische Theologie der
Theologischen Fakultät der Universität Bern, derzeit dort Assistentin.

Adresse: Pavillonweg 10, CH-3012 Bern, Schweiz

E-Mail: mariam. kartashyan@theol. unibe. ch

293



Mariam Kartashyan

Summary

The papal bull Reversurus (1867) and its dogmatic legitimization at the First
Vatican Council (1870) not only caused ecclesiastical controversy and schism in
the Armenian Catholic Church, but also had political consequences. The original
conflict between the Armenian Catholics and Rome escalated in Constantinople
soon attracting the attention of the European imperial powers. The main political
powers involved in the Armenian affair were France, the British Empire, Austria-
Hungary, the German Empire, and Russia. The historical and political background
and the relation of the European imperial powers played a significant role for the

duration and conclusion (1879-1881) of the Armenian schism. The anti-
ultramontane Armenians received the support and approval of the Ottoman

Empire in the first half of the 1870s mostly because the European powers did not
assist the Pope enough. In the second half of the 1870s, as the European imperial

powers used their influence on the Ottoman Empire in order to promote papal
interests in the Ottoman Empire, the pope was able to reassert power there.

Schlüsselwörter- Key Words

Armenische Katholiken - Armenisches Schisma - Bulle Reversurus -
Ultramontanismus - Kirche und Staat.

294


	Die Rolle der europäischen Imperialmächte für den Verlauf des armenischen Schismas (1871-1879/1881)

