
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 106 (2016)

Heft: 4

Artikel: Weit hinten in der Türkei : der Papst und das Schisma der armenischen
Katholiken (1870-1888)

Autor: Schwedt, Herman H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939201

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weit hinten in der Türkei: Der Papst und das Schisma
der armenischen Katholiken (1870-1888)

Herman H. Schwedt

Die Fragen und Nöte der Armenier vor 150 Jahren gelangten kaum in die
Öffentlichkeit Mitteleuropas* Dazu gehört auch das Schisma unter den
unierten Armeniern im Jahre 1870, das «weit hinten in der Türkei» und
nach Goethes Wort im «Faust» in solcher Ferne entstand, dass die Europäer

sich nicht berührt sahen.

Vielleicht könnte ein Blick auf die lange Geschichte der armenischen
Katholiken hilfreich sein, jener Armenier also, die mit der römisch-katholischen

Kirche und mit dem Papst in Kirchengemeinschaft stehen (Unier-
te). Hier sollen jedoch nur einige Fragen interessieren, die den Papst und
seine Berater betreffen, und zwar, ob auch für Papst Pius IX. und seine

Helfer im Jahre 1870 und später die Dinge unter den armenischen Katholiken

ohne Belang und nebensächlich waren.
Unter den römisch-katholischen Kirchenhistorikern sind zur Frage des

armenischen Schismas von 1870 drei Namen zu nennen: Grigor Petro-
wicz, Armenier aus der Bukowina, die damals noch zu Österreich-Ungarn
gehörte und dann an Rumänien und die Ukraine kam. Er erforschte die
mittelalterliche Geschichte der Armenier und verteidigte die spätere
Kirchenunion. Petrowicz bietet eine kurze Chronologie zum Thema Armenier

und Papsttum im 19. Jahrhundert, veröffentlicht in der Festschrift zum
350. Gründungstag der römischen Kongregation für die Glaubensverbreitung,

De Propaganda Fide.1 Zwei Kirchenhistoriker, der Belgier Roger

Aubert und der Italiener Giacomo Martina, befassten sich zwischen
1950 und 1990 mit den armenisch-päpstlichen Konflikten um 1870.
Aubert wollte das «Pontifikat Pius' IX.» von Legenden und Mythen befreien,

* Die historischen armenischen Familiennamen werden nach dem System
Hübschmann-Meillet transkribiert. Soweit diese Transliteration von der früher in

Europa rezipierten Namensform stark abweicht, wird diese letztere in Klammern bei der
ersten Erwähnung beigefügt (z.B. Casangian, Kupelian).

1 Grigor Petrowicz, Gli Armeni nell'impero ottomano e in Polonia, in: Josef
Metzler (Hg.), Sacrae Congregationis de Propaganda Fide memoria rerum. 350 anni
a servizio delle missioni 1622-1972, Rom - Freiburg (Herder) 1976, 3 Bde, hier III/2,
58-70.

250 IKZ 106 (2016) Seiten 250-272



Weit hinten in der Türkei: Der Papst und das Schisma der armenischen Katholiken

neu bearbeitet von Martina in der italienischen Ausgabe2, der dann die
drei Bände Martinas zur Geschichte des Pio Nono folgten.3 Den Anstoss
hierzu gab ein Gutachten Martinas für den Heiligen Stuhl zur Frage, ob

der Seligsprechungsprozess für Pius IX. zu führen sei. Martina riet von
einer Seligsprechung dieses Papstes entschieden ab. «Sie wollten nicht auf
mich hören»: So sagte Martina in Rom 1996 privat dem Schreiber dieser
Zeilen. Pater Martina erlebte dann, dass Johannes Paul II. tatsächlich im
Jahre 2000 seinen Vorgänger Papst Pius IX. zum Seligen erklärte.

Zu den wichtigsten Ergebnissen der Forschungen besonders Martinas
gehört die Betonung der politischen und moralischen Verantwortung Pius'
IX. für sein Pontifikat. Hinsichtlich der katholischen Armenier betrifft
dies sowohl sein persönliches Drängen auf bestimmte Entscheidungen
oder sein Zögern als auch die von ihm genehmigten oder zugelassenen
Resolutionen der Behörden. Martina vertritt nicht die These des Schweizer

Historikers August Bernhard Hasler, wonach Pius IX. wegen Krankheit

oder Konstitution nicht zurechnungsfähig für sein Handeln gewesen
sei.4 Martina weiss natürlich um die Vielfalt politischer und mentaler

Richtungen im Vatikan, verwendet aber die bekannte Unterscheidung
zwischen Papst und römischer Kurie nicht so, als schwebe der Pontifex
über diesen Fraktionen und habe nicht gewollt und gewusst, wenn seine

Behörde Fehler beging.
Hier ist nicht der damalige Hauptvorwurf zu diskutieren, dass nämlich

der Papst alte Rechte der armenischen Nation gefährde und dass er in die

Beziehungen zwischen Armeniern und Hoher Pforte eingreife und sich an

2 Roger Aubert, II pontificate di Pio IX., 1846-1878, Seconda edizione italia-
na sulla 2a ed. francese a cura di Giacomo Martina, Torino (S.A.I.E) 1970, 2 Bde.

3 Giacomo Martina, Pio IX (1867-1878), Roma (Ed. pontificia Université Gre-
goriana) 1990, 53-110. Martinas Werk erschien ab 1974 in drei Bänden; vgl. meine
Besprechung in: Römische Quartalschrift 89 (1994) 143-148. Zur Sicht des Postula-
tors der Beatifikation vgl. Carlo Snider, La nota délia santità nella vita e nel Pontificate

di Pio IX, in: Romana canonizationis Servi Dei Pii Papae IX Summi Pontificis.
Novissima positio super virtutibus, Roma (Sacra Congregatio pro Causis Sanctorum)
1984,18-201; Ders., Pio IX alia luce dei processi canonici, Città del Vaticano (Libre -
ria éditrice vaticana) 1992.

4 August Bernhard Hasler, Pius IX. (1846-1878), päpstliche Unfehlbarkeit
und I. Vatikanisches Konzil. Dogmatisierung und Durchsetzung einer Ideologie,
Stuttgart (Hiersemann) 1977, 2 Bde, hier Bd. 1, 83-85 (zu den Armeniern beim Konzil).

251



Herman H. Schwedt

die Stelle des souveränen Staates setze.5 Was den ersten Teil des Vorwurfes

angeht, ist man heute meist der Ansicht, der Papst habe die Mitwirkung
von Laien und niederem Klerus bei der Wahl von Patriarchen und Bischöfen

beschneiden und unterdrücken wollen, entgegen dem bestehenden
Brauch. Der römische und im konkreten Fall päpstliche Zentralismus unter

Pius IX. entsprach der vorherrschenden Mentalität im europäischen
Katholizismus, den man gemeinhin als «Ultramontanismus» bezeichnet.

Der Hinweis auf die verletzten Rechte bei der Wahl der Kirchenführer
liefert ein wichtiges Stichwort für das hier interessierende Thema des

Schismas von 1870: Hauptgrund und Inhalt der Argumentationen bei der

Auseinandersetzung scheint nicht die Unfehlbarkeitsdefinition auf dem
Vatikanischen Konzil gewesen zu sein, sondern ein älterer Konflikt. Dieser

gründete in der päpstlichen Bulle Reversurus von 1867 und im langsamen

Entstehen eines frühen Nationalismus bei den unierten Armeniern,
besonders in Venedig.

Der moderne Nationalismus nach westeuropäischem und besonders
französischem Vorbild breitete sich bei den Armeniern erst im letzten
Drittel des 19. Jahrhunderts aus.6 Während der Romantik betrachtete man
etwa in Venedig das armenische Volkstum und seine Nationalkirche noch
in vormodernen Kategorien, die sich auf das Mittelalter und auf das fünfte

Jahrhundert zurückführten, vor allem auf die Mönche - die aber bei

europäischen Katholiken Skepsis und Ablehnung erfuhren. Besonders
nach der 1848er-Revolution mit nationalistischen und antikatholischen

5 Der Heilige Stuhl «vuole immischiarsi nelle nostre [armenischen] relazioni
civili colla Sublime Porta, e sostituire se medesima all'autorità civile sovrana», so der
Vorwurf, formuliert im Bericht Nr. 155 des Apostolischen Delegaten und Vikars Vin-
cenzo Vannutelli in Konstantinopel, 25. Februar 1881, in: Archivio della Congrega-
zione per le Chiese Orientali [= ACCO], Roma, Relazione con Sommario sulle ulte-
riori concessioni domandate pel ravvedimento di alcuni neoscismatici armeni, Marzo
1881, 247. Zum später «liberalen» Kardinal Vannutelli vgl. Herman H. Schwedt,
Prosopographie von römischer Inquisition und Indexkongregation 1814-1917, hg. von
Hubert Wolf, Paderborn (Schöningh) 2005, 2 Bde, hier Bd. 2, 1522-1525. Vannutelli
berichtete zur These des Priesters Gregor Enfiegian (Ënfiëcean), dass der Papst mit
der Bulle Reversurus sich zum Souverän der Türkei mache, denn bei Aussöhnung mit
Rom müsse man unterschreiben: «admitto omnes Constitutiones Apostolicas, Lit-
teras aliaque Apostolica mandata quae édita sunt vel edentur», was die Entmachtung

der Türkei bedeute.
6 Zu diesem Nationalismus vgl. Anahide Ter Minassian, L'Arménie et l'éveil

des nationalités (1800-1914), in: Gerard Dedeyan (Hg.), Histoire des Arméniens,
Toulouse (Privat) 2007, 475-522.

252



Weit hinten in der Türkei: Der Papst und das Schisma der armenischen Katholiken

Bewegungen etwa in Italien schien den traditionell übernational orientierten

Ultramontanen wie dem Heiligen Stuhl eine Identitätsbindung der
Kirche an ein Volk oder eine Nation als Gefährdung ihres Vielvölkersta-
tus. In den letzten Jahrzehnten haben mehrere Autoren erneut diese

Bindung für die Armenier betont, auch mit Hinweis auf die Mönche Mesrop
Maschtoz (Mastoc') (f 440), Schöpfer des armenischen Alphabets und
damit der künftigen Schriftkultur Armeniens, und dessen Schüler Moses

von Choren (Movses Xorenac'i), Schöpfer einer bis heute wirksamen theo-
logisierenden Geschichte des armenischen Volkes.7 «Da sich die armenische

Identitätsideologie in einem tief christlich geprägten Kontext bildet
und entwickelt, bietet sie wertvolle Elemente für eine Theologie des

Ethnos, der Kultur, der Sprache, also auch der <Nation>, die nicht in einem
verderbten nationalistischen Sinne aufgefasst werden darf.»8

7 Zur Bedeutung der Schöpfung des Alphabets durch Mesrop und der identi-
tätsstiftenden «Geschichte Armeniens» des Moses von Choren vgl. Adolf Lumpe,
Moses von Choren, in: Biographisch-Bibliografisches Kirchenlexikon, Herzberg
(Bautz) 1993, Bd. 6, Sp. 192-194; Claudio Gugerotti, L'invenzione dell'alfabeto in
Armenia: teologia della storia nella Vita diMastoc' di Koriwn, in: Claudio Moreschini/
Giovanni Menestrina (cur.), La traduzione dei testi religiosi. Atti del convegno tenuto a

Trento il 10-11 febbraio 1993, Brescia (Morcelliana) 1994,101-126; Robert W. Thomson,

Studies in Armenian Literature and Christianity, Aldershot (Variorum) 1994;
Boghos Levon Zekiyan, Quelques réflexions préliminaires sur l'identité chrétienne
de l'Arménie. L'universalité de la parole et son incarnation dans la vie de l'ethnos, in:
Connaissance des Pères de l'Église 81 (2001) 21-37; Theo M. van Lint, The Formation

of Armenian Identity in the First Millennium, in: Bas ter Haar Romeny (Hg.),
Religious Origins of Nations? The Christian Communities of the Middle East, Leiden
(Brill) 2010, 251-278.

8 Boghos Levon Zekiyan, Das Verhältnis zwischen Sprache und Identität in
der Entwicklung des armenischen Nationalbewusstseins. Versuch einer begrifflichen
Formulierung aus geschichtlicher Erfahrung, in: Gerd Hentschel (Hg.), Über
Muttersprachen und Vaterländer. Zur Entwicklung von Standardsprachen und Nationen in
Europa, Frankfurt/M. (Lang) 1997, 277-297, hier 291. Zekiyan hat mehrfach auf die

Theologie des armenischen Volkes (Ethnie) hingewiesen, darunter in seiner
Aufsatzsammlung: L'Armenia e gli armeni. Polis lacerata e patria spirituale: la sfida di una
sopravvivenza, Milano (Guerini) 2000, ausserdem in neueren Publikationen wie:
Ders., La formazione e gli sviluppi tra Ii armeni di correnti ecclesiali simpatizzanti
per la comunione romana. Spunti per una rilettura delle dinamiche storiche, in:
Vincenzo Ruggieri/Luca Pieralli (Hg.), Eukosmia. Studi miscellanei per il 75° di
Vincenzo Poggi S.J., Soveria Mannelli (Rubbettino) 2003,643-664; Ders., I Processi

di cristianizzazione e di alfabetizzazione dell'Armenia in funzione di «Modelli».
Verso una teologia dell'etnia e della «Chiesa etnica», in: Robert F. Taft (Hg.), The
formation of a millennial tradition: 1700 years of Armenian Christian witness, 301—

253



Herman H. Schwedt

Die romantische Bewunderung des armenischen Volkstums, die man
vom späteren Nationalismus abhebt, entsprach nicht der skeptischen
Einschätzung etwa der römischen Politiker, die den theologischen mit dem

politischen Nationalismus in Verbindung brachten.9

Mit seiner Bulle Reversurus wollte Pius IX. zunächst für die Armenier,
mit langfristiger Absicht für alle sogenannten orientalischen (unierten)
Kirchen die Ernennung der Patriarchen und Bischöfe regeln und einige
Strukturen, wie man meinte, vereinfachen. Dazu gehörte für die unierten
Armenier im Osmanischen Reich der Dualismus zwischen dem Primas
mit Sitz in Konstantinopel und dem Patriarchen von Kilikien mit Sitz im
Libanon; hinzu kamen Fragen zum starken Einfluss, den einige Mönche,
einige Laien oder Gruppen auf die kirchlichen Dinge nahmen. Man
beabsichtigte keinen Angriff auf die für das Osmanische Reich unauflösbare

Verflechtung von weltlichen und geistlichen Dingen, die in einigen Punkten

mit den Verhältnissen im Kirchenstaat des Papstes und selbst in den

damals staatskirchlichen Monarchien etwa in Russland oder Skandinavien

vergleichbar waren.
Die römischen und armenischen Befürworter des päpstlichen Zentralismus

und von Reversurus sprachen nicht von «Recht», das man etwa bei
der Bischofswahl den Laien nehme, sondern von Vorrechten oder Privilegien.

Abgesehen von Komplikationen im Libanon mit dem Patriarchat von
Kilikien, wo einige Antonianermönche «ihr» Patriarchat selbst regeln
wollten, hätten sich einige Gruppen in Konstantinopel gewisse Vorrechte

2001. Scholarly Symposium in honor of the visit to the Pontifical Oriental institute,
Rome, of His Holiness Karekin II. Supreme Patriarch and Catholicos of all Armenians,

November 11, 2000, Roma (Pontificio Istituto Orientale) 2004, 161-181; Ders.,
Christianity to modernity, in; Edmund Herzig/Marina Kurkchiyan (Hg.), The Armenians,

past and present in the making of national identity, London - New York (Rout-
ledge Curzon) 2005, 41-64.

9 Die katholischen Studenten aus dem Osmanischen Reich in Padua und in der
Schule der Mechitaristen (Mxit'aristen) in Venedig bewunderten die Idole des
Nationalismus wie Garibaldi und Mazzini: «Under the hands of the Mehitarist fathers they
grew up with an intense feeling of nationalism. The fact that they found themselves in
the homeland of Manzoni, Mazzini, and Garibaldi, who had sung and worked for
italian independence, assisted greatly in the inculcation of that strong patriotistic
sentiment which is such an important element in the Armenian Renaissance». James

Etmekjian, The French influence on the western Armenian Renaissance 1843-1915,
New York (Twayne) 1964, 84 (Dissertation 1958 der Brown University, Providence,
Rhode Island, hier zitiert nach der xerographischen Vervielfältigung Ann Arbor, MI,
1989, Exemplar der Universitätsbibliothek Tübingen, Signatur 29.A.6237).

254



Weit hinten in der Türkei: Der Papst und das Schisma der armenischen Katholiken

angeeignet, zu ihrem Vorteil in jener Stadt und zum Nachteil der landesweit

verstreuten Katholiken (Unierte). Dieser Brauch entspreche mehr
einer missbräuchlichen Praxis als einem Recht, wobei nach einem undurchsichtigen

Quotensystem nur Katholiken von Konstantinopel an der Wahl
teilnehmen sollten, während die Einwohner im übrigen Land dieses
«Vorrecht» den Hauptstädtern überlassen hätten. Ein solches «Recht» zugunsten

der Städter bot Zentralisten leichten Anlass zu Kritik, abgesehen vom
selbstverständlichen Ausschluss der Frauen und mittelloser Männer und
der Praxis in Konstantinopel, wo die Wahl faktisch in den Händen weniger

Familien mit ihrer jeweiligen Klientel lag.
Es ging beim Konflikt um den Einfluss der Laien, gemeint waren die

Chefs einiger Clans, nicht nur um die Bischofswahlen, sondern auch um
die Verwaltung des Kirchenvermögens. In den Verfolgungen der Armenier

hatten Laien, darunter viele wohlhabende Familien, Erstaunliches oder

gar Heldenhaftes zum Wohle ihrer Glaubensgemeinschaft geleistet, auch
bei den Unierten.10 Einige Notabein und reiche Sippen glaubten später,

wegen der gewachsenen Tradition des Patronates und der Sponsorenrolle
ein Vorrecht in kirchlichen Vermögensfragen bis in die Personalpolitik
hinein zu besitzen, so lautete bisweilen der Vorwurf.11 Sie hätten die Bi-

10 Darunter die wohlhabenden Brüder Duzian (Tiwzean) in Konstantinopel, die
1819 hingerichtet wurden. Sie förderten die (private) Schulbildung der Armenier und
hatten ihre Häuser für die Messe der Katholiken zur Verfügung gestellt. Vgl. Kai
Merten, Untereinander, nicht nebeneinander. Das Zusammenleben religiöser und
kultureller Gruppen im Osmanischen Reich des 19. Jahrhunderts, Berlin (LIT) 2014,
55. Wohlhabende Mäzene unter den Armeniern haben Geld und Kultur verbinden
können; zu diesem «happy marriage between capital and culture» vgl. Boghos Levon
Zekiyan, in: The Armenian Way to Modernity. Padova (Supernova) 1998, besonders
die Abschnitte «The ascent of Armenian capitalism» und «The capital-culture
marriage». Dass auch in «glücklicher Ehe» bei einer auf Spenden basierten Kirchenfinanzierung

einzelne Sponsoren Einfluss auf die Personalpolitik (Bischofswahlen) nehmen

konnten, zeigen die römischen Akten zur Genüge, unabhängig von Armenien.
11 Einige Oligarchen verfügten und entschieden über alles, «arbitri e dispositori

di tutto», so 1850 der Apostolische Vikar für die levantinischen Kirchen, Nuntius In-
nocenzo Ferrieri, bei Martina, Pio IX. (wie Anm. 3), 58. Zur Person und zur Mission
des späteren Kardinals Ferrieri vgl. Schwedt, Prosopographie 2005 (wie Anm. 5),
Bd. 1, 582-585. Auch nach Rom gelangte die armenische Kritik an ihrer Oberschicht,
weil diese sich den hohen Klerus aus den untersten Schichten auswähle, um ihn zu
manipulieren; der Kandidat «choisi dans les rangs infimes de la société, n'était que
l'instrument docile des volontés et des caprices de cette envahissante oligarchie»:
Mekerdich B. Dadian, La société arménienne contemporaine. Les arméniens de

l'Empire ottoman, in: Revue des deux mondes, 15. Juni 1867, 903-928, hier 908.

255



Herman H. Schwedt

schöfe geradezu vereinnahmt und konfisziert12, ohne dass die breite Masse
der Armenier daran teilhabe.

Nun waren Klagen über den Einfluss reicher und sonstiger Interessierter

bei der Verwaltung kirchlicher Anstalten und Vermögen dem Heiligen
Stuhl nichts Neues. In den USA gab es fast im ganzen 19. Jahrhundert
Konflikte unter den Katholiken wegen des dortigen Trustee-Systems; im
preussischen Kulturkampf wollte man gerade über die Kirchenvorstände
die katholische Kirche finanziell kontrollieren oder knebeln, was sich später

zur unverzichtbaren Mitwirkung der Laien entwickeln sollte.13

Für einen Konflikt von der Tragweite eines Kirchenschismas können
nicht nur zwei Streitpunkte wie die Bischofswahlen und die Verwaltung
des Kirchengutes allein ausschlaggebend sein. Es gab bereits früher
Spannungen, auch auf europäischem Boden, genauer in Italien, bisher freilich
ohne nähere Erforschung. In kanonistischer Sprache stritt man um die
Interkommunion mit voller Teilnahme der Unierten am Gottesdienst der

apostolischen (gregorianischen) Armenier. Tatsächlich handelte es sich

jedoch um einen politischen Sprengstoff, den Nationalismus. Dieser
bedeutete für einige Systeme der Sozialisierung eine Gefahr, auch für das

Vielvölkerreich der Osmanen. Die europäisch-romantische Identitätsfin-
dung in Volk und Nation (nach Sprache oder Herkunft) sprengte die
klassischen Parameter im Osmanischen Reich, wo Identitäten oder soziale

Bindungen sich an Konfessionen, nicht nach Nationen orientierten. Der
Nationalismus als neue Ideologie löste die transnational und plurikulturell
orientierte Gesellschaft ab und erfasste als der grosse Sieger des 19.

Jahrhunderts auch Völker des Osmanischen Reiches. Gefährlich für dieses

Imperium wurde die Bewegung zur Befreiung der griechischen Nation,
mit traumatischen Konsequenzen auch für die Armenier wegen ihrer
angeblich politischen Komplizenschaft mit den Griechen.

Ziel und Vehikel des europäischen Romantizismus und indirekt des

Nationalismus wurde unter den armenischen Katholiken das Kloster der

12 Die armenische Oligarchie «confisqua le patriarcat à son profit» (a. a. O.). Da-
dian definiert jene Oberschicht als «une classe d'hommes qui devaient leur importance

à la naissance et à la richesse» (ebd.). Der adelige und wie ein französischer
Sozialist argumentierende Dadian zielte auf die armenische Grosskirche ab (Grego-
rianer), was freilich abgeschwächt auch auf die Unierten gemünzt wurde.

13 Vgl. Patrick Carey, The Laity's Understanding of the Trustee System, 1785—

1855, in: The Catholic Historical Review 64 (1978) 357-376; Günter Assenmacher,
Art. «Kirchenvorstand», in: LThK3 6, 1997, 82.

256



Weit hinten in der Türkei: Der Papst und das Schisma der armenischen Katholiken

Mxit'aristen in Venedig, in Europa meist Mechitaristen genannt.14 Dort
wollte der Mönch Petrus Minasean die Stärke und Einheit seines Volkes
fördern, ohne die konfessionellen Grenzen etwa zwischen Unierten und
der apostolischen Grosskirche (den sogenannten Gregorianern). Die als

modern und fortschrittlich betrachtete Hinwendung zum Nationalismus
der Mechitaristen in Venedig entsprach nicht der übernational orientierten
Mentalität des Heiligen Stuhles noch auch der auf konfessionelle Identität
bedachten Mehrheit der armenischen Katholiken.

In Deutschland berichtete über die in Rom und unter den Armeniern
entstandene Polemik ein Schüler Ignaz von Döllingers, der Münchener
Priester Alois Pichler. Er tat dies in dem Buch «Geschichte der kirchlichen
Trennung zwischen Orient und Occident», das in Rom prompt auf den

Index der verbotenen Bücher geriet. Nach Pichlers und Döllingers These
standen weder die orthodoxen und andere orientalische Christen, darunter
die apostolischen Armenier, noch die römischen Katholiken und die
Unierten einer Ökumene entgegen, das Papsttum hingegen sei das

Haupthindernis für eine Kirchenreform und für eine Überwindung der

Kirchentrennung.15 In seinem Buch schildert Pichler auch die Initiative
der armenischen Mechitaristen in Venedig zur Überwindung der
Konfessionsgrenzen zwischen den apostolischen und unierten Armeniern. Der
vom Mönch und Prediger Minasean gegründete «Nationalverein» (Socie-
tà connazionale) wollte das politische Gewicht der Armenier stärken und

antizipierte, wenn auch noch in religiöser und romantischer Form, den erst

gegen Ende des 19. Jahrhunderts bei den Armeniern vorherrschenden
westlichen Nationalismus. Minaseans Konzept zur Stärkung des Natio-
nalbewusstseins hielt das traditionelle Verbot der vollen Teilhabe im
Gottesdienst (mit Eucharistieempfang) bei getrennten Kirchen für nebensäch-

14 Armenien und Mechitaristen in Italien wurden ein Synonym für kulturelle
Vermittlung, nicht nur während der Romantik von Lord Byron bis Giacomo Leopardi.
Vgl. Robert Siranian, I Mechitaristi di Venezia e il tentativo di unione del 1809

secondo la «Storia Armena» di A. Berberian, Venezia (Casa Editrice Armena) 2006
(historische Dissertation Rom, P. Institutum Orientale; Teildruck, mit einschlägiger
Bibliographie); Wolfgang Hage, Das orientalische Christentum, Stuttgart
(Kohlhammer) 2007, 432-434 (zu Mechitaristen).

15 Alois Pichler, Geschichte der kirchlichen Trennung zwischen Orient und
Occident von den ersten Anfängen bis zur jüngsten Gegenwart, München (Rieger)
1864-1865, 2 Bde, hier Bd. 2, 487. Zum Verbot dieser «Geschichte» siehe Herman
H. Schwedt, Alois Pichler (1833-1874) auf dem «Index der verbotenen Bücher», in:
Tobias Lagatz/Sabine Schratz (Hg.), Censor Censorum. Gesammelte Aufsätze von
Herman H. Schwedt, Paderborn (Schöningh) 2000, 231-253.

257



Herman H. Schwedt

lieh. Primas Anton Hasun wollte die Statuten des Vereins als kirchliche
Assoziation nicht approbieren; er und andere armenische Katholiken
erreichten auch ein ablehnendes Schreiben der römischen Propagandakongregation

vom 28. Mai 1850.

In Venedig unterstützten fast alle Mechitaristen das Projekt, darunter
Abt Georg Hurmuz.16 Die Mönche erfreuten sich auch der Publizität durch
Kanoniker Giuseppe Cappelletti17 aus Venedig, Verfasser historischer
Bücher über die Armenier und angeblich einer anonymen «Memoria» zur
Verteidigung des Projektes. Gemäss der seit dem historischen Interdikt
von 1606 in Venedig heimischen antipäpstlichen Tradition kritisierte auch

Cappelletti das Papsttum, einige seiner Schriften gelangten auf den «Index

verbotener Bücher».

Gegen das Projekt «Nationalverein» trat Gaspare Crisostomos Vucci-
no auf, Priester der lateinischen Bischofskirche Santo Spirito in Konstantinopel

und einer der Italo-Levantiner.18 Seine anonyme Schrift gegen

16 Von den Brüdern Georg (geb. 1797 in Konstantinopel) und Eduard Hurmuz
(geb. 1799), Mönche und Übersetzer in Venedig und beide verstorben 1876, war der
ältere Abt der Mechitaristen in Venedig, 1846 Bischof in Grossarmenien, während
der Schriftsteller Eduard, ebenfalls Bischof in Grossarmenien, für Erzbischof Ignatius

Papasian (P'ap'azean) als ständiger Vertreter der Armenier in Rom weilte. Einige
Dutzend Briefe der beiden Hurmuz an Pater Gavino Secchi-Murro OSM (1794-1868)
befanden sich im Nachlass Secchi-Murro, Pfarrbibliothek S. Maria in Via (Rom;
1980er-Jahre, meine Erinnerung). Die jetzt aufgelöste Bibliothek kam wohl an
die Päpstliche Fakultät Marianum in Rom. Zu Secchi-Murro, bedeutender Konsultor

der Indexkongregation, ausführliche Nachrichten bei Schwedt, Prosopographie
(wie Anm. 5), Bd. 2, 1351-1355.

17 Vgl. P. Preto, Art. «Giuseppe Cappelletti», in: Dizionario Biografico degli
Italiani, vol. 18, Roma (Instituto delle Enciclopedia italiana) 1975, 716-718. Cappel-
lettis 1853 indizierte anonyme Schrift «Contro lo anonimo autore [Vuccino] del libel-
lo intitolato II Mechitarista di S. Lazzaro di Venezia» (Venezia [Gaspari] 1852) ist im
Verbundkatalog Servizio Bibliotecario Nazionale (SBN) nicht nachgewiesen; ein

Exemplar der Universitätsbibliothek Pavia erwähnt jedoch J. M. De Bujanda, Index
librorum prohibitorum 1600-1966, Montréal - Genève (Sherbrooke) 2002,188. Weitere

Drucke zur Mechitaristen-Kontroverse nennt der Benediktiner Pietro Pianton,
Lettera sulla breve risposta scritta dal ch. sig. d. Giuseppe Cappelletti contro
l'autore anonimo del libello infamatorio, intitolato: II Mechitarista di S. Lazzaro di
Venezia, Venezia (Nella tipografia di Lorenzo Gaspari) 1853, 11.

18 Zur italienisch-levantinischen Familie Vuccino/Voutsinos gehört auch Erzbischof

Antonios Grigorios Vuccino (1891-1968), gebürtig aus Galissas (Kykladeninsel
Syros). Der Apostolische Delegat in der Türkei, A. Roncalli (Papst Johannes XXIII.),
weihte Vuccino 1937 zum Bischof. Vgl. Angelo Giuseppe Roncalli, La mia vita in
Oriente. Agende del Delegato Apostolico. Edizione critica a cura di Valeria Martano,

258



Weit hinten in der Türkei: Der Papst und das Schisma der armenischen Katholiken

Minasean, gedruckt um Ostern 1852, griff auch Cappelletti als dessen

Sprachrohr an, mit indirekten Vorwürfen gegenüber Abt G. Hurmuz, der
nichts gegen Minasean unternehme. Die Mechitaristen in Venedig und
ihre Freunde in Konstantinopel hielten den Primas Anton Hasun für den

Drahtzieher hinter der Schrift des Vuccino, unterstützt von den Geistlichen

Stefan Azarean (späterer Patriarch) und Paul Malachian (Malak'ean)
in Konstantinopel. Diese benutzten Vuccino als Strohmann, der den

Druck in Konstantinopel bei seinem Schwager Francesco Copello anfertigen

liess und später wiederholt erklärte, er sei Verfasser der Schrift.
Dagegen behaupteten die lateinischen Christen von Konstantinopel unter der

Leitung des aus Frankreich stammenden Apostolischen Vikars Julien Hil-
lereau, Vuccino sei nicht der Verfasser, sondern nur der «Redakteur» des

von den Armeniern gelieferten Materials. Hintergrund war das korporative

Millet-System für die Verantwortung des Kirchenoberhauptes für die
Aktivitäten seiner Kirchendiener, also des lateinischen Bischofs für den

lateinischen Priester Vuccino. Um diese Verantwortung von sich zu weisen,

leugneten sie Vuccinos Autorschaft und schoben das friedenstörende

Pamphlet den katholischen Armeniern zu und gerieten so in Konflikte mit
dem Primas A. Hasun und dessen Vikar von Konstantinopel, Joseph Bor-
gionian (Pörcönean), sowie mit dem Zivilpräfekten der armenisch-katholischen

Nation, Prälat Giovanni Salviati.
Das Protestschreiben19 des Klerus von Venedig gegen Vuccinos Schrift

mit einer Verteidigung Cappellettis und der Mechitaristen veröffentlichte

Bologna (Istituto per le Scienze Religiose) 2006, 2 Bde, hier Bd. 1 (1935-1939), 737

u. ö. Don Gaspare Crisostomo Vuccino veröffentlichte 1852 «II Mechitarista di San

Lazzaro di Venezia. Osservazioni critiche sopra l'opuscolo intitolato: Memoria diret-
ta a sviluppare i motivi delle imputazioni che si riproducono a carico della Congrega-
zione dei monaci armeni Mechitaristi», gedruckt in Konstantinopel (Galata) mit
fingiertem Druckort «Livorno». Einen Beweis für das Interesse der Leute um Hasun, die
Vuccino zum Verfasser erklärten, liefert dieser auch selbst: Er widmete ein Exemplar
des Buches in Rom dem «canonico Giacomo dei conti Cattani in attestato di amore
e venerazione l'Autore G. C. Vuccino»: handschriftlicher Eintrag auf dem Vortitel
(faux-titre) im Exemplar des «II Mechitarista», Nationalbibliothek Rom, Signatur
254.4.H. 17. Als strammer Gegner des katholisch-armenischen Schismas schrieb Vuccino

das bezeichnende Buch «Entweder Rom oder Etschmiadzin» (d. h. grossarmenisches

Patriarchat): «O con Roma o con Eccimiazin, i vantati diritti nazionali dei sedi-
centi cattolici orientali armeni» (Costantinopoli [Stamperia del Sedai Hakiket] 1873).

19 Protesta delle venerande IX. Congregazioni del clero veneto contre il libello
infamatorio intitolato II Mechitarista di San Lazzaro di Venezia, Venezia (Gaspari)
1853, 21-119. Es handelt sich um Dokumente, meist von Bischof J. Hillereau.

259



Herman H. Schwedt

auf fast hundert Seiten Akten des Apostolischen Vikars Hillereau in
Konstantinopel, darunter auch ein Schreiben der Propagandakongregation unter

Leitung des Kardinals Giovanni Filippo Fransoni vom 21. Juli 1852.

Dieser wollte die Armenier beruhigen und erklärte mit päpstlicher
Zustimmung, Vuccino habe sich in Rom zum Verfasser erklärt, der Heilige
Stuhl untersuche den Fall.20 Cappelletti in Venedig antwortete mit einer

Gegenschrift.21 Das Ergebnis war ein Dekret der Indexkongregation vom
5. September 1853, das auf ausdrücklichen Befehl des Papstes die
Publikationen von Vuccino und von Cappelletto als «Schmähschriften» verbot,
und zwar wegen Beleidigung und unter Absehung von angeblich falschen
oder wahren inhaltlichen Aussagen.22

Der Konflikt um die katholischen Armenier schwelte ohne Lösung;
auch hinsichtlich der Art, wie der Patriarch von Kilikien, Gregor
Petrus VIII. (Michael Derasduazadurian [Mik'ayel Ter Astuacaturean]),
sein Amt führte oder sich aus der Hand nehmen liess, gab es Bedenken
und Kritik bei Armeniern und in Rom.23 Nach dem Tod dieses Patriarchen
1866 und der Wahl Anton Hasuns zum Nachfolger hielt der Heilige Stuhl
die Zeit für gekommen, 1867 Reversants zu veröffentlichen, das Laien
fortan bei der Vorbereitung von Bischofswahlen ausschloss.24 Den zentra-

20 Schreiben der Propagandakongregation vom 21. Juli 1852 an Hasun, in:
Protesta (wie Anm. 19), 29f. Im Schreiben, wiederholt auch in Smyrna und anderswo

abgedruckt, heisst es, Vuccino «s'étant déclaré l'auteur du livre».
21 Vgl. Preto, Art. «Giuseppe Cappelletti» (wie Anm. 17).
22 Das Indexdekret vom 5. September 1853 verbot «II Mechitarista» und «Contro

lo anonimo» als Schmähschriften: «Damnatur utrumque opus ut libellus famosus.»
Zum Verfahren vgl. Sabine Schratz/Jan Dirk Busemann/Andreas Pietsch (Be-
arb.), Systematisches Repertorium zur Buchzensur 1814-1917, Paderborn (Schö-
ningh) 2005, 2 Bde., hier Bd. 1, 312, 328. Das Zensurgutachten zu «II Mechitarista»
verfasste 1852 der Konsultor Carlo Vercellone, den man zu den offenen und «liberalen»

Zensoren in Rom zählte. Dessen streng geheimes Gutachten (11 Seiten) wurde
angeblich auch in Venedig, Verlag Gaspari, gedruckt, laut Pianton, Lettera 1852

(wie Anm. 17), 11. Zu Cappellettis Schrift liess die Indexkongregation kein Gutachten

anfertigen, das Verbot erfolgte «auf Anweisung» des Papstes (a. a. O., 328). Vielleicht
begutachtete für diesen der Antonianermönch und römische Konsultor Arsenio An-
garakian (Ancarakean) (1853, 8 Seiten; ebd.).

23 Die Kritik betraf etwa den übermässigen Einfluss der Antonianermönche im
Patriarchat, die Vermengung von Ordensfragen und bischöflichen Aufgaben, dann
den Beraterstab, der sich wie ein Kapitel gerierte mit Ansprüchen bei der Nachfolgeregelung.

Vgl. vorsichtige Andeutungen bei Martina, Pio IX (wie Anm. 3), 63-65.
24 Zu Reversurus (Quellen, Kontext) vgl. Pii IX P. M. Acta, Pars I, vol. 4, Romae

(Typographeo in Campo Martio) 1869 (anast. Neudruck Graz [Akademische Druck-

260



Weit hinten in der Türkei: Der Papst und das Schisma der armenischen Katholiken

listischen Eingriff in den armenischen Kirchenalltag scheint eine Mehrheit

unter den Unierten zunächst akzeptiert zu haben; ähnlich schien es

mit der Wahl des Patriarchen Hasun. Nicht so 1870 in Rom auf dem Konzil,

als der Führer der Opposition gegen die Wahl des Patriarchen Hasun,
Erzbischof Placidus Casangian (Suk'ias Gazancean), Generalabt der

Antonianermönche, sowie Bischof Basilius Gasparean mit drei weiteren
Bischöfen sich weigerten, die Apostolische Visitation der Antonianermönche

zu ermöglichen. Nach weiteren Aktionen in Konstantinopel, jeweils
unter Androhung der Exkommunikation, wurden sie zusammen mit anderen

Bischöfen am 14. September 1870 zu Schismatikern erklärt.25 Pius IX.
hat nach längeren Beratungen mit den Kardinälen diese Entscheidung,
auch nach eigenem Zögern, so gefällt, dass von mangelndem Wissen oder
Wollen keine Rede sein kann. Dies geschah wenige Tage vor dem
denkwürdigen 20. September 1870, als die italienischen Truppen durch die

und Verlagsanstalt] 1971), 304-317, sowie ausserdem die deutsche Übersetzung in
dieser Ausgabe: IKZ 106 (2016) 226-235; Raphael De Martinis, Jus Pontificium
de Propaganda Fide Romae (Ex Typographia Polyglotta) 1896, pars VI/1 (passim).

An Studien ausser Martina, Pio IX (wie Anm. 3), vgl. einige Publikationen des

Jesuiten Wilhelm De Vries, darunter: Rom und die Patriarchate des Ostens, Freiburg

- München (Karl Alber) 1963 (darin «Die Haltung Pius' IX. und Leos XIII.»,
247-300) und den Aufsatz des Dominikaners Salvatore Manna, II Vicino Oriente
e i retroscena della bolla «Reversurus», in: Sapientia 24 (1971) 454-470. Aus damaliger

päpstlicher Sicht vgl.: La bolla Reversurus del 16 luglio 1867 intorno alla Chiesa

armena, in: La Civiltà Cattolica, serie 7, vol. 11 (1870) 540-546, 675-686. Der
anonyme Verfasser ist der aus Neapel stammende Jesuit Beniamino Palomba (f 1896),
laut Giuseppe Del Chiaro, Indice generale della Civiltà Cattolica (aprile 1850-de-
cembre 1903), Roma (La Civiltà Cattolica) 1904, 47.

25 Klaus Schatz, Pius IX., das 1. Vatikanum und die katholischen Ostkirchen,
in: Ostkirchliche Studien 50 (2001), 253-266, hier 265 (zum Schisma). Die beste

Darstellung aus damaliger päpstlicher Sicht bot die Jesuitenzeitschrift La Civiltà
Cattolica als «La quistione armena nel suo sviluppo» und «La quistione armena nelle sue

obbiezioni». Civiltà Cattolica, serie 8, vol. 9 (1879) 301-321, 523-535. Anonymer
Verfasser ist der damalige Rektor und Chefredakteur (von 1872 bis 1881) der Civiltà
Cattolica, Pater Valentino Steccanella SJ (t 1897), laut Del Chiaro, Indice (wie
Anm. 24), 14. Steccanella war ein scharfer Gegner des Philosophen Antonio Rosmini,
der 1848 die Beteiligung der Laien an den Bischofswahlen befürwortete. Er hat dies

später abgeschwächt, aber für Steccanella war Rosmini mit Blick auf die Altkatholiken

ein verdeckter Liberaler. Vgl. Valentino Steccanella, Delle elezioni popola-
ri nella Chiesa: discussione storica, canonica, pratica, Prato (Gichetti) 1878; Luciano
Maluso, Antonio Rosmini per l'unità d'Italia: tra aspirazione nazionale e fede cris-
tiana, Milano (Franco Angeli) 2011, 117.

261



Herman H. Schwedt

Bresche an der Porta Pia in die Stadt Rom stürmten und damit dem
päpstlichen Kirchenstaat sein historisches Ende setzten.

Es gibt keine gesicherten Zahlen über die Anhängerschaft beim Schisma

der katholischen Armenier 1870. Die römische Zeitschrift La Civiltà
Cattolica der Jesuiten schätzte drei- bis viertausend Anhänger des Schismas,

und zwar gerade die einflussreicheren unter den Katholiken.26 Man
wählte sogleich einen Patriarchen, Bischof Jacobus Bahtiarian (Pahtiare-
an), den die Hohe Pforte 1871 freilich ablehnte. An seine Stelle kam dann
der von der Pforte vorgezogene Ohan Kupelian (Yovhan K'iwbëlean).
Nachdem die (bisherige) katholisch-armenische Hierarchie im Osmani-
schen Reich als nicht mehr existent oder unrechtmässig betrachtet wurde,
musste der Patriarch Hasun das Land verlassen, viele Kirchen, Schulen
und sonstige Anstalten übernahm die jetzt allein staatlich anerkannte
armenisch-katholische Kirche der Schismatiker: für die Mehrheit der
Katholiken eine staatliche Gewalttat und ein Unrecht.

Der Heilige Stuhl setzte auf Verhandlungen und versuchte, mit
Gesprächen und Vermittlungen eine Lösung für das Schisma zu finden,
zunächst mithilfe des Niederländers Anton Joseph Pluym, eines Bischofs aus
dem osmanisch beherrschten Bulgarien, der 1870 Apostolischer Delegat
für die Orientalen in Konstantinopel wurde, wo er 1874 starb. Dieser
scheiterte in Konstantinopel sowohl an den, wie man jetzt sagte,
Neuschismatikern als auch an der Regierung des Grosswesirs. Ähnlich scheiterte

eine Vermittlungsmission des späteren Kardinals Alessandro Fran-

26 «3000 o 4000 tra i più influenti degli Armeni»: So die Rubrik «Cronaca» in:
La Civiltà Cattolica, serie 10, vol. 10 (1879) 367-372, hier 368. Die Gesamtzahl der
katholischen Armenier im Patriarchat Kilikien wird dort mit 80000 angegeben, von
denen fast alle (76 000) dem Schisma nicht anhingen. Dreissig Jahre vorher rechneten
die Mechitaristen in Venedig mit 150000 Katholiken unter weltweit 10 Millionen
Armeniern, und im Vikariat Konstantinopel mit 60000 katholischen Armeniern, von
denen 14000 in Konstantinopel lebten: Anonym., The Armenian Convent of San

Lazzaro at Venice, in: The Dublin Review 12 (1842) 362-386, hier 375. Ende des
19. Jahrhunderts lebten in Konstantinopel rund 100000 Armenier, davon 15000
Katholiken mit über 100 armenisch-katholischen Priestern, so die Angabe bei Martina,
Pio IX. 1990 (wie Anm. 3), 59. Dem Schisma sollen 38 Priester zugestimmt haben,

von denen mindestens 5 zu Bischöfen ernannt wurden, was mit den 4 vor der Abspaltung

schon geweihten Bischöfen insgesamt 9 oder 10 Bischöfe unter den Dissidenten
ergäbe.

262



Weit hinten in der Türkei: Der Papst und das Schisma der armenischen Katholiken

chi 1871 nach Konstantinopel27, obschon dieser Zugeständnisse auch
hinsichtlich Reversurus unterbreitete.

Auf der Suche nach Querverbindungen zwischen dem Protest der
Katholiken in Europa und jenem der armenischen Unierten stösst man auf
die interessierten Berichte vor allem der deutschsprachigen Altkatholiken.28

Indirekt stellte Bismarck eine Querverbindung her, als er den
deutschen Vertreter in Konstantinopel ermunterte, das armenische Schisma
bei der Hohen Pforte zu unterstützen. Sein Versuch, den Kulturkampf zu
«exportieren» (W. Baumgart), entsprang wohl einer spontanen Eingabe
und endete bald, als ihn Russland auf die deutsche Absicht ansprach und
mahnte, am Bosporus keine speziellen Interessen zu verfolgen.29

Für Kontakte zu italienischen liberalen Katholiken30 in den 1870er-
Jahren findet man Spuren bei Malachia (Malak'ia) Örmanean, einem der

heftigsten Gegner von Reversurus in Rom, später armenisch-apostolischer
Patriarch in Konstantinopel. Örmanean stammte aus einer unierten Familie

in Konstantinopel, hatte in Rom studiert und dozierte dort am Kolleg
der Propagandakongregation. Er hatte Kontakt zum römischen Theologieprofessor

und ex-Dominikaner Cesare de Crescenzio, der dann glückloser
Philosophieprofessor und Gründer der Zeitschrift Rivista giuridica wurde.

Diese erschien nur zwei Jahre, und im zweiten Jahrgang 1872 veröf-

27 Vgl. Martina, Pio IX (wie Anm. 3), 85-87. Franchi war ein geübter Diplomat,
ohne die beinharten Manieren des bisherigen Präfekten der Kongregation für die
Glaubensverbreitung (De Propaganda Fide), Kardinal Alessandro Barnabö. Franchi
repräsentiert die post-pianische Zeit ab 1878 mit Leo XIII., dessen Staatssekretär er
wurde. Zu ihm vgl. Christoph Weber, Quellen und Studien zur Kurie und zur
Vatikanischen Politik unter Leo XIII, Tübingen (Niemeyer) 1973, 137-142; Schwedt,
Prosopographie (wie Anm. 5), Bd. 1, 609-611.

28 Von den namenlosen Beiträgen «Die altkatholischen Armenier», in: Deutscher
Merkur 3 (1872) 407-409, und 4 (1873) 130-132 ist der erstere gezeichnet mit «B.».
Mit Dank für freundliche Angabe an Angela Berlis, Bern.

29 Winfried Baumgart, Prolog zur Krieg-in-Sicht-Krise. Bismarcks Versuch,
dem Kulturkampf in die Türkei zu exportieren (1873-1874), in: Historische
Zeitschrift, Bd. 236 (1983) 297-325.

30 Zu den papstkritischen «liberalen» Initiativen in Italien um 1870 gehören auch
mehrere Priestergenossenschaften und klerikale Hilfsvereine (di mutuo soccorso),
von denen die Gründung der altkatholischen Kirche in Neapel ausging. Vgl. Herman
H. Schwedt, Art. «Liberaler Katholizismus», in: LThK3 6, 1997, 885-888; Otto
Weiss, Anmerkungen zum «Liberalen Katholizismus» im italienischen Nationalstaat
des 19. Jahrhunderts, in: Peter Walter/Hermann-Josef Reudenbach (Hg.), Bücherzensur

- Kurie - Katholizismus und Moderne. Festschrift für Herman H. Schwedt,
Frankfurt/M. (Peter Lang) 2000, 309-346.

263



Herman H. Schwedt

fentlichte Örmanean «Il Reversurus ovvero la Turchia ed il papato». Dieser

Aufsatz operiert mit dem bekannten Vorwurf, der Papst wolle die
Souveränität des Osmanischen Reiches an sich ziehen; die Indexkongregation
verbot ihn, wie auch andere Texte Örmaneans.31 Ausser den Verfasser
wollte der Heilige Stuhl indirekt auch die ausgeschiedenen Priester wie
Cesare de Crescenzio treffen, die sich wie Apostaten gerierten und zu
denen Örmanean Beziehungen hatte.

Auch zu einem anderen ehemaligen Dominikaner hatte Örmanean
wohl Kontakt. Hierbei handelt es sich um den Süditaliener Luigi Prota
Giurleo, Vorsitzender des Hilfsvereins für Priester in Neapel, aus dem
1875 die Nationalkirche Italiens und heutige altkatholische Kirche hervorging.32

Die Statuten seiner Nationalkirche liess Luigi Prota auch an Örmanean

gelangen, der damals im römischen Krankenhaus Santo Spirito lag.
Dort verlor Örmanean ein Exemplar der gedruckten Statuten, wenn es

ihm nicht entwendet wurde, und über einen Krankenwärter gelangte es in
das Sanctum Officium, in dessen Archiv sich das Stück heute befindet. Die
Statuten mit insgesamt 65 Artikeln wurden bei der Kongregation einfach
zu den Akten gelegt.33

31 Der volle Titel lautete «II Reversurus ovvero la Turchia ed il papato. Studi giu-
ridici», erschienen dann als Sonderdruck: Roma (Stabilimento Tipografico Rechie-
dei) 1872. In Rom veröffentlichte Örmanean «Les droits civils et la liberté religieuse
des catholiques d'Orient» (Roma [Bartoli] 1872, 24 S.) und «Le Vatican et les Arméniens»

(Roma [Bartoli] 1873, 307 S.). Alle drei Drucke wurden 1872 und 1874

indiziert; dazu kam im Jahre 1911 die Indizierung von Örmaneans «L'église arménienne,
son histoire, sa doctrine, son régime, sa discipline, sa liturgie, sa littérature, son
présent» (Paris [Leroux] 1910). Die eingesehenen Akten der römischen Indexkongregation

und des Sanctum Officium zu den Zensurverfahren gegen Örmanean, Bischof
Gazancean (einschliesslich dessen Unterwerfungserklärung) und gegen sonstige
Schriften mit Bezug auf Armenien im 19. Jahrhundert können hier nicht einmal
aufgeführt, geschweige denn dargestellt werden.

32 Cesare Milaneschi, Luigi Prota Giurleo: un protagonista dimenticato del

Risorgimento italiano, in: Rivista Calabrese di Storia del '900 (2015) Nr. 2, 81-94;
Ders., Luigi Prota Giurleo und die Anfänge des Altkatholizismus in Italien, in: IKZ
71 (1981) 179-197; Ders., II vecchio cattolicesimo in Italia, Cosenza (Luigi Pellegri-
ne Editore) 2014, 2. ergänzte Aufl. 2017.

33 «Progetto dello statuta dogmatico-organico-disciplinare per la chiesa cattolica
nazionale italiana» (Druck o. J., 7 Seiten Umfang, enthält 65 Artikel). Auf dem Deckblatt

der heutigen Akte vermerkte der Commissarius des Sanctum Officium, Vincen-
zo Leone Sallua OP: «Stampa appresa da un infermiere Concettino di S. Spirito nel
mentre che prestava assistenza alio scomunicato vitando ed apostata Malachia Orma-
nian ex Monaco Antoniano armeno, e consegnata da un padre Cappuccino Superiore

264



Weit hinten in der Türkei: Der Papst und das Schisma der armenischen Katholiken

Zwei Ereignisse zeigten das Zerbröckeln und allmähliche Ende des

Schismas an. Das wichtigste war die Aussöhnung des in Rom
«PseudoPatriarch» genannten, in Konstantinopel jedoch allein anerkannten
katholisch-armenischen Patriarchen Kupelian (K'iwbëlean) im Jahre 1879, wovon

noch zu reden ist. Weniger spektakulär war im Jahre 1874 die
Anerkennung eines unierten Armeniers als ziviler Vertreter gemäss dem System

der Millet. Demnach unterstand bis 1874 die Mehrheit der armenischen

Katholiken in zivilen Dingen Männern, die als Schismatiker nicht
ihrer Konfession angehörten und denen sie gegen ihren Willen ausgeliefert
waren, entgegen der im Millet-System zugesicherten Vertretung durch
Kirchenobere der eigenen Konfession. Es kam zu Missverständnissen,
neuen Rivalitäten und schliesslich zu Missbrauch, worüber die Klagen
auch nach Europa und nach Rom gelangten. Noch fehlt eine gesicherte
Antwort auf die Frage, warum die osmanische Regierung in dieser Frage
1874 einlenkte; die plausibelste Antwort dürfte lauten, es war der Einfluss
der französischen Diplomatie bei der Pforte. Die päpstlichen Diplomaten
hatten dort keinen Stein im Brett.

Insgesamt gilt übrigens gerade für die hier interessierende Zeit und
noch vor dem Berliner Kongress von 1878: Es wurde immer offenkundiger,

dass einiges faul war im Reiche der Osmanen. Nicht der Papst wollte
die Souveränität des Sultans aufheben oder untergraben, wie einige
Dissidenten unter den Katholiken immer wieder dem Grosswesir als die grosse
Gefahr warnend vor Augen hielten. Den politischen und wirtschaftlichen
Niedergang des Osmanischen Reiches spürten auch seine Führer, nicht
erst nach dem Türkisch-Russischen Krimkrieg 1853-1856. Die Dissidenten

redeten von der durch den Papst gefährdeten Souveränität des Reiches

nur darum, weil sie bei Regierung und Sultan hier ein besonders offenes
Ohr fanden. Denn der Sultan selbst hatte sich und sein Reich den
Grossmächten Europas ausgeliefert, und damals (1874) dauerte es nur noch zwei
Jahre, bis es zum effektiven Staatsbankrott des Reiches im Jahre 1876

kam. Dieser Niedergang minderte schon lange den Handlungsspielraum
der Pforte und die politische Souveränität, mit jeder neuen Anleihe, die in
Paris oder London gezeichnet wurde und mit der der Sultan sein Reich

dei Concettini in S. Spirito al padre Commissario il giorno 2. maggio 1875. Cosi è Fr.

Vine. Leone Sallua Commissario Generale». Die Kongregation legte das Stück zu den

Akten, «Die sabati 22. Maii 1875. Congregatio particularis fuit in voto Uniatur Posi-
tioni pro nunc».

265



Herman H. Schwedt

ökonomisch «durchdringen» liess.34 Angesichts der Riesenprobleme des

Reiches mochten den Regierenden in Konstantinopel die Querelen um das

Häuflein der wenigen katholischen Armenier eher zweitrangig vorkommen.

Das Interesse der osmanischen Regierung am Schisma lag begründet
im tiefen Misstrauen, das sie den Armeniern allgemein und erst recht den
unberechenbaren Emigranten in London gegenüber hegte. Dabei nahm sie

die katholisch-armenischen Loyalitätsgesten im Schisma gerne an,
einschliesslich der Anbiederung einiger Notabein. Viel weiter reichte das

Interesse des Grosswesirs nicht, wobei freilich weder von seiner Seite noch
in Rom jemals eine öffentliche Bemerkung zu hören war, die Regierung in
Konstantinopel habe ihr Interesse am Schisma verloren. In Rom hielt man
nicht die Regierung in Konstantinopel verantwortlich für das Schisma,
auch nicht den eigenen Zentralismus, sondern es herrschte die moralisierende

Deutung vor, wonach einige katholische Armenier sich von eigenem
Wunschdenken oder von Eitelkeit hätten irreleiten lassen. Es waren die
Ultrapäpstlichen in Frankreich, die wie Louis und Eugène Veuillot
verkündeten, das katholisch-armenische Schisma habe gar keine kirchlichreligiöse

Ursache, sondern sei Politik mit Geld- und Vermögensfragen.35
Unter dem neuen Papst Leo XIII. suchten verschiedene Armenier eine

Aussöhnung. Am 6./7. Mai 1878 war die offizielle Ankündigung des

Rücktritts von Yovhan K'iwbëlean vor der Synode der Abgeordneten.
Offensichtlich nach einem langen und sicher nicht widerspruchsfreien
Austausch mit seinen Anhängern teilte der Patriarch der Dissidenten am
10. März 1879 Grosswesir Hayreddin Pa§a seinen Entschluss mit. Unterstützt

wurde er durch eine Adresse seiner Anhänger (20 Notabein, 20 Priester

und 300 sonstige Personen mit den Vertretern einiger Bischöfe) mit der
Bitte an den Grosswesir, dieser möge den exilierten Hasun (erneut) als
Patriarchen anerkennen (16. März 1879). Kurze Zeit später erschien K'iw-

34 Alexander Schölch, Wirtschaftliche Durchdringung und politische
Kontrolle durch die europäischen Mächte im Osmanischen Reich (Konstantinopel, Kairo,
Tunis), in: Geschichte und Gesellschaft 1 (1975) 404-446; Danica Milic, Die
ökonomische Penetration des Balkans und der Türkei durch die Industriestaaten, in:
Ralph Melville/Hans-Jürgen Schröder (Hg.), Der Berliner Kongress von 1878. Die
Politik der Grossmächte und die Probleme der Modernisierung in Südosteuropa in der
2. Hälfte des 19. Jahrhunderts, Wiesbaden (Steiner) 1982, 473-483.

35 Aus L'Univers vom 2. April 1879 übernahm auch die römische Civiltà Catto-
lica (serie 10, vol. 10 [1879] 369), das Zitat in italienischer Version: «II neo-scisma

armeno non era punto religioso in realtà, ma politico e finanziario. La quistione della
bolla Reversurus non era stata che un pretesto».

266



Weit hinten in der Türkei: Der Papst und das Schisma der armenischen Katholiken

bëlean in Rom und präsentierte dem Papst ein Unterwerfungsschreiben
mit einer rührenden und kitschig-naiven Variante zum Thema vom guten
Hirten und dem verlorenen Schäflein.36 Leo XIII., geschmeichelt und
geehrt, sprach K'iwbëlean vom Kirchenbann frei ohne die von einigen
gewünschten strengeren Auflagen zur Wiedergutmachung und Schadensbehebung.

Immer mehr Anhänger des Schismas folgten dem Beispiel K'iwbëleans.
Bei Laien forderte der Heilige Stuhl die Ablegung des Glaubensbekenntnisses

bei der Lossprechung vom Kirchenbann. Bei den 38 Priestern, die
dem Schisma anhingen, und den 10 Bischöfen, von denen die Hälfte nach
dem Schisma geweiht worden war, gab es zahlreiche Anfragen und
Einzelanträge. Die Akten der Jahre ab 1880 bezeugen eine Vielzahl von
Bedingungen und Vorschlägen der Dissidenten mit Sonderwünschen bei
einer Aussöhnung und Diskussionen um mögliche individuelle Regelungen.

Vonseiten des Heiligen Stuhles lehnte man eine neu zu errichtende
kirchliche Struktur ab, etwa ein eigenes Bistum für die Rekonziliierten.
Aber in sonstigen Dingen zeigte man sich relativ flexibel, etwa bei der

Frage der künftigen Jurisdiktion des Patriarchen Hasun; einige Priester
hatten eine derart starke Abneigung gegenüber seiner Person, dass der

Heilige Stuhl Rückkehrwillige auf Wunsch von Gehorsamspflicht und
Obödienz gegenüber Hasun ausnahm.37 Vergleichbares gilt auch für ver-

36 Das Schreiben K'iwbëleans vom 1. April 1879, dem Papst überreicht im Beisein

mehrerer Kardinäle, beginnt mit «Io sono una delle pecore smarrite di Vostra
Santità», veröffentlicht in: L'Osservatore Romano, Nr. 91, 20. April 1879. K'iwbëlean
richtete seinen Blick nicht erst unter Leo XIII. nach Rom; nach seiner spektakulären
Demission 1874 in Konstantinopel sah 1875 der dortige Apostolische Delegat bei ihm
Zeichen von Einsicht («segni di resipiscenza»), so: Acco, Enchiridia sulle scritture
riferite 1863-1892, 70. Man verfolgte interessiert diese Entwicklung, ein römischer
aktiver Eingriff ist nicht erkennbar. In diesem Sinne betonten französische Ultramontane,

K'iwbëleans Schritt erfolge 1879 spontan und ohne Einwirken von aussen:

«spontaneamente e senza l'intervento d'alcuno». Le Monde, Paris, 12. März 1879, hier
nach der Übersetzung in: La Civiltà Cattolica, serie 10, vol. 10 (1879) 369.

37 Am 3. Februar 1880 stellten Erzbischof Casangian (Gazancean) und mehrere
Geistliche den Antrag auf Aussöhnung (Absolution) ohne Unterstellung unter die
Jurisdiktion Hasuns. Laut Beschluss der Kongregation vom 24. Mai 1880 (approbiert
vom Papst am 25. Mai) sollten sie Wiedergutmachung des Ärgernisses versprechen
(avere mancato alla sommissione unter das Konzil; di volere riparare lo scandalo).
Gemäss Beschluss sollten sie vorerst dem Apostolischen Delegaten unterstellt werden

(Jurisdiktion). Bischof Pahtiarean wird abdanken wegen seines Alters, BischofAmpër-
pöyean erhält die Lossprechung, zunächst keine bischöfliche Jurisdiktion. Gazancean

behält den Titel Erzbischof von Antiochien. Acco 1880, Nr. 8, 489-491. - Jacobus

267



Herman H. Schwedt

schiedene Modalitäten, wie etwa römisches Stillschweigen in der
Öffentlichkeit über die erfolgte Absolution von den Kirchenstrafen oder die
Erlaubnis des öffentlichen und von den Dissidenten in ihrer Kirche
veranstalteten feierlichen Begräbnisses, nachdem der Verstorbene vorher die

Aussöhnung mit Rom erbeten und erhalten hatte.

In Rom lagen fast alle Akten zur armenischen Kirchenfrage nach 1878

in den Händen des Kardinals Johann Baptist Franzelin.38 Dieser Tiroler
Bauernsohn, Theologieprofessor und Jesuit mit Sinn für Gerechtigkeit
und Orthodoxie gemäss den für ihn unbezweifelten Lehrbeschlüssen der
Konzilien und der Päpste, zeigte keine politischen Ambitionen. Er bereitete

mehrmals ellenlange Berichte als sogenannter ponens (man könnte
übersetzen: als vortragender Rat) vor, jeweils mit Beschlussvorlagen für
die Kardinalssitzungen der Kongregation der Propaganda Fide für die
orientalischen Kirchen. Papst Leo XIII. schätzte Franzelin als scharf
argumentierenden Theologen, für politische Fragen scheint er nicht seinen

Rat eingeholt zu haben. Jedenfalls informierte sich der Papst über die von
Franzelin vorbereiteten, dann von der Kongregation beschlossenen
Massnahmen während der langen Jahre der Rekonziliation. Alle diese Dekrete,
wie bei Kongregationsbeschlüssen üblich, hat der Papst einzeln approbiert
oder abgeändert. Ähnliches wie unter dem Vorgänger, freilich mit weniger
Entscheidungen von grosser Tragweite, gilt auch für Papst Leo XIII.: Er
stand der Entwicklung des unter Pius IX. entstandenen Dissenses unter
den Armeniern nahe, alle Aktionen und Entscheidungen der römischen

Kongregation trugen seine Unterschrift.
Ein wichtiger Eckpunkt bei den Diskussionen um die Aussöhnung war

die Person des Patriarchen Hasun, den mehrere Dissidenten ablehnten.
Tatsache ist, dass schon seit 1871 Papst und Kurie daran dachten, wegen
des Widerstandes unter den Armeniern sich von der Person des Patriarchen

zu trennen und Hasun zum Kardinal zu ernennen.39 Der Heilige

Pahtiarean (geb. 1800 in Angora), 1850 Bischof von Diyar Bakr, 1871 Wahl zum
Patriarchen, von der Pforte abgelehnt und durch K'iwbëlean ersetzt, 1880 Absolution von
den Kirchenstrafen, verstorben 20. April 1883. Pahtiarian hatte 1871 den Mechitaristen
Moise Amperpöyean aus Venedig zum Bischof konsekriert. Dessen Absolution ist nicht
vermerkt. Vgl. Acco, Enchiridia (wie Anm. 36), 22, 29.

38 Vgl. Peter Walter, Johannes Baptist Franzelin (1816-1886). Jesuit, Theologe,

Kardinal. Ein Lebensbild, Bozen (Athesia) 1987; Schwedt, Prosopographie 2005

(wie Anm. 3), Bd. 1, 616-622.
39 Hasun widersetzte sich 1871 erfolgreich seiner geplanten Ernennung zum

Kardinal, vgl. sein bezeichnendes Schreiben aus Konstantinopel, 14. Juni 1871, veröffent-

268



Weit hinten in der Türkei: Der Papst und das Schisma der armenischen Katholiken

Stuhl musste einsehen, dass diese Beförderung mit Abschiebung (promo-
vetur ut amoveatur) damals weder bei der Hohen Pforte noch bei den

Anhängern Hasuns die gewünschte Lösung bringen konnte. Wie es Leo
XIII. dann gelang, Hasun im Dezember 1880 zum Verzicht auf das
Patriarchat und zur Annahme des Kardinalates zu bringen, ist noch unbekannt.
Tatsächlich erleichterten auch die Hohe Pforte und die Wahl des neuen
Patriarchen Stefan Azarean (fortan Step'an Petros X.) viele Fragen bei der

Beendung des Schismas, wenn auch neue Probleme auftauchten, jetzt
vonseiten einer wichtigen katholischen Schutzmacht, des Kaiserreiches in
Wien, wo man Azareans Amtsführung40 in seinen albanischen und
balkanischen Jurisdiktionsbereichen heftig kritisierte.

Die letzte Rekonziliation eines der dissentierenden Priester erfolgte
wohl im Jahr 1888. Nach der Aussöhnung des wohl fähigsten und
einflussreichsten unter den Armeniern, Erzbischofs Gazancean, mit Rom
übernahm 1881 der Priester Gregorios Ënfiëcean in Konstantinopel eine faktische,

aber nicht klar umschriebene Führungsrolle. Die nach Rom gemeldeten

Gerüchte wollen wissen, Ënfiëcean habe die ehemalige Anhängerschaft

des Erzbischofs Gazancean an sich ziehen wollen, und französische
Ultramontane kolportierten, Ënfiëcean als der von der Pforte favorisierte
Vertreter der katholischen Armenier habe den Patriarchen K'iwbëlean so

gegängelt, dass dieser resignierte und «in die Arme» des Papstes lief.41

licht von Martina, Pio IX. 1990 (wie Anm. 3), 550-551.
40 Engelbert Deutsch, Das k.(u.) k. Kulturprotektorat im albanischen

Siedlungsgebiet in seinem kulturellen, politischen und wirtschaftlichen Umfeld, Wien
(Böhlau) 2009, 806-856; darin viele Vorwürfe Österreichs gegen Azarean (Geltungssucht

808; Möglichkeit zur Bereicherung 809; Betrüger, impostore 810).
41 Die Hohe Pforte habe dem Patriarchen K'iwbëlean den Bischof Ënfiëcean als

Vikar und Verbindungsmann zur Regierung aufgedrängt, um ihn zu gängeln; der

Vikar wurde K'iwbëlean «imposto come vicario e suo rappresentante presso la Porta,
e di cui egli doveva esser uno strumento passivo»: L'Univers vom 2. April 1879, hier
nach Civiltà Cattolica, serie 10, vol. 10 (1879) 369. Die Aussöhnung mit dem Papst
wäre also eine Flucht K'iwbëleans aus dem Joch der Pforte und seines Patriarchalvi-
kars Ënfiëcean gewesen, deren Spielball er war.

269



Herman H. Schwedt

Ënfiëcean hatte nach der Aussöhnung Gazanceans 1881 noch fünf
Priester in seinem Gefolge.42 Nach seinem Tod im Jahre 188543 ging für
drei Jahre die Führerschaft faktisch an den Priester Nikolaus Baksian

(Pak'sean) über; als dieser dann einsah, dass die Auflösung des Schismas

gekommen war, hielt er im Jahre 1888 eine Predigt folgenden Inhalts: Ein
stolzer Mann beugt seinen Nacken.

Hier wird nicht die Entwicklung jener katholischen Armenier
weiterverfolgt, die sich zwar ab 1870 zunächst dem Schisma anschlössen, dann
aber zur Armenischen Apostolischen Kirche wechselten. Recht
unübersichtlich war auch in Rom die Lage bei den Antonianern, von denen einige
im sogenannten Neoschisma blieben und sich dann mit Rom aussöhnten.44

Die meisten aber wechselten zur Grosskirche, unter denen der bereits
erwähnte Örmanean am bekanntesten ist. Im Jahre 1898 berichtete der
Apostolische Delegat von Konstantinopel dem römischen Staatssekretär
Kardinal Rampolla über ein Gespräch mit Patriarch Örmanean. Dieser sei den

42 Der Apostolische Delegat Vincenzo Vannutelli in Konstantinopel berichtete
1881 über noch sechs Priester im Schisma: ausser Ënfiëcean noch Pater Paul Boynu-
eri (Pöynueyrean), Antonianer, Stefano Yasigian (Eazacean) und Giacomo Argian
(Arcean), beide Mechitaristen aus Venedig, Nicolaus Pak'sean aus Bzommar, Libanon,

und Gregorio Basmagian (Basmacean), Schüler der Propaganda in Rom. Von
diesen lebe Pöynueyrean als Kaplan im Hause des reichen Notabein Koccé-oglu, der
altersschwache («decrepito») Eazacean als Hausgeistlicher beim Notabein Mihran-
Bey (Vetter des Koccé); die drei Letzteren waren in S. Giovanni Crisostomo (der
armenischen Kirche, im Stadtviertel Pera) in moralischer und wirtschaftlicher Abhängigkeit

von Ënfiëcean (Bericht Vannutellis Nr. 166 vom 18. März 1881, Acco, Rela-
zione con Sommario volume 1881, 280).

43 Ënfiëcean, bis zuletzt der führende Kopf gegen eine Aussöhnung mit Rom,
starb Ende Februar 1885 ausgesöhnt mit der römisch-katholischen Kirche und erhielt
im März 1885 eine «schismatische» Trauerfeier, laut Acco, Enchiridia (wie Anm. 36),
49. Trotz Suche gelang es nicht, den genauen Text der letzten Predigt Pak'seans in den

römischen Unterlagen aufzufinden.
44 Zu dieser Minderheit gehört eine Gruppe der Antonianermönche im Libanon

(in Beitscabö), die nach ihrer Abspaltung 1871 den Mönch Raphael Miasërean zum
Generalabt des Ordens und gleichzeitigen Erzbischof von Antiochien ernannte, in
Rom freilich als sogenannter Abt betitelt («sedicente abbate generale che s'intitolava

pure eletto Arcivescovo di Antiochia»). 1881 legte Miasërean diese Ämter und Titel
nieder, söhnte sich zusammen mit seinen Mönchen mit dem Heiligen Stuhl aus und
unterstellte sich der Jurisdiktion des Apostolischen Vikars von Syrien. Acco, Relazi-
one con Sommario 1881, 247.

270



Weit hinten in der Türkei: Der Papst und das Schisma der armenischen Katholiken

Katholiken gewogen, halte aber die Zeit für Unionsgespräche für noch
nicht gekommen.45

In den römischen Akten findet man keine verbale Siegesfreude,
niemand schob sich die Verdienste am Gelingen der schwierigen Aussöhnung
zu. Es findet sich auch keine allgemeine Manöverkritik mit Fragen etwa
nach früheren Fehlern oder Unklugheiten. Die römischen Behörden wollen

eben verwalten und keine historische Ursachenforschung nach Art von
Akademien betreiben. Die Akten zum armenischen Schisma enden um
1888, aber schon 1879/1881, als die Hauptführer Kupelian (K'iwbëlean)
und Casangian (Gazancean) sich aussöhnten, überschritt das Schisma
seinen Zenit. Es lief aus, freilich nicht ablesbar an einem eindeutigen Datum.
In diesem Sinne ist es vergleichbar dem Ende Napoleons in Etappen, das

einige an der Leipziger Völkerschlacht und dem Rückzug nach Elba,
andere an den Hundert Tagen und an Waterloo festmachen. In Rom blickte
man auf Konstantinopel, einige Spuren des Schismas verlor man aus den

Augen, etwa im zaristischen Armenien, sodass die vatikanischen Akten
nach 1888 einfach nicht mehr von einem Schisma sprechen und damit
dessen Ende voraussetzen. Dies geschah nur wenige Jahre vor den
eingehenden Nachrichten über die Gräueltaten an den Armeniern der 1890er-
Jahre. Leo XIII. und seine Vertrauten46 machte dieser neue Horror betroffen

wie etwas, das vor der eigenen Tür und nicht weit hinten in der Türkei
geschah.

45 «Ormanian si mostra sempre cordiale con me, e piuttosto favorevole al Catto-
licesmo». Zwei Dörfer wurden katholisch, «nelle vicinanze di Van due villaggi arme-
ni si erano fatti cattolici». Dann: «In somma i nostri rapporti sono cordiali e credo
sinceri, ma non è possibile trattare di unione perché dice che il momento non è proprio».

Bericht Nr. 385 des Apostolischen Delegaten in Konstantinopel A. Bonelli,
22. Februar 1898 zum Besuch Örmaneans am 18. Februar beim Delegaten, in: Archi-
vio Segreto Vaticano, Segreteria di Stato, busta separata 175 Questione Armena.

46 Bei der Hilfe Leos XIII. für die Armenier halfbesonders Kardinal Ledochow-
ski als Präfekt der Kongregation für die Glaubensverbreitung, etwa bei der Vermittlung

von Spenden amerikanischer und europäischer Katholiken. Vgl. das Schreiben
des Patriarchen Azarean aus Konstantinopel vom 26. Januar 1896 an Kardinal Ledo-
chowski mit dem Antrag auf Spendenvermittlung aus den USA; für die verzweifelten
Katholiken in einigen Dörfern (wo «parrocchia e popolo è in ruina ed implora immediate

soccorso») sandte jetzt der Fürstbischof von Breslau, Kardinal Georg Kopp,
1000 Florin an Azarean und 500 Florin an Bischof Cerzian von Adama: Originalbrief
Azareans in: Archivio Segreto Vaticano, Segreteria di Stato, buste separate 174 Questione

Armena.

271



Herman H. Schwedt

Herman Heinrich Schwedt (geb. 1935 in Aachen D), Dr. theol., studierte
Geschichte und Theologie in Rom und Bonn; nach Archivtätigkeit von 1967
bis 1977 in Rom war er 1977-2000 Leiter des Diözesanarchivs und der Diö-
zesanbibliothek Limburg. Seit 2000 lebt er in Italien als Schriftsteller. Er
verfasste rund 200 Veröffentlichungen zu kirchlich-politischen Konflikten,
besonders zu Inquisition und Zensurgeschichte, darunter: Das Urteil der
Inquisition 1837 gegen Georg Hermes (1980); Prosopographie von Inquisition
und Indexkongregation (4 Bde, 2005-2010); Censor Censorum. Gesammelte
Aufsätze (2006); Die Anfänge der römischen Inquisition (2013); Die römische

Inquisition 1601-1700 (im Druck).

Adresse: Via G. Carducci 3A, 1-43039 Salsomaggiore
E-Mail: hhschwedt@gmail.com

Summary

During the First Vatican Council, Pope Pius IX declared the Armenian Archbishop
Suk'ias Gazancean (known in the west as Placidus Casangian) and four Bishops
schismatics. This same Armenian Catholic schism continued from 1870 for a bit
longer than a dozen years. Its roots lie in the development of European Catholicism

(Ultramontanism) as well as in religious and social conflicts, which the
Armenians in the nineteenth-century Ottoman Empire were subject to and sometimes

carried out among themselves. While the Armenians did not argue regarding
the decisions of the Vatican Council, such as the infallibility of the Pope, they were
irritated by the Roman statutes for electing patriarchs and bishops because

Pope Pius IX excluded the usual participation of the laity (Roman centralism; bull
Reversurus of 1867). The circa four thousand members of the schism elected a

patriarch in Constantinople, Yovhan K'iwbêlean (known in the west as Kupelian)
at the same time that Patriarch Antonius Hasun lived exiled in Rome. K'iwbêlean
and a large group of priests and laity declared in 1879 that they were returning to
the church union; the process included absolution from the bans of the church
through Pope Leo XIII. A lesser known fact is that the relatively flexible politics
of the Holy See's forgiveness was led by Cardinal Johann Baptist Franzelin. Pope
Pius IX and Leo XIII were continuously active participants in the events of the
Armenian Catholics. The schism was resolved in several steps but finally in 1888

shortly before the atrocities against the Armenians that occurred in the 1890s at
the far end of Turkey.

Schlüsselwörter - Key Words

Unierte Armenier - Armenisches Schisma 1870-1888 - Erstes Vatikanisches
Konzil - Päpste Pius IX. und Leo XIII.

272


	Weit hinten in der Türkei : der Papst und das Schisma der armenischen Katholiken (1870-1888)

