
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 106 (2016)

Heft: 4

Artikel: Internationalisierung als Bedrohungsszenarium des forcierten
Ultramontanismus : die Weichenstellungen an der päpstlichen Kurie in
den 1860er-Jahren und das Apostelische Schreiben Reversurus

Autor: Unterburger, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939200

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939200
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Internationalisierung als Bedrohungsszenarium
des forcierten Ultramontanismus.
Die Weichenstellungen an der päpstlichen Kurie in
den 1860er-Jahren und das Apostolische Schreiben
Reversurus

Klaus Unterburger

Bei den Unionsverhandlungen mit den orientalischen Christen im zweiten
Jahrtausend sind stets die römischen und die ostkirchlichen Vorstellungen
vom päpstlichen Primat und dessen Verhältnis zu den Patriarchaten des

Ostens hart aufeinander gestossen. In Rom hatte sich seit der Kreuzfahrerzeit

die Konzeption durchgesetzt, als würde alle Jurisdiktion vom
römischen Papst als monarchischer Quelle sich herleiten.1 Konsequenz dieser

papalen Theorie der plenitudo potestatis war es, dass die Patriarchenwürde,

aber auch alle Elemente einer autonomen Selbstregierung und damit
alle disziplinarischen und liturgischen Eigenheiten der östlichen Kirchen
letztlich als jederzeit revozierbare von Rom verliehene Privilegien angesehen

wurden.2 Regelmässig stiess diese Konzeption in Unionsversuchen
und -Verhandlungen auf die ältere, im Osten vorherrschende, nach der die
Bischofs- und Patriarchenwürde eigenen apostolischen Ursprungs sei, aus
der sich deshalb ein Recht auf Selbstregierung und ein dem lateinischen
Ritus und der lateinischen Disziplin gegenüber originäres Recht auf eigene

Traditionen herleite. Auch wo Unionsverhandlungen vorübergehend
oder langfristig erfolgreich abgeschlossen werden konnten, blieb die
Bestimmung des Verhältnisses Roms zu den östlichen Patriarchaten prekär
oder mehrdeutig.3 Unionsformeln bekamen ein dissimulierendes Gepräge,
in das beide Seiten ihre eigene Ekklesiologie hineinlesen konnten.
Berühmtestes Beispiel hierfür ist die Primatsformel des Florentiner Konzils
von 1439: Nachdem der oströmische Kaiser die direkte römische
Primatskonzeption, nach dem die Patriarchate vom Papst völlig abhängig seien

1 Walter Ullmann, Die Machtstellung des Papsttums im Mittelalter. Idee und
Geschichte, übersetzt von Gerlinde Moser-Mersky, Graz (Styria) 1960.

2 Wilhelm De Vries, Rom und die Patriarchate des Ostens, Freiburg - München

(Karl Alber) 1963.
3 A. a. O., 23-180.

236 IKZ 106 (2016) Seiten 236-249



Internationalisierung als Bedrohungsszenarium des forcierten Ultramontanismus

und allein der Papst Konzilien einberufen könne, zurückgewiesen hatte,
wurde bekanntlich der griechische Gegenvorschlag angenommen, dem

Papst komme der Primat zu, aber «unter Wahrung aller Privilegien und
Rechte der Patriarchate des Ostens».4 Während man von griechischer Seite

glaubte, damit - in einer einschränkenden Interpretation - die eigene

Ekklesiologie gerettet zu haben5, beweist der Kommentar Juan de Torque-
madas (ca. 1388-1468), dass man in Rom «Privilegien und Rechte» als

vom Papst verliehene und deshalb jederzeit revozierbare Zugeständnisse
interpretierte6; dem entsprach, dass man 1440 dem päpstlichen Legaten
gleich detaillierteste Anweisungen für die Geistlichen in der Hagia Sophia

4 «Weiter entscheiden wir: Der heilige Apostolische Stuhl und der römische
Bischof haben den Vorrang über den ganzen Erdkreis inne und er, der römische
Bischof, ist der Nachfolger des seligen Petrus, des Ersten der Apostel, und wahrer
Stellvertreter Christi, er ist das Haupt der ganzen Kirche sowie Vater und Lehrer aller
Christen, und ihm ist im seligen Petrus von unserem Herrn Jesus Christus die volle
Gewalt gegeben worden, die universale [universalem; griech.: katholikën] Kirche zu
weiden, zu leiten und zu lenken, wie es auch [quemadmodum etiam, griech:. kath' hon

tröpon kai en toïs praktikoîs] in den Akten der ökumenischen Konzilien und der

heiligen Kanones festgelegt ist.» Konzil von Florenz, 6. Sitzung, 6. Juli 1439, in: Josef
Wohlmuth (Hg.), Dekrete der Ökumenischen Konzilien, Paderborn (Schöningh)
2000, 2 Bde, hier Bd. II: Konzilien des Mittelalters, 528.

5 August Leidl, Die Primatsverhandlungen auf dem Konzil von Florenz als

Antwort auf den westlichen Konziliarismus und die östliche Pentarchietheorie, in:
AHC 7 (1975) 272-289, hier v. a. 287; Umberto Proch, Tenere primatum- To pröteion
katéchein. II senso del primato del vescovo di Roma nelle discussioni fra Latini e
Greci al Concilio di Ferrara - Firenze, 1438-1439, Excerpta ex dissertatione ad doc-
toratum in Facultate Theologiae Pontificiae Universitatis Gregorianae, Trient (Uni-
versitas Gregoriana) 1986, 196-215; Ephrem Boularand, La primauté du pape au
concile de Florence, in: Bulletin de littérature ecclésiastique 61 (1960) 161-203.

6 Juan de Torquemada, Oratio synodalis de primatu, hg. von Emmanuel Can-
dal (Concilium Florentinum. Documenta et scriptores. B, vol. IV fasc. 2), Rom (Pon-
tificium Institutum Orientaliun Studiorum) 1954; Ders., Apparatus super decretum
Florentinum unionis Graecorum, hg. von Emmanuel Candal, Rom (Pontificium
Institutum Orientalium Studiorum) 1942. Hierzu und zur weiteren Auslegung der
Primatsformel durch Rom als Dekret eines ökumenischen Konzils vgl. Hermann Josef
Sieben, Zur Ökumenizität des Konzils von Trient und zur Rezeption seiner Primatslehre,

in: Ders., Vom Apostelkonzil zum Ersten Vatikanum. Studien zur Geschichte
der Konzilsidee, Paderborn (Schöningh) 1996, 392-431.

237



Klaus Unterburger

übermittelte7. Die Besetzung aller Bischofs- und Erzbischofssitze der
Ostkirche reservierte der Papst sich gleich selbst.8

In Bezug auf die neuen Patriarchate seit dem 16. Jahrhundert hatte man
deshalb in Rom stets die Auffassung gehabt, diese seien in einer - stets

revozier- oder modifizierbaren - Teilhabe an der päpstlichen Vollgewalt
begründet. Inwiefern eine Latinisierung von Glauben, Disziplin und Ritus

gefordert wurde, war vor diesem Hintergrund eine die orientalischen
Traditionen stets neu gefährdende Unsicherheit. Vorherrschend war das
lateinische Ideal; die östlichen Traditionen waren in römischer Sicht weniger
wert; sie konnten aber zeitweise und den Umständen entsprechend aus
Rücksicht auf die orientalischen Gläubigen zugestanden werden, wobei

man in Gebieten, die unter lateinischer Herrschaft standen, sehr viel
restriktiver vorging als in anderen Territorien, etwa dem Osmanischen
Reich.9 Diese restriktive Haltung war einigen Schwankungen unterworfen,

wurde aber durch die Gründung der Propagandakongregation 1622,

die für die unierten Kirchen zuständig wurde, professionalisiert und insti-

7 «Capitulum et clericos ecclesiam sancte Sophie inhabitantes esse pauperri-
mos, cum vix habeant in redditibus ducatos auri centum. Quare volumus experiri, si

data eis subventio et mentis in unione rectitudinem et alias virtutes in illis poterit
adaugere. Contentamurque et tibi committimus, ut ipsis, quid sis facturus premonitis,
deputes ducatos ducentos eis in anno uno, quam primum has acceperis, inchoando hac

ratione distribuendos. Moneantur omnes, prout in nostris collegiatis et cathedralibus
ecclesiis fit, ut omnibus horis divino intersint officio, et qui paruerint, dignitatis et
officii congruam accipiant portionem, eis in fine mensis, facto diligenter calculo,
persolvendam. Et si in primo anno beneficium id nostrum promereri voluisse vide-
buntur, opportune eis et successoribus providebimus in futurum». Papst Eugen IV. an
Nuntius Christopherus Garatoni, 25. August 1440, in: Georg Hofmann (Hg.), Episto-
lae Pontificiae ad Concilium Florentinum spectantes, Rom (Pontificium Institutum
Orientalium Studiorum) 1946, 17-21, hier 21.

8 «Dudum siquidem provisiones ecclesiarum cathedralium et metropolitanarum
omnium tunc vacantium et in antea vacaturarum disposicioni et ordinacioni nostre
reservantes decrevimus ex tunc irritum et inane, si secus super hiis a quoquam quavis
auetoritate scienter vel ignoranter contigerit attemptari». Papst Eugen IV. an den

Metropoliten Nathanael von Rhodos, 13. August 1439, in: Georg Hofmann (Hg.), Episto-
lae Pontificiae ad Concilium Florentinum spectantes, Rom (Pontificium Institutum
Orientalium Studiorum) 1944, 92f., hier 92.

9 «Im allgemeinen lässt sich wohl sagen, dass Rom bei Unionsverhandlungen
mit unabhängigen Orientalen eher zu Konzessionen in Ritenfragen bereit war als
solchen Orientalen gegenüber, die politisch unter den Lateinern standen, insbesondere,

wenn sie wie in Süditalien eine Minderheit darstellten.» De Vries, Rom (wie
Anm. 2), 189.

238



Internationalisierung als Bedrohungsszenarium des forcierten Ultramontanismus

tutionalisiert; lediglich in Fragen der Liturgie neigte man nun zu
Konzessionen.10 Jede Tradition und Eigenheit wurde als Zugeständnis und Privileg

gedeutet; in Autonomie und Selbstverwaltung, insbesondere in die
Bischofs- und Patriarchenwahl, hatte man prinzipiell das Recht einzugreifen.

Die Wahl wurde als Postulation, die erst konfirmiert werden musste,
angesehen; die Verleihung des Palliums rückte die Patriarchen in Parallele

zu den lateinischen Erzbischöfen und wurde von römischer Seite als
entscheidend angesehen. Dennoch gab es eine Differenz zwischen Theorie

und Praxis: Viele Bischöfe übten ihr Amt aus, auch wenn sie keine
römische Bestätigung hatten. Unter Papst Pius IX. (1846-1878) schien
aber zum ersten Mal in Rom eine Tendenz vorherrschend zu werden, die
in der ostkirchlichen Liturgie nicht nur eine defiziente, höchstens zu
tolerierende Abweichung vom lateinischen Ritus sah, dem eine praestantia
zukomme, sondern eine eigenständige und wertvolle spirituelle Tradition.11

Damit lässt sich resümieren: Einerseits bestand faktisch eine
Autonomie der unierten Ostkirchen, was Ritus, Bräuche und ekklesiologische
Entscheidungsmechanismen anging; andererseits gab es durchgehend das

römische Konzept, hier handle es sich nur um zu duldende Bräuche, die
als Privileg eingeräumt wurden und jederzeit widerrufbar waren. So stellt

10 «Mit der Gründung der Propaganda wurde das Unionsproblem mit neuen
Methoden in Angriff genommen. Hatte man bisher gemeint, durch Gesandtschaften und
Verhandlungen mit den Kirchenhäuptern zu einer Gesamtunion kommen zu können,
begann jetzt die systematische Kleinarbeit der lateinischen Ordensleute unter der
Leitung der Propaganda, vor allem in der Ottomanischen Türkei und in Persien.
Die Propaganda liess sich von der Einsicht leiten, dass die Ehrfurcht vor den Riten
eine unerlässliche Vorbedingung des Erfolges der Unionsbemühungen sei.» A. a. O.,
203.

11 «Mit Pius IX. kam eine entscheidende Wendung zugunsten der orientalischen
Riten. Die bisher herrschende Auffassung von der praestantia des lateinischen Ritus
über alle anderen wurde aufgegeben. Pius vertrat zwar zu Beginn seines Pontifikats
selbst noch diese These in einem Schreiben an den Erzbischof von Palermo Ferdinan-
do Maria Pignatelli vom 11. Juni 1847. Die Italo-Albanesen hatten den Wunsch
geäussert, dass die Angehörigen beider Riten frei bei denen des anderen Ritus kommunizieren

könnten und dass im Fall der Mischehe ohne Einschränkung der eine Teil
sich dem Ritus des anderen angleichen könne. Pius IX. lehnte dies mit dem Hinweis
auf die praestantia des lateinischen Ritus, wie sie von Benedikt XIV. vertreten worden

war, ab. Zwanzig Jahre später schaffte jedoch derselbe Papst die Präzedenz der
lateinischen Kleriker vor den orientalischen ab und proklamierte so die grundsätzliche
Gleichheit der Riten. Das bedeutete jedenfalls einen entscheidenden Schritt vorwärts.»
A. a. O., 218f.

239



Klaus Unterburger

sich die Frage: Wenn die dahinter stehende Vorstellung vom päpstlichen
Amt und von der Überlegenheit der lateinischen Bräuche stets vorhanden

war, was sind dann die Ursachen, dass gerade unter Papst Pius IX. das

zentralste Element einer ostkirchlich-unierten Autonomie aufgehoben
werden sollte, nämlich die Bischofs- und Patriarchenwahl? Wenn doch die

Prinzipien längst festlagen, es aber eine funktionierende Praxis und damit
bei aller Labilität einen relativ stabilen Interessenausgleich gegeben hat,
wieso wurde diese jahrhundertealte Tradition - um einen Ausdruck des

Dominikaners Salvatore Manna (1937-2006) zu gebrauchen - gerade jetzt
durch einen einzigen Federstrich eliminiert?12

Bedingungen und Protagonisten

Hier ist natürlich zunächst einmal der Blick auf die veränderte Ausgangslage

im Osmanischen Reich zu werfen. 1830 wurden auf Druck des

österreichischen Kaisers und des französischen Königs die unierten Armenier
in Konstantinopel, die bislang ein Vikar leitete, von der Jurisdiktion des in
den Augen Roms schismatischen, armenisch-apostolischen Patriarchen
befreit und es wurde ein Primaserzbistum errichtet.13 Daneben existierte
das kleine armenisch-unierte Patriarchat von Kilikien, dessen Patriarch
im Kloster Bzommar im Libanon residierte.14 Nach dem Krimkrieg setzten

die Westmächte das Edikt Hatt-i Hiimâyûn 1856 durch, das den
einzelnen religiösen Gruppen eine weitgehende innere Autonomie und

Selbstverwaltung, auch in bürgerlicher Hinsicht, zugestand. In den
finanziellen Fragen der Kirchen wurde ein Mitbestimmungsrecht der gläubigen
Laien dekretiert: Hier ging man von einem vormodernen Verständnis aus,
dass armenische Kirche und armenische Volksgruppe noch weitgehend
identifizierte. Die römische Propagandakongregation hatte freilich bereits

am 20. August 1853 im Breve Licet festgelegt, dass bei Bischofswahlen
aus der Kandidatenzahl der Versammlung der Armenier die allein aus

Klerikern bestehende Synode drei auswählte, aus denen Rom dann frei

12 «Ma purtroppo la macchina si era avviata. Con un semplice tratto di penna si

era abolito una storia dei secoli.» Salvatore Manna, Il Vicino Oriente e i Retrosce-

na della Bolla «Reversurus» (1867), in: Sapienza 24 (1971) 454-470, hier 470.
13 Georg Hofmann, Il Vicariato Apostolico di Costantinopoli 1453-1830, Rom

(Pontifieium Institutum Orientalium Studiorum) 1935.
14 De Vries, Rom (wie Anm. 2) 92f.

240



Internationalisierung als Bedrohungsszenarium des forcierten Ultramontanismus

ernannte, wobei man nicht an die Vorschlagslisten gebunden war.15 Intensiv

wurden in dieser Zeit bei der Propaganda Pläne diskutiert, die auf eine

Vereinigung des kilikischen Patriarchats mit dem konstantinopolitaner
Primat zielten.16 All dies sind wichtige Voraussetzungen, die die Bulle
Reversurus ermöglicht haben; sie erklären aber noch nicht die Intention,
die traditionelle armenische Selbstregierung zu eliminieren.

Bekanntlich war der unmittelbare Anlass von Reversurus das Vakantwerden

des Patriarchatssitzes 1866; von römischer Seite wurde der
lateinische Patriarch von Jerusalem, Giuseppe Valerga (1813-1872), als Delegat

für die Wahl eines Nachfolgers bestimmt, der die neuen Freiheiten
durch das Edikt von 1856 als günstig interpretierte.17 Er stand vor der

schwierigen Aufgabe, einerseits die traditionelle Bischofssynode wählen

zu lassen, damit die Orientalen die Entscheidung akzeptierten, andererseits

aber so zu dirigieren, dass der konstantinopolitaner Primas Anton
Petras IX. Hasun (1809-1884), ein römischer Propagandazögling, gewählt
wurde, wodurch nicht nur die Vereinigung von beiden Sitzen, sondern
auch die latinisierende Zentralisierung vorbereitet werden sollte. Tatsächlich

schien dies überraschend problemlos durch eine einstimmige Wahl

per acclamationem gelungen zu sein18; alarmierend war für die
Propagandakongregation und für Valerga aber bald danach, dass Hasuns Gesuch
nicht nur um die Bestätigung der Wahl, sondern zugleich auch um die
Konfirmation der traditionellen Privilegien und Rechte der Patriarchatskirche

von Kilikien nachsuchte, die so auf das neugeschaffene Patriarchat

übertragen werden sollten. Dieses Ansinnen war dem bei den Orientalen

15 Instructio S. Congregationis de Propaganda Fide pro ecclesiasticis viris Apo-
stolicae Sedi commendandis ad episcopatus ritus armeni provinciae Constantinopo-
litanae, 20. August 1853, in: Raphael De Martinis (Hg.), Iuris Pontificii de propaganda

fide. I: Bullas, Brevia, Acta. Vol. VI, pars II, 178f. Anm. 6; Manna, Vicino Oriente

(wie Anm. 12) 457; Constantin G. Patelos, Vatican I et les évêques uniates. Une
étape éclairante de la politique Romaine a l'égard des orientaux (1867-1870), Louvain
(Revue d'histoire ecclésiastique) 1981, 55f.

16 Patelos, Vatican I (wie Anm. 15), 238f.; Manna, Vicino Oriente (wie
Anm. 12), 457-461.

17 Ebd. 239; Paolo Pieraccini, Il ristabilimento del Patriarcato latino di Geru-
salemme e la custodia di terra santa. La dialettica istituzione al tempo del primo pa-
triarca Möns. Giuseppe Valerga (1847-1872), Cairo - Jerusalem (The Franciscan
Centre of the Christian Oriental Studies) 2006, 442f., Anm. 8.

18 Patelos, Vatican I (wie Anm. 15), 240.

241



Klaus Unterburger

vielfach verhassten Valerga gegenüber während der Wahl noch nicht
geäussert worden.19

Hasun musste nun acht Monate in Rom auf Bestätigung warten. Die
Propagandakongregation wollte diese schliesslich erteilen, auch das

Wahlrecht, das Hasun aus Rücksicht auf seine Wähler beibehalten wollte,
bestätigen20: Auf die Frage, ob man dem neuen Patriarchen die Rechte

desjenigen der Maroniten im Libanon zugestehen könne, war man immerhin

bereit zu konzedieren, dass man die bisherigen des Patriarchen von
Kilikien weiter dulden wolle.21 Die Wahl sollte weiter von der Bischofssynode

vorgenommen werden.22 Da griff Papst Pius IX. ein und bat Valerga
um ein Gegengutachten.23 Reversurus entsprang somit ganz der Sichtweise

des Papstes und Valergas. In diesem Apostolischen Schreiben hiess es

nun ganz entsprechend, dass der Patriarch erst nach päpstlicher Bestätigung

sein Amt ausüben, ja auch noch nicht wie herkömmlich inthronisiert
werde dürfe. Auch die Wahl musste vorher genehmigt sein. In der
Terminologie des traditionellen Kirchenrechts ist hier aus dem Wahlrecht eine

vom Papst zu erbittende Konzession auf Postulation geworden.24 Alle üb-

19 «Questa dichiarazione allarmö le autorità di Propaganda. La formula di elezio-
ne aveva solo: <Eleggiamo in Patriarca di Cilicia Möns. Hassun, nominandolo
Pietro IX in successore di Gregorio Pietro Ottavo>; quella sinodale invece <(...) suc-
cessore nei diritti e privilege del prelodato e loro defunto patriarca>. Cos! quei diritti
e privilegi, del quali il Valerga non aveva sentito parola nel congresso, facevano la
loro apparizione nella lettera sinodale.» Manna, Vicino Oriente (wie Anm. 12), 459.

20 A. a.O.,463f.
21 «S'inviti perciö confidenzialmente monsignor Hassun ad indicare con preci-

sione quali siano i privilegii, di cui finora usarono i patriarchi di Cilicia, per esser

quindi prese ad esame le sue indicazioni.» Sacra Congregatio dubiis ad electionem
Antonii Hassun pertinentibus respondet, 27. Mai-4. Juni 1867, in: Johannes Dominikus

Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio. XL: Synodi orientales

1806-1867, Paris (Hubert Welter) 1909, Sp. 937-940, hier 939.
22 «Mens est, che la elezione debba farsi nel sinodo dei vescovi del patriarcato».

Ebd.
23 «Le risoluzioni dei Padri pero non piacquero a Pio IX, per cui, su richiesta

esplicita del Papa, fu interpellate il Valerga perché esprimesse il suo parère (...)».
Manna, Vicino Oriente (wie Anm. 12), 464. Valergas Gutachten, dass es eine
Undankbarkeit gegen den Hl. Stuhl sei, die Privilegien des Patriarchats von Kilikien auf
Kosten Roms auf Konstantinopel auszudehnen, ist a. a. O., 464-466 wiedergegeben.

24 «Porro electum patriarcham neque, uti aiunt, inthronizari, neque ullum ius aut
iurisdictionem, ne procuratorio quidem aut vicario nomine vel titulo, in patriarchatum
habere volumus, nisi prius eiusdem electio seu postulatio a nobis vel a Romano pon-
tifice pro tempore existente fuerit admissa et de more confirmata, atque apostolicae

242



Internationalisierung als Bedrohungsszenarium des forcierten Ultramontanismus

rigen Bischöfe sollten überdies von Rom lediglich unter Würdigung der
Vorschlagsliste gemäss dem Dekret Licet von 1853 frei ernannt werden,
auch wenn als Regelfall angenommen wurde, dass die drei vorgeschlagenen

Kandidaten geeignet seien und der Papst einen aus diesen auswählen
würde.25 Die Mitwirkung von Laien, also von politischen
Verantwortungsträgern der Armenier, ebenso von einfachen Priestern ohne Bischofsweihe

sollte jedenfalls ganz ausgeschlossen werden.26

In den 1860er-Jahren hatten sich an der römischen Kurie folgenschwere
Umbrüche vollzogen. Eindringlich sind diese Vorgänge etwa von Christoph

Weber und Giacomo Martina beschrieben worden27; revolutionär
traumatisiert, hatte der Papst nach 1850 einen weitgehenden Schulter-
schluss mit den ze/arcri'-Kardinälen, die seinem Vorgänger verpflichtet
waren, geschlossen.28 Ein eigenes Feld war nur die Aussenpolitik: Hier
erreichte Kardinal Giacomo Antonelli (1806-1876) seit den 1850er-Jahren
eine nahezu absolutistische Kontrolle.29 Ideologisch aber waren andere
die Vordenker: Die Jesuitenzeitschrift Civiltà cattolica wurde nicht nur
von Neapel nach Rom geholt, von der Jurisdiktion des Ordens weitgehend
befreit und zum halboffiziellen denkerischen Laboratorium der Päpste30,

sie entwickelte auch eine forciert ultramontane Sichtweise, die auf absolu-

litterae confirmationis eiusdem fuerint expeditae, sublata qualibet contraria consu-
etudine.» Pius IX., Littera apostolica «Reversurus», 12. Juli 1867, in: Mansi, Collec-
tio XL (wie Anm. 21), Sp. 1025-1032, hier 1029 f.

25 A. a. O., Sp. 1030f.
26 A. a. 0., Sp. 1029.
27 Christoph Weber, Kardinäle und Prälaten in den letzten Jahrzehnten des

Kirchenstaates. Elite-Rekrutierung, Karriere-Muster und soziale Zusammensetzung
der kurialen Führungsschicht zur Zeit Pius' IX. (1846-1878), 2 Bde, Stuttgart (Hier-
semann) 1978, v. a. 329-341; Giacomo Martina, Pio IX (1867-1878), 3 Bde, Roma
(Ed. pontificia Université Gregoriana) 1974, 1986, 1990, hier Bd. III, 18-24.

28 «Die völlige Machtlosigkeit der liberalen Kardinäle lässt sich durch eine streng
positionsanalytische Methode nachweisen.» Weber, Kardinäle (wie Anm. 27), 319.

Neben den bei Weber analysierten Ämtern (vor allem die Mitgliedschaften im Hl.
Offizium und der Kongregation für die ausserordentlichen kirchlichen Angelegenheiten
waren entscheidend) war auch noch der persönliche Zugang zum Papst von grosser
Wichtigkeit, vgl. a. a. O., 327.

29 A .a. O., 266-284.
30 Francesco Dante, Storia délia «Civiltà Cattolica» (1850-1891). Il laborato-

rio del Papa Il pensiero politico e sociale dei cattolici italiani), Rom (Ed. Studium)
1990, 61-87; Giacomo Martina, Storia délia Compagnia di Gesù in Italia (1814—

1983), Brescia (Morcelliana) 2003, v. a. 95f.

243



Klaus Unterburger

te Souveränität und Zentralisierung auf den Papst hin ging, auf radikalen
Antiliberalismus, verbunden mit einem Kampf gegen Freimaurerei,
Judentum und Protestantismus, schliesslich auf eine immer stärkere

theologisch-innerkirchliche Uniformierung durch ein neuscholastisches

Kampfprogramm gegen abweichende Schulen. So sahen die 1850er- und 1860er-

Jahre noch ein Ringen mit antijesuitischen (man könnte auch sagen mit
Anti-Civiltà-) Kardinälen; Letztere hatten vor allem in der Indexkongregation

einen gewissen legitimen Pluralismus an Schulmeinungen zu erhalten

versucht. Informelle Beziehungen, etwa über die einflussreichen
Kardinäle August Graf Reisach (1800-1869) und Costantino Patrizi (1798—

1876), führten hier aber schliesslich zum spektakulären Rücktritt des

Kardinals Girolamo d'Andrea (1812-1868) und zur Desavouierung der
Mehrheit in der Indexkongregation mithilfe informeller Beziehungen zum
Papst.31 Man kann sagen, dass der forcierte Ultramontanismus der Civiltà
im Rom der 1860er-Jahre zwar kein Monopol hatte, die Sichtweise des

einflussreichen engen Zirkels um den Papst aber dominierte. Auch der

wichtigste Repräsentant des Papstes in Nahen Osten war dadurch geprägt.
Im lateinischen Patriarchat von Jerusalem hatte Giuseppe Valerga etwa
die Civiltà Cattolica als Tischlektüre vorlesen lassen.32

Konzepte und Stereotype: der Laie, der Bischof, die Gegner
der Kirche

Die ultramontan-katholische Weltsicht verstand sich bewusst als

antiaufklärerisch-konservative Haltung; faktisch war sie aber vielfach radikal
antitraditionell, modernisierend-umgestaltend. Es gab eben mehr als eine

einzige Form von Moderne. So waren der Papst und Valerga von bestimmten

modernen Konzepten geprägt, die das Verhältnis zu den Unierten auf
geradezu revolutionäre Weise verändern sollten. Diese lassen sich in drei

Gruppen einteilen:
(a) Einem erheblichen Wandel in der lateinischen Kirche war in den

letzten Jahrzehnten zunächst einmal das Leitbild des Bischofs unterworfen.

Dies betraf zum einen dessen Funktionen. Nahezu überall in Europa

31 Klaus Unterburger, Vom Lehramt der Theologen zum Lehramt der Päpste?

Papst Pius XI., die Apostolische Konstitution «Deus scientiarum Dominus» und die
Reform der Universitätstheologie, Freiburg (Herder) 2010, 185-199.

32 Benedikt Stolz, Gottes Pionier im Heiligen Land, Stein am Rhein (Christiana)

1975, 136.

244



Internationalisierung als Bedrohungsszenarium des forcierten Ultramontanismus

hatte der Episkopat in einer funktional nur unvollständig ausdifferenzierten

vormodernen Gesellschaft zahlreiche politische, wirtschaftliche und

gesellschaftliche Funktionen innegehabt, war damit aber, was Herkunft
und Verflechtung anging, eng mit den gesellschaftlichen Eliten verbunden

gewesen. Am augenfälligsten war dies natürlich im Reich mit seinen
Fürstbischöfen der Fall. Die Umbrüche um 1800 führten zu einer Spiritualisie-
rung und Entflechtung des Bischofsideals; der Bischof sollte sich um das

Geistliche kümmern, Staat und Gesellschaft blieben aussen vor, sie sollten
sich nicht einmischen.33 Zugleich erfolgte der Umbruch zu einer neuen

Regierungs- bzw. Herrschaftskonzeption. Vormoderne Herrschaft gründete

sich auf Konsens und Balance, damit aber auch auf die Elemente der

Beratung und partizipativen Mitbestimmung. Im 19. Jahrhundert setzte
aber überall ein Prozess absolutistischer Umgestaltung der Ordinariate
ein, mit einem monarchischen Bischof bzw. Generalvikar an der Spitze,
mit einflusslosen Kollegialorganen und vielfach auch mit einer immer
ausgeprägteren Vollmacht dieser Diözesanspitze über die Kirchenfinanzen.34

(b) Dem korrespondierte in gewisser Weise der ultramontane Kampf
gegen die Einmischung von Laien; dieser hatte natürlich alte, ins
Hochmittelalter zurückreichende Wurzeln. Die Distinktion von Klerus und
Laien und die Reservierung der kirchlichen Angelegenheiten für den Ers-
teren wurden von klerikaler und römischer Seite im Laufe der Jahrhunderte

immer konsequenter ausgebaut.35 Im 19. Jahrhundert rückte der Begriff
des Laien zudem in die Nähe von «Laizismus»; der Liberalismus und der
ultramontane Kampf gegen diesen in ganz Europa wurde als Kampf
zwischen Klerus und nach Emanzipation und Autonomie strebenden Laien

33 Klaus Unterburger, Die bischöfliche Vollmacht im Mittelalter und in der
Neuzeit, in: Sabine Demel/Klaus Ltidicke (Hg.), Zwischen Vollmacht und Ohnmacht.
Die Hirtengewalt des Diözesanbischofs und ihre Grenzen, Freiburg (Herder) 2015,
65-89, hier 82-89.

34 Hubert Wolf, Das Domkapitel als bischöfliches Ordinariat? Monarchische
(Generalvikar) und kollegiale (Domkapitel) Diözesanleitung im Bistum Rottenburg,
in: Rottenburger Jahrbuch für Kirchengeschichte 15 (1996) 173-197; Erwin Gatz
(Hg.), Geschichte des kirchlichen Lebens in den deutschsprachigen Ländern seit dem
Ende des 18. Jahrhunderts, 8 Bde, Freiburg i. Br. (Herder) 1991-2008, hier Bd. VI,
Freiburg i. Br. 2000: Die Kirchenfinanzen.

35 Vgl. den historischen Überblick bei Peter Neuner, Abschied von der
Ständekirche. Plädoyer für eine Theologie des Gottesvolkes, Freiburg i. Br. (Herder) 2015,
29-109.

245



Klaus Unterburger

gelesen.36 Für die Orientalen kam darüber hinaus in den Kreisen der

Propaganda und besonders bei Patriarch Giuseppe Valerga der koloniale
Blick hinzu: Die Orientalen als kindlich-materialistische, im Sinnlichen
lebende Menschen, die deshalb einer strengen lateinischen Führung
bedürften, vor allem, damit sie nicht westlichen, antikirchlichen Ideologien
schutzlos ausgeliefert wären.37

(c) Damit ist die Rolle von Feindbildern angesprochen, gegen die man
anzukämpfen habe. Der Orient galt als Ort des Kampfes gegen orthodoxe
und protestantische Missionsbemühungen, gegen die man sich zu wappnen

habe, gegen die man steuern müsse. Dies stand bereits hinter der

Gründung des lateinischen Patriarchats in Jerusalem.38 Dem Ultramonta-

36 Christopher Clark/Wolfram Kaiser (Hg.), Culture Wars. Secular-Catholic

Conflict in Nineteenth-Century Europe, Cambridge (University Press) 42006; Lisa
Dittrich, Antiklerikalismus in Europa. Öffentlichkeit und Säkularisierung in Frankreich,

Spanien und Deutschland (1848-1914), Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht)
2014.

37 «II patriarca latino di Gerusalemme, Möns. Valerga, più volte delegato ponti-
ficio in vari paesi del Medio Oriente, temeva l'influsso protestante e riteneva piuttosto
deboli le posizioni dottrinali degli orientali. I latini avevano una formazione su-

periore. Ma il Valerga era molto stimato a Roma, da Barnabö e sopratutto da Pio

IX Non migliori erano i giudizi sul clero, che avrebbe posseduto una cultura
piuttosto déficiente, riuscendo appena a leggere i libri liturgici e conoscendo un po' di
morale». Martina, Pio IX (wie Anm. 27) III, 56f.; «Senz'altro crediamo di non do-
vere attribuire al solo Papa la responsabilité di queste misure; Möns. Valerga ha influ-
enzato indubbiamente la decisione finale più di qualsiasi altro. D'altronde i providi-
menti adottati sono perfettamente in linea e con la sua visione degli affari orientali
e con la posizione che assumera nella Commissione Preparatoria per le Missioni e

le Chiese Orientali del Concilio Vaticano I. E la sua fondamentale sfiducia nella
capacité degli orientali ad essere dei cattolici convinti e perseveranti senza una mano
forte - quella Latina - che Ii tenga nei ranghi.» Manna, Vicino Oriente (wie Anm. 12),

470.
38 Ein wichtiger Anlass waren die Aktivitäten der Lutheraner, der Anglikaner

und der russisch-orthodoxen Kirchen im Hl. Land. Pieraccini, Ristabilimento (wie
Anm. 21), 151f., 160-163; in der entscheidenden Generalkongregation am Beginn des

Pontifikats Pius' IX. vom 25. Januar 1847 führte der Sekretär der Kongregation
Giovanni Bruneiii dann aus: «(...) riconobbe che avere un vescovo presso i luoghi santi e

in un'antica sede patriarcale dove lo avevano sempre mantenuto <gli schismatici> e gli
<eretici> e dove lo avevano recentemente introdotto anche i protestanti, avrebbe note-
volmente contribuito <al decoro e al lustro della Chiesa cattolica>. il più facile
accesso agli europei, la maggiore liberté religiosa e la decadenza dell'impero otoma-
no esigevano a Gerusalemme <una mano forte>. In grado di resistere <ai moltiplicati
nemici della religione>». A. a. O., 180.

246



Internationalisierung als Bedrohungsszenarium des forcierten Ultramontanismus

nismus mit seiner Abschottung nach aussen und seiner zentralistischen

Uniformierung nach innen korrespondierten als bedrohlich empfundene
Feindbilder die Liberalen, die Freimaurer und die Juden, die Protestanten
und die anderen Häretiker und Schismatiker.39

Alle drei ultramontanen Konzeptionen, die des Bischofs, die des Laien
und die der Feindbilder, gilt es zusammenzusehen, um zu begreifen, warum

man sich in Rom zu einer radikalen Neugestaltung der Verhältnisse
der unierten Kirchen gezwungen glaubte. Überall sah man die Gefahren
am Werk, dass es zu antirömischen Zusammenschlüssen und Einflüssen
käme, besonders durch das Agieren von Protestanten und Orthodoxen;
aber auch die Freimaurerei sei am Werk.40 Vier Tage nach dem
Bestätigungsdekret für den Pariarchen Hasun richtete der Papst an diesen ein
Schreiben, in dem er ihn vor den freimaurerischen Sekten und den

Geheimgesellschaften warnte, die in seinem Territorium umherschleichen
und täglich wachsen würden.41 Innerkirchlich befürchtete man, dass ein
Geist der Rebellion und des Antiromanismus um sich greife und dies
durchaus unter westlichen Leitvorstellungen. So herrschte in der Propaganda

bereits zu Beginn des 19. Jahrhunderts die Furcht vor episkopalisti-
schen und gallikanischen Zusammenschlüssen im Osten.42 Drohten so

romfeindliche Agitation und Beeinflussung, so kam hinzu, dass der
orientalische Klerus in den römischen Augen ungebildet und jedenfalls für die
weltanschaulichen Herausforderungen nicht gewappnet war. Die Laien
aber waren nicht nur unwissend, sondern das Einfallstor für Liberalismus
und Irrlehren. Eine der Sorgen an der Propaganda war etwa, dass sich die

Theologie des suspekten Antonio Rosmini (1797-1855) unter den Orientalen

ausbreiten würde.43 Der Hebel aber, mit der einer solchen gefährlichen

falschen Entwicklung Einhalt geboten werden konnte, war die
Bischofsernennung. Hier konnte Rom gegensteuern und seine Kandidaten

39 Klaus Unterburger, Art. «Ultramontanismus», in: RGG4 8,2005,705-708;
Olaf Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich,
Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 1997; Klaus Kottmann, Die Freimaurer und
die katholische Kirche. Vom geschichtlichen Überblick zur geltenden Rechtslage,
Frankfurt a. M. (Peter Lang) 2008.

40 Martina, Pio IX. (wie Anm. 27), 59.
41 Pius IX. an Patriarch Hasun, 16. Juli 1868, in: De Martinis (Hg.), Iuris (wie

Anm. 15), 19f.
42 De Vries, Rom (wie Anm. 2), 272.
43 Martina, Pio IX. (wie Anm. 27), 59.

247



Klaus Unterburger

durchsetzen; diese konnten die Priesterausbildung reformieren und den

Laieneinfluss beschneiden, zudem Klerus und Laien mittelfristig
umerziehen und mit neuem ultramontanen Geist imprägnieren.

So sehr also der Ultramontanismus modernisierende Neuerung war, so

tiefgehend verstand er sich selbst als Reaktion auf ein Szenarium, in dem

sich reformerische kirchliche Kreise des Westens oder sogar antikatholische

Strömungen mit den unierten Christen des Orients zusammenschlie-

ssen würden. Die Antizipation eines antiultramontanen Zusammenschlusses

stand somit hinter dem Dekret Reversurus und der ultramontanen

Eliminierung des traditionellen Bischofswahlrechts. Die neuen Gefahren
brachten es mit sich, dass traditionelle Gewohnheitsrechte reformiert und

aus Mehrdeutigkeit römische Eindeutigkeit gemacht werden sollte. Als es

schliesslich zum armenischen Schisma kam, berichtete hierüber auch die
römische Jesuitenzeitschrift Civiltà Cattolica, der römische Thinktank
der forcierten Ultramontanisierung unter Pius IX.44 Ex negativo findet
sich hier noch einmal der Beleg, dass die Internationalisierung antiultra-
montaner Strömungen zuerst als Bedrohungsszenarium in Rom entworfen
wurde, bevor sie auch nur ansatzweise Wirklichkeit geworden ist. Geradezu

frappierend ist es, wie stark in Rom die Frage der unierten Orientalen
mit einer in Europa entwickelten stereotypen ultramontanen Begrifflichkeit

interpretiert wurde. Die osmanische Religionspolitik wurde hier
kritisiert, da sie den Kulturkampf des Deutschen Reichs unter Otto von
Bismarck (1815-1898) gegen Rom übernommen habe.45

44 La Quistione Armena nel suo sviluppo, in: Civiltà Cattolica ser. VIII vol. IX,
301-321, 523-535. Auf dem Konzil sei der wahre Geist der kirchlichen Schismatiker
sichtbar geworden. A. a. O., 316f. Die Orientalen hätten die klare Tendenz, sich in die
kirchliche Jurisdiktion einzumischen, was eine wahre Pest («pestilenza») sei: «Nelle
chiese di Oriente s'incontra fra i varii membri una dichiarata tendenza d'intromettersi
neH'amministrazione ecclesiastica, e di farvi sentire il proprio influsso.» A. a. O., 306.

Die jüdischen Journale («giornali ebrei») seien ganz auf der Seite der armenischen
Schismatiker, denn sie ziehen ja ihr ganzes Vergnügen daraus, «nello sfogare il loro
astio contre la Chiesa cattolica con ogni maniera di menzogne, di calumnie e di vitu-
peri ingiuriando vilmente la S. Sede.» A. a. O., 301.

45 «Qui, come ognun vede, I due grandi Visiri dell'impero ottomano e dell'impero
tedesco s'incontrano nella forma di argomentare contre la S. Sede.» A. a. O., 526.

248



Internationalisierung als Bedrohungsszenarium des forcierten Ultramontanismus

Klaus Unterburger (geb. 1971 in Wunsiedel im Fichtelgebirge D), Prof. Dr.
theol. habil. Von 1991 bis 1998 Doppelstudium der Philosophie und der
katholischen Theologie in München, dort 1996 M.A. und 1998 lie. theol., seit
Ende 1996 Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl für mittlere und
neuere Kirchengeschichte in München, seit 2004 in Münster. 2004 Promotion,

2008 Habilitation, seit 2012 Inhaber des Lehrstuhls für mittlere und
neue Kirchengeschichte an der Fakultät für Katholische Theologie in
Regensburg.

Adresse: Universität Regensburg, Fakultät für Katholische Theologie,
Universitätsstrasse 31, D-93040 Regensburg.

E-Mail: Klaus.Unterburger@theologie.uni-regensburg.de

Summary

Rome's handling of the Uniate Eastern Churches is a reflection of the Popes' self-
conception in relation to the bishops and to the traditional customs of the local
churches. In this respect, the dispositions under Pope Pius IX are of key importance.

This article examines the background and evolution of the decree "Rever-
surus" and shows how this developed completely through the thought of the Pope
and the first Latin Patriarch of Jerusalem, Giuseppe Valerga. Striking is how much
the Eastern Church affairs were interpreted with notions and stereotypes that have

their origin in the European ultramontane struggle against Enlightenment and
liberalism. This will be illuminated in relation to the concepts of episcopate, laity
and the enemies of the Church. An international complot against the Pope existed

firstly and almost exclusively as a fear-inducing idea in the surroundings of the

Pope, while in reality the contacts between liberal Catholics, Protestants, and
Eastern Christians took shape later and were less significant.

Schlüsselwörter - Key Words

Ultramontanismus - Pius IX. - Modernisierung - Latinisierung.

249


	Internationalisierung als Bedrohungsszenarium des forcierten Ultramontanismus : die Weichenstellungen an der päpstlichen Kurie in den 1860er-Jahren und das Apostelische Schreiben Reversurus

