Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 106 (2016)
Heft: 3

Bibliographie:  Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

Bibliographie

LoTHAR HAAG, Das Sakrament der
Ehe. Alt-katholisches Eheverstind-
nis in Geschichte und Gegenwart,
Bonn (Alt-Katholischer Bistums-
verlag) 2016, 120 S., ISBN 978-3-
934610-79-8

Obgleich die altkatholische Kirche ih-
ren Ursprung in Deutschland als Reak-
tion auf die Papstdogmen des Ersten
Vatikanischen Konzils hat, so steht sie
doch im weiten Strom der abendlindi-
schen katholischen Tradition. Dement-
sprechend legt der Verfasser (Vf.) in
einem ersten Teil seiner Darstellung die
Ehetheologie in der rémisch-katholi-
schen Kirche dar. Zuallererst stellt er
aber biblische Aussagen zur Ehe zu-
sammen mit dem Ergebnis, dass vor
allem im AT ein Entwicklungsprozess
in der Eheauffassung zu beobachten sei
und dass entsprechende biblische Aus-
sagen mit heutigen anthropologischen
Erkenntnissen in vielem nicht iiberein-
stimmten. Eine Heranziehung bibli-
scher Aussagen fiir eine heutige Ehe-
theologie sei daher nur bedingt mog-
lich; es miisse darauf geachtet werden,
dass ein solches Vorgehen das Liebes-
gebot nicht verletze.

Die Kirchenviiter der Alten Kirche
haben, wie Vf. darlegt, keine systemati-
sche Ehelehre entfaltet. Vielmehr ging
es ihnen aus pastoralen Griinden um
die rechtliche und liturgische Gestal-
tung. Dies stellt sich anders bei Augus-
tinus dar. Ihn interessierte weniger die
Eheschliessung als eine Pastoral beste-
hender Ehen mit seinen Ausfiihrungen
iiber die drei Ehegiiter. Mit seiner The-
orie vom sakramentalen Zeichen, in
dem in der unldsbaren Verbindung von

IKZ 106 (2016) Seiten 211-224

Mann und Frau, die eine unwiderrufli-
che Herausforderung ihres Christseins
darstellt, das Geheimnis Christi und
der Kirche anschaulich wird, bildet er
einen Ubergang von einer nicht-sakra-
mentalen Auffassung in der Alten Kir-
che zu einer sakramentalen Ehetheolo-
gie im Mittelalter.

Im Mittelalter riickte wieder die
Eheschliessung in den Vordergrund des
Interesses und damit die juristische
Frage nach der Giiltigkeit der Ehe. An-
ders als bei Augustinus ist die Ehe-
schliessung ein wirksames Zeichen.
Wihrend bei Augustinus das sakra-
mentale Zeichen eine moralische Ver-
pflichtung bedeutet, bewirkt das Sakra-
ment etwa bei Thomas von Aquin eine
seinshafte Wirklichkeit. Konsequen-
terweise wurde die Sakramentalitit
im 12. Jahrhundert zunichst an der
kirchlichen Trauung mit der priesterli-
chen Segenshandlung festgemacht — ei-
ne Anschauung, die allerdings bald
verblasste. Verbindlichkeit erlangte
schliesslich die Verbindung einer Kon-
sens- mit der Kopulatheorie: Als unauf-
loslich geschlossen gilt nun das matri-
monium ratum et consummatum.

Vf. fithrt weiter aus, wie Luthers
Rede von der Ehe als «weltlich Ding»
den kirchlichen Jurisdiktionsanspruch
abwehrt. Das kirchliche Eherecht be-
stehe in einer Gesetzlichkeit. Gesetz
aber sei das Gegenteil des rettenden
Glaubens. Mit der reformatorischen
Betonung der Bedeutung des Glaubens
setzte sich in der Reaktion das Triden-
tinische Konzil auseinander. Fiir das
Zustandekommen einer giiltigen Ehe
sei der Glaube nicht Voraussetzung.
Um der Rechtssicherheit willen bediirfe
es einer dusseren Form, der Erklarung
des Ehewillens vor einem Priester. Das

211



Bibliographie

Verhiltnis von Ehesakrament und Ver-
trag in dogmatischer Hinsicht blieb
aber offen. In der Folgezeit aber wurde
die Erkldrung des Ehewillens der Part-
ner zur wesentlichen Bedingung einer
sakramentalen Ehe.

Zur Kirchwerdung der altkatholi-
schen Bewegung fiihrt Vf. aus, dass sie
eng mit der Emanzipation des Staates
von der romisch-katholischen Kirche
verbunden gewesen sei. Dies hatte eine
andere Einschitzung der staatlich ge-
schlossenen Zivilehe zur Folge. Sie
wurde als Voraussetzung einer kirch-
lichen Eheschliessung anerkannt, fiir
die jedoch die romisch-katholische
Formpflicht, die Konsenserklidrung vor
dem zustdndigen Pfarrer oder notfalls
vor zwel Zeugen iibernommen wurde.
Die Feststellung von Ehehindernissen
und entsprechend die Frage der Dis-
pens von diesen wurden auf der ersten
altkatholischen Synode dem Staat
iiberlassen. Die erste Generation von
Altkatholiken sei eben an der Kldarung
der Zustdndigkeit zwischen Staat und
Kirche interessiert gewesen. Auch in
den folgenden Jahren wurde keine
selbststindige Ehetheologie entwickelt.

Der Mannheimer Pfarrer und spé-
tere Generalvikar und Weihbischof Ot-
to Steinwachs riickt 1928 von der Iden-
titdat von Ehevertrag und Sakrament ab.
Der Konsens wird ganz und gar der
staatlichen Aufsicht iibergeben. Die
Ehe wird eine sakramentale durch die
Einsegnung durch den Priester. Vf. fin-
det es bemerkenswert, dass im Ab-
schnitt {iber die Ehe bei Steinwachs an
keiner Stelle das Thema Kinder und
Nachwuchs angeschnitten wird.

Die weitere Entwicklung der altka-
tholischen Ehetheologie stellt Vf. dar,
indem er kurz Aussagen von Andreas

212

Rinkel, Erwin Kreuzer, Werner Kiip-
pers und Urs Kiiry referiert. Andreas
Rinkel wird mit einem deutschsprachi-
gen Artikel vorgestellt, in dem er fiir
eine Trennung von Eheschliessung und
Ehesakrament pladiert. Das Hirtenwort
von Bischof Erwin Kreuzer von 1941
sei eine der wenigen altkatholischen
Texte dieser Zeit in Deutschland, der
sich mit dem Thema Ehe beschiftigt
habe. Demnach werde das Eheband
durch die Willenserklidrung der Partner
vor dem Staat geschlossen, die kirchli-
che Trauung hebe diese Willenserkla-
rung aus der Ebene des weltlichen Ge-
schiftes hinauf. Weiter geht Vf. nicht
auf den Hirtenbrief ein. An dieser Stel-
le hebt er aber hervor, dass in der deut-
schen altkatholischen Kirche wegen
des starken Zustroms romisch-katholi-
scher Priester der Einfluss dieser Kir-
che auf die Ehetheologie ausschlagge-
bend geworden sei. Er vermutet, dass
Impulse von Odo Casel und Romano
Guardini auch die altkatholische Theo-
logie beeinflusst hitten. Dies kann Vf.
allerdings nicht belegen. Wesentlich
diirfte jedoch der Einfluss des romisch-
katholischen Eherechts sein, zumal
dies an romisch-katholischen Ausbil-
dungsstdtten einen grossen Raum ein-
genommen hatte und auch noch hat.
Werner Kiippers wird als altkatho-
lischer Theologe angefiihrt, der ganz
und gar die romische Ehetheologie ver-
trete. Von Urs Kiiry wird gesagt, dass
seine Lehre von der Ehe als «ein mit
einer sakramentalen Segnung ausge-
statteter Vertrag» auf die Praxis im
deutschen altkatholischen Bistum kei-
nen Einfluss gehabt habe. Ganz auf der
romisch-katholischen Linie stehe auch
Wolfgang Kestermann mit seinem un-
veroffentlichten Eherecht (das er aber



Bibliographie

vor Generationen von Studierenden
vorgetragen hat).

Bevor Vf. sich einem weiteren Hir-
tenwort, dem von Bischof Joachim
Vobbe, zuwendet, beschiftigt er sich
mit zwei liturgischen Texten, dem
Rituale zur kirchlichen Trauung von
2001 und der Partnerschaftssegnung
von 2014. Wenn auch das Trauungs-
formular der Segenshandlung in der
Liturgie ein stirkeres Gewicht verleiht,
so kennt es doch auch Alternativen da-
zu. Daraus schliesst Vf., dass sie dem-
nach fiir das Ehesakrament nicht we-
sentlich sein konne. Die «Feier der
Partnerschaftssegnung», die aufgrund
eines Auftrags der Synode von 2003
entstanden ist, verschiedene in man-
chen Gemeinden praktizierte Seg-
nungsriten fiir gleichgeschlechtliche
Paare zu sammeln, wurde faktisch
auch ohne expliziten Synodenbe-
schluss als Rituale im deutschen Bis-
tum anerkannt. Vf. beklagt allerdings,
dass die gut gemeinte Herausgabe der
Partnerschaftssegnung als ungewollte
Folge habe, dass «gleichgeschlechtlich
liebende Menschen als Sondergruppe
deklariert werden, die einen eigenen
Segensritus benétigen» (86) — neben
der Eheschliessung von Mann und
Frau.

Der Bischofsbrief von Joachim
Vobbe, «Gott traut uns. Wir trauen
Gott» (2003), wird in einer kritischen
Sicht fast ausschliesslich auf die Auf-
fassung des Bischofs hin besprochen,
nach der eine gleichgeschlechtliche
Verbindung, die er nicht grundsitzlich
ablehnt, der Ehe nicht gleichgesetzt
werden konne. Zwei Griinde seien da-
fiir massgeblich: Erstens seien «Grad
der Verbindlichkeit, Ziel, Dauer und
Intensitit der Verbindung nicht per se

den Regeln einer Ehe unterworfen».
Zweitens sieht Vobbe eine Koppelung
von Ehe und Fortpflanzung. Eine Zeu-
gung von Kindern ist aber in einer
gleichgeschlechtlichen Partnerschaft
nicht moglich. Die Koppelung der Ehe
an die Zeugung von Nachkommen sei
ebenso wie die zuerst genannten Krite-
rien nach heutiger Sicht nicht zu recht-
fertigen, wie Vf. mit der evangelischen
Pastoraltheologin Isolde Karle meint.

Weiterhin geht Vf. auf Konsenstex-
te mit der Orthodoxie (1987), mit der
romisch-katholischen Kirche (2009)
und mit der VELKD (2012) ein. Im
Dokument mit den Lutheranern findet
Vi. die Aussage bemerkenswert, dass
fiir die deutsche altkatholische Kirche
lange Zeit das romisch-katholische
Eheverstdandnis vorherrschend gewe-
sen sei, neuerdings aber der epikleti-
sche Segen immer mehr Bedeutung
bekomme.

Damit beschliesst Vf. den Teil sei-
ner Arbeit, der sich als Bestandsauf-
nahme verstehen ldsst. Diese bezieht
sich aber ausschliesslich auf das altka-
tholische Eheverstindnis in Deutsch-
land. Dass diese Beschrinkung von
vornherein in der Absicht des Autors
lag, hat er einleitend in Anm. 3 aus-
gedriickt. Die Einschrinkung «in
Deutschland» hitte aber unbedingt im
Untertitel des Buches Ausdruck finden
miissen, der ohne sie irrefiihrend ist
und den aussenstehenden Leser bzw.
die aussenstehende Leserin fehlleitet,
der bzw. die sich iiber die altkatholische
Ehetheologie informieren méchte. Zu-
dem musste die Beschrinkung inhalt-
lich zu einem mageren Ergebnis fiih-
ren, ndmlich dass eine altkatholische
Theologie — eben in Deutschland — von
Ausnahmen und der neueren Entwick-

213



Bibliographie

lung abgesehen, das romisch-katho-
lische Verstindnis iibernommen hat,
freilich ohne Abwertung der Zivilehe-
schliessung. Es hitte der Sache gut ge-
tan, fiir die Buchvertffentlichung den
Blick in die Utrechter Union schweifen
zu lassen und ausfiihrlich die niederlén-
dische Tradition mit einer eigenen Ge-
schichte und einer Theologie, die iiber
Luigi Lodigiani letztlich auf Melchior
Cano (zur Zeit des Tridentinums) zu-
riickgeht, zu besprechen.

Der Bestandsaufnahme folgen in
einem letzten Teil des Buches in zehn
Punkten eigene Uberlegungen des V.
Sie diirften wohl kaum als Anhang zum
Bisherigen zu verstehen, sondern Ziel-
punkt der Arbeit sein. Engagiert pli-
diert Vf. darin fiir die Einbeziehung
gleichgeschlechtlicher Paare in das
Ehesakrament an Stelle einer separaten
Feier der Partnerschaftssegnung. Die
Uberlegungen werfen einige gewich-
tige Fragen auf.

VT. fordert, dass fiir eine Weiterent-
wicklung der Lehre und Praxis der Ehe
die heutige Sicht massgeblich zu neh-
men sei, wihrend die Tradition fiir Pro-
blemlosungen heute nur wenig beizu-
tragen habe. Wozu dann im Vorherigen
die Ausfiihrungen zur Geschichte der
Ehe im Westen von Anfang an? Um zu
zeigen, dass sie fiir heutige Problem-
losungen belanglos ist? Es muss statt-
dessen darauf ankommen, ein histo-
risch gewachsenes Verstindnis bewusst
zu machen und fiir unsere Zeit auszu-
werten.

Inhaltlich fordert V1., dass die Be-
reiche Ehe und Familie getrennt wer-
den sollten. Er bezweifelt einen zwin-
genden Zusammenhang zwischen dem
Sakrament der Ehe und der Hinord-
nung auf Nachkommen. Bislang haben

214

die meisten Kirchen, wie VT, sagt, keine
Ehetheologie, sondern eine Familien-
theologie, von der jedoch weggegangen
werden miisse. In der Tat hat beispiels-
weise die oben angefiihrte Gemischte
Orthodox-Altkatholische Kommission
festgehalten: «Durch die Kinder kennt
der Mensch die Gabe der Vaterschaft
und Mutterschaft, und er bildet mit sei-
nem Ehepartner und den Kindern eine
Familie, die so etwas wie eine kleine
Kirche, die Hauskirche, ist.» Mit der
Vorstellung einer Hauskirche nimmt
der Text absichtlich eine Formulierung
des Johannes Chrysostomos im vierten
Jahrhundert auf. Vf. meint jedoch,
okumenische Verpflichtungen diirften
nicht vorschnell als Hindernis fiir Ver-
dnderungen angesehen werden. Diirfen
wir aber in einer Kirche, die prinzipiell
0kumenisch orientiert ist, Konsenstex-
te, um die Jahre lang gerungen wurde,
ohne anstrengende Auseinandersetzun-
gen vom Tisch wischen? Ein einseitiges
Vorpreschen des Katholischen Bistums
der Alt-Katholiken in Deutschland
miisste auch in der Utrechter Union
Spannungen verursachen, vom Verhilt-
nis zur Romisch-Katholischen Kirche
und zur Orthodoxie ganz zu schweigen.

Vi. bemingelt, dass in unserer Kir-
che der Sakramentsbegriff ungeklart
sei und es daher zu erarbeiten sei, war-
um die Ehe eine sakramentale Qualitét
habe. Dabei ignoriert er bereits Vorhan-
denes zur Kldrung dieser Fragen. Wenn
der Sakramentsbegriff aber unbe-
stimmt ist, was soll dann die Einbezie-
hung gleichgeschlechtlicher Paare in
die Feier des Ehesakramentes gegen-
iiber einer separaten Segensfeier an
Mehrwert bringen? Oder geht es dem
Vf. entgegen dem Buchtitel eigentlich
gar nicht um die Sakramentalitdt? Wie



Bibliographie

er bei der Vorstellung der Segensfeier
anmerkt, befiirchtet er eine Diskri-
minierung gleichgeschlechtlicher Le-
benspartnerschaften. Muss aber eine
Verschiedenheit in jedem Fall schon
Diskriminierung im pejorativem Sinn
sein? Immerhin macht auch sonst Viel-
falt die Schonheit der Schopfung aus.
Variatio delectat.

Klaus Rohmann, Attendorn D

PuaiLipp THuULL (Hg.), Christen im
Dritten Reich, Darmstadt (Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft) 2014,
173 S., ISBN 978-3-534-26406-3

Dass bei einer gesamtgesellschaftli-
chen Dokumentation auch immer die
Beriicksichtigung von Minderheiten zu
erfolgen hat, da Geschichtsschreibung
ohne diese unvollstindig bleibt, ist im
Archivwesen ein gut begriindetes Pos-
tulat. Fiir ethnische bzw. sprachliche
und gesellschaftlich-politische Min-
derheiten ist dies schon vor Jahren ex-
plizit benannt worden. Fiir konfessio-
nelle Minoritdten ist dagegen im Be-
reich der Geschichtswissenschaft zu
konstatieren, dass diese nicht nur bei
der Darstellung von Stadt- und Landes-
geschichte oft iibersehen werden; auch
bei Publikationen, die sich mit der Situ-
ation von Kirchen in bestimmten Zei-
ten oder geschichtlichen Zusammen-
héngen befassen, gilt das Augenmerk
oft nur den Grosskirchen. Erfreulich ist
deshalb, dass der 2014 erschienene,
vom Theologen Philipp Thull heraus-
gegebene Sammelband Christen im
Dritten Reich auch ausfiihrlich die Hal-
tung kleinerer Kirchen in Deutschland
behandelt. So finden sich aus der Feder
verschiedener Autoren (Klaus Schab-

ronat, Hans-Jiirgen Goertz, Paul
Schmidgall, Karl Heinz Voigt und Mat-
thias Ring) Beitrige iiber die neuapos-
tolische Kirche, die Mennoniten, die
Pfingstbewegung, die Freikirchen und
das Katholische Bistum der Alt-Katho-
liken im Nationalsozialismus. Gross-
tenteils handelt es sich dabei nicht um
komplett neue Studien, sondern eher
um Zusammenfassungen des For-
schungsstandes und bereits vorliegen-
der Einzelstudien. Zusammengefiihrt
werden die Erkenntnisse iiber die ein-
zelnen Kirchen in diesem Band nicht,
doch ergeben sich bei der vergleichen-
den Lektiire der Beitrige neben den
Unterschieden in der jeweiligen Hal-
tung auch frappierende Parallelen —
auch wenn einzelne Autoren fiir die von
ihnen behandelte Kirche (Schabronat
fiir die neuapostolische und Ring fiir
die altkatholische) eher auf deren Ein-
zigartigkeit in der jeweiligen Haltung
zum Nationalsozialismus abheben:
Besonders augenfillig erscheint, dass
nicht nur altkatholische, sondern auch
neuapostolische Geistliche in den (of-
fensichtlich nicht seltenen) Féllen einer
Weigerung der Grosskirchen bereit-
willig NSDAP-Mitglieder beerdigten.
Auch sonst erwecken diese beiden Kir-
chen den Eindruck, einander in ihrer
Grundhaltung zum Gehorsam gegen-
tiber der Obrigkeit und zum nationalen
Gedanken allgemein wie in ihrer Stel-
lung speziell zum Nationalsozialismus
nicht undhnlich gewesen zu sein. Als
generelle Gemeinsamkeit der kleinen
Konfessionen erscheint 1933 ihre
Furcht vor dem Verschwinden infolge
der sich andeutenden kirchenpoliti-
schen Bestrebungen des neuen Regi-
mes — bisweilen in paradoxer Form ver-
bunden mit der Hoffnung, durch eine

215



Bibliographie

bewusste Anndherung an das Regime
der Sonderexistenz einer unbedeuten-
den konfessionellen Minderheit zu ent-
kommen.

Neben solchen aufschlussreichen
Darstellungen der kleinen Konfessio-
nen im Nationalsozialismus finden sich
weitere Beitrdge zu unterschiedlichen
Aspekten, so etwa zu Hitlers religidser
Sprache, zu den Deutschen Christen,
zu romisch-katholischen Jugendlichen,
zur Haltung der rémisch-katholischen
Kirche in Luxemburg und zu dem mit
der NS-Ideologie sympathisierenden
Kurienbischof Alois Hudal. Der Sam-
melband bietet so ein breit gefichertes
Bild zur Situation und Position ver-
schiedener Kirchen, Kirchenvertreter
und Kirchenmitglieder im National-
sozialismus. Die thematische Vielfalt
der Beitrdge macht zum einen den Reiz
des Buches aus und regt durch die Lite-
raturangaben in den Anmerkungen zu
weiterer Lektiire an, jedoch liegt hier
zum anderen auch ein Anlass zur Kri-
tik, wie sie haufiger an Sammelbénden
geiibt werden kann. Die erfreuliche
Vielfalt zeugt zugleich von einer gewis-
sen Inkonsistenz und zeigt Liicken: Es
findet sich eine Studie iiber romisch-ka-
tholische Jugendliche, aber keine iiber
evangelische. Der Beitrag zur rémisch-
katholischen Kirche setzt den Schwer-
punkt auf die Seelsorge, der zur evan-
gelischen auf die Theologie. Neben der
Behandlung Osterreichs, des Saarlands
und Luxemburgs wiire es auch interes-
sant gewesen, etwas iiber die Haltung
der Geistlichen in den deutschspra-
chigen belgischen «Ost-Kantonen» zu
erfahren. Die Intention hinter dem
Sammelband (mit einem nur sehr allge-
meinen Titel) war offensichtlich das
Bestreben zur kritischen Auseinander-

216

setzung mit der Rolle der Kirchen im
Nationalsozialismus; ein gemeinsamer
«roter Faden», der sich durch alle Bei-
triage zieht, ist jedoch (abgesehen von
der allgemeinen Thematik «Christen
im Dritten Reich») nicht erkennbar.
Trotz dieser Kritik bleibt jedoch
festzuhalten, dass der Sammelband ei-
nen aufschlussreichen Einblick in die
Thematik gibt — vor allem im Hinblick
auf die behandelten kleinen Konfessio-
nen. Gerade hier liegen die Vorziige
dieses Buches. Es ist zu hoffen, dass
in kiinftigen Publikationen zur Rolle
der Kirchen in bestimmten Zeiten und
geschichtlichen Zusammenhingen (zu
denken ist etwa an die unmittelbare
Nachkriegszeit und die «Bonner Repu-
blik») in dhnlicher Weise wie in diesem
Sammelband auch die kleinen Kirchen
und konfessionellen Minderheiten stir-
ker als bisher beriicksichtigt werden.
Stefan Sudmann, Miinster D

CHrIsTOPH BOHR/PHILIPP W. HILD-
MANN/JOHANN CHRISTIAN KOECKE
(Hg.), Glaube, Gewissen, Freiheit.
Lord Acton und die religiosen
Grundlagen der liberalen Gesell-
schaft, Wiesbaden (Springer VS)
2015, 332 S., ISBN 978-3-658-
08287-1

Das Buch geht zuriick auf eine Tagung
der Hanns-Seidel-Stiftung der bayeri-
schen CSU in Wildbad Kreuth. Die Ta-
gungsbeitrige sind in fiinf Gruppen
eingeteilt.

Die erste steht unter dem Titel «Po-
litische Freiheit und religiose Bin-
dung». Schon der erste Beitrag von
Horst Miiller, «Konservativismus, Li-
beralismus und Religion: eine histori-



Bibliographie

sche Ortsbestimmung» (13-24), doku-
mentiert Niveau und Standpunkt des
Buches, wenn der Autor feststellt: Auf
die «staatskirchlichen Tendenzen, die
vom politischen oder materiellen Inter-
essen der Fiirsten ausgingen, bezie-
hungsweise den Josephinismus kann
hier nicht ndher eingegangen wer-
den» (17). Dem Febronianismus wirft
er vor, er wollte «die Unfehlbarkeit des
Papstes in Glaubensentscheidungen
ebenso beseitigen wie die pipstliche
Jurisdiktion iiber die ganze Kirche»;
«der Jansenismus bezweckte mit einem
verdnderten Kirchenbegriff eine Neu-
regelung des Verhiltnisses zwischen
Kirche und Staat» (ebd.).

Im zweiten Beitrag gibt Victor
Conzemius unter dem Titel «Actons
Ethos der Wahrhaftigkeit» (25-35) ei-
ne sachkundige Charakteristik Actons.
Er beriicksichtigt aber nicht, dass Ac-
ton, im Gegensatz zu den meisten be-
kennenden deutschsprachigen Geg-
nern der Papstdogmen von 1870, nicht
exkommuniziert wurde. Die Ultra-
montanen auf dem Kontinent fiihlten
sich nach ihren Erfolgen in der ersten
Jahrhunderthilfte stark, wihrend die
romischen Katholiken in Grossbritan-
nien sich gerade erst emanzipiert hat-
ten und sich deshalb zuriickhielten. Als
charakteristisches Beispiel sei hier an-
gefiihrt, dass Max von Pettenkofer erst
Nachfolger Ddéllingers als Prisident
der Bayerischen Akademie der Wis-
senschaften werden konnte, als er aus
dem 1890 staatskirchenrechtlich ex-
kommunizierten altkatholischen Ver-
ein fiir katholische Reformbewegung
aus- und der neu gebildeten altkatholi-
schen Gemeinde nicht beitrat.

Alexander Dorrbecker stellt in
«Actons Begriindung religioser und

politischer Freiheit» (36—43) fest, dass
«der Umgang mit Freiheit so schwierig
ist», dass sie «immer wieder zuriickge-
dringt und héufig erstickt worden ist»
(43); und: «Freiheit ist allein fiir das
Individuum entscheidend» (41). Er zi-
tiert Acton: «Unter Freiheit verstehe ich
die Zusicherung, dass jeder Mensch
darin geschiitzt sein soll, das zu tun,
was er fiir seine Pflicht hilt — gegen
den Einfluss von Autoritit oder Mehr-
heiten, Gewohnheit oder Meinung. (...)
Der sicherste Test, mit dem wir beurtei-
len konnen, ob ein Land tatsdchlich
frei ist, ist der Umfang von Sicher-
heiten, der[en] sich Minderheiten er-
freuen.» (36-37).

Die zweite Gruppe «Geschichts-
schreibung der Freiheit» beginnt mit
Hans Otto Seitscheks Beitrag «Lord
Acton als Geschichtsschreiber der
Freiheit. Die Aktualitidt Lord Actons»
(47-58). In seiner Einleitung wieder-
holt er den Fehler von Conzemius,
wenn er meint, Dollinger sei fiir Acton
ein Vorbild als Historiker gewesen,
«nicht jedoch hinsichtlich der theolo-
gischen Vorstellungen, die letztlich in
die altkatholische Bewegung und eine
Trennung von Rom miindeten, was je-
doch nie die Absicht Déllingers war»
(48). Acton glaubte so wenig wie Dol-
linger die Papstdogmen von 1870, doch
beide erlebten «in gidnzlich verschiede-
nen Umfeldern die Zeit nach dem Ers-
ten Vatikanischen Konzil», wie Seit-
schek immerhin als moglichen Grund
angibt (ebd.). Die «Trennung» wollte
kein Altkatholik, sie wurde allein von
romisch-katholischer Seite durchge-
fiihrt! Das Ziel der Freiheit sieht er bei
Acton in der Freiheit des Gewissens,
Freiheit diene dem Zweck, «den Men-

217



Bibliographie

schen als Geschopf zur Entfaltung sei-
nes Wesens und seines Gewissens zu
fiihren» (58).

Es folgt von Philipp W. Hildmann
«<... mit schwerem Herzen in die Ein-
samkeit des Selfgovernment.» Lord Ac-
ton, Joseph von Eichendorff und die
Absetzung der Herrscher» (59-84).
Das Zitat im Titel stammt aus dem
Brief Actons an Dollinger, der wohl vor
dem 1. Oktober 1881 geschrieben und
im von Victor Conzemius edierten
Briefwechsel Dollinger-Acton  zwi-
schen Nr. 458 und 459 einzuordnen ist
(Briefwechsel, Bd. III, 261). Acton
schildert hier, wie er durch «jahrelan-
ge Quellenstudien» die herrschenden
Meinungen der Gelehrten iiberwand.
«Langsam und ungern setzte ich diese
Herrscher ab.» (ebd.). Interessant ist die
Schilderung der Verbindung Eichen-
dorffs mit dem Gorreskreis. Sie illu-
striert gut die Umgebung, in die Acton
1850 kam, als er in Dollingers Wohn-
gemeinschaft aufgenommen wurde.
Actons weiterer Lebensweg wird an-
gedeutet und dann auf den Dissens zwi-
schen dem Rigorismus Actons und der
Milde Déllingers in der Beurteilung
von Personlichkeiten eingegangen. Das
Fazit ist, dass Dollinger, «dem katholi-
sche Gesinnung im Zweifel wichtiger
war als historische Prizision (...) eher
zu den <Herrschern> geziahlt werden
darf, die Acton mit seinem (...) Ethos
unbedingter Wahrhaftigkeit fiir ab-
gesetzt erklirte, darf vermutet wer-
den» (84). Immerhin blieb Acton zwar
seiner altkatholischen Uberzeugung
treu, liess sich aber zum romisch ge-
wordenen Teil der Kirche zéhlen.

Der Beitrag «Freiheit des Geistes
und Bindung an Gott. Actons unzeitge-
méBe Impulse fiir die liberale Theorie»

218

von Johann Christian Koecke (85-98)
gefillt sich in der Darstellung der vie-
len Gegensitze, die sich in Acton fin-
den: die personliche Herkunft, die
grossen Pline, die sich in profunden
Einzeldarstellungen verlieren und die
Freiheit, die sich in ihrer religiosen
oder politischen Durchfiihrung ins Ge-
genteil verkehrt.

Lothar L. Kettenackers Beitrag,
«Geschichte verstehen? Acton als Kri-
tiker des Historismus» (99-113), be-
fasst sich mit der Bedeutung des Geistes
des Unfehlbarkeitsdogmas und stellt
Actons Satz «Power tends to corrupt
and absolute power corrupts absolute-
ly» an die Spitze seiner Ausfiihrungen.
Interessant ist es, wenn einerseits Dol-
linger 1872 sagt: «Was diese Herren
[die Bischofe] in scrinio pectoris sui
von den Vaticanischen Dekreten hal-
ten, ist sehr irrelevant; was sie aber vor
der Welt bekennen, (...) darauf kommt
alles an» (105), wihrend Acton sich
1874 beruhigt mit dem Gedanken: «Es
ist gut moglich, kiinftig, die Vaticani-
schen Dekrete weg zu expliciren; aber
eine directe Retractation (...) ist nie zu
erwarten.» (104) Dollinger widersetzte
sich dem Irrtum, wihrend Acton auf
die Selbstheilungskrifte der Kirche
vertraute. «Hier lag der psychologische
Ursprung des spiteren Grabens, der
sich zwischen Lehrer und Schiiler auf-
tat» (105).

Im letzten Beitrag dieser Gruppe
behandelt Christiane Liermann «Acton
und das italienische Risorgimeto»
(114-126). Sie beginnt mit der Versoh-
nungsgeste Papst Benedikts XVI. zum
150-Jahr-Jubildum der italienischen
Staatsgriindung 2011, die auch eine Re-
habilitation der liberalen Katholiken
bedeute und Actons Glauben an die



Bibliographie

Selbstheilungskrifte der Kirche «auf
Déllingers Spuren» (122) bestitige. Es
folgt eine Darstellung der Kritik Ac-
tons an der Politik des Grafen Camillo
Cavour und seines demokratischen
Verfassungsdespotismus, der zur frei-
heitswidrigen Unterdriickung von Min-
derheiten neige.

Die dritte Gruppe der Beitrige,
«Freiheit — und wie wir sie begreifen»,
beginnt Dominik Burkard mit «Die
Bindung im Gewissen und die Freiheit
des Glaubens — Acton, Newman und
die Moderne» (129-153). Mit viel Ver-
standnis wird das treue Festhalten Ac-
tons und Newmans an der vom Papst
geleiteten Kirche beschrieben. Beide
verteidigten ihre Kirche, allerdings mit
unterschiedlichen  Argumentationen,
als William E. Gladstone 1874 in einer
von Dédllinger geschitzten Broschiire
schrieb: «Kein Katholik konne seit
1870 mehr ein zuverldssiger Untertan
des Staates sein, da sein Gewissen vol-
lig der Macht des Papstes ausgeliefert
sei» (138). Burkard schreibt, beide sei-
en vor die Entscheidung gestellt wor-
den, die neuen Papstdogmen anzuneh-
men oder abzulehnen. «Beide lehnten
es ab, eine solche Entscheidung zu tref-
fen, und doch kommen in dieser selben
Haltung zwei unterschiedliche Ver-
haltensmuster zum Vorschein» (149).
Aber auch: «Acton wurde (...) nicht,
wie sein viterlicher Freund Dollinger
vor die definitive Entscheidung ge-
stellt» (151), und er fragt, ob das «Ge-
standnis Actons, er werde lieber ster-
ben, als ohne Sakramente zu leben und
die Kirche verlassen zu miissen, der
Wahrheit entspricht?» Unerfreulich
sind die Ausfithrungen auf S. 152f. iiber
Johann Friedrich und Franz Heinrich

Reusch. Reusch war kein «Dollinger-
Schiiler» und die Unterstellung in Anm.
94 «Mbglicherweise vernichtete Fried-
rich einige unliebsame Briefe» klingt
angesichts der Tatsache, dass Fried-
richs Nachlass offenbar unmittelbar
nach seinem Tod von romisch-katholi-
scher Seite purgiert worden ist, wie der
Ruf: «Haltet den Dieb!»

Der folgende Beitrag von Winfried
Becker, «Die Ordnung der Freiheit.
Grundziige des Geschichts- und Ge-
sellschaftsdenkens bei Acton» (154-
179), behandelt nach einer biographi-
schen Einleitung Actons Denken iiber
Freiheit und Demokratie und kommt
zum Schluss: «Er definiert den Pluralis-
mus nicht als ein nachtriglich von der
Kirche akzeptiertes Phédnomen, son-
dern er sieht die freiheitliche Ordnung
von Politik und Gesellschaft geradezu
konstituiert durch die zu ihrer Verkiin-
digung notwendig die Freiheit voraus-
setzende christliche Lehre» (179).

Rudolf Uertz betont in seinem Bei-
trag, «Lord Acton, ein Theoretiker der
Politik — Rechtfertigung und Miss-
brauch politischer und gesellschaftli-
cher Macht» (180-197), den Unter-
schied zwischen kontinentalem und
angelsdchsischem Rechtssystem: Of-
fensichtlich ist Acton, obwohl katho-
lisch, vom englischen System geprégt,
das anhand von Prizedenzféllen und
damit geschichtlich urteilt und nicht
nach einem theoretischen System, wie
dem romischen Recht. Die Seiten iiber
das Vatikanum I und das Unfehl-
barkeitsdogma (187-192) sind sehr
fliichtig gearbeitet. Das beginnt mit der
Verwechslung von Déllingers Pseudo-
nymen Janus und Quirinus (188), wo-
bei der Beitrag, der die «Janus»-Arti-
kel (Uertz spricht hier filschlich von

219



Bibliographie

«Janusbriefen») provozierte, nicht in
der Civilta cattolica (189), sondern im
franzosischen L’Avenir von Louis
Veuillot erschienen ist. Zum Pseudo-
nym Quirinus diirften Dollinger und
Acton durch den Ort St. Quirin am Te-
gernsee angeregt worden sein. Inwie-
weit «das Vatikanische Konzil mit der
feierlichen Verabschiedung der Konsti-
tution Pastor Aeternus (...) die autorita-
tiven Lehraussagen des Papstes an be-
stimmte Bedingungen gekniipft hat»
(189), ist nicht zu sehen, nachdem das
in der Probeabstimmung fehlende und
nicht diskutierte «ex sese, non ex con-
sensu ecclesiae» («aus sich, nicht aber
aufgrund der Zustimmung der Kir-
che») in den von Pius IX. verkiindeten
Text eingefiigt wurde. Was die Behaup-
tung soll, dass Dollinger nicht «so sehr
in der systematischen Theologie be-
wandert war» und ebenso die Fest-
stellung, dass er an der Wiirdigung Du-
panloups durch Lady Blennerhassett
«unter Pseudonym mitgearbeitet hat-
te» (191), ist unerfindlich. Es ist iiber-
trieben, in diesem Zusammenhang da-
von zu sprechen, dass Acton «sogar
den Bruch mit Déllinger, seinem Leh-
rer und langjéhrigen Freund in Kauf»
nahm (192).

Am Schluss dieser Gruppe steht
Clemens Schneider mit «Die Begriin-
dung der Freiheit im Menschenbild
Lord Actons. Ein Blick auf seine phi-
losophischen Prémissen» (198-214).
Auch hier stehen am Anfang einige
biographische Bemerkungen. Einseitig
wird «Déllingers groBe Wende» er-
wihnt und behauptet: «Aus dem beflis-
senen Kirchenhistoriker wurde im
Laufe der 1850er-Jahre ein scharfer
Kritiker kirchlicher Missstidnde» (198).
Dollinger blieb sein Leben lang ein

220

«beflissener Kirchenhistoriker» und
hat das an Acton weitergegeben. Aber
die Zeiten hatten sich geédndert, es ging
nicht mehr darum, in Anlehnung an
Rom die Freiheit der Kirche zu ver-
teidigen, sondern darum, die Freiheit
in der Kirche zu wahren. Déllinger
schluckte 1854 das neue Mariendogma
und versuchte 1863 mit der Gelehrten-
versammlung die frithere Einheit zu
bewahren. Erst als 1864 mit dem Sylla-
bus, dann mit der Heiligsprechung von
Pedro Arbues und schliesslich mit der
pipstlichen Unfehlbarkeit «ex sese,
non ex consensu ecclesiae» die Zumu-
tungen untragbar wurden, musste er
sich aus der romischen Kirche hinaus-
dridngen lassen, denn «als Christ, als
Theologe, als Geschichtskundiger, als
Biirger» konnte er diese Lehre nicht
annehmen, wie er am 28. Mirz 1871
erklirte.

Die vierte Gruppe steht unter der
Uberschrift «Freiheit und Ordnung —
Mensch und Gesellschaft». Sie beginnt
mit Michael Zollers Beitrag «Lord Ac-
tons Liberalismus ohne Adjektiv»
(217-228). Nach einer biographischen
Einleitung stellt Zoller den Freiheitsbe-
griff Actons im Spannungsfeld zwi-
schen Macht und Gewissen dar und
kommt zum Schluss, Freiheit sei daran
zu messen, ob es «fiir den Einzelnen
leichter wird, sich verantwortlich und
eigenverantwortlich zu verhalten -
«protected in doing what he believes his
duty>» (228). In der Einleitung behaup-
tet Zoller, dass im 19. Jahrhundert «ka-
tholische Intelligenz» in Deutschland
«leider nirgendwo mit dem Biirger-
tum verbunden» war. Das ist falsch:
Der badische Alt-Katholizismus ent-
stand aus dem badischen Schulstreit —



Bibliographie

dem Vorginger des preussischen und
schweizerischen Kulturkampfes — und
hier wurde von badischen liberalen
katholischen Biirgern vor 150 Jahren
die Gemeinschaftsschule durchgesetzt.
Die «katholische Intelligenz» wurde
nach 1870, so weit sie sich nach 1870
aktiv zum alten Glauben bekannte, als
altkatholisch exkommuniziert und als
«Professorenkirche» verhohnt und spé-
testens mit dem Modernismus zum
Schweigen gebracht.

Den zweiten Beitrag dieser Gruppe
hat Karen Horn verfasst: «Der Glaube
der Freiheit — die Ordnung der Freiheit.
Grundziige einer liberalen Okonomik»
(229-244). Sie geht von der «Freiburger
Schule» aus, die die marktwirtschaftli-
che Ordnung entwickelt hat, zu deren
philosophischer Begriindung «auch die
Lektiire der Essays von Lord Acton»
von Interesse sein kann.

Es folgt eine Ubersetzung von
Michael Greggs «Freiheit und Ord-
nung: Uberlegungen von Lord Acton»
(245-257). Danach ist Freiheit das
oberste Prinzip der Schopfung Gottes,
proklamiert durch Christi Wort nach
Lk 20,25: «So gebt dem Kaiser was des
Kaisers ist, und Gott was Gottes ist»
(251) und durchgesetzt im Mittelalter
in der Trennung von Kirche und Staat.
In der Einleitung spricht Gregg von
vier «eigenen Verwicklungen», die der
Liberalismus des 19. Jahrhunderts hat-
te und meint: «Viertens war der Libera-
lismus, zumindest im kontinentalen
Europa, hiufig mit starker Feindselig-
keit gegeniiber dem Christentum im
allgemeinen und dem Katholizismus
im besonderen verbunden» (246). Dass
diese «Feindseligkeit» — auch von
Acton — von der angemassten «abso-
lute power» kirchlicher Autoritéten,

nicht zuletzt des Papstes mit den Dog-
men von 1870, verursacht war, erwihnt
er nicht,

Die letzte Gruppe bildet unter dem
Titel «Liberalitit und Religiositét» der
Beitrag «Die religiosen Grundlagen der
liberalen Gesellschaft — Lord Acton
tiber die Freiheit und ihre Griindung in
der Wahrheit des Gewissens — eine Ver-
gegenwirtigung» von Christoph Béhr
(262-291). Hier wird nach einer kurzen
Einleitung in fiinf Abschnitten «Frei-
heit: gleichermaBen bedingt und unbe-
dingt» (262), «Gewissen» (266), «Reli-
gion und Politik» (273), «Gewissen und
Freiheit» (278), «Wahrheit und Macht»
(282) nochmals auf das Denken Actons
eingegangen.

Natiirlich konnen all diese Beitri-
ge, die manche Wiederholung enthal-
ten, kein vollstindiges Bild Actons
zeichnen. Gemeinsam ist ihnen aber
das romisch-katholische Geschichts-
bild, das das Selbstverstindnis des
«Katholischen Bistums der Alt-Katho-
liken in Deutschland» als Personalbis-
tum innerhalb der einen katholischen
Kirche nicht zur Kenntnis nimmt. Ac-
tons aristokratische Herkunft aus ei-
nem engen Diasporakatholizismus
wird nicht in Beziehung gesetzt zu Dol-
lingers biirgerlicher Herkunft aus ei-
nem naturwissenschaftlich geprigten
Professorenhaushalt. Entsprechend hat
Acton nie «daran gedacht, sich den Alt-
katholiken anzuschlieBen, deren natio-
nalpatriotisches Sibelgerassel ihm oh-
nehin zuwider war» (Conzemius, 33),
wihrend Ddéllinger es gut fand, «dass
Viele, die vorher von Kirche und Reli-
gion sich geringschitzig abgewandt
hatten, sich jetzt lebhaft dafiir interessi-

221



Bibliographie

ren» (Dollinger an Lady Blennerhas-
sett, Dezember 1871, in: Conzemius,
Briefwechsel, Bd. IV, 517). Dollingers
Entwicklung vom engagierten Verteidi-
ger der katholischen Kirche («Ajax des
Ultramontanismus») zum Okumeni-
ker «avant la lettre» und all die katho-
lischen Reformer und Reformbe-
wegungen, die den Altkatholizismus
beeinflussten (Sailer, Wessenberg, Gal-
likanismus, Anton Giinther bis hin zum
Modernismus), werden nicht beachtet.
Es wird nur gelegentlich beklagt, dass
es keine katholischen Intellektuellen
gab — dass man sie an den Rand ge-
dringt, mundtot und exkommuniziert
hatte, bleibt unerwihnt.

Ewald Kessler, Leimen D

ELISABETH BACH/ANGELA BERLIS/
S1EGFRIED J. THURINGER (Hg.), Ig-
naz von Déllinger zum 125. Todes-
tag. Spurensuche — Schlaglichter
auf ein aussergewohnliches Leben,
Bonn (Alt-Katholischer Bistums-
verlag) 2015, 186 S., ISBN 978-3-
934610-88-0

Der vorliegende Band ist entstanden
aus Anlass der Gedenkveranstaltung
zum 125. Todestag von Dollinger am
10. Januar 2015, zu der die Alt-Katholi-
sche Gemeinde St. Willibrord in Miin-
chen eingeladen hatte. Das von S. Thu-
ringer (1-4) eingeleitete Buch doku-
mentiert einmal den Gedenkakt in der
Kirche, bei dem Bischof M. Ring das
Grusswort (5-7) sprach und A. Berlis
den Festvortrag hielt und zudem Orgel-
musik des Komponisten Franz Lachner
(geb. 1803) erklang; Letzterer war ein
Mitglied der Miinchener Altkatholiken
gewesen und iiberlebte Dollinger nur

222

um zehn Tage. Vor dem Festakt fand
am Nachmittag ein von E. Bach gelei-
teter Stadtspaziergang zu den wichtigs-
ten Orten von Déllingers Wirken in
Miinchen statt; er ldsst sich anhand ih-
res Beitrags (10-42) leicht zu jeder Zeit
individuell nachvollziehen.

Der iiberarbeitete Festvortrag von
A. Berlis unter dem Titel «Blicke zu-
riick. Vom Totenbett Déllingers in sein
Leben» (44-100) prisentiert — darunter
auch ungedruckte — Zeugnisse der zeit-
genossischen Wahrnehmung des Ge-
lehrten, einer offentlichen Figur mit
europdischer Ausstrahlung, in denen
sich unterschiedliche Einschitzungen
seines Wirkens manifestieren (was
auch heute noch in entsprechenden Er-
innerungskulturen der Fall ist). Vf. geht
in «Berichte iiber Doéllingers Sterben
und Tod» (49-63) vor allem auf die
Trauerbekundungen von Menschen ein,
die mit ihm auch nach seiner 1871 er-
folgten Exkommunikation wiederholt
Umgang hatten; in diesem Zusammen-
hang ist besonders seine Nichte Johan-
na zu erwihnen, die mit grosser Verant-
wortung und Loyalitdt gegeniiber der
unwiderrufenen Stellung, die ihr Onkel
in der Unfehlbarkeitsfrage eingenom-
men hatte, agierte.

Im knappen Abschnitt «Dd&llinger
im Urteil der Forschung» (64—-68, mit
vielen Angaben zur Sekundarliteratur)
resiimiert Vf. die im romischen Katho-
lizismus vollzogene Wandlung der frii-
heren harschen Verurteilungen («Er
war weder Katholik noch Altkatho-
lik» — so der Jesuit E. Michael, 1894)
zur Einschidtzung, er gehdre zu den
«Wegbereitern heutiger Theologie»
(vgl. die von Heinrich Fries und Johann
Finsterholzl ab 1969 herausgegebene
Reihe, in der auch ein Band iiber Dol-



Bibliographie

linger erschien). Freilich wird die spe-
zifisch altkatholische Inanspruchnah-
me Dollingers fiir die Okumenische
kirchliche Sendung der spiter entstan-
denen Utrechter Union immer noch mit
deutlicher Reserve betrachtet.
Schliesslich gibt Vf. einen Uber-
blick {iiber das Leben Dédllingers
(69-92), das sie in «drei Lebenspha-
sen» gliedert. Im Blick auf die erste
(1799-1826) kann sie auf den von
H. Huppertz transkribierten Nachlass
der Familie Déllinger zuriickgreifen.
Daraus erfiahrt man von einer Jugend-
liebe Dollingers, die aus familidren
Griinden nicht zur Ehe fiihrte, was VI,
vermuten ldsst, dass Dollingers kom-
promisslose Einstellung zum Pries-
terzolibat mit fritheren inneren Kédmp-
fen zu tun hat. Auch fiir die zweite und
die dritte Lebensphasen (1826-1861
und 1861-1890) werfen zitierte Zeug-
nisse von Bekanntschaften Déllingers
ein Licht auf seine Person. In die Zeit
der zunehmenden kritischen Reflexion
liber seine wissenschaftliche Arbeit im
Dienst der Kirche fillt sein publizisti-
sches Wirken gegen das infallibilisti-
sche Programm Roms und fiir eine Ver-
standigung unter denjenigen Kirchen,
die sich fiir die Grundlagen der von ihm
1874/75 organisierten Bonner Unions-
gespriche erwdrmen konnten. Unterbe-
lichtet bleibt freilich der Tatbestand,
dass der «im Einklang mit der altkatho-
lischen Bewegung wichtigste Forderer
der Okumenischen Bewegung» (88)
sich nach 1878 zu dieser Thematik fak-
tisch nicht mehr offentlich vernehmen
liess; eine Ausnahme mag das 1888
geschriebene Vorwort «zum ofter ge-
dusserten» Wunsch einer Verdffentli-
chung seiner 1872 gehaltenen Vortri-
ge «Uber die Wiedervereinigung der

christlichen Kirchen» im deutschen
Original sein.

Die folgenden vier Beitriage sind
ganz oder teilweise schon anderswo
verdffentlicht worden, tragen aber zum
abgerundeten Bild Déllingers bei, das
der dank zahlreicher Illustrationen at-
traktiv gestaltete Band einer interes-
sierten Leserschaft vermitteln will.

Von Erentrud Kraft (gest. 2015) ist
der Beitrag «Die Frankfurter Paulskir-
che, das Jahr 1848 und Déllinger»
(101-110) abgedruckt. Er geht auf Dol-
lingers Auftreten in der Frankfurter
Nationalversammlung im Zusammen-
hang mit der damals diskutierten und
verabschiedeten, aber nie in Kraft ge-
setzten Reichsverfassung ein, wo Dol-
linger vehement die Religionsfreiheit
verficht.

Der Beitrag von Hubert Huppertz,
«Dollingers Bedeutung fiir die oku-
menische Bewegung» (111-136), er-
kennt im Leben Dollingers ebenfalls
drei Phasen: In der polemischen
(1823-1848) sehe Dollinger in der Re-
formation einen ungeheuren, auch sitt-
lichen Verfallsprozess und auch beim
West-Ost-Schisma ldge die Schuld auf
der orthodoxen Seite; in der kontrovers-
theologischen (1849-1861) weiche die-
se Einstellung, zumal in der Frage einer
«Wiedervereinigung der katholischen
und der protestantischen Confession in
Deutschland», einer objektiveren, auch
selbstkritischen Sicht. Zur dritten, ire-
nischen Phase zihlt Vf. Dollingers Ein-
treten fiir eine Rezeption der Ergebnis-
se der historischen Theologie fiir die
dogmatische Theologie (1863), die
1872 in den Wiedervereinigungsvortri-
gen gedusserte Einsicht, dass die eine
katholische Kirche jetzt in Bruchstii-
cken bestehe und jede der grossen Kir-

225



Bibliographie

chen ihre Vorziige und Mingel habe,
und schliesslich seine Interventionen
als Tagungsprisident auf den Bonner
Unionskonferenzen von 1874 und 1875.

Rudolf Karl Bulin (gest. 1998) geht
in seinem Beitrag «Ablehnung des An-
tisemitismus bei Dollinger» (137-170)
schwergewichtig auf dessen im Juli
1881 gehaltene Akademierede ein, in
der Dollinger zum sowohl theologisch
als auch rassistisch begriindeten deut-
schen Antijudaismus des letzten Vier-
tels des 19. Jahrhundert — er erreichte
im sogenannten Berliner Antisemitis-
musstreit einen Gipfelpunkt — einen
beachteten Gegenakzent setzte. Damit
distanziert er sich von friiheren Ausse-
rungen aus der Zeit seiner Zugeho-
rigkeit zum Gorreskreis; in jene ver-
gangene Zeit fallt iibrigens auch die
polemische Auseinandersetzung mit
Heinrich Heine, der spéter im 1848 ent-
standenen Gedicht «Der Ex-Nachwich-
ter» gegen den «erzinfame[n] Pfaffe[n]
Dollingerius» zuriickschlug. Den sich
seit den 1860er-Jahren anbahnenden
Wandel Déllingers, der 1881 aus einer

europdischen Perspektive fiir die un-
eingeschriankte, rechtlich geschiitzte
Zugehorigkeit der Juden zum Deut-
schen Reich plddiert, analysiert Vf. im
Vergleich mit den diesbeziiglich ver-
gleichbaren Zielsetzungen von Theo-
dor Mommsen. Der Wandel wird auch
durch die entsprechenden Vorwiirfe
der konservativ-ultramontanen Blitter
oder der Biographie von E. Michael be-
stétigt.

Der letzte Beitrag gibt eine von
Ewald Kessler eingeleitete «Gedenkre-
de Dollingers auf Herzog Max in Bay-
ern» (171-180) wieder, einen welt-
offenen und aufgrund einer langen
Reise in den Orient philhellenisch ein-
gestellten Wittelsbacher; aus dieser Fa-
milie stammt ja auch der erste, von den
europdischen Méchten gewihlte Konig
fiir das von den Osmanen unabhingig
gewordenen Griechenland, Otto I.

Ein von Elisabeth Bach zusam-
mengestellter tabellarischer «Lebens-
lauf [von] Ignaz von Déllinger» (181-
183) beschliesst den Band.

Urs von Arx, Liebefeld BE

e Akquise und Redaktion von Beitrédgen

lhr Profil:

(Stichwort «Redaktionsassistenz»).

Redaktionsassistenz fiir die IKZ gesucht

Aufgaben, in Zusammenarbeit mit der Chefredaktion:
 Untersttzung der wissenschaftlichen Redaktion der IKZ

e Unterstltzung bei der terminsicheren Abwicklung der Hefte.

* Sie sind mit den wissenschaftlichen Anliegen der IKZ vertraut und haben ein
ausgepragtes Interesse an theologischen Fragestellungen.

e Sie haben ein sicheres Sprach- und Stilgefihl und beherrschen Deutsch perfekt.

e Sie sind gewandt im Umgang mit Autorinnen und Kooperationspartnerinnen.

e Sie arbeiten akribisch und selbstandig, sind kreativ und teamfahig.

Die VergUtung umfasst bis zu 5000 Schweizer Franken pro Jahr.

Bitte senden Sie Ihre aussagekraftige Bewerbung mit den Gblichen Unterlagen
bis zum 20. Oktober 2016 an Prof. Dr. Angela Berlis, angela.berlis@theol.unibe.ch

224



Redaktionskommission

Prof. Dr. Angela Berlis, Bern (Chefredaktorin); Prof. Dr. Giinter Esser, Bonn;
Doz. Dr. Mattijs Ploeger, Utrecht; Prof. Dr. Klaus Rohmann, Attendorn D;
Prof. Dr. Peter-Ben Smit, Amsterdam; Bischof Prof. Dr. Wiktor Wysoczanski,
Warschau.

Eingegangene Beitrige werden begutachtet.

Adresse der Redaktion

Redaktion IKZ, c/o Universitidt Bern, Departement fiir Christkatholische Theologie,
Léanggassstrasse 51, CH-3012 Bern. E-Mail: angela.berlis @theol.unibe.ch
Typoskripte, redaktionelle Korrespondenz, Tausch- und Rezensionsexemplare

sind an obige Adresse zu richten. Angenommene Beitrige sind elektronisch

mit Ausdruck (Textgestaltung gemiss den Richtlinien auf dem Internet) einzu-
reichen.

Internet: www.ikz.unibe.ch

ISSN 0020-9252

Abonnemente und Adressenverwaltung

Stampfli AG, Wolflistrasse 1, Postfach, CH-3001 Bern

Telefon +41 (0)31 300 66 66, Fax +41 (0)31 300 63 90

E-Mail: abonnemente @staecmpfli.com, IBAN: CH35 0900 0000 3000 0169 8
BIC: POFICHBEXXX.

Die Zeitschrift erscheint in Quartalsheften von mindestens 64 Seiten 8° zum
Jahrespreis von CHF 76.— fiir die Schweiz bzw. von CHF 82.— fiir das Ausland.
Das Einzelheft kostet CHF 24.— zuziigl. Versandspesen.

Abbestellungen mindestens vier Wochen vor Jahresende. Probehefte kostenlos.
Druck: Stimpfli AG, Bern

Publiziert mit Unterstiitzung der Schweizerischen Akademie fiir Geistes- und
Sozialwissenschaften (SAGW) durch Vermittlung der Schweizerischen
Theologischen Gesellschaft (SThG) — hitp://www.sagw.ch/sthg

Generalregister zu RITh und IKZ
Jahrgang 1 (1893) — 8 (1900), vergriffen

Jahrgang 9 (1901) — 18 (1910), nicht erschienen °
Jahrgang 1 (1911) — 25 (1935), vergriffen f } sh a::'j:mw_
Jahrgang 26 (1936) — 50 (1960), CHF 5.— FSC  lngsvolln Guelen

Jahrgang 51 (1961) — 75 (1985), CHF 12.— S Gy COI608T




	Bibliographie

