
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 106 (2016)

Heft: 3

Bibliographie: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Bibliographie

Lothar Haag, Das Sakrament der
Ehe. Alt-katholisches Eheverständnis

in Geschichte und Gegenwart,
Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag)

2016, 120 S„ ISBN 978-3-
934610-79-8

Obgleich die altkatholische Kirche
ihren Ursprung in Deutschland als Reaktion

auf die Papstdogmen des Ersten
Vatikanischen Konzils hat, so steht sie

doch im weiten Strom der abendländischen

katholischen Tradition.
Dementsprechend legt der Verfasser (Vf.) in
einem ersten Teil seiner Darstellung die

Ehetheologie in der römisch-katholischen

Kirche dar. Zuallererst stellt er
aber biblische Aussagen zur Ehe

zusammen mit dem Ergebnis, dass vor
allem im AT ein Entwicklungsprozess
in der Eheauffassung zu beobachten sei

und dass entsprechende biblische
Aussagen mit heutigen anthropologischen
Erkenntnissen in vielem nicht
übereinstimmten. Eine Heranziehung
biblischer Aussagen für eine heutige
Ehetheologie sei daher nur bedingt möglich;

es müsse darauf geachtet werden,
dass ein solches Vorgehen das Liebesgebot

nicht verletze.
Die Kirchenväter der Alten Kirche

haben, wie Vf. darlegt, keine systematische

Ehelehre entfaltet. Vielmehr ging
es ihnen aus pastoralen Gründen um
die rechtliche und liturgische Gestaltung.

Dies stellt sich anders bei Augustinus

dar. Ihn interessierte weniger die

Eheschliessung als eine Pastoral
bestehender Ehen mit seinen Ausführungen
über die drei Ehegüter. Mit seiner Theorie

vom sakramentalen Zeichen, in
dem in der unlösbaren Verbindung von

Mann und Frau, die eine unwiderrufliche

Herausforderung ihres Christseins
darstellt, das Geheimnis Christi und
der Kirche anschaulich wird, bildet er
einen Übergang von einer nicht-sakramentalen

Auffassung in der Alten Kirche

zu einer sakramentalen Ehetheologie

im Mittelalter.
Im Mittelalter rückte wieder die

Eheschliessung in den Vordergrund des

Interesses und damit die juristische
Frage nach der Gültigkeit der Ehe.
Anders als bei Augustinus ist die
Eheschliessung ein wirksames Zeichen.
Während bei Augustinus das
sakramentale Zeichen eine moralische
Verpflichtung bedeutet, bewirkt das Sakrament

etwa bei Thomas von Aquin eine
seinshafte Wirklichkeit. Konsequenterweise

wurde die Sakramentalität
im 12. Jahrhundert zunächst an der
kirchlichen Trauung mit der priesterlichen

Segenshandlung festgemacht - eine

Anschauung, die allerdings bald
verblasste. Verbindlichkeit erlangte
schliesslich die Verbindung einer
Konsens- mit der Kopulatheorie: Als
unauflöslich geschlossen gilt nun das matri-
monium ratum et consummatum.

Vf. führt weiter aus, wie Luthers
Rede von der Ehe als «weltlich Ding»
den kirchlichen Jurisdiktionsanspruch
abwehrt. Das kirchliche Eherecht
bestehe in einer Gesetzlichkeit. Gesetz
aber sei das Gegenteil des rettenden
Glaubens. Mit der reformatorischen
Betonung der Bedeutung des Glaubens
setzte sich in der Reaktion das Triden-
tinische Konzil auseinander. Für das

Zustandekommen einer gültigen Ehe
sei der Glaube nicht Voraussetzung.
Um der Rechtssicherheit willen bedürfe
es einer äusseren Form, der Erklärung
des Ehewillens vor einem Priester. Das

IKZ 106 (2016) Seiten 211-224 211



Bibliographie

Verhältnis von Ehesakrament und Vertrag

in dogmatischer Hinsicht blieb
aber offen. In der Folgezeit aber wurde
die Erklärung des Ehewillens der Partner

zur wesentlichen Bedingung einer
sakramentalen Ehe.

Zur Kirchwerdung der altkatholischen

Bewegung führt Vf. aus, dass sie

eng mit der Emanzipation des Staates

von der römisch-katholischen Kirche
verbunden gewesen sei. Dies hatte eine
andere Einschätzung der staatlich
geschlossenen Zivilehe zur Folge. Sie

wurde als Voraussetzung einer
kirchlichen Eheschliessung anerkannt, für
die jedoch die römisch-katholische
Formpflicht, die Konsenserklärung vor
dem zuständigen Pfarrer oder notfalls
vor zwei Zeugen übernommen wurde.
Die Feststellung von Ehehindernissen
und entsprechend die Frage der

Dispens von diesen wurden auf der ersten
altkatholischen Synode dem Staat
überlassen. Die erste Generation von
Altkatholiken sei eben an der Klärung
der Zuständigkeit zwischen Staat und
Kirche interessiert gewesen. Auch in
den folgenden Jahren wurde keine

selbstständige Ehetheologie entwickelt.
Der Mannheimer Pfarrer und spätere

Generalvikar und Weihbischof Otto

Steinwachs rückt 1928 von der Identität

von Ehevertrag und Sakrament ab.

Der Konsens wird ganz und gar der
staatlichen Aufsicht übergeben. Die
Ehe wird eine sakramentale durch die

Einsegnung durch den Priester. Vf. findet

es bemerkenswert, dass im
Abschnitt über die Ehe bei Steinwachs an
keiner Stelle das Thema Kinder und
Nachwuchs angeschnitten wird.

Die weitere Entwicklung der
altkatholischen Ehetheologie stellt Vf. dar,
indem er kurz Aussagen von Andreas

Rinkel, Erwin Kreuzer, Werner Küppers

und Urs Küry referiert. Andreas
Rinkel wird mit einem deutschsprachigen

Artikel vorgestellt, in dem er für
eine Trennung von Eheschliessung und
Ehesakrament plädiert. Das Hirtenwort
von Bischof Erwin Kreuzer von 1941

sei eine der wenigen altkatholischen
Texte dieser Zeit in Deutschland, der
sich mit dem Thema Ehe beschäftigt
habe. Demnach werde das Eheband
durch die Willenserklärung der Partner

vor dem Staat geschlossen, die kirchliche

Trauung hebe diese Willenserklärung

aus der Ebene des weltlichen
Geschäftes hinauf. Weiter geht Vf. nicht
auf den Hirtenbrief ein. An dieser Stelle

hebt er aber hervor, dass in der
deutschen altkatholischen Kirche wegen
des starken Zustroms römisch-katholischer

Priester der Einfluss dieser Kirche

auf die Ehetheologie ausschlaggebend

geworden sei. Er vermutet, dass

Impulse von Odo Casel und Romano
Guardini auch die altkatholische Theologie

beeinflusst hätten. Dies kann Vf.
allerdings nicht belegen. Wesentlich
dürfte jedoch der Einfluss des
römischkatholischen Eherechts sein, zumal
dies an römisch-katholischen
Ausbildungsstätten einen grossen Raum

eingenommen hatte und auch noch hat.

Werner Küppers wird als altkatholischer

Theologe angeführt, der ganz
und gar die römische Ehetheologie
vertrete. Von Urs Küry wird gesagt, dass

seine Lehre von der Ehe als «ein mit
einer sakramentalen Segnung
ausgestatteter Vertrag» auf die Praxis im
deutschen altkatholischen Bistum keinen

Einfluss gehabt habe. Ganz auf der
römisch-katholischen Linie stehe auch

Wolfgang Kestermann mit seinem
unveröffentlichten Eherecht (das er aber

212



Bibliographie

vor Generationen von Studierenden

vorgetragen hat).
Bevor Vf. sich einem weiteren

Hirtenwort, dem von Bischof Joachim
Vobbe, zuwendet, beschäftigt er sich

mit zwei liturgischen Texten, dem
Rituale zur kirchlichen Trauung von
2001 und der Partnerschaftssegnung
von 2014. Wenn auch das Trauungsformular

der Segenshandlung in der

Liturgie ein stärkeres Gewicht verleiht,
so kennt es doch auch Alternativen dazu.

Daraus schliesst Vf., dass sie demnach

für das Ehesakrament nicht
wesentlich sein könne. Die «Feier der

Partnerschaftssegnung», die aufgrund
eines Auftrags der Synode von 2003
entstanden ist, verschiedene in manchen

Gemeinden praktizierte
Segnungsriten für gleichgeschlechtliche
Paare zu sammeln, wurde faktisch
auch ohne expliziten Synodenbe-
schluss als Rituale im deutschen Bistum

anerkannt. Vf. beklagt allerdings,
dass die gut gemeinte Herausgabe der

Partnerschaftssegnung als ungewollte
Folge habe, dass «gleichgeschlechtlich
liebende Menschen als Sondergruppe
deklariert werden, die einen eigenen
Segensritus benötigen» (86) - neben
der Eheschliessung von Mann und
Frau.

Der Bischofsbrief von Joachim
Vobbe, «Gott traut uns. Wir trauen
Gott» (2003), wird in einer kritischen
Sicht fast ausschliesslich auf die
Auffassung des Bischofs hin besprochen,
nach der eine gleichgeschlechtliche
Verbindung, die er nicht grundsätzlich
ablehnt, der Ehe nicht gleichgesetzt
werden könne. Zwei Gründe seien dafür

massgeblich: Erstens seien «Grad
der Verbindlichkeit, Ziel, Dauer und
Intensität der Verbindung nicht per se

den Regeln einer Ehe unterworfen».
Zweitens sieht Vobbe eine Koppelung
von Ehe und Fortpflanzung. Eine
Zeugung von Kindern ist aber in einer
gleichgeschlechtlichen Partnerschaft
nicht möglich. Die Koppelung der Ehe

an die Zeugung von Nachkommen sei

ebenso wie die zuerst genannten Kriterien

nach heutiger Sicht nicht zu
rechtfertigen, wie Vf. mit der evangelischen
Pastoraltheologin Isolde Karle meint.

Weiterhin geht Vf. auf Konsenstexte

mit der Orthodoxie (1987), mit der
römisch-katholischen Kirche (2009)
und mit der VELKD (2012) ein. Im
Dokument mit den Lutheranern findet
Vf. die Aussage bemerkenswert, dass

für die deutsche altkatholische Kirche
lange Zeit das römisch-katholische
Eheverständnis vorherrschend gewesen

sei, neuerdings aber der epikleti-
sche Segen immer mehr Bedeutung
bekomme.

Damit beschliesst Vf. den Teil seiner

Arbeit, der sich als Bestandsaufnahme

verstehen lässt. Diese bezieht
sich aber ausschliesslich auf das
altkatholische Eheverständnis in Deutschland.

Dass diese Beschränkung von
vornherein in der Absicht des Autors
lag, hat er einleitend in Anm. 3

ausgedrückt. Die Einschränkung «in
Deutschland» hätte aber unbedingt im
Untertitel des Buches Ausdruck finden
müssen, der ohne sie irreführend ist
und den aussenstehenden Leser bzw.
die aussenstehende Leserin fehlleitet,
der bzw. die sich über die altkatholische
Ehetheologie informieren möchte.
Zudem musste die Beschränkung inhaltlich

zu einem mageren Ergebnis führen,

nämlich dass eine altkatholische
Theologie - eben in Deutschland - von
Ausnahmen und der neueren Entwick-

213



Bibliographie

lung abgesehen, das römisch-katholische

Verständnis übernommen hat,
freilich ohne Abwertung der
Zivileheschliessung. Es hätte der Sache gut
getan, für die Buchveröffentlichung den

Blick in die Utrechter Union schweifen

zu lassen und ausführlich die niederländische

Tradition mit einer eigenen
Geschichte und einer Theologie, die über

Luigi Lodigiani letztlich auf Melchior
Cano (zur Zeit des Tridentinums)
zurückgeht, zu besprechen.

Der Bestandsaufnahme folgen in
einem letzten Teil des Buches in zehn
Punkten eigene Überlegungen des Vf.
Sie dürften wohl kaum als Anhang zum
Bisherigen zu verstehen, sondern
Zielpunkt der Arbeit sein. Engagiert
plädiert Vf. darin für die Einbeziehung
gleichgeschlechtlicher Paare in das

Ehesakrament an Stelle einer separaten
Feier der Partnerschaftssegnung. Die
Überlegungen werfen einige gewichtige

Fragen auf.
Vf. fordert, dass für eine Weiterentwicklung

der Lehre und Praxis der Ehe
die heutige Sicht massgeblich zu nehmen

sei, während die Tradition für
Problemlösungen heute nur wenig
beizutragen habe. Wozu dann im Vorherigen
die Ausführungen zur Geschichte der
Ehe im Westen von Anfang an? Um zu
zeigen, dass sie für heutige Problemlösungen

belanglos ist? Es muss
stattdessen darauf ankommen, ein historisch

gewachsenes Verständnis bewusst

zu machen und für unsere Zeit
auszuwerten.

Inhaltlich fordert Vf., dass die
Bereiche Ehe und Familie getrennt werden

sollten. Er bezweifelt einen
zwingenden Zusammenhang zwischen dem
Sakrament der Ehe und der Hinord-

nung auf Nachkommen. Bislang haben

die meisten Kirchen, wie Vf. sagt, keine

Ehetheologie, sondern eine
Familientheologie, von der jedoch weggegangen
werden müsse. In der Tat hat beispielsweise

die oben angeführte Gemischte
Orthodox-Altkatholische Kommission
festgehalten: «Durch die Kinder kennt
der Mensch die Gabe der Vaterschaft
und Mutterschaft, und er bildet mit
seinem Ehepartner und den Kindern eine

Familie, die so etwas wie eine kleine
Kirche, die Hauskirche, ist.» Mit der

Vorstellung einer Hauskirche nimmt
der Text absichtlich eine Formulierung
des Johannes Chrysostomos im vierten
Jahrhundert auf. Vf. meint jedoch,
ökumenische Verpflichtungen dürften
nicht vorschnell als Hindernis für
Veränderungen angesehen werden. Dürfen
wir aber in einer Kirche, die prinzipiell
ökumenisch orientiert ist, Konsenstexte,

um die Jahre lang gerungen wurde,
ohne anstrengende Auseinandersetzungen

vom Tisch wischen? Ein einseitiges
Vorpreschen des Katholischen Bistums
der Alt-Katholiken in Deutschland
müsste auch in der Utrechter Union
Spannungen verursachen, vom Verhältnis

zur Römisch-Katholischen Kirche
und zur Orthodoxie ganz zu schweigen.

Vf. bemängelt, dass in unserer Kirche

der Sakramentsbegriff ungeklärt
sei und es daher zu erarbeiten sei, warum

die Ehe eine sakramentale Qualität
habe. Dabei ignoriert er bereits Vorhandenes

zur Klärung dieser Fragen. Wenn
der Sakramentsbegriff aber
unbestimmt ist, was soll dann die Einbeziehung

gleichgeschlechtlicher Paare in
die Feier des Ehesakramentes gegenüber

einer separaten Segensfeier an
Mehrwert bringen? Oder geht es dem
Vf. entgegen dem Buchtitel eigentlich
gar nicht um die Sakramentalität? Wie

214



Bibliographie

er bei der Vorstellung der Segensfeier
anmerkt, befürchtet er eine
Diskriminierung gleichgeschlechtlicher
Lebenspartnerschaften. Muss aber eine
Verschiedenheit in jedem Fall schon

Diskriminierung im pejorativem Sinn
sein? Immerhin macht auch sonst Vielfalt

die Schönheit der Schöpfung aus.

Variatio delectat.
Klaus Rohmann, Attendorn D

Philipp Thull (Hg.), Christen im
Dritten Reich, Darmstadt
(Wissenschaftliche Buchgesellschaft) 2014,
173 S„ ISBN 978-3-534-26406-3

Dass bei einer gesamtgesellschaftlichen

Dokumentation auch immer die

Berücksichtigung von Minderheiten zu

erfolgen hat, da Geschichtsschreibung
ohne diese unvollständig bleibt, ist im
Archivwesen ein gut begründetes
Postulat. Für ethnische bzw. sprachliche
und gesellschaftlich-politische
Minderheiten ist dies schon vor Jahren
explizit benannt worden. Für konfessionelle

Minoritäten ist dagegen im
Bereich der Geschichtswissenschaft zu
konstatieren, dass diese nicht nur bei
der Darstellung von Stadt- und
Landesgeschichte oft übersehen werden; auch

bei Publikationen, die sich mit der
Situation von Kirchen in bestimmten Zeiten

oder geschichtlichen Zusammenhängen

befassen, gilt das Augenmerk
oft nur den Grosskirchen. Erfreulich ist
deshalb, dass der 2014 erschienene,

vom Theologen Philipp Thull
herausgegebene Sammelband Christen im
Dritten Reich auch ausführlich die
Haltung kleinerer Kirchen in Deutschland
behandelt. So finden sich aus der Feder
verschiedener Autoren (Klaus Schab-

ronat, Hans-Jürgen Goertz, Paul
Schmidgall, Karl Heinz Voigt und
Matthias Ring) Beiträge über die neuapostolische

Kirche, die Mennoniten, die

Pfingstbewegung, die Freikirchen und
das Katholische Bistum der Alt-Katholiken

im Nationalsozialismus.
Grösstenteils handelt es sich dabei nicht um
komplett neue Studien, sondern eher

um Zusammenfassungen des

Forschungsstandes und bereits vorliegender

Einzelstudien. Zusammengeführt
werden die Erkenntnisse über die
einzelnen Kirchen in diesem Band nicht,
doch ergeben sich bei der vergleichenden

Lektüre der Beiträge neben den
Unterschieden in der jeweiligen
Haltung auch frappierende Parallelen -
auch wenn einzelne Autoren für die von
ihnen behandelte Kirche (Schabronat
für die neuapostolische und Ring für
die altkatholische) eher auf deren

Einzigartigkeit in der jeweiligen Haltung
zum Nationalsozialismus abheben:
Besonders augenfällig erscheint, dass

nicht nur altkatholische, sondern auch

neuapostolische Geistliche in den
(offensichtlich nicht seltenen) Fällen einer

Weigerung der Grosskirchen bereitwillig

NSDAP-Mitglieder beerdigten.
Auch sonst erwecken diese beiden
Kirchen den Eindruck, einander in ihrer
Grundhaltung zum Gehorsam gegenüber

der Obrigkeit und zum nationalen
Gedanken allgemein wie in ihrer Stellung

speziell zum Nationalsozialismus
nicht unähnlich gewesen zu sein. Als
generelle Gemeinsamkeit der kleinen
Konfessionen erscheint 1933 ihre
Furcht vor dem Verschwinden infolge
der sich andeutenden kirchenpolitischen

Bestrebungen des neuen Regimes

- bisweilen in paradoxer Form
verbunden mit der Hoffnung, durch eine

215



Bibliographie

bewusste Annäherung an das Regime
der Sonderexistenz einer unbedeutenden

konfessionellen Minderheit zu
entkommen.

Neben solchen aufschlussreichen

Darstellungen der kleinen Konfessionen

im Nationalsozialismus finden sich

weitere Beiträge zu unterschiedlichen

Aspekten, so etwa zu Hitlers religiöser
Sprache, zu den Deutschen Christen,
zu römisch-katholischen Jugendlichen,
zur Haltung der römisch-katholischen
Kirche in Luxemburg und zu dem mit
der NS-Ideologie sympathisierenden
Kurienbischof Alois Hudal. Der
Sammelband bietet so ein breit gefächertes
Bild zur Situation und Position
verschiedener Kirchen, Kirchenvertreter
und Kirchenmitglieder im
Nationalsozialismus. Die thematische Vielfalt
der Beiträge macht zum einen den Reiz
des Buches aus und regt durch die
Literaturangaben in den Anmerkungen zu
weiterer Lektüre an, jedoch liegt hier
zum anderen auch ein Anlass zur Kritik,

wie sie häufiger an Sammelbänden

geübt werden kann. Die erfreuliche
Vielfalt zeugt zugleich von einer gewissen

Inkonsistenz und zeigt Lücken: Es
findet sich eine Studie über römisch-katholische

Jugendliche, aber keine über

evangelische. Der Beitrag zur
römischkatholischen Kirche setzt den Schwerpunkt

auf die Seelsorge, der zur
evangelischen auf die Theologie. Neben der

Behandlung Österreichs, des Saarlands
und Luxemburgs wäre es auch interessant

gewesen, etwas über die Haltung
der Geistlichen in den deutschsprachigen

belgischen «Ost-Kantonen» zu
erfahren. Die Intention hinter dem
Sammelband (mit einem nur sehr
allgemeinen Titel) war offensichtlich das

Bestreben zur kritischen Auseinander¬

setzung mit der Rolle der Kirchen im
Nationalsozialismus; ein gemeinsamer
«roter Faden», der sich durch alle
Beiträge zieht, ist jedoch (abgesehen von
der allgemeinen Thematik «Christen
im Dritten Reich») nicht erkennbar.

Trotz dieser Kritik bleibt jedoch
festzuhalten, dass der Sammelband
einen aufschlussreichen Einblick in die
Thematik gibt - vor allem im Hinblick
auf die behandelten kleinen Konfessionen.

Gerade hier liegen die Vorzüge
dieses Buches. Es ist zu hoffen, dass

in künftigen Publikationen zur Rolle
der Kirchen in bestimmten Zeiten und

geschichtlichen Zusammenhängen (zu
denken ist etwa an die unmittelbare
Nachkriegszeit und die «Bonner Republik»)

in ähnlicher Weise wie in diesem
Sammelband auch die kleinen Kirchen
und konfessionellen Minderheiten stärker

als bisher berücksichtigt werden.

Stefan Sudmann, Münster D

Christoph Böhr/Philipp W. Hild-
mann/Johann Christian Koecke
(Hg.), Glaube, Gewissen, Freiheit.
Lord Acton und die religiösen
Grundlagen der liberalen Gesellschaft,

Wiesbaden (Springer VS)
2015, 332 S„ ISBN 978-3-658-
08287-1

Das Buch geht zurück auf eine Tagung
der Hanns-Seidel-Stiftung der bayerischen

CSU in Wildbad Kreuth. Die
Tagungsbeiträge sind in fünf Gruppen
eingeteilt.

Die erste steht unter dem Titel
«Politische Freiheit und religiöse
Bindung». Schon der erste Beitrag von
Horst Müller, «Konservativismus,
Liberalismus und Religion: eine histori-

216



Bibliographie

sehe Ortsbestimmung» (13-24),
dokumentiert Niveau und Standpunkt des

Buches, wenn der Autor feststellt: Auf
die «staatskirchlichen Tendenzen, die

vom politischen oder materiellen
Interessen der Fürsten ausgingen,
beziehungsweise den Josephinismus kann
hier nicht näher eingegangen
werden» (17). Dem Febronianismus wirft
er vor, er wollte «die Unfehlbarkeit des

Papstes in Glaubensentscheidungen
ebenso beseitigen wie die päpstliche
Jurisdiktion über die ganze Kirche»;
«der Jansenismus bezweckte mit einem
veränderten Kirchenbegriff eine
Neuregelung des Verhältnisses zwischen
Kirche und Staat» (ebd.).

Im zweiten Beitrag gibt Victor
Conzemius unter dem Titel «Actons
Ethos der Wahrhaftigkeit» (25-35) eine

sachkundige Charakteristik Actons.
Er berücksichtigt aber nicht, dass

Acton, im Gegensatz zu den meisten
bekennenden deutschsprachigen Gegnern

der Papstdogmen von 1870, nicht
exkommuniziert wurde. Die
Ultramontanen auf dem Kontinent fühlten
sich nach ihren Erfolgen in der ersten
Jahrhunderthälfte stark, während die
römischen Katholiken in Grossbritannien

sich gerade erst emanzipiert hatten

und sich deshalb zurückhielten. Als
charakteristisches Beispiel sei hier
angeführt, dass Max von Pettenkofer erst

Nachfolger Döllingers als Präsident
der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften werden konnte, als er aus
dem 1890 staatskirchenrechtlich
exkommunizierten altkatholischen Verein

für katholische Reformbewegung
aus- und der neu gebildeten altkatholischen

Gemeinde nicht beitrat.
Alexander Dörrbecker stellt in

«Actons Begründung religiöser und

politischer Freiheit» (36-43) fest, dass

«der Umgang mit Freiheit so schwierig
ist», dass sie «immer wieder zurückgedrängt

und häufig erstickt worden ist»
(43); und: «Freiheit ist allein für das

Individuum entscheidend» (41). Er
zitiert Acton: «Unter Freiheit verstehe ich
die Zusicherung, dass jeder Mensch
darin geschützt sein soll, das zu tun,
was er für seine Pflicht hält - gegen
den Einfluss von Autorität oder
Mehrheiten, Gewohnheit oder Meinung.
Der sicherste Test, mit dem wir beurteilen

können, ob ein Land tatsächlich
frei ist, ist der Umfang von Sicherheiten,

der[en] sich Minderheiten
erfreuen.» (36-37).

Die zweite Gruppe «Geschichtsschreibung

der Freiheit» beginnt mit
Hans Otto Seitscheks Beitrag «Lord
Acton als Geschichtsschreiber der
Freiheit. Die Aktualität Lord Actons»
(47-58). In seiner Einleitung wiederholt

er den Fehler von Conzemius,
wenn er meint, Döllinger sei für Acton
ein Vorbild als Historiker gewesen,
«nicht jedoch hinsichtlich der
theologischen Vorstellungen, die letztlich in
die altkatholische Bewegung und eine

Trennung von Rom mündeten, was
jedoch nie die Absicht Döllingers war»
(48). Acton glaubte so wenig wie
Döllinger die Papstdogmen von 1870, doch
beide erlebten «in gänzlich verschiedenen

Umfeldern die Zeit nach dem Ersten

Vatikanischen Konzil», wie Seit-
schek immerhin als möglichen Grund
angibt (ebd.). Die «Trennung» wollte
kein Altkatholik, sie wurde allein von
römisch-katholischer Seite durchgeführt!

Das Ziel der Freiheit sieht er bei
Acton in der Freiheit des Gewissens,
Freiheit diene dem Zweck, «den Men-

217



Bibliographie

sehen als Geschöpf zur Entfaltung seines

Wesens und seines Gewissens zu
führen» (58).

Es folgt von Philipp W. Hildmann
<«... mit schwerem Herzen in die
Einsamkeit des Selfgovernment.> Lord
Acton, Joseph von Eichendorff und die

Absetzung der Herrscher» (59-84).
Das Zitat im Titel stammt aus dem
Brief Actons an Döllinger, der wohl vor
dem 1. Oktober 1881 geschrieben und
im von Victor Conzemius edierten
Briefwechsel Döllinger-Acton
zwischen Nr. 458 und 459 einzuordnen ist
(Briefwechsel, Bd. III, 261). Acton
schildert hier, wie er durch «jahrelange

Quellenstudien» die herrschenden

Meinungen der Gelehrten überwand.

«Langsam und ungern setzte ich diese
Herrscher ab.» (ebd.). Interessant ist die

Schilderung der Verbindung Eichendorffs

mit dem Görreskreis. Sie
illustriert gut die Umgebung, in die Acton
1850 kam, als er in Döllingers
Wohngemeinschaft aufgenommen wurde.
Actons weiterer Lebensweg wird
angedeutet und dann auf den Dissens
zwischen dem Rigorismus Actons und der
Milde Döllingers in der Beurteilung
von Persönlichkeiten eingegangen. Das
Fazit ist, dass Döllinger, «dem katholische

Gesinnung im Zweifel wichtiger
war als historische Präzision eher

zu den <Herrschern> gezählt werden

darf, die Acton mit seinem Ethos

unbedingter Wahrhaftigkeit für
abgesetzt erklärte, darf vermutet
werden» (84). Immerhin blieb Acton zwar
seiner altkatholischen Überzeugung
treu, Hess sich aber zum römisch
gewordenen Teil der Kirche zählen.

Der Beitrag «Freiheit des Geistes
und Bindung an Gott. Actons unzeitgemäße

Impulse für die liberale Theorie»

von Johann Christian Koecke (85-98)
gefällt sich in der Darstellung der vielen

Gegensätze, die sich in Acton
finden: die persönliche Herkunft, die

grossen Pläne, die sich in profunden
Einzeldarstellungen verlieren und die
Freiheit, die sich in ihrer religiösen
oder politischen Durchführung ins
Gegenteil verkehrt.

Lothar L. Kettenackers Beitrag,
«Geschichte verstehen? Acton als
Kritiker des Historismus» (99-113), be-
fasst sich mit der Bedeutung des Geistes
des Unfehlbarkeitsdogmas und stellt
Actons Satz «Power tends to corrupt
and absolute power corrupts absolutely»

an die Spitze seiner Ausführungen.
Interessant ist es, wenn einerseits
Döllinger 1872 sagt: «Was diese Herren
[die Bischöfe] in scrinio pectoris sui

von den Vaticanischen Dekreten halten,

ist sehr irrelevant; was sie aber vor
der Welt bekennen, darauf kommt
alles an» (105), während Acton sich
1874 beruhigt mit dem Gedanken: «Es
ist gut möglich, künftig, die Vaticanischen

Dekrete weg zu expliciren; aber
eine directe Retractation ist nie zu
erwarten.» (104) Döllinger widersetzte
sich dem Irrtum, während Acton auf
die Selbstheilungskräfte der Kirche
vertraute. «Hier lag der psychologische
Ursprung des späteren Grabens, der
sich zwischen Lehrer und Schüler auftat»

(105).
Im letzten Beitrag dieser Gruppe

behandelt Christiane Liermann «Acton
und das italienische Risorgimeto»
(114-126). Sie beginnt mit der
Versöhnungsgeste Papst Benedikts XVI. zum
150-Jahr-Jubiläum der italienischen
Staatsgründung 2011, die auch eine
Rehabilitation der liberalen Katholiken
bedeute und Actons Glauben an die

218



Bibliographie

Selbstheilungskräfte der Kirche «auf
Döllingers Spuren» (122) bestätige. Es

folgt eine Darstellung der Kritik
Actons an der Politik des Grafen Camillo
Cavour und seines demokratischen

Verfassungsdespotismus, der zur
freiheitswidrigen Unterdrückung von
Minderheiten neige.

Die dritte Gruppe der Beiträge,
«Freiheit - und wie wir sie begreifen»,
beginnt Dominik Burkard mit «Die
Bindung im Gewissen und die Freiheit
des Glaubens - Acton, Newman und
die Moderne» (129-153). Mit viel
Verständnis wird das treue Festhalten
Actons und Newmans an der vom Papst

geleiteten Kirche beschrieben. Beide

verteidigten ihre Kirche, allerdings mit
unterschiedlichen Argumentationen,
als William E. Gladstone 1874 in einer

von Döllinger geschätzten Broschüre
schrieb: «Kein Katholik könne seit
1870 mehr ein zuverlässiger Untertan
des Staates sein, da sein Gewissen völlig

der Macht des Papstes ausgeliefert
sei» (138). Burkard schreibt, beide seien

vor die Entscheidung gestellt worden,

die neuen Papstdogmen anzunehmen

oder abzulehnen. «Beide lehnten
es ab, eine solche Entscheidung zu treffen,

und doch kommen in dieser selben

Haltung zwei unterschiedliche
Verhaltensmuster zum Vorschein» (149).
Aber auch: «Acton wurde nicht,
wie sein väterlicher Freund Döllinger
vor die definitive Entscheidung
gestellt» (151), und er fragt, ob das
«Geständnis Actons, er werde lieber sterben,

als ohne Sakramente zu leben und
die Kirche verlassen zu müssen, der
Wahrheit entspricht?» Unerfreulich
sind die Ausführungen auf S. 152f. über
Johann Friedrich und Franz Heinrich

Reusch. Reusch war kein «Döllinger-
Schüler» und die Unterstellung in Anm.
94 «Möglicherweise vernichtete Friedrich

einige unliebsame Briefe» klingt
angesichts der Tatsache, dass Friedrichs

Nachlass offenbar unmittelbar
nach seinem Tod von römisch-katholischer

Seite purgiert worden ist, wie der
Ruf: «Haltet den Dieb!»

Der folgende Beitrag von Winfried
Becker, «Die Ordnung der Freiheit.
Grundzüge des Geschichts- und
Gesellschaftsdenkens bei Acton» (154—

179), behandelt nach einer biographischen

Einleitung Actons Denken über
Freiheit und Demokratie und kommt
zum Schluss: «Er definiert den Pluralismus

nicht als ein nachträglich von der
Kirche akzeptiertes Phänomen,
sondern er sieht die freiheitliche Ordnung
von Politik und Gesellschaft geradezu
konstituiert durch die zu ihrer Verkündigung

notwendig die Freiheit
voraussetzende christliche Lehre» (179).

Rudolf Uertz betont in seinem
Beitrag, «Lord Acton, ein Theoretiker der
Politik - Rechtfertigung und
Missbrauch politischer und gesellschaftlicher

Macht» (180-197), den
Unterschied zwischen kontinentalem und
angelsächsischem Rechtssystem:
Offensichtlich ist Acton, obwohl katholisch,

vom englischen System geprägt,
das anhand von Präzedenzfällen und
damit geschichtlich urteilt und nicht
nach einem theoretischen System, wie
dem römischen Recht. Die Seiten über
das Vatikanum I und das

Unfehlbarkeitsdogma (187-192) sind sehr

flüchtig gearbeitet. Das beginnt mit der

Verwechslung von Döllingers Pseudonymen

Janus und Quirinus (188), wobei

der Beitrag, der die «Janus»-Arti-
kel (Uertz spricht hier fälschlich von

219



Bibliographie

«Janusbriefen») provozierte, nicht in
der Civiltà cattolica (189), sondern im
französischen L'Avenir von Louis
Veuillot erschienen ist. Zum Pseudonym

Quirinus dürften Döllinger und
Acton durch den Ort St. Quirin am
Tegernsee angeregt worden sein. Inwieweit

«das Vatikanische Konzil mit der
feierlichen Verabschiedung der Konstitution

Pastor Aeternus die autoritativen

Lehraussagen des Papstes an
bestimmte Bedingungen geknüpft hat»

(189), ist nicht zu sehen, nachdem das

in der Probeabstimmung fehlende und
nicht diskutierte «ex sese, non ex
consensu ecclesiae» («aus sich, nicht aber

aufgrund der Zustimmung der
Kirche») in den von Pius IX. verkündeten
Text eingefügt wurde. Was die Behauptung

soll, dass Döllinger nicht «so sehr
in der systematischen Theologie
bewandert war» und ebenso die
Feststellung, dass er an der Würdigung Du-
panloups durch Lady Blennerhassett
«unter Pseudonym mitgearbeitet hatte»

(191), ist unerfindlich. Es ist
übertrieben, in diesem Zusammenhang
davon zu sprechen, dass Acton «sogar
den Bruch mit Döllinger, seinem Lehrer

und langjährigen Freund in Kauf»
nahm (192).

Am Schluss dieser Gruppe steht
Clemens Schneider mit «Die Begründung

der Freiheit im Menschenbild
Lord Actons. Ein Blick auf seine

philosophischen Prämissen» (198-214).
Auch hier stehen am Anfang einige
biographische Bemerkungen. Einseitig
wird «Döllingers große Wende»
erwähnt und behauptet: «Aus dem beflissenen

Kirchenhistoriker wurde im
Laufe der 1850er-Jahre ein scharfer
Kritiker kirchlicher Missstände» (198).

Döllinger blieb sein Leben lang ein

«beflissener Kirchenhistoriker» und
hat das an Acton weitergegeben. Aber
die Zeiten hatten sich geändert, es ging
nicht mehr darum, in Anlehnung an
Rom die Freiheit der Kirche zu
verteidigen, sondern darum, die Freiheit
in der Kirche zu wahren. Döllinger
schluckte 1854 das neue Mariendogma
und versuchte 1863 mit der
Gelehrtenversammlung die frühere Einheit zu
bewahren. Erst als 1864 mit dem Syllabus,

dann mit der Heiligsprechung von
Pedro Arbues und schliesslich mit der
päpstlichen Unfehlbarkeit «ex sese,

non ex consensu ecclesiae» die
Zumutungen untragbar wurden, musste er
sich aus der römischen Kirche
hinausdrängen lassen, denn «als Christ, als

Theologe, als Geschichtskundiger, als

Bürger» konnte er diese Lehre nicht
annehmen, wie er am 28. März 1871

erklärte.

Die vierte Gruppe steht unter der
Überschrift «Freiheit und Ordnung -
Mensch und Gesellschaft». Sie beginnt
mit Michael Zöllers Beitrag «Lord
Actons Liberalismus ohne Adjektiv»
(217-228). Nach einer biographischen
Einleitung stellt Zöller den Freiheitsbegriff

Actons im Spannungsfeld
zwischen Macht und Gewissen dar und
kommt zum Schluss, Freiheit sei daran

zu messen, ob es «für den Einzelnen
leichter wird, sich verantwortlich und

eigenverantwortlich zu verhalten -
<protected in doing what he believes his
duty>» (228). In der Einleitung behauptet

Zöller, dass im 19. Jahrhundert
«katholische Intelligenz» in Deutschland
«leider nirgendwo mit dem Bürgertum

verbunden» war. Das ist falsch:
Der badische Alt-Katholizismus
entstand aus dem badischen Schulstreit -

220



Bibliographie

dem Vorgänger des preussischen und
schweizerischen Kulturkampfes - und
hier wurde von badischen liberalen
katholischen Bürgern vor 150 Jahren
die Gemeinschaftsschule durchgesetzt.
Die «katholische Intelligenz» wurde
nach 1870, so weit sie sich nach 1870

aktiv zum alten Glauben bekannte, als

altkatholisch exkommuniziert und als

«Professorenkirche» verhöhnt und
spätestens mit dem Modernismus zum
Schweigen gebracht.

Den zweiten Beitrag dieser Gruppe
hat Karen Horn verfasst: «Der Glaube
der Freiheit - die Ordnung der Freiheit.
Grundzüge einer liberalen Ökonomik»
(229-244). Sie geht von der «Freiburger
Schule» aus, die die marktwirtschaftliche

Ordnung entwickelt hat, zu deren

philosophischer Begründung «auch die

Lektüre der Essays von Lord Acton»
von Interesse sein kann.

Es folgt eine Übersetzung von
Michael Greggs «Freiheit und

Ordnung: Überlegungen von Lord Acton»
(245-257). Danach ist Freiheit das

oberste Prinzip der Schöpfung Gottes,
proklamiert durch Christi Wort nach

Lk 20,25: «So gebt dem Kaiser was des

Kaisers ist, und Gott was Gottes ist»
(251) und durchgesetzt im Mittelalter
in der Trennung von Kirche und Staat.

In der Einleitung spricht Gregg von
vier «eigenen Verwicklungen», die der
Liberalismus des 19. Jahrhunderts hatte

und meint: «Viertens war der Liberalismus,

zumindest im kontinentalen
Europa, häufig mit starker Feindseligkeit

gegenüber dem Christentum im
allgemeinen und dem Katholizismus
im besonderen verbunden» (246). Dass

diese «Feindseligkeit» - auch von
Acton - von der angemassten «absolute

power» kirchlicher Autoritäten,

nicht zuletzt des Papstes mit den Dogmen

von 1870, verursacht war, erwähnt
er nicht.

Die letzte Gruppe bildet unter dem
Titel «Liberalität und Religiosität» der

Beitrag «Die religiösen Grundlagen der
liberalen Gesellschaft - Lord Acton
über die Freiheit und ihre Gründung in
der Wahrheit des Gewissens - eine

Vergegenwärtigung» von Christoph Bohr
(262-291). Hier wird nach einer kurzen
Einleitung in fünf Abschnitten «Freiheit:

gleichermaßen bedingt und
unbedingt» (262), «Gewissen» (266), «Religion

und Politik» (273), «Gewissen und
Freiheit» (278), «Wahrheit und Macht»
(282) nochmals auf das Denken Actons
eingegangen.

Natürlich können all diese Beiträge,

die manche Wiederholung enthalten,

kein vollständiges Bild Actons
zeichnen. Gemeinsam ist ihnen aber
das römisch-katholische Geschichtsbild,

das das Selbstverständnis des

«Katholischen Bistums der Alt-Katholiken

in Deutschland» als Personalbistum

innerhalb der einen katholischen
Kirche nicht zur Kenntnis nimmt.
Actons aristokratische Herkunft aus

einem engen Diasporakatholizismus
wird nicht in Beziehung gesetzt zu Döl-
lingers bürgerlicher Herkunft aus

einem naturwissenschaftlich geprägten
Professorenhaushalt. Entsprechend hat
Acton nie «daran gedacht, sich den
Altkatholiken anzuschließen, deren
nationalpatriotisches Säbelgerassel ihm
ohnehin zuwider war» (Conzemius, 33),
während Döllinger es gut fand, «dass

Viele, die vorher von Kirche und Religion

sich geringschätzig abgewandt
hatten, sich jetzt lebhaft dafür interessi-

221



Bibliographie

ren» (Döllinger an Lady Blennerhas-

sett, Dezember 1871, in: Conzemius,
Briefwechsel, Bd. IV, 517). Döllingers
Entwicklung vom engagierten Verteidiger

der katholischen Kirche («Ajax des

Ultramontanismus») zum Ökumeni-
ker «avant la lettre» und all die
katholischen Reformer und Reformbewegungen,

die den Altkatholizismus
beeinflussten (Sailer, Wessenberg, Gal-
likanismus, Anton Günther bis hin zum
Modernismus), werden nicht beachtet.
Es wird nur gelegentlich beklagt, dass

es keine katholischen Intellektuellen
gab - dass man sie an den Rand
gedrängt, mundtot und exkommuniziert
hatte, bleibt unerwähnt.

Ewald Kessler, Leimen D

Elisabeth Bach/Angela Berlis/
Siegfried J. Thüringer (Hg.), Ig-
naz von Döllinger zum 125. Todestag.

Spurensuche - Schlaglichter
auf ein aussergewöhnliches Leben,
Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag)

2015, 186 S„ ISBN 978-3-
934610-88-0

Der vorliegende Band ist entstanden

aus Anlass der Gedenkveranstaltung
zum 125. Todestag von Döllinger am
10. Januar 2015, zu der die Alt-Katholische

Gemeinde St. Willibrord in München

eingeladen hatte. Das von S.

Thüringer (1-4) eingeleitete Buch
dokumentiert einmal den Gedenkakt in der

Kirche, bei dem Bischof M. Ring das

Grusswort (5-7) sprach und A. Berlis
den Festvortrag hielt und zudem Orgelmusik

des Komponisten Franz Lachner
(geb. 1803) erklang; Letzterer war ein

Mitglied der Münchener Altkatholiken
gewesen und überlebte Döllinger nur

um zehn Tage. Vor dem Festakt fand
am Nachmittag ein von E. Bach geleiteter

Stadtspaziergang zu den wichtigsten

Orten von Döllingers Wirken in
München statt; er lässt sich anhand
ihres Beitrags (10-42) leicht zu jeder Zeit
individuell nachvollziehen.

Der überarbeitete Festvortrag von
A. Berlis unter dem Titel «Blicke
zurück. Vom Totenbett Döllingers in sein
Leben» (44-100) präsentiert - darunter
auch ungedruckte - Zeugnisse der
zeitgenössischen Wahrnehmung des

Gelehrten, einer öffentlichen Figur mit
europäischer Ausstrahlung, in denen
sich unterschiedliche Einschätzungen
seines Wirkens manifestieren (was
auch heute noch in entsprechenden
Erinnerungskulturen der Fall ist). Vf. geht
in «Berichte über Döllingers Sterben
und Tod» (49-63) vor allem auf die

Trauerbekundungen von Menschen ein,
die mit ihm auch nach seiner 1871

erfolgten Exkommunikation wiederholt
Umgang hatten; in diesem Zusammenhang

ist besonders seine Nichte Johanna

zu erwähnen, die mit grosser
Verantwortung und Loyalität gegenüber der
unwiderrufenen Stellung, die ihr Onkel
in der Unfehlbarkeitsfrage eingenommen

hatte, agierte.
Im knappen Abschnitt «Döllinger

im Urteil der Forschung» (64-68, mit
vielen Angaben zur Sekundärliteratur)
resümiert Vf. die im römischen
Katholizismus vollzogene Wandlung der
früheren harschen Verurteilungen («Er
war weder Katholik noch Altkatholik»

- so der Jesuit E. Michael, 1894)

zur Einschätzung, er gehöre zu den

«Wegbereitern heutiger Theologie»
(vgl. die von Heinrich Fries und Johann
Finsterhölzl ab 1969 herausgegebene
Reihe, in der auch ein Band über Döl-

222



Bibliographie

linger erschien). Freilich wird die
spezifisch altkatholische Inanspruchnahme

Döllingers für die ökumenische
kirchliche Sendung der später entstandenen

Utrechter Union immer noch mit
deutlicher Reserve betrachtet.

Schliesslich gibt Vf. einen Überblick

über das Leben Döllingers
(69-92), das sie in «drei Lebensphasen»

gliedert. Im Blick auf die erste
(1799-1826) kann sie auf den von
H. Huppertz transkribierten Nachlass
der Familie Döllinger zurückgreifen.
Daraus erfährt man von einer Jugendliebe

Döllingers, die aus familiären
Gründen nicht zur Ehe führte, was Vf.
vermuten lässt, dass Döllingers
kompromisslose Einstellung zum
Priesterzölibat mit früheren inneren Kämpfen

zu tun hat. Auch für die zweite und
die dritte Lebensphasen (1826-1861
und 1861-1890) werfen zitierte Zeugnisse

von Bekanntschaften Döllingers
ein Licht auf seine Person. In die Zeit
der zunehmenden kritischen Reflexion
über seine wissenschaftliche Arbeit im
Dienst der Kirche fällt sein publizistisches

Wirken gegen das infallibilisti-
sche Programm Roms und für eine
Verständigung unter denjenigen Kirchen,
die sich für die Grundlagen der von ihm
1874/75 organisierten Bonner
Unionsgespräche erwärmen konnten. Unterbelichtet

bleibt freilich der Tatbestand,
dass der «im Einklang mit der altkatholischen

Bewegung wichtigste Förderer
der Ökumenischen Bewegung» (88)
sich nach 1878 zu dieser Thematik
faktisch nicht mehr öffentlich vernehmen
liess; eine Ausnahme mag das 1888

geschriebene Vorwort «zum öfter
geäusserten» Wunsch einer Veröffentlichung

seiner 1872 gehaltenen Vorträge

«Über die Wiedervereinigung der

christlichen Kirchen» im deutschen

Original sein.
Die folgenden vier Beiträge sind

ganz oder teilweise schon anderswo
veröffentlicht worden, tragen aber zum
abgerundeten Bild Döllingers bei, das

der dank zahlreicher Illustrationen
attraktiv gestaltete Band einer interessierten

Leserschaft vermitteln will.
Von Erentrud Kraft (gest. 2015) ist

der Beitrag «Die Frankfurter Paulskirche,

das Jahr 1848 und Döllinger»
(101-110) abgedruckt. Er geht auf
Döllingers Auftreten in der Frankfurter
Nationalversammlung im Zusammenhang

mit der damals diskutierten und
verabschiedeten, aber nie in Kraft
gesetzten Reichsverfassung ein, wo
Döllinger vehement die Religionsfreiheit
verficht.

Der Beitrag von Hubert Huppertz,
«Döllingers Bedeutung für die
ökumenische Bewegung» (111-136),
erkennt im Leben Döllingers ebenfalls
drei Phasen: In der polemischen
(1823-1848) sehe Döllinger in der
Reformation einen ungeheuren, auch
sittlichen Verfallsprozess und auch beim
West-Ost-Schisma läge die Schuld auf
der orthodoxen Seite; in der
kontroverstheologischen (1849-1861) weiche diese

Einstellung, zumal in der Frage einer
«Wiedervereinigung der katholischen
und der protestantischen Confession in
Deutschland», einer objektiveren, auch
selbstkritischen Sicht. Zur dritten, ire-
nischen Phase zählt Vf. Döllingers
Eintreten für eine Rezeption der Ergebnisse

der historischen Theologie für die
dogmatische Theologie (1863), die
1872 in den Wiedervereinigungsvorträgen

geäusserte Einsicht, dass die eine
katholische Kirche jetzt in Bruchstücken

bestehe und jede der grossen Kir-

223



Bibliographie

chen ihre Vorzüge und Mängel habe,
und schliesslich seine Interventionen
als Tagungspräsident auf den Bonner
Unionskonferenzen von 1874 und 1875.

RudolfKarl Bulin (gest. 1998) geht
in seinem Beitrag «Ablehnung des

Antisemitismus bei Döllinger» (137-170)
schwergewichtig auf dessen im Juli
1881 gehaltene Akademierede ein, in
der Döllinger zum sowohl theologisch
als auch rassistisch begründeten
deutschen Antijudaismus des letzten Viertels

des 19. Jahrhundert - er erreichte
im sogenannten Berliner Antisemitismusstreit

einen Gipfelpunkt - einen
beachteten Gegenakzent setzte. Damit
distanziert er sich von früheren
Äusserungen aus der Zeit seiner Zugehörigkeit

zum Görreskreis; in jene
vergangene Zeit fällt übrigens auch die

polemische Auseinandersetzung mit
Heinrich Heine, der später im 1848

entstandenen Gedicht «Der Ex-Nachwäch-
ter» gegen den «erzinfame[n] Pfaffe[n]
Dollingerius» zurückschlug. Den sich
seit den 1860er-Jahren anbahnenden
Wandel Döllingers, der 1881 aus einer

europäischen Perspektive für die
uneingeschränkte, rechtlich geschützte
Zugehörigkeit der Juden zum
Deutschen Reich plädiert, analysiert Vf. im
Vergleich mit den diesbezüglich
vergleichbaren Zielsetzungen von Theodor

Mommsen. Der Wandel wird auch

durch die entsprechenden Vorwürfe
der konservativ-ultramontanen Blätter
oder der Biographie von E. Michael
bestätigt.

Der letzte Beitrag gibt eine von
Ewald Kessler eingeleitete «Gedenkrede

Döllingers auf Herzog Max in Bayern»

(171-180) wieder, einen
weltoffenen und aufgrund einer langen
Reise in den Orient philhellenisch
eingestellten Wittelsbacher; aus dieser
Familie stammt ja auch der erste, von den

europäischen Mächten gewählte König
für das von den Osmanen unabhängig
gewordenen Griechenland, Otto I.

Ein von Elisabeth Bach
zusammengestellter tabellarischer «Lebenslauf

[von] Ignaz von Döllinger» (181-
183) beschliesst den Band.

Urs von Arx, Liebefeld BE

Redaktionsassistenz für die IKZ gesucht
Aufgaben, in Zusammenarbeit mit der Chefredaktion:
• Unterstützung der wissenschaftlichen Redaktion der IKZ

• Akquise und Redaktion von Beiträgen
• Unterstützung bei der terminsicheren Abwicklung der Hefte.

Ihr Profil:
• Sie sind mit den wissenschaftlichen Anliegen der IKZ vertraut und haben ein

ausgeprägtes Interesse an theologischen Fragestellungen.
• Sie haben ein sicheres Sprach- und Stilgefühl und beherrschen Deutsch perfekt.
• Sie sind gewandt im Umgang mit Autorinnen und Kooperationspartnerinnen.
• Sie arbeiten akribisch und selbständig, sind kreativ und teamfähig.

Die Vergütung umfasst bis zu 5000 Schweizer Franken pro Jahr.

Bitte senden Sie Ihre aussagekräftige Bewerbung mit den üblichen Unterlagen
bis zum 20. Oktober 2016 an Prof. Dr. Angela Berlis, angela.berlis@theol.unibe.ch
(Stichwort «Redaktionsassistenz»).

224



Redaktionskommission
Prof. Dr. Angela Berlis, Bern (Chefredaktorin); Prof. Dr. Günter Esser, Bonn;
Doz. Dr. Mattijs Ploeger, Utrecht; Prof. Dr. Klaus Rohmann, Attendorn D;
Prof. Dr. Peter-Ben Smit, Amsterdam; Bischof Prof. Dr. Wiktor Wysoczanski,
Warschau.

Eingegangene Beiträge werden begutachtet.

Adresse der Redaktion
Redaktion IKZ, c/o Universität Bern, Departement für Christkatholische Theologie,
Länggassstrasse 51, CH-3012 Bern. E-Mail: angela.berlis@theol.unibe.ch
Typoskripte, redaktionelle Korrespondenz, Tausch- und Rezensionsexemplare
sind an obige Adresse zu richten. Angenommene Beiträge sind elektronisch
mit Ausdruck (Textgestaltung gemäss den Richtlinien auf dem Internet)
einzureichen.

Internet: www.ikz.unibe.ch

ISSN 0020-9252

Abonnemente und Adressenverwaltung
Stämpfli AG, Wölflistrasse 1, Postfach, CH-3001 Bern
Telefon +41 (0)31 300 66 66, Fax +41 (0)31 300 63 90
E-Mail: abonnemente@staempfli.com, IBAN: CH35 0900 0000 3000 0169 8

BIC: POFICHBEXXX.
Die Zeitschrift erscheint in Quartalsheften von mindestens 64 Seiten 8° zum
Jahrespreis von CHF 76.- für die Schweiz bzw. von CHF 82.- für das Ausland.
Das Einzelheft kostet CHF 24 - zuzügl. Versandspesen.

Abbestellungen mindestens vier Wochen vor Jahresende. Probehefte kostenlos.
Druck: Stämpfli AG, Bern

Publiziert mit Unterstützung der Schweizerischen Akademie für Geistes- und

Sozialwissenschaften (SAGW) durch Vermittlung der Schweizerischen

Theologischen Gesellschaft (SThG) - http://www.sagw.ch/sthg

Generalregister zu RITh und IKZ
Jahrgang 1 (1893)- 8 (1900), vergriffen
Jahrgang 9 (1901) - 18 (1910), nicht erschienen

Jahrgang 1 (1911) - 25 (1935), vergriffen
Jahrgang 26 (1936) - 50 (1960), CHF 5.-
Jahrgang 51 1961 - 75 1985), CHF 12.-

MIX

V Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

www.fsc.org FSC* C016087


	Bibliographie

