
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 106 (2016)

Heft: 3

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirchliche Chronik

Communiqué der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz (IBK) anlässlich ihrer Sitzung 2016 in Köln

Vom 13. bis zum 17. Juni 2016 tagte die Internationale Altkatholische
Bischofskonferenz im Maternushaus Köln in Deutschland. Zum ersten Mal konnten die
Bischöfe in ihrer Mitte den neuen Bischof der österreichischen Kirche, Dr. Heinz
Lederleitner, willkommen heissen. Verabschieden mussten sie ihr langjähriges
Mitglied Dusan Hejbal, den bisherigen Bischof der tschechischen Kirche, der im
Juli dieses Jahres in den Ruhestand gehen wird.

Eine überaus positive Resonanz konnte zum Treffen der Präsidien der
Kirchen der Utrechter Union Anfang März in Utrecht gezogen werden, an der
bedingt durch Wahlen bei den jeweiligen Synoden viele neue Synodalräte teilnahmen.

Ein nächstes Treffen wurde für 2019 avisiert.
Zu den allgemeinen Traktanden gehörten unter anderem die Rechnungslegung

und die begonnene Einführung einer digitalen Archivierung der Dokumente.

In diesem Zusammenhang stellte sich dringlich die Frage nach einer Verbesserung

der Kommunikation. Das Arbeitspensum und die Tätigkeiten im Büro
wie auch im Bereich Kommunikation haben jedoch mittlerweile einen solchen

Umfang angenommen, dass die vorhandenen Kräfte dies nicht mehr in vollem
Umfang leisten können. Hier wird vordringlich nach einer Lösung gesucht werden

müssen. Eine Erleichterung dürfte gegeben sein, wenn die digitale Archivierung

erfolgt ist, was jedoch einige Jahre in Anspruch nehmen wird.
Thema war auch der nächste Internationale Altkatholiken-Kongress 2018 in

Österreich. Die Bischöfe liessen sich über den Stand der Vorbereitungen
informieren. Es gab zwischenzeitlich einige Irritationen, die jedoch beseitigt werden
konnten. Die Bischofskonferenz bittet bei den Beratungen zu bedenken, dass

möglichst viele Altkatholiken am Kongress teilnehmen können und dass auch der
Jugendkongress wie geplant stattfinden kann. Sie dankt bereits jetzt den

Jugendseelsorgern für ihr Engagement.
Schwerpunkt der Beratungen war die Auseinandersetzung mit dem Thema

«Sakrament». Prof. Dr. Jürgen Werbick aus Münster (Deutschland) und Dr.
Adrian Suter aus Schönenwerd (Schweiz) referierten über die Themen «Sakrament
und Sakramentalität» sowie «Gottes Werk im Menschenwerk» und zeigten darin
nicht nur die Geschichte der Entwicklung der Sakramente auf, sondern insbesondere

die Komplexität und Problematik im heutigen Verständnis der Sakramente
sowohl in den verschiedenen Kirchen als auch im Bewusstsein der Menschen.
Die langdauernde Diskussion sowohl mit den Referenten als auch später der
Bischöfe untereinander machte bereits deutlich, dass die Frage nach Sakrament und
Sakramentalität derart komplex ist, dass sie eines intensiven Nachdenkens und
Gesprächs bedarf, um ein historisch gewachsenes Verständnis in der heutigen
Zeit zu erinnern und neu für unsere Welt zu deuten. Dabei war die Frage nach

196 IKZ 106 (2016) Seiten 196-210



Kirchliche Chronik

einer Sakramentalität gleichgeschlechtlicher Partnerschaften zwar mit ein An-
lass für die Auseinandersetzung mit diesem Thema, andererseits zeigte die
Diskussion jedoch schon jetzt, dass beginnend bei der Taufe über die Firmung bis hin
zur Ordination im Blick auf das Verstehen des Sakramentes zahlreiche Fragen
beantwortet werden müssen. Die IBK hat daher beschlossen, Sakrament und
Sakramentalität zum Schwerpunktthema der nächsten Beratungen zu machen.

Weiterhin wird sich die nächste Konferenz auch mit den Fragen und Riten
rund um die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften in den Kirchen der
Utrechter Union befassen, in diesem Zusammenhang im Kontext des

Schwerpunktthemas auch mit der Frage der Sakramentalität einer solchen Segnung.
Der Rezeptionsprozess des Dialogs zwischen den Altkatholischen Kirchen

der Utrechter Union und der Mar Thoma Syrian Church ist in den verschiedenen
Kirchen eingeleitet. In der Schweizer Kirche wird dazu in Zusammenarbeit mit
dem Departement für Christkatholische Theologie der Universität Bern im Frühjahr

2017 eine Fachtagung stattfinden. Von Seiten der Mar-Thoma-Kirche sind
ebenfalls noch einige Fragen offen, die möglicherweise am Rande dieser
Fachtagung, zu der Vertreter der Mar-Thoma-Kirche eingeladen werden sollen, erörtert

werden können.
In die Orthodox-Altkatholische Arbeitsgruppe wurde Pfarrer Oliver Kaiser

(Hannover) berufen, der für das ausscheidende jahrelange Mitglied Urs von Arx
nachrückt. Es wurden erste Überlegungen zu Themen für weitere Gespräche
angestellt.

Erfreulich ist zu vermerken, dass Erzbischof Joris Vercammen direkt im
Anschluss an die Konferenz nach Kreta zum panorthodoxen Konzil gereist ist, zu
dem er eine persönliche Einladung erhalten hatte - ein Zeichen der Wertschätzung

und der zwischenzeitlich entstandenen ökumenischen Verbindungen.
Die Bischöfe bitten in diesem Zusammenhang alle Gemeinden in den

altkatholischen Bistümern, in den Gottesdiensten für die dort Versammelten um
Gottes Heiligen Geist zu beten.

Nach einem gemeinsamen Gespräch mit dem amtierenden Bischof Dusan
Hejbal und Lucie Kodisova als Vertreterin des Synodalrates der tschechischen
Kirche und ausführlichen internen Beratungen wurde zudem der einstimmige
Beschluss zur Weihe des neugewählten tschechischen Bischofs, Dr. Pavel Benedikt

Strânsky, gefasst. Der Weihetermin ist für den 1. April 2017 geplant.
Die nächste ordentliche Sitzung der Internationalen Altkatholischen

Bischofskonferenz wird vom 14. bis zum 18. Juni 2017 voraussichtlich in Polen
stattfinden.

Amersfoort/Bern, Juni 2016

197



Kirchliche Chronik

Wahl von Pavel Benedikt Strânsky zum neuen Bischof
für die tschechische altkatholische Kirche

Am 8. April 2016 wählte die im Prämonstratenserkloster Zeliv (Seelau) versammelte

Wahlsynode der Altkatholischen Kirche in der Tschechischen Republik
(Starokatolickâ cîrkev v Ceské republice) PhDr. Pavel Benedikt Strânsky zum
Bischof. Im ersten und zweiten Wahlgang entfielen 31 bzw. 33 Stimmen auf Pavel
B. Strânsky und 19 bzw. 15 auf den Pfarrer der Konkathedrale in Varnsdorf,
Roland Solloch (geb. 1971). Im dritten Wahlgang erreichte Pavel B. Strânsky mit
36 Stimmen die erforderliche Dreifünftelmehrheit.

Pavel Benedikt Strânsky wurde am 28. November 1978 im tschechischen
Uherské Hradistë (Ungarisch Hradisch) geboren; getauft in der Römisch-Katho-
lischen Kirche, trat er 1998 der Altkatholischen Kirche in der Tschechischen

Republik bei, schloss an der Palacky-Universität Olmütz 2003 das Studium der

Theologie und der christlichen Pädagogik mit einem Master ab und erhielt 2008
den PhDr. der Theologie und der christlichen Pädagogik sowie 2014 einen Bachelor

in Sonderpädagogik und tschechischer Sprache. Am 30. Juni 2001 wurde er
durch Bischof Dusan Hejbal zum Diakon, am 18. Oktober 2003 durch ihn zum
Priester geweiht. Pavel B. Strânsky war (als Laie) Mitbegründer der
Kirchgemeinde Zlln, in der er 2001-2003 als Diakon und 2003-2016 als Priester arbeitete.

In seinem Zivilberuf war er bei Kriminalpolizei tätig. Strânsky wird der
vierte Bischof der altkatholischen Kirche Tschechiens sein. Seine Konsekration
ist für den 1. April 2017 geplant.

AB/Petr Jan Vins

Bischof Dusan Hejbal im Ruhestand

Zu seinem 65. Geburtstag am 16. Juli 2016 trat Bischof Dusan Hejbal in den
Ruhestand. Er wurde am 29. April 1990 von Bischof Augustin Podolâk zum
Generalvikar ernannt und nach dessen Tod am 14. Januar 1991 Bistumsverweser.

Die Synode wählte Dusan Hejbal am 23. Februar 1991 zum Bischof; er wurde

am 27. September 1997 durch Bischof Bernhard Heitz (Wien) in Prag
geweiht. Bischof Hejbal trug nach der kommunistischen Zeit, in der er illegal ohne
staatliche Bewilligung pastoral arbeitete, und nach einer innerkirchlich
spannungsreichen Zeit massgeblich zur Konsolidierung der Altkatholischen Kirche
der Tschechischen Republik bei; in seiner Amtszeit errichtete er mehrere neue
Gemeinden, nahm 2000 in Absprache mit dem anglikanischen Bischof in Europa

(Kirche von England) die Prager anglikanische Gemeinde unter seine
Jurisdiktion und war an der Gründung des Departements für Altkatholische Theologie

an der Hussitischen Theologischen Fakultät der Karls-Universität Prag
beteiligt. Bischof Hejbal war in den tschechischen Medien oft präsent und ökumenisch

sehr engagiert: 1992-1993 und 2007-2008 war er Vizepräsident, 2002-
2005 Präsident des Leitungsausschusses und 2009-2015 zweiter Vizepräsident
des Ökumenischen Rates der Kirchen in der Tschechischen Republik.

198



Kirchliche Chronik

Beim Abschied in der St.-Laurentius-Kathedrale in Prag waren neben fünf
amtierenden und emeritierten altkatholischen Bischöfen auch zahlreiche Vertreter

der Ökumene anwesend: der Präsident des Ökumenischen Rats der Kirchen in
der Tschechischen Republik, Daniel Fajfr, der Synodalpräsident der Evangelischen

Kirche der Böhmischen Brüder, Daniel Zenaty, der Patriarch der
Tschechoslowakischen Hussitischen Kirche, Tomas Butta, der orthodoxe Erzbischof von
Prag, Michal Dandar, der Vorsitzende der Baptistischen Union der Tschechischen

Republik, Milan Kern, der Bischof der Unitas Fratrum, Jan Klas, sowie ein
Vertreter der Römisch-Katholischen Kirche (die römisch-katholischen Bischöfe
entschuldigten sich wegen einer Bischofsweihe in Brünn).

AB/Petr Jan Vins

Beziehungen zur Mar-Thoma-Kirche

Die am 5./6. Juni 2015 in Luzern zu ihrer 147. Session versammelte Nationalsynode

der Christkatholischen Kirche der Schweiz hat den Dialog der altkatholi-
schen Kirchen der Utrechter Union mit der Mar Thoma Syrian Church ofMalabar

(im Folgenden: Mar-Thoma-Kirche) begrüsst, aber gleichzeitig gewünscht,
dass fachtheologischen Gremien die Möglichkeit eingeräumt wird, sich am Re-

zeptionsprozess zu beteiligen. Ausdrücklich hat die Synode eine Stellungnahme
der Pastoralkonferenz der Christkatholischen Kirche der Schweiz gewünscht.

An ihrer Tagung vom 7./8. März 2016 hat die Pastoralkonferenz den Dialog
der altkatholisehen Kirchen mit der Mar-Thoma-Kirche diskutiert. Sie stützte
sich dabei auf die drei Erklärungen der internationalen Dialogkommission, auf
die «Einführung zu den Dialogtexten», wie sie der 147. Session der Nationalsynode

vorlagen, sowie auf folgende Überlegungen, die Pfr. Dr. Adrian Suter, selbst

Mitglied der internationalen Dialogkommission, der Pastoralkonferenz vorlegte:
1. Sowohl die altkatholischen Kirchen als auch die Mar-Thoma-Kirche sind mit

den Kirchen der anglikanischen Kirchengemeinschaft in voller kirchlicher
Gemeinschaft. Dies begründet zwar nach altkatholischem Verständnis noch
keine Kirchengemeinschaft zwischen den Altkatholiken und der Mar-Thoma-
Kirche, da kirchliche Gemeinschaft nach altkatholischem Verständnis nicht
transitiv ist; allerdings bildet dieser Umstand für uns altkatholische Kirchen
eine Herausforderung: Wir sind in besonderer Weise aufgerufen, unsere
Haltung gegenüber der Mar-Thoma-Kirche zu klären. Zudem erlaubt uns die
Kirchengemeinschaft unserer anglikanischen Schwesterkirche mit der Mar-
Thoma-Kirche, dieser Kirche ein besonderes Vorschussvertrauen
entgegenzubringen.

2. In den ökumenischen Dialogen mit den anglikanischen und den östlich-
orthodoxen Kirchen, die von den altkatholischen Kirchen traditionellerweise
als die nächsten Verwandten angesehen worden sind, konnte stets auf die

gemeinsame Basis der «ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends»
zurückgegriffen werden. Im Dialog mit der Mar-Thoma-Kirche, die vorchalzedo-

199



Kirchliche Chronik

nensisch ist, funktioniert dieser Rückgriff nicht in gleicher Weise; insbesondere

unterscheiden sich die beiden Kirchen darin, welche Konzilien sie als

verbindlich anerkennen. Soll der Dialog nicht von vornherein zum Scheitern
verurteilt sein, darf er sich nicht auf formaljuristische Kriterien wie die
Anerkennung von Konzilsbeschlüssen versteifen. Vielmehr muss er die materielle

Übereinstimmung im Glauben in den Blick nehmen. Eine solche Konzentration

auf Fragen des sachlichen Gehaltes des Glaubens entspricht durchaus
altkatholischem Selbstverständnis, insbesondere dem Verständnis von
Rezeption, die altkatholischerseits stets inhaltlich, nie formaljuristisch verstanden

worden ist.
3. Der inhaltliche Dialog zu zentralen Fragen der Christologie lässt eine breite

sachliche Übereinstimmung erkennen. Der unterschiedliche Verbindlichkeitsstatus

des Konzils von Chalzedon in den beiden Kirchen erscheint
angesichts dieser sachlichen Übereinstimmung nicht gravierend.

4. Die traditionellen altkatholischen Begrifflichkeiten des eigenen ekklesiologi-
schen Selbstverständnisses - bischöflich-synodal, katholisch und
romunabhängig - finden in der Mar-Thoma-Kirche kaum Widerhall. Wiederum
lässt sich aber jenseits dieser Begriffe eine breite inhaltliche Übereinstimmung

im Kirchenverständnis finden. So findet sich in beiden Kirchen:
a. ein starker Traditionsbezug, insbesondere ein Rekurs auf die Alte Kirche

im eigenen Selbstverständnis;
b. das Bewusstsein von Diskontinuität und Reform in der Geschichte der

eigenen Kirche;
c. partizipatorisch-parlamentarische Strukturen der Entscheidungsfindung,

die die gemeinsame Verantwortung von Geistlichen und Laien unterstreichen

und die Konsensfindung, nicht den Mehrheitsbeschluss betonen;
d. ein Verständnis des Bischofsamtes, das den Bischof als wesentlichen Ver¬

antwortungsträger ansieht, ihn aber zugleich in die Gemeinschaft der
Bischöfe und in die genannten partizipatorisch-parlamentarischen Strukturen

einbindet;
e. ein eigenständiges nationalkirchliches Selbstbewusstsein.

5. Es war stets altkatholisches kirchliches Selbstverständnis, dass Kirchen, die
miteinander in Gemeinschaft stehen, in untergeordneten Fragen der kirchlichen

Praxis, der Frömmigkeit und des kirchlichen Lebens eine Vielfalt lokaler

und nationaler Traditionen pflegen dürfen, die die Einheit im Glauben
nicht gefährdet, solange jede Kirche das Wesentliche des Glaubens aufrechterhält.

Im Dialog mit der Mar-Thoma-Kirche wurden solche Unterschiede in
Bezug auf die sakramentale Praxis, die Marienverehrung, die Heiligenverehrung,

die Rolle von Symbolen und Bildern und das Gedächtnis der Verstorbenen

diskutiert, ohne dass dabei wesentliche Unterschiede im zugrunde
liegenden Glauben ausgemacht worden sind.

6. Eine Kirchenspaltung darf nur dann auf Dauer beibehalten werden, wenn
schwerwiegende Gründe gegen eine Kirchengemeinschaft sprechen. Wenn
eine Kirche in der anderen ihren eigenen Glauben und ihr eigenes Kirchen-

200



Kirchliche Chronik

Verständnis wiedererkennt, ist eine Heilung der Spaltung theologisch geboten

- selbst wenn es aufgrund der geographischen Distanz der beiden Kirchen
schwierig sein kann, die Gemeinschaft im kirchlichen Alltag zu leben. Eine
volle kirchliche Gemeinschaft mit der Mar-Thoma-Kirche stärkt die Einbindung

der altkatholischen Kirchen in einen weltweiten ökumenischen Kontext.
Ökumene im weltweiten Kontext und Ökumene mit lokalen Partnern dürfen
nicht gegeneinander ausgespielt werden - beide sind für das altkatholische
Selbstverständnis wichtig.

7. Die Unterschiede im kulturellen Kontext der beiden Kirchen - Indien einer¬

seits, Kontinentaleuropa andererseits - sind augenfällig. Aufgrund der
Minderheitensituation des Christentums in Indien ist in der Mar-Thoma-Kirche
das Bewusstsein stark, selbst das Ergebnis eines Inkulturationsprozesses zu
sein. Vor diesem Hintergrund können Unterschiede in gesellschaftspolitischen

Fragen als der unterschiedlichen kulturellen Prägung geschuldet
akzeptiert werden.

Aufgrund der ihr vorliegenden Unterlagen und dieser Überlegungen gibt die
Pastoralkonferenz folgende Stellungnahme ab:

a) Die Pastoralkonferenz begrüsst den Dialog mit der Mar-Thoma-Kirche und
ist erfreut, dass er inhaltlich zu so breiten Übereinstimmungen geführt hat.

b) Die Pastoralkonferenz ermutigt die Internationale Bischofskonferenz der Ut¬

rechter Union, den Rezeptionsprozess weiter voranzutreiben mit dem Ziel,
eine Vereinbarung über kirchliche Gemeinschaft mit der Mar-Thoma-Kirche
zu schliessen.

c) Es scheint der Pastoralkonferenz wichtig, dass im Rezeptionsprozess auch
Stimmen aus denjenigen Kirchen gehört werden, mit denen die altkatholischen

Kirchen sich bereits in Kirchengemeinschaft oder auf dem Weg dorthin
befinden. Ein Symposium am Departement für Christkatholische Theologie
wäre beispielsweise ein geeigneter Ort dafür.

d) Die Pastoralkonferenz ruft Bischof und Synodalrat einerseits, die christ¬
katholischen Kirchgemeinden der Schweiz andererseits, dazu auf, mit Mar-
Thoma-Gemeinden in der Schweiz Kontakte aufzunehmen und zu pflegen,
um die Früchte des internationalen theologischen Dialoges auch in den
kirchlichen Alltag zu tragen. Soweit möglich, sollen in die christkatholisch-anglikanischen

Beziehungen in der Schweiz auch die Mar-Thoma-Gemeinden
einbezogen werden.

e) Die Pastoralkonferenz bittet das christkatholische Hilfswerk «Partner sein»,
gemeinsame diakonische Projekte mit der Mar-Thoma-Kirche zu prüfen.

Von der Pastoralkonferenz am 8. März 2016 mit grosser Mehrheit ohne Gegenstimme

bei einer Enthaltung verabschiedet; die Synode der Christkatholischen
Kirche der Schweiz begrüsste bei ihrer 148. Session am 27.Z28. Mai 2016 diesen

Vorschlag zum weiteren Vorgehen.

201



Kirchliche Chronik

Niederländische Synode befürwortet Ehe zwischen
gleichgeschlechtlichen Personen

1. Hintergrund: Die Rechtssituation in einzelnen Ländern

Die staatliche Gesetzgebung hinsichtlich der Rechte homosexueller Menschen
hat sich in den letzten Jahrzehnten in vielen Ländern verändert. Seit Ende der
1960er-Jahre verschwanden in Europa Bestimmungen, aufgrund derer jegliche
Form gleichgeschlechtlicher Sexualität unter Erwachsenen strafrechtlich verfolgt
wurde. Die sexuelle Selbstbestimmung wurde spätestens seit 1981 als Teil der
Menschenrechte der betroffenen Personen angesehen. 1989 führte Dänemark als

erstes Land weltweit die «eingetragene Partnerschaft» ein und schuf damit eine

rechtlich geregelte Form des Zusammenlebens für gleichgeschlechtliche Paare.
Andere Länder übernahmen dies mutatis mutandis (u.a. Deutschland 2001,
Schweiz 2004, Österreich 2009, Liechtenstein 2011, Griechenland 2015,
Italien 2016). 2001 öffneten die Niederlande als erstes Land die Ehe für
gleichgeschlechtliche Paare; andere Länder (u.a. Belgien 2003, Frankreich 2013,
Vereinigtes Königreich ohne Nordirland 2014, Luxemburg und Irland 2015, sowie
die skandinavischen Länder, zuletzt Finnland 2017) folgten. Verschiedene
osteuropäische Staaten (etwa Polen, Ungarn, Rumänien) kennen bisher keine
Regelungen; andere lehnen staatliche Vorlagen ab (etwa 2015 Slowenien). Manche
Länder haben inzwischen Bestimmungen in die Verfassung eingefügt, die

gleichgeschlechtlich liebenden Menschen das Eingehen einer Ehe verunmöglichen
(u.a. 2013 Kroatien, 2014 Slowakei, 2015 Armenien) oder die die Definition der
Ehe als Verbindung zwischen einem Mann und einer Frau in der Verfassung
festlegen wollen (in Rumänien etwa wird derzeit ein derartiges Ehe-Referendum

vom Parlament geprüft; in der Schweiz wurde eine von der Christlichen Volkspartei

initiierte Volksinitiative Anfang 2016 knapp abgelehnt). In der Frage der
Öffnung der zivilen Ehe für gleichgeschlechtliche Paare stellt Andreas R. Ziegler
«ein klares West-Ost- und Süd-Nord-Gefälle» fest (Religion & Gesellschaft in
Ost und West 44, 2016, Nr. 8: Kirchen und Homosexualität, 18).

In diese gesellschaftlichen Prozesse sind die Kirchen in ihrem jeweiligen
Kontext eingebunden und dazu aufgefordert, sich dazu zu verhalten. Seit alters
nehmen die abrahamitischen Religionen eine ablehnende Haltung gegenüber
gleichgeschlechtlicher Sexualität ein. Doch haben sich in den letzten Jahrzehnten
zunehmend auch alternative Perspektiven Gehör verschafft.

2. Entwicklungen in der Altkatholischen Kirche der Niederlande

Diese hier aus Platzgründen nur skizzierten gesellschaftspolitischen Kontexte
sollten bei der Lektüre der im Folgenden abgedruckten Darlegungen aus der
Altkatholischen Kirche der Niederlande berücksichtigt werden. Dort wird seit

etwa 20 Jahren über Bedeutung und Stellenwert von Homosexualität in christlicher

Ethik und Kirche diskutiert. Im kirchlichen Alltag sind homosexuelle

202



Kirchliche Chronik

Frauen und Männer mit oder ohne Partnerbindung - auch im Priesteramt - völlig
akzeptiert.

Die niederländische altkatholische Kirche folgt zur Feststellung der Gültigkeit

einer Ehe der staatlichen Gesetzgebung. Die Ehe wird im Standesamt
geschlossen und in der Kirche anschliessend durch den Priester bzw. die Priesterin
eingesegnet. Das Ehesakrament wird in der niederländischen Kirche als

«Einsegnung der Ehe» («inzegening van het huwelijk») bezeichnet. Seit Einführung
der Zivilehe zwischen gleichgeschlechtlichen Personen im Jahr 2001 sieht sich
die niederländische Kirche mit der Frage konfrontiert, ob sie die Ehe zweier
Männer bzw. zweier Frauen als Ehe anerkennen und ihr den sakramentalen Segen
spenden kann. 2009 wurde ein liturgisches Formular für die Segnung der Ehe
oder einer auf Dauer angelegten Liebesverbindung von zwei Frauen oder zwei
Männern zur Erprobung freigegeben. Diese Segnung wird jedoch nicht einer
sakramentalen Ehesegnung gleichgestellt. Damals bat die niederländische Synode
(die in einer Angelegenheit wie dieser beratende, nicht entscheidende Befugnis
hat) mit grosser Mehrheit die Bischöfe darum, dass die Kirche zur Frage des
sakramentalen Charakters einer solchen Segnung Stellung beziehe.

Die Bischöfe von Haarlem und Utrecht haben der niederländischen Synode
am 21. November 2015 eine kurze Darlegung über «Die Ehe zwischen
gleichgeschlechtlichen Personen» («Het huwelijk van mensen van gelijk geslacht», s.u.)
vorgelegt. Sie kommen zum Schluss, dass seitens der Altkatholischen Kirche der
Niederlande im Hinblick auf dauerhafte Verbindungen von Menschen gleichen
Geschlechts von einer «Ehe» gesprochen werden kann.

Aus theologisch-anthropologischer Perspektive erkennen sie an, dass die Ehe
zwischen zwei gleichgeschlechtlichen Personen der traditionellen Ehe zwischen
Mann und Frau gleichwertig ist. Ausdrücklich halten sie fest, dass «gleichwertig»
nicht «gleich» meint: Jede Form von Ehe hat ihren eigenen Charakter. Was den

sakramental-theologischen Aspekt angeht, so sind die beiden Bischöfe der

Meinung, dass diesen verschiedenen Formen der Ehe der gleiche sakramentale
Charakter eignet. Diese Meinung lässt sich durch die erwähnte traditionelle
theologische Sicht der Altkatholischen Kirche der Niederlande begründen, nach der
bei der kirchlichen Feier nicht vom «Ehesakrament», sondern von der «Einsegnung

der Ehe» die Rede ist. Die beiden Bischöfe stellen fest, dass die Segnung der
Ehe von zwei Männern oder zwei Frauen «sakramental» sei. Obwohl die Segnung
dieser Ehen als sakramental gedeutet wird, bleibe die Bezeichnung «Sakrament
der Segnung der Ehe» der Segnung der Ehe von Frau und Mann vorbehalten, wie
die Bischöfe den Synodalen in einer Ergänzung zur Darlegung (s. u.) erläuterten.

In der anschliessenden Diskussion zeigte sich, dass vielen Mitgliedern der
Synode der Unterschied zwischen der «Sakramentalität» der Ehe zwischen
Homosexuellen und dem «Sakrament» der Segnung der Ehe zwischen
Heterosexuellen nicht deutlich war. Die Bischöfe hielten daraufhin bei der Synode fest,
dass diese Unterscheidung zugegebenermassen Ungleichheit suggeriere, sie ein
solches Verständnis jedoch ablehnten. Die Siebenzahl der Sakramente könne
nicht einseitig durch die niederländische altkatholische Kirche verändert werden.

203



Kirchliche Chronik

Ausserdem gebe es altkatholische Kirchen, in denen die Angelegenheit bisher
kaum thematisiert werde. Dem Ansinnen mehrerer Synodaler, nicht auf die anderen

Kirchen zu warten, wollten die beiden Bischöfe nicht beipflichten. Die Synode

stimmte am Ende der kurzen Darlegung zu. Das bisherige liturgische Formular

zur Erprobung für die Segnung zweier gleichgeschlechtlicher Personen erhält
nunmehr regulären Charakter. Die Bischöfe sagten zu, sich für die Diskussion
über die Gleichwertigkeit der Ehe Hetero- und Homosexueller in internationalen
Gesprächszusammenhängen einzusetzen.

AB/Wietse van der Velde, Hilversum NL

Kurze Darlegung: Die Ehe zwischen gleichgeschlechtlichen
Personen

Vorgeschichte und Anliegen dieser kurzen Darlegung

Über die Möglichkeit der Einsegnung von Lebensgemeinschaften zweier
gleichgeschlechtlicher Partner wird seit mehr als 20 Jahren regelmässig aufden Synoden
unserer Kirche diskutiert. Zur Untersuchung dieser Frage setzte das Collegiaal
Bestuur, der Kollegialvorstand, im Jahr 2000 die Kommission Verhey-de Jager
ein, die zwei Jahre später den Bericht «Levensverbintenissen en sacrament van
(in-)zegening» («Lebenslange Verbindungen und das Sakrament der [Ein-]Seg-
nung») veröffentlichte. Die Diskussion darüber in den Gemeinden führte zu einem
Bericht an die Synode im Jahr 2004. Eine neue Kommission (Kommission Frede-

Robinson) wurde mit der Verarbeitung der Reaktionen auf der Grundlage des

genannten Berichts beauftragt. Aufgrund des Berichts «Het sacramentele huwelijk
open voor paren van het gelijke geslacht? Rapportage aan het Collegiaal Bestuur»
(«Die sakramentale Ehe - offen für gleichgeschlechtliche Paare? Bericht an den

Kollegialvorstand») vom Juni 2006 dieser zweiten Kommission sowie eigener
Überlegungen stellte der Kollegialvorstand die kurze Darlegung «De inzegening
van levensverbintenissen» («Die Einsegnung von Lebensgemeinschaften») auf.
Aus der Besprechung dieses Dokuments bei der Synode 2006 ergaben sich zwei

Arbeitsaufträge für den Kollegialvorstand: Erstens ersuchte die Synode darum,
ein Formular für die Einsegnung von Lebensgemeinschaften zweier
gleichgeschlechtlicher Partner zu erarbeiten. Zweitens bat die Synode darum, ihr innerhalb
von drei Jahren eine theologische Untersuchung über die Frage der Sakramentali-
tät einer solchen Einsegnung vorzulegen. Im Jahr 2009 veröffentlichten die
Bischöfe ein Formular für die Einsegnung solcher Verbindungen. Die Frage nach der
Sakramentalität war das Thema zweier Studientage der Geistlichkeit im Dezember

2013 und im März 2014.

Mit der vorliegenden kurzen Darlegung wollen wir über die Ergebnisse des

oben beschriebenen Prozesses und vor allem die des theologischen Studiums über
die Sakramentalität der Ehe berichten. Wir gehen dabei von unserem Bericht

204



Kirchliche Chronik

«Die Einsegnung von Lebensgemeinschaften» aus dem Jahr 2006 für die Synode
aus, der u.E. noch immer eine gute Übersicht über den niederländischen altkatholischen

Standpunkt in Bezug auf die Bewertung von Lebensgemeinschaften
zwischen gleichgeschlechtlichen Partnern gibt.

Weil seit 2001, ähnlich wie in einigen anderen Ländern, in unserem Land die
standesamtliche Trauung für gleichgeschlechtliche Paare möglich geworden ist,
schlagen wir vor, dass auch unsere Kirche den Begriff «Ehe» verwendet für die
Lebensgemeinschaften gleichgeschlechtlicher Partner, die sich durch Exklusivität

und lebenslange Treue auszeichnen. Wir sprechen folglich in unserer Kirche
von der Ehe zwischen Mann und Frau, von der Ehe zwischen zwei Frauen und von
der Ehe zwischen zwei Männern. Es bestehen also drei Situationen, in denen es

um einen zivilrechtlichen Vertrag mit besonderen Kennzeichen, etwa der
Verpflichtung der gegenseitigen Sorge geht. Ob es in allen drei Fällen theologisch um
die gleiche Wirklichkeit geht, ist eine offene Frage, auf die wir in dieser kurzen
Darlegung auf der Grundlage der erwähnten theologischen Untersuchungen
näher eingehen werden.

Die Frage nach der Sakramentalität der Ehe gleichgeschlechtlicher Menschen
ist nicht ethischer Natur. Wir sind davon überzeugt, dass eine Ehe zwischen

Gleichgeschlechtlichen an sich gut ist, da sie zur Menschwerdung und zum
Lebensglück der Partner bzw. der Partnerinnen beiträgt. Die Frage nach der
Sakramentalität ist theologisch-anthropologischer und sakramentaltheologischer
Natur.

Theologisch-anthropologische Überlegungen

Die theologische Anthropologie betrachtet das menschliche Handeln und die Art
und Weise, wie Menschen ihren Wunsch nach einem Leben gemäss Gottes
Geboten verwirklichen. Die Frage der theologischen Anthropologie ist, wer der
Mensch im Lichte des Ewigen ist. Die theologische Anthropologie will Anton
Houtepen zufolge «den Mensch als Wesen beschreiben, das aus der Erde genommen,

aber nach dem Ebenbild Gottes geschaffen ist, lebend aus Gnade, weil Gott
Freude am Menschen hat, der sich der herrlichen Freiheit der Kinder Gottes
erfreut und dazu bestimmt ist, sich in Verbundenheit mit dem lebendigen Gott zu
entfalten.»

Um kein Missverständnis über unsere Wertschätzung der Ehe zwischen zwei
Frauen oder zwischen zwei Männern aufkommen zu lassen, wollen wir - in
Anlehnung an Margaret Farley - hinsichtlich der Homosexualität die folgenden Thesen

formulieren:
1. Erfahrungen zahlloser Menschen zeigen, dass homosexuelle Beziehungen

zum Wohlbefinden der Partner bzw. Partnerinnen beitragen. Wir können
deshalb sagen, dass diese Beziehungen als solche grundsätzlich gut sind.

2. Homosexuelle Beziehungen sind unter ähnlichen Voraussetzungen lebens¬

fördernd, wie sie auch für heterosexuelle Beziehungen gelten. Diese
Voraussetzungen hängen damit zusammen, dass die Partner bzw. Partnerinnen die

205



Kirchliche Chronik

menschliche Würde garantieren und dass die Partner bzw. Partnerinnen
gegenseitig zuverlässig sind. Ausgangspunkte sind: Dass die menschliche Person

Ziel in sich selbst ist und nie auf ein Mittel zum Zweck reduziert werden

darf; dass Gegenseitigkeit und commitment der beiden Partner bzw. Partnerinnen

füreinander gegeben sind; dass eine bestimmte Art der Fruchtbarkeit
besteht, unabhängig davon ob (eigene) Kinder bekommen und erzogen werden;

und dass die Beziehung die beiden Partner bzw. Partnerinnen und andere

dazu inspiriert, soziale Gerechtigkeit zu üben.
3. Die Öffnung der Ehe für homosexuelle Paare ist eine Entwicklung auf mehr

Gerechtigkeit in der Gesellschaft hin, wodurch Diskriminierung in Bezug auf
die öffentliche Anerkennung intimer Beziehungen aus der Welt geschafft
wird.

4. Homosexualität muss nicht biologisch legitimiert werden. Es ist eine Tatsa¬

che, dass sich manche Menschen zum gleichen Geschlecht hingezogen fühlen,

während dies für andere weniger oder auch nicht der Fall ist. Das bedeutet,

dass zumindest bei manchen Menschen eher von einer sexuellen Präferenz,

möglicherweise sogar von einer bewussten Entscheidung die Rede ist
als von einer unumkehrbaren Veranlagung. Wichtig ist deshalb nicht, mit
wem jemand eine intime Beziehung eingeht, sondern wie diese gelebt wird.

Die Geschichte des kirchlichen Umgangs mit Homosexualität ist kompliziert
und nicht eindeutig. Es ist sicherlich nicht wahr, dass die Kirche gleichgeschlechtliche

Beziehungen zwischen Menschen immer einfach abgelehnt hat. Es ist auch

unmöglich, aus der Bibel für alle Zeiten und Orte gültige, detaillierte Richtlinien
im Hinblick auf Gebote/Verbote auf dem Gebiet der Sexualität abzuleiten.
Obwohl menschlicher Liebe und Sexualität in der Bibel (vor allem im Hohelied der
Liebe) ein hoher Wert zugeschrieben wird, kennt diese praktisch keine Abschnitte,

die sich ausdrücklich mit Sexualität befassen. Diese Abschnitte beziehen sich
zudem oft auf Sexualität im Kontext von Gewalt, Missbrauch und menschenverachtenden

Praktiken. Der Segen über Ehe und Fortpflanzung ist schliesslich im
Rahmen eines patriarchalischen Gesellschaftsmodells angesiedelt, wodurch die
Offenheit für homosexuelle Beziehungen, wie wir sie heutzutage kennen, gering
oder inexistent ist. Wir müssen uns daher selbst auf die Suche nach der Bedeutung
homosexueller Beziehungen im Rahmen eines christlichen Lebensentwurfes
machen. Dabei spielen sowohl das biblische Zeugnis von Gottes Traum über den
Menschen als auch die menschliche Erfahrung eine wichtige Rolle.

Wir sind überzeugt, dass aus der Perspektive der theologischen Anthropologie
auch homosexuelle Partnerschaften gläubig als Ausdruck menschlicher

Leidenschaft für das Gute und der Sorge füreinander angesehen werden können, die
den Segen der Glaubensgemeinschaft verdienen. Das will nicht sagen, dass die
drei Formen der Ehe die gleiche Wirklichkeit widerspiegeln. Unsere kurze
Darlegung aus dem Jahr 2006 stellt nicht die Gleichwertigkeit dieser Ehen infrage,
sondern versucht, ihrem jeweils eigenen Charakter gerecht zu werden.
Gleichwertigkeit ist nicht dasselbe wie Gleichartigkeit. In diesem Zusammenhang hat

206



Kirchliche Chronik

Mattijs Ploeger auf einem der genannten Studientage gesagt: «Im Bewusstsein,
dass unsere Vielfalt zur Einheit in <Christus> gebracht wird, ist es vielleicht möglich,

innerhalb der christlichen Kirche die Vielfalt und Verschiedenheit von
Menschen und Beziehungen anzuerkennen.»

Sakramententheologische Überlegungen

Die [in den Niederlanden übliche, Anm. d. Ü] altkatholische Interpretation des

Ehesakraments als «Sakrament der Eheeinsegnung» öffnet grundsätzlich den

Weg, den drei Arten der Ehe den gleichen sakramentalen Charakter zuzuerkennen.

So stellte bereits das Dokument von 2006 fest, dass «auf der Grundlage der
Taufe der Beteiligten das Aussprechen des Segensgebetes [über diese Beziehung]
zu den sakramentalen Zeichenhandlungen gezählt werden muss». Und in einem
früheren Bericht über die Ehe schrieb Remco Robinson in diesem Zusammenhang:

«Die Sakramentalität liegt darin, dass die Tatsache einer Beziehung in das

Ganze der Heilsgeschichte aufgenommen und dadurch in einer neuen Perspektive
gesehen wird. Dadurch wird die Beziehung zum Zeichen der Gnade und daher

zum Sakrament.» Mattijs Ploeger bestätigte, dass es «sakramententheologisch
nicht möglich [sei], offiziellen liturgischen Handlungen der Kirche den
sakramentalen Charakter abzusprechen.» Er fügte jedoch hinzu: «Ob es <das gleiche
Sakrament> ist, ist schwer zu bestimmen. Aber dass es um <die gleiche Sakramen-
talität> geht, lässt sich gut verteidigen.»

Biblisch betrachtet lassen sich in Bezug auf die Ehe drei wichtige Bedeutungen

unterscheiden. Traditionell gilt die Ehe als Gabe der Schöpfung: Mann und
Frau werden einander bei der Schöpfung gegeben, mit dem Auftrag fruchtbar zu
sein (Gen 1,26-28; 2,18-25). Darüber hinaus ist die Ehe, als die intime Beziehung
zwischen Mann und Frau, ein Bild des Bundes zwischen Gott und seinem Volk
Israel (Jes 54,1-10; Hos 1-3; Jer 2-3). Obwohl also die Ehe als Segen gesehen
wird, wird dieser durch den Apostel Paulus letztlich im Lichte des Königreichs
Gottes relativiert. Er christologisiert das Bild des Bundes, wodurch die Liebe
zwischen Menschen mit der Liebe Christi für seine Kirche verglichen wird
(Eph 5,30-33). Der Apostel relativiert die Ehe ferner unter Hinweis auf die
Möglichkeit, für das Reich Gottes unverheiratet zu bleiben (1 Kor 7,8-9).

Auf der Grundlage dieser traditionell-biblischen Bedeutungen der Ehe
ergeben sich in Bezug auf die Ehe zwischen zwei Männern oder zwischen zwei
Frauen zwei miteinander zusammenhängende Fragen: die nach der biologischen
Fruchtbarkeit und die nach der Brautsymbolik zwischen Christus und der Kirche.
Die Verbindung von Sexualität und spezifischer biologischer Fruchtbarkeit von
Mann und Frau wird oft als Rückgrat einer bestimmten Sexualmoral und einer
damit verbundenen gesellschaftlichen Ordnung angesehen. Das Aufgeben oder
die Erweiterung dieser Moral, indem auch die Ehe zwischen zwei Männern oder
zwei Frauen als sakramental angesehen wird, kann Angst oder Unsicherheit
bewirken. Obwohl wir uns bewusst sind, dass diese Angst und Unsicherheit vor
einer anderen als der traditionell anerkannten Körperlichkeit und Sexualität bei

207



Kirchliche Chronik

einigen Christinnen und Christen und ihren Kirchen bestehen, möchten wir uns

vor allem für eine positive Einstellung gegenüber Homosexualität engagieren, für
die sich auch viele homosexuelle und heterosexuelle Christinnen und Christen
einsetzen. Wir sind uns zudem dessen bewusst, dass die Unterschiede zwischen
einzelnen Kirchen, sowohl in unserem eigenen Land als auch weltweit, gross sind
und dabei auch nicht-theologische Argumente eine grosse Rolle spielen. Im
Ökumenischen Rat der Kirchen wird daran gearbeitet, derartige Unterschiede in
Form einer <Beratung über Moral> in aller Offenheit zur Diskussion zu stellen.
Auch im niederländischen Ökumenischen Rat der Kirchen wurde kürzlich erneut
versucht, die Unterschiede zwischen den Kirchen zu besprechen.

Innerhalb der Utrechter Union der altkatholischen Kirchen verhält es sich
einfacher. Denn wegen der relativen Autonomie der Ortskirche respektieren die

Mitgliedskirchen der Union voneinander die jeweilige Standpunktbestimmung
und erhalten die kirchliche Gemeinschaft untereinander aufrecht. Die tschechischen

und polnischen Kirchen folgen den Entwicklungen der Kirchen in den

Niederlanden, in Deutschland, der Schweiz und in Österreich nicht, die die Untersuchung

der Sakramentalität der Ehe zwischen Gleichgeschlechtlichen in Angriff
genommen haben und Formularfe] für die Segnung einer solchen Ehe entwickelt
haben. Umgekehrt üben die letztgenannten vier Kirchen keinen Druck auf ihre
Schwesterkirchen aus, ihre Art zu denken und zu handeln zu übernehmen.

Schlussfolgerung

Angesichts der Entwicklungen in unserer eigenen Kirche, in den Kirchen der

Utrechter Union und in der weltweiten Ökumene, für die wir die Mitverantwortung

tragen, wollen wir die Sakramentalität des Segens über die Ehe zwischen
zwei Männern oder zwei Frauen, von denen mindestens einer der Partner oder
eine der Partnerinnen getauft ist, bestätigen. Wir schlagen vor, dem jetzigen
provisorischen Formular der Eheeinsegnung einen endgültigen Status zu verleihen.
Wir verpflichten uns dazu, uns in der Ökumene für die Bestätigung der
Sakramentalität dieses Segens zu engagieren und daran mitzuarbeiten, dass der Frage
nach der Aufnahme einer Ehe von zwei Männern oder zwei Frauen offen begegnet

und sie weiter studiert wird. Wir werden die Synode über entsprechende
Entwicklungen in unseren Schwesterkirchen der Utrechter Union weiter informieren.

Schliesslich rufen wir gemeinsam mit dem Kollegialvorstand alle Christinnen

und Christen dazu auf, sich auf das offene Gespräch über Beziehungen und

Sexualität einzulassen; wir wollen daran mitarbeiten, dieses Gespräch auch im
ökumenischen Kontext zu stimulieren.

Amersfoort, am Fest der Geburt der hl. Jungfrau Maria, 8. September 2015

+ Joris Vercammen, Erzbischof von Utrecht
+ Dirk Jan Schoon, Bischof von Haarlem

208



Kirchliche Chronik

Verwendete Literatur

A. Literatur aus altkatholischen Kirchen:

Collegiaal Bestuur, De inzegening van levensverbintenissen, Amersfoort (Typoskript)
2006

G. C. G. Verhey-de Jager/Th. Beemer/M. Bierens/C. F.G. E. Hallewas/J. van Handenhoven,
Levensverbintenissen en sacrament van (in-)zegening. Rapport van de Studiecommis-
sie (In-)zegenen relaties van personen van hetzelfde geslacht. Uitgebracht op verzoek
van de bisschoppen van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, Amersfoort (Typoskript)

Oktober 2002
J.W. van Peer, Handreiking voor het gesprek in de parochies over het rapport Levensver¬

bintenissen en sacrament van (in-)zegening, Amersfoort (Typoskript) November 2002
B. Wirix, Huwelijk, sacrament en huwelijkszegen, Amersfoort (Typoskript) 2005
R. Frede/R. Robinson, Het sacramentele huwelijk open voor paren van het gelijke ge¬

slacht? Rapportage aan het Collegiaal Bestuur, o. O. (Typoskript) Juni 2006
R. Robinson, Marriage as a Sacrament. A contemporary approach. Paper für die IBK 2006

(Typoskript)
K. Rohmann, Die Sakramentalität der Ehe. Skizzen für eine alt-katholische Ehetheologie.

Ein Beitrag für die IBK. Paper für die IBK 2006 (Typoskript)
J. Vercammen, Relaties en seksualiteit. Een theologisch-antropologische bijdrage, Amers¬

foort (Typoskript) 2013
M. Ploeger, Inzegening van relaties van personen van hetzelfde geslacht, sacramentaliteit

en de vraag naar een positiebepaling door de Oud-Katholieke Kerk van Nederland,
Amersfoort (Typoskript) 2014

P. B. Smit, De zegening van relaties van twee mensen van hetzelfde geslacht in kerken van
de Unie van Utrecht, Amersfoort (Typoskript) 2014.

B. Weiterführende Literatur:

M.A. Farley, Just love. A Framework for Christian Sexual Ethics, New York-London
(Continuum) 2012

A. Houtepen, Uit aarde, naar Gods beeld. Theologische antropologie, Zoetermeer (Boe-
kencentrum) 2006.

Übersetzung aus dem Niederländischen: Harald Münch, IJmuiden NL

Ergänzung zur kurzen Darlegung

Die kurze Darlegung «Die Ehe zwischen gleichgeschlechtlichen Personen»
bestätigt «die Sakramentalität des Segens über die Ehe zwischen zwei Männern
oder zwei Frauen, von denen mindestens einer der Partner oder eine der Partnerinnen

getauft ist». Unter Sakramentalität verstehen wir die Aufnahme der
betreffenden Beziehung in den Gesamtzusammenhang der Heilsgeschichte, wie dies in
der kurzen Darlegung formuliert ist. Der Segen über die drei Arten von Ehe
besitzt den gleichen sakramentalen Charakter. Dies ist eine klare Aussage in aller
Deutlichkeit.

209



Kirchliche Chronik

Damit ist jedoch nicht gesagt, dass es bei den drei Formen der Ehe um die
gleiche Wirklichkeit geht. In unserer Zeit wird der Diversität menschlicher
Beziehungen viel Aufmerksamkeit geschenkt. Dies wollen wir auch tun im Hinblick
auf die je eigene Dynamik der verschiedenen Eheformen. Hinsichtlich der Liebe
sind sie miteinander verwandt. Deshalb stellen wir ausdrücklich fest, dass sie

gleichwertig sind. Aber dies ist etwas anderes, als zu sagen, sie seien einfach
gleichartig. In unserem emanzipatorischen Streben nach gleichen Rechten für
Alle laufen wir Gefahr, diesen einen Aspekt zu sehr zu betonen. Wir sind der
Überzeugung, dass wir den Menschen eher gerecht werden, wenn wir auf die
Unterschiede achten. Ausgehend vom Geschlechtsunterschied haben Frauen und
Männer auf je eigene Weise als Mitschöpfer und als Mitschöpferinnen Anteil an
Gottes Schöpfung. Gleichgeschlechtliche Paare tun dies auf die ihnen eigene
Weise.

Als die Lateransynode im Jahr 1215 die Ehe von Mann und Frau unter die
sieben Sakramente aufgenommen hat, hat sie damit keinesfalls die anderen zwei
Eheformen abwerten wollen. Damals stand diese Frage nicht zur Debatte.

Ob daran etwas verändert werden sollte, ist keine Frage, die sich nur in unserer

Kirche stellt. Wir können nicht anders, als uns so gut wie möglich an dieser
Debatte zu beteiligen, die auch in anderen Kirchen katholischer Tradition geführt
wird.

Aus der Tatsache, dass nicht alle drei Formen der Ehe zu den sieben
Sakramenten gezählt werden, darf nicht auf die Verneinung ihrer Gleichwertigkeit
geschlossen werden. Während wir bestätigen können, dass der Segen über die Ehe
zwischen zwei Frauen oder zwei Männern die gleiche Sakramentalität wie der
Segen über die Ehe zwischen einem Mann und einer Frau hat, müssen wir
zugleich die Diskussion offenhalten, ob die Ehe zwischen Gleichgeschlechtlichen
zu den sieben Sakramenten gehört. Diese Frage kann nur im Gesamtzusammenhang

der universalen Kirche geklärt werden.

+ Joris Vercammen, Erzbischofvon Utrecht
+ Dirk Jan Schoon, Bischof von Haarlem

Übersetzung aus dem Niederländischen: Harald Münch, IJmuiden NL

210


	Kirchliche Chronik

