Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 106 (2016)

Heft: 3

Artikel: Zwischen Notkirche und Ortskirche : Gber die altkatholische
Ekklesiologie in der heutigen 6kumenischen Situation

Autor: Ploeger, Mattijs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939198

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zwischen Notkirche und Ortskirche
Uber die altkatholische Ekklesiologie in der heutigen
okumenischen Situation

Mattijs Ploeger

Neben der Geschichte der altkatholischen Kirchen und einer bestimmten
Priagung unserer Sakraments- und Amtstheologie gibt es wahrscheinlich
kein anderes theologisches Fach, das die altkatholische Theologie stirker
prigt als die Ekklesiologie. Davon konnen die kumenisch arbeitenden
altkatholischen Theologinnen und Theologen ein Lied singen. Mal in ei-
ner anderen Sprache, mal in einem anderen Kontext — es ist immer wieder
die altkatholische Ekklesiologie, die wir zu vertreten haben. Weshalb er-
scheint es dann notwendig, iiber die «Stringenz unserer Ekklesiologie in
den 6kumenischen Dialogen» nachzudenken?!

Ortskirche und Notkirche

Wer die Geschichte der altkatholischen Kirchen der Utrechter Union kennt,
ist mit den unterschiedlichen historischen, kulturellen, spirituellen und
theologischen Hintergriinden der einzelnen Kirchen vertraut.? Eines der
Unterscheidungsmerkmale ist, dass eine Kirche — die Altkatholische Kirche
der Niederlande — die Fortsetzung einer Kirchenprovinz ist, wihrend sich
die nach dem Ersten Vatikanischen Konzil entstandenen altkatholischen
Kirchen — vor allem diejenigen im deutschsprachigen Raum — urspriinglich
als «Notkirchen» betrachteten. Die Altkatholische Kirche der Niederlande
ist niemals «entstanden»; sie ist — zumindest teilweise — die Fortsetzung
bestehender Didzesen und Gemeinden, was oft auch anhand von alten Kir-
chengebiduden oder Kelchen und Messgewiéindern sichtbar wird, die aus vor-

I Der Beitrag geht zuriick auf mein Referat iiber «Die Stringenz unserer Ekkle-
siologie in den 6kumenischen Dialogen» bei der Sitzung der Okumene-Verantwortli-
chen der Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union, Neustadt/W., 28./29. August
2016. — Ich danke Erzbischof Dr. Joris Vercammen (Utrecht/Amersfoort) fiir die Ge-
spriache iiber das Thema dieses Beitrags.

2 Vgl. MAaTTUS PLOEGER, The Churches of the Union of Utrecht in an Ecumeni-
cal Context, in: IKZ 105 (2015) 31-36.

180 IKZ 106 (2016) Seiten 180-195



Zwischen Notkirche und Ortskirche

reformatorischer Zeit stammen.? Die deutschsprachigen altkatholischen
Bistiimer sind zwar nach 1870 «entstanden», jedoch nicht in der Absicht,
«Altar gegen Altar zu stellen» — also nicht, um in Konkurrenz zu romisch-
katholischen Didzesen eine neue, andere oder bessere Kirche zu stiften —,
sondern um in einer «Zwischenzeit», nimlich solange Rom sich von der
katholischen Wahrheit teilweise entfernt hat, denjenigen ein kirchliches
«Obdach» — das bedeutet auch: ein episkopales und sakramentales «Ob-
dach» — zu bieten, die wegen ihres Protests gegen die Anspriiche Roms
exkommuniziert und kirchlich «obdachlos» geworden waren.*

Ich mochte hier nicht die Frage thematisieren, ob die Altkatholische
Kirche der Niederlande tatsidchlich die Fortsetzung des im frithen Mittel-
alter begriindeten Bistums Utrecht und der 1559 errichteten Kirchenpro-
vinz Utrecht ist, zu der auch das Bistum Haarlem z&hlt. Man wird schwer-
lich verneinen konnen, dass die heutige «altkatholische Kirche» in den
nordlichen Niederlanden mehr historische Kontinuitéit aufweisen kann als
die heutige «romisch-katholische Kirche» mit ihren im Jahr 1853 errich-
teten Bistiimern. Es geht mir hier auch nicht um die Frage, ob der Begriff
«Notkirche» den heutigen deutsch-, polnisch- und tschechischsprachigen
altkatholischen Kirchen gerecht wird. Von den Kathedrae in Bern, Bonn,
Prag und vielleicht auch andernorts lésst sich darauf schliessen, dass sich
diese Bistiimer offenbar — genauso wie die Bistiimer Utrecht und Haar-
lem — als um den Ortsbischof versammelte Ortskirchen verstehen.’

Warum werfe ich dann doch diesen Unterschied auf? Weil ich im
Gesprach mit dem Vorsitzenden der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz, Erzbischof Joris Vercammen, entdeckt habe, dass sich
in seiner Sicht die Ekklesiologie aller heutigen altkatholischen Kirchen aus
beiden Komponenten — dem Verstidndnis als gefestigte Ortskirche und als
temporire Notkirche — zusammensetzt. In diesem Beitrag will ich die his-
torischen Situationen der niederlédndischen und der deutschsprachigen Kir-
chen als «heuristische Modelle» benutzen, die beide Ausdruck der Identitét
und Berufung aller altkatholischen Kirchen der Utrechter Union sind.

3 Vgl. WIETSE VAN DER VELDE, De Oud-Katholieke Kerk van Nederland: ge-
schiedenis, in: Angela Berlis u. a., De Oud-Katholieke Kerk van Nederland. Leer en
leven, Zoetermeer (Boekencentrum) 2000, 13—88.

4 Vgl. Urs KiUry, Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr
Anliegen, Stuttgart (Evangelisches Verlagswerk) 1966, 67-69.

5 Vgl. MATTHIAS RING, Zuginge ermoglichen, in: Christen heute. Zeitschrift
der Alt-Katholiken fiir Christen heute 56 (2012) 125f.; WALTER JUNGBAUER, Unsere
Kathedrale, in: ebd., 123-125.

181



Mattijs Ploeger

Das Verhiltnis zwischen altkatholischer EkKklesiologie
und altkatholischen Kirchen

Das erste Modell sieht die altkatholischen Kirchen als gefestigte Orts-
kirchen. Es geht davon aus, dass es eine altkatholische Mainstream-
Ekklesiologie, eine eucharistische, bischoflich-synodale Ortskirchenek-
klesiologie, gibt und der real existierende Altkatholizismus sich in seiner
empirischen Gestaltung an dieser Ekklesiologie orientiert.® Aus dieser
Sicht ist das Nachdenken iiber die theologische Theorie der altkatho-
lischen Ekklesiologie zugleich auch ein Nachdenken tiber die kirchen-
rechtliche, liturgische und pastorale Gestaltung in den konkreten alt-
katholischen Kirchen. Anders formuliert: Diese Praxis der altkatholischen
Kirchen sollte so weit wie mdglich mit unserer Ekklesiologie libereinstim-
men.” Die altkatholische Ekklesiologie ist die theologische Begriindung
der Existenz und der in der Praxis sichtbaren Gestalt der altkatholischen
Kirchen.

Das zweite Modell versteht die altkatholischen Kirchen eher als tem-
poridre Notkirchen. Dieses Modell betrachtet die altkatholische Main-
stream-Ekklesiologie nicht in erster Linie als mehr oder weniger de-
ckungsgleich mit dem Selbstverstdndnis und der Gestaltung der heutigen
altkatholischen Kirchen, sondern eher als eine Vision fiir «die Kirche» im
Allgemeinen. In dieser Sicht ist die altkatholische Ekklesiologie ein Ideal,
auf das wir hinarbeiten. Der real existierende Altkatholizismus ist nicht
notwendigerweise der beste Ausdruck dieser Ekklesiologie. Die heutigen
altkatholischen Kirchen sind eher Instrumente auf dem Weg zu einer
kiinftig vereinten Kirche.®

Zwischen diesen zwei Herangehensweisen altkatholischer Ekklesiolo-
gie bestehen Ubereinstimmungen, aber auch wichtige Unterschiede. Im
ersten Fall ist die altkatholische Kirche einfach die Realitit, in der die
altkatholische Ekklesiologie verkorpert wird. In dieser Sichtweise sind die

6 Vgl. Urs voN Arx, The Old Catholic Churches of the Union of Utrecht, in:
Paul Avis (Hg.), The Christian Church: An Introduction to the Major Traditions, Lon-
don (SPCK) 2002, 157-185.

7 Vgl. z.B. JAN HALLEBEEK, Canoniek Recht in Ecclesiologische Context. Een
inleiding tot het kerkelijk recht van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, Sliedrecht
(Merweboek) 2011.

8 Vgl. z.B. JAN Visser, Vom Mintelchen und dem Wind. Zur Frage einer alt-
katholischen Theologie, in: IKZ 95 (2005) 73-94. Vgl. auch unten den Abschnitt «Zur
Erléduterung einiger Positionen des Erzbischofs von Utrecht».

182



Zwischen Notkirche und Ortskirche

heutigen altkatholischen Kirchen relativ «streng» an die Prinzipien der
altkatholischen Ekklesiologie gebunden. Es ist unsere Aufgabe, in unseren
Kirchen das Potenzial unserer Ekklesiologie zu verwirklichen. Im zweiten
Fall ist die altkatholische Ekklesiologie im Sinne eines Konzepts oder
Vorschlags zu verstehen: Die heutigen altkatholischen Kirchen verfiigen
hier iiber etwas mehr ekklesiologischen «Spielraum», weil die aktuelle
Situation der altkatholischen Kirchen nicht genau dem Ideal zu entspre-
chen braucht — denn als temporire altkatholische Kirchen befinden wir
uns ja noch auf dem Weg zum ekklesiologischen Ideal einer vereinten
Kirche.

Zur Erliuterung einiger Positionen des Erzbischofs von Utrecht

Es ist die genannte zweite Sichtweise, die erklért, weshalb Joris Vercam-
men wiederholt festgestellt hat, dass die altkatholische Kirche eigentlich
nicht primér eine Kirche, sondern eine Bewegung sei:? eine Bewegung
innerhalb der Kirche (innerhalb der umfassender aufgefassten Kirche)
oder eine Bewegung auf die Kirche hin (auf die ideale Kirche hin). In
diesem Zusammenhang wird deutlich, weshalb Vercammen vehement ge-
gen «konfessionelles Denken» protestieren kann. Seines Erachtens ist die
altkatholische Kirche keine Konfession oder Denomination, keine in sich
geschlossene und sich selbst geniligende Institution. Er sieht es als 6kume-
nische Aufgabe der altkatholischen Kirchen an, konfessionelles Denken
oder konfessionelle Grenzen zu durchbrechen. Es sei die altkatholische
Berufung dazu beizutragen, dass die ganze Kirche «katholischer wird».!0
Die erste Aufgabe der altkatholischen Ekklesiologie sei deshalb, einen
Entwurf zu konzipieren — nicht primir fiir die Gestaltung heutiger alt-
katholischer Kirchen, sondern fiir die Gestaltung einer vereinigten Kirche
der Zukunft. Diese Sichtweise erkldrt, weshalb es fiir Vercammen in be-
sonderen Fillen akzeptabel ist, Beziehungen zu Dritten anzukniipfen, die
moglicherweise noch nicht vollig mit unserer Ekklesiologie vereinbar

9 Vgl. Joris VERCAMMEN, Identiteit in Beraad. Theorie en praktijk van het pa-
rochieel identiteitsberaad in vier oud-katholieke parochies, Baarn (Gooi en Sticht)
1997, 350-354; DERS., Oud- en nieuw-katholiek. De spirituele zoektocht van die an-
dere katholieken, Nijmegen (Valkhof Pers) 2011, 11-14, 44f., 49, 53, 64, 103, 123,
127-129.

10 Vgl. Joris VERCAMMEN, Old Catholic Charism, in: IKZ 105 (2015) 37-40;
Briicken bauen. Grusswort der Bischofe der Utrechter Union aus Anlass des 125.
Jahrestages ihrer Griindung, in: IKZ 105 (2015) 12-18.

183



Mattijs Ploeger

sind. Solche Schritte seien zu verstehen als Zwischenmassnahmen, um
Personen, Gruppen oder Kirchen dabei zu unterstiitzen, «katholischer zu
werden», oder ihnen — wenn sie aus welchen Griinden auch immer kirch-
lich «obdachlos» geworden sind — ein «ekklesiales Obdach» anzubieten.

Andererseits ist es Vercammen auch moglich, sich im ersten Modell
wiederzuerkennen. Die empirisch vorhandenen altkatholischen Kirchen
sollen so gestaltet werden, dass sie so gut wie moglich mit der altkatho-
lisch-ekklesiologischen Vision iibereinstimmen. Ein Beispiel dafiir ist das
Bestreben, die overlapping jurisdictions zwischen Kirchen zu beseitigen,
die miteinander in voller Kirchengemeinschaft leben. Hier kommt die Fra-
ge auf, ob man sich gleichzeitig als legitimer Ortsbischof einer seit dem
frithen Mittelalter bestehenden Didzese und als Anfiihrer «nicht einer
Kirche, sondern einer Bewegung» verstehen kann. Ohne tiefere Reflexion
dieses potenziellen Widerspruchs miisste man sich den Vorwurf gefallen
lassen, dass man sich je nach Bedarf auf das eine oder auf das andere
Modell berufe.

Zugleich Notstruktur und Kirche

Wie auch immer man zu den mit diesen Modellen verbundenen Positionen
stehen mag, es scheint mir unmdglich zu sein, sich exklusiv nur fiir eines
zu entscheiden. Auch wenn man (wie ich) eher das erste Modell bevorzugt
und die altkatholische Kirche zuallererst als konkrete Verkdrperung der
altkatholischen Ekklesiologie versteht, muss man zugeben, dass manche
Aspekte in den zahlenmissig beschrinkten altkatholischen Verhiltnissen
nicht liberzeugend umzusetzen sind. Dabei denke ich nicht zuletzt an das
zentrale Prinzip der Ortskirche. Andreas Krebs hat mir einmal folgenden
Gedanken mitgegeben: «Wie kann ich mich, wenn ich in Trier lebe, im
Schatten des Domes, in einer alten Bischofsstadt, dem Gedanken entzie-
hen, dass der Bischof von Trier der Ortsbischof ist? Wie kann ich logisch
nachvollziehen, dass der Bischof in Bonn der Ortsbischof ist — auch in
Trier?»!!

Hier reiben sich die zwei Konzepte der altkatholischen Ekklesiologie
aneinander. Wir versuchen unsere Bistiimer so zu gestalten, dass sie unse-
rer Ekklesiologie moglichst konsequent entsprechen. Das bedeutet unter
anderem, dass wir selbst ein flichenmaéssig riesiges Bistum wie das deut-

I Ich danke Prof. Dr. Andreas Krebs (Bonn/Trier) fiir die Gespriche iiber dieses
Thema.

184



Zwischen Notkirche und Ortskirche

sche als eine in der Eucharistie um den Bischof vereinte Ortskirche zu
erfahren versuchen. Zugleich miissen wir uns eingestehen, dass dies nicht
gelingt, weil es irgendwie nicht stimmt: So wollten die Altkatholiken im
19. Jahrhundert kein Bistum Bonn griinden, welches das gesamte deutsche
Staatsgebiet umfasste. Das Bistum ist ein «Notbistum» fiir die Altkatholi-
kinnen und Altkatholiken. Auch das heutige altkatholische Erzbistum Ut-
recht ist territorial umfassender als das im Mittelalter gegriindete Bistum
Utrecht und als das 1559 umgestaltete Erzbistum: Heute zdhlen die gan-
zen Niederlande ausserhalb des Bistums Haarlem dazu. Das heisst, auch
das altkatholische Erzbistum Utrecht scheint mir zu gross, um als «Orts-
kirche» im genannten Sinn erfahren zu werden.

Die altkatholischen Kirchen konnen die Ortskirchen nicht ersetzen —
wir sollten es auch nicht behaupten. Ubrigens ist auch das romisch-katho-
lische Bistum Trier keineswegs eine ideale Ortskirche. Es reicht fast bis
nach Bonn und umfasst nicht weniger als zwei Drittel der Eifel, das deut-
sche Moselland, den Hunsriick, und fast das ganze Saarland. Dort kann
man also auch nicht iiberall den Bischof von Trier als den «Ortsbischof»
erfahren.

Jedoch kann auch die andere Argumentation anhand des Beispiels von
Trier und Bonn illustriert werden. Denn selbst wenn ein Altkatholik im
Schatten des Domes von Trier lebt, steht er nicht in kirchlicher Gemein-
schaft mit dem Bischof von Trier, sondern mit dem Bischof in Bonn. Ge-
rade wenn man Kirchenzugehorigkeit nicht nur unter dem Aspekt der
Konfession oder Denomination betrachtet, kommen inhaltlich stirkere
Kategorien wie koinonia (communio, Kirchengemeinschaft) und episkope
(bischofliche Verantwortung) zum Tragen. Die altkatholische Kirche will
fiir ihre Mitglieder nicht nur eine Notstruktur bieten, sondern eine Kirche
sein. Wie Dirk Jan Schoon, der Bischof von Haarlem, einmal erzihlte:
Die altkatholische Kirche sei fiir ihn in erster Linie «die Kirche schlecht-
hin», weil er in ihr aufgewachsen sei; sie sei und reprisentiere fiir ihn
die Kirche.

Auch Altkatholikinnen und Altkatholiken brauchen — sowohl psycho-
logisch als auch ekklesiologisch — eine Kirche. Eine «Notstruktur» ist
fiir die Altkatholikinnen und Altkatholiken gleichzeitig «Kirche». Diese
Kirche — die altkatholischen Bistiimer und die Kirchen, mit denen sie in
voller Kirchengemeinschaft leben — und keine andere ist fiir sie die kon-
krete communio des Glaubens. Und dieser Bischof, kein anderer, iibt iiber
sie und mit ihnen den Dienst der episkopé aus, den Dienst der Verantwor-
tung, der Aufsicht, der Verkiindigung, der Sakramentenspendung. Dass

185



Mattijs Ploeger

wir zu einer Kirche gehoren diirfen, ist ein uns mit der Taufe gegebenes
Geschenk Jesu Christi. Nach katholischem Glauben ist es nicht nur allge-
meiner und spiritueller Art, sondern konkret und spiirbar. Wir gehoren
nicht nur zur «unsichtbaren Kirche» oder zur Gemeinschaft aller Getauf-
ten, sondern konkret zu einer communio und stehen in einem konkret er-
fahrbaren Verhiltnis zu einem episcopus. Weil es zum Glaubensinhalt
gehort, dass Kirchenzugehorigkeit real erfahrbar wird, kann die altkatho-
lische Kirche nicht nur als Notkirche betrachtet werden, sondern ist sie fiir
uns gleichzeitig «die Kirche schlechthin».

Deshalb ist es psychologisch und ekklesiologisch stimmig, dass es
auch in unseren sogenannten Notkirchen inzwischen Kathedrae (und folg-
lich Kathedralen) gibt — weil es Bischofe gibt, die eben keine Vaganten
sind, sondern die episkopé iiber eine Glaubensgemeinschaft ausiiben.
Auch der Altkatholik, der im Schatten des Domes von Trier lebt, ist als
gldubiger Mensch kein Vagant, sondern einbezogen in die volle Kirchen-
gemeinschaft (communio) mit dem Bischof in Bonn. Erst ausgehend von
der Tatsache, dass er durch die altkatholische Kirche zur Kirche gehort,
kann er — in einer zweiten Denkbewegung — den Bischof von Trier als den
eigentlichen Ortsbischof einer zukiinftigen vereinten Kirche aller Chris-
tinnen und Christen in Trier betrachten.

Die altkatholische Kirche hat nie den Anspruch erhoben, die einzig
wahre Kirche zu sein. Sie sollte jedoch ebenso wenig sagen, dass sie ledig-
lich eine Bewegung und nicht eigentlich Kirche sei. Im Zeitalter der ge-
spaltenen Christenheit ist sie — soziologisch gesprochen — eine Konfession,
allerdings eine, die sich iiber die theologische Unmdoglichkeit konfessio-
nellen Denkens vollig im Klaren ist. Sie ist nur deshalb eine Konfession,
weil sie die ihr von Jesus Christus geschenkte Gabe (sakramentale und
bischofliche) Kirche zu sein, nicht verleugnen kann und darf. Sie versteht
sich jedoch nicht als die einzige Kirche und nicht als Kirche fiir sich allein.
Sie versteht sich als temporire Notkirche, die sich gemeinsam mit anderen
Kirchen oder Gruppen innerhalb anderer Kirchen in einer Bewegung mit
dem Ziel der Aufhebung der Konfessionen befindet.

Der Sinn einer konsequenten Anwendung der Ekklesiologie
in der Praxis

Die altkatholische Ekklesiologie iibt — so das Fazit der bisherigen Uber-
legungen — nach beiden Seiten ihre Wirkung aus. Einerseits ist die alt-
katholische Ekklesiologie die Grundlage fiir die konkrete Gestaltung der

186



Zwischen Notkirche und Ortskirche

aktuellen altkatholischen Kirchen. Andererseits findet sie in den aktuellen
altkatholischen Kirchen nicht ihre Erfiillung und auch nicht ihr eigentli-
ches Ziel, weil sie sich letztendlich als Entwurf einer vereinten Kirche
versteht. Deshalb kann das mir aufgetragene Thema von der «Stringenz
unserer Ekklesiologie» abhdngig davon, was gemeint ist, unterschiedlich
interpretiert und angewandt werden: «Unsere Ekklesiologie zielt auf die
sorgfiltige Anwendung auf unsere Praxis» oder «Bei unserer Ekklesiolo-
gie geht es nicht priméir um unsere Kirche, sie soll moglichst breit und
kreativ umgesetzt werden». Die heutige Existenz der altkatholischen Kir-
chen kann aus meiner Sicht nur als Mischung von wirklicher Kirche und
Notstruktur erklidrt werden. Wie soll unter dieser Voraussetzung unsere
Ekklesiologie auf unsere kirchliche und 6kumenische Praxis angewandt
werden?

Zu Beantwortung dieser Frage soll zunéchst kurz darauf eingegangen
werden, wie das Verhiltnis zwischen theologischer Ekklesiologie und
kirchlich-6kumenischer Praxis in der «klassischen» Phase der altkatho-
lischen Mainstream-Theologie bestimmt wurde. Fiir die «Klassiker», An-
dreas Rinkel (1889-1979) und Urs Kiiry (1901-1976), sollten Ekkle-
siologie und kirchliche Praxis weitgehend deckungsgleich sein. Alt-
katholische Ekklesiologie war in ihren Augen ein Angebot an die ganze
Kirche, zugleich aber war sie der Massstab fiir Struktur und Praxis der
altkatholischen Kirche.!? Eine Aussage Kiirys macht diese Grundhaltung
deutlich:

In dem Masse, als wir wahrhaft glaubig Sinn und Aufgabe unserer eigenen
Konfession erfiillen, dienen wir immer auch der Okumene, der Einheit der
Kirche — so weit wenigstens, als die katholische Okumenizitiit die Grundlage

dieser Einheit ist.!3

Bedeutende altkatholische Ekklesiologen wie der Bonner Professor Wer-
ner Kiippers (1905-1980) und die Berner Professoren Kurt Stalder (1912—
1996), Herwig Aldenhoven (1933-2002) und Urs von Arx (geb. 1943)
haben in dieser Richtung weiter gedacht; wo sie ihre Kirchenleitung theo-

12 Vgl. ANDREAS RINKEL, Unsere Probleme im dkumenischen theologischen
Gesprich, in: IKZ 38 (1948) 236-250; Urs KUry, Konfession und Okumene, in:
IKZ 43 (1953) 129-145.

13 Kiry, Konfession und Okumene (wie Anm. 12), 133.

187



Mattijs Ploeger

logisch beraten haben, haben sie immer von der Verbindung von theologi-
scher Ekklesiologie und kirchlicher Praxis her argumentiert.'4

Wer sich in dieser altkatholisch-theologischen Tradition beheimatet
weiss, wird sich als altkatholischer Theologe verpflichtet fiihlen, die ek-
klesiologischen, amtstheologischen und sakramentstheologischen Prinzi-
pien so gut wie moglich in die kirchliche Praxis zu iibersetzen. Es ist ja
auch sinnvoll, wenn Ekklesiologie und kirchliche Praxis weitgehend iiber-
einstimmen: Erstens stehen damit Denken und Tun in einem stimmigen
Verhiltnis zueinander. Zweitens wird unsere Ekklesiologie von vielen
Kirchen und Theologen fiir bedeutsam, theologisch korrekt und 6kume-
nisch relevant gehalten. Wo wiirden wir als altkatholische Kirchen hin-
kommen, wenn wir unsere von Dritten als bedeutsam bezeichnete Ekkle-
siologie in unserer eigenen Praxis nicht moglichst konsequent und iiber-
zeugend gestalten wiirden? Auch wenn wir davon ausgehen, dass unsere
Ekklesiologie iiber die altkatholischen Kirchen hinausgeht und allen Kir-
chen eine Vision anbietet, sind es doch an erster Stelle die altkatholischen
Kirchen, die diese Kirchenvision tatsédchlich zu «leben» und in ihre Praxis
umzusetzen versuchen sollten.

Der Umgang mit «statischen» Aspekten der Ekklesiologie

Wenn man die altkatholische, eucharistische, bischoflich-synodale Main-
stream-Ortskirchenekklesiologie in die Praxis umzusetzen versucht,
stellt man manchmal fest, dass diese Ekklesiologie zwar theologisch tief-
griindig und konsistent ist, gleichzeitig aber etwas Statisches an sich hat.
Zwei Beispiele mogen dies verdeutlichen. Unsere eucharistische Ekkle-
siologie ermoglicht eigentlich nur dann Abendmahlsgemeinschaft, wenn
Kirchen sich offiziell zu voller Kirchengemeinschaft zusammengeschlos-
sen haben. In der Praxis jedoch gehen wir von einer Taufekklesiologie
aus, die alle Getauften als Mitglieder der einen — zwar aus den Getauften
bestehenden, aber in struktureller Hinsicht «unsichtbaren» — Kirche be-
trachtet. Keine dieser beiden Positionen ist theologisch unrichtig, trotz-
dem ist es nicht leicht, sie miteinander in Einklang zu bringen. Ein ande-

14 Vgl. MATTUS PLOEGER, Celebrating Church. Ecumenical Contributions to a
Liturgical Ecclesiology, Groningen — Tilburg (Liturgisch Instituut) 2008, 171-189
(zu Rinkel), 189—-195 (zu Kiiry), 195-199 (zu Kiippers), 200-207 (zu Stalder), 215-223
(zu Aldenhoven), 223-231 (zu von Arx).

188



Zwischen Notkirche und Ortskirche

res Beispiel ist das Festhalten an der apostolischen Sukzession. Mit der
okumenischen Theologie verstehen wir die «apostolische Sukzession»
zwar im vielschichtigen Kontext der «apostolischen Tradition», halten
aber zugleich am klassischen pipeline-Prinzip fest. Anders als den Ang-
likanern ist es uns deshalb nicht méglich, Kirchengemeinschaft mit Kir-
chen festzustellen, die nicht die klassische Sukzession vertreten. Auch
wenn unsere Theologen in den letzten Jahrzehnten wenig dariiber verof-
fentlicht haben, ist dies noch immer Teil unserer offiziellen 6kumeni-
schen Haltung.!> Meines Erachtens halten wir zu Recht daran fest. Aber
unsere Ekklesiologie wird dadurch ein wenig statisch, was als wider-
spriichlich zu unserer ansonsten offenen 6kumenischen Haltung empfun-
den werden kann.

Schon Urs Kiiry erkannte dieses Problem, als er iiber eine offenere
okumenische Haltung schrieb:

Dieser moderne Begriff der Okumene ist umfassender, universeller als der
altkatholische, er ist zweifellos auch dynamischer, lebendiger, mehr nach vor-
wirts drangend als riickwirts blickend, auf das lebendige Wirken Christi und
des HI. Geistes in Welt und Geschichte ausgerichtet. Aber er ist auch viel
armer an kirchlichem und theologischem Gehalt, in seinem Christus- und
Geistzeugnis vielfach unklar, mystisch-verschwommen, der Dialektik der
Geschichte ausgeliefert, im Ganzen nicht ohne Gefahr des Relativismus und

I1lusionismus. 16

Bei der Kirchenleitung, in der pastoralen Praxis und im 6kumenischen
Kontext kann manchmal der Eindruck entstehen, dass unsere tiefgriindi-
ge und konsistente, aber wegen ihrer Konsistenz auch ein wenig statische
Ekklesiologie uns, wenn sie konsequent durchgefiihrt wird, in 6kumeni-
sche und pastorale Sackgassen fiihrt, wo die systematische Theologie
keine Antworten mehr hat und nur noch das Prinzip der oikonomia hel-
fen kann. Hier sind es andere altkatholischen Theologen, wie etwa der
Utrechter Professor Jan Visser (geb. 1931) und die Bonner Professoren
Christian Oeyen (geb. 1934) und Giinter Esser (geb. 1949), die durch
historische und hermeneutische Studien theologische Wege aus diesen

15 Vgl. MARTIEN PARMENTIER (Hg.), The Ecumenical Consistency of the Porvoo
Document, Amersfoort (Centraal Oud-Katholiek Boekhuis) 1999; PLOEGER, Celebra-
ting Church (wie Anm. 14), 512-514.

16 KUry, Die altkatholische Kirche (wie Anm. 4), 365.

189



Mattijs Ploeger

moglichen Sackgassen zu weisen versucht haben.!” Dabei erweist sich,
dass solche okumenisch oder pastoral hilfreichen Wege mal einfacher,
mal schwieriger mit der altkatholischen Mainstream-Ekklesiologie zu
vereinbaren sind.

EkKlesiologie umsetzen oder anpassen?

Unsere eucharistische, bischoflich-synodale Ortskirchenekklesiologie
wird generell als Hauptlinie unseres ekklesiologischen Denkens aner-
kannt; unterschiedlich wird dariiber gedacht, inwieweit die konsequente
Umsetzung dieser Ekklesiologie in der Praxis von Bedeutung ist. Der
wichtigste Grund dafiir, dass manche Aspekte unserer Ekklesiologie in
der Praxis schwer durchzufiihren sind, liegt vermutlich in der Gespalten-
heit der Christenheit. Denn unsere Ekklesiologie kann zwar mit vielen
kirchlichen, weltlichen und perstnlichen Situationen umgehen, sie ist aber
nicht fiir einen Kontext geschaffen, in dem Christen, die gegenseitig ihre
Taufe anerkennen, nicht mit einander in voller Kirchengemeinschaft
leben. Unsere hauptsichlich altkirchliche Ekklesiologie hilt fiir diese
Anomalie — die Kombination von gegenseitig anerkannter Taufe und zu-
gleich nicht bestehender Kirchengemeinschaft — keine Losung bereit. Dies
mag theologisch ein Beweis ihrer Stirke sein. Zugleich befinden wir uns
aber in einer Situation, die in der Praxis viele Fragen offenlidsst. Ob wir
alle diese Probleme mit der Anwendung von oikonomia oder mit Herme-
neutik 16sen kdnnen, ist ebenfalls eine offene Frage. Dass es hier um wirk-
liche Probleme geht und sich unsere Ekklesiologie nicht in allen Situatio-
nen einfach umsetzen lisst, ist deutlich. Dass die L.osung solcher Probleme
neue Probleme schafft, ist ebenfalls deutlich.!® Denn nicht zuletzt in Oku-
menischen Kontakten spiiren wir ja, dass das, was der eine Gesprichspart-

17 Vgl. PLOEGER, Celebrating Church (wie Anm. 14), 207-215 (zu Visser); CHRIS-
TIAN OEYEN, Einladung zur Eucharistie — eucharistische Gemeinschaft — Kirchenge-
meinschaft, in: IKZ 77 (1987) 236-256; GUNTER EsSER, Dialogisch und 6kumenisch.
Versuch einer Standortbestimmung alt-katholischer Theologie, in: Giinter Esser/Mat-
thias Ring (Hg.), Zwischen Freiheit und Gebundenheit. Festschrift zum 100jdhrigen
Bestehen des Alt-Katholischen Seminars der Universitidt Bonn (1902-2002), Bonn
(Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2002, 28—46.

18 Fiir eine Ubersicht der Moglichkeiten und der Probleme vgl. Urs VON ARX,
Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen der Utrechter
Union: Wie weiter in die Zukunft?, in: IKZ 98 (2008) 5-49.

190



Zwischen Notkirche und Ortskirche

ner als Losung betrachtet, vom anderen als neue Komplikation erfahren
wird.

Eine Losung dieses Problems kénnte darin bestehen, dass wir uns in
den 6kumenischen Beziehungen und Dialogen strenger an unsere ekkle-
siologische Theorie halten. Das wire eine mogliche Interpretation der
«Stringenz unserer Ekklesiologie in den 6kumenischen Dialogen». Damit
wiirde die Utrechter Union in 6kumenischer Hinsicht an Profil gewinnen
und als konsistenter wahrgenommen werden. Es wiirde aber gleichzeitig
eine Einschrinkung der 6kumenischen Mdglichkeiten bedeuten und eine
gewisse statische Identitét fordern. Diese Linie — statisch, jedoch profiliert
und konsistent — wiirde viel Kontinuitat mit der altkatholischen Theologie
des 20. Jahrhunderts aufweisen.

Eine andere Losung konnte darin bestehen, dass wir unsere Main-
stream-Ekklesiologie anpassen. Statt einer eucharistischen Ekklesiologie
konnten wir zum Beispiel eine Taufekklesiologie als Grundlage unseres
Kirchenverstindnisses annehmen. Eine solche Wende wiirde neue Fra-
gen hervorrufen, etwa: Was ist genau mit Taufe gemeint? Was bedeutet
die Firmung? Wie wird theologisch der Stellenwert des Bischofsamts
bestimmt?'® Dennoch kénnten wir versuchen, unsere Ekklesiologie anzu-
passen, damit sie besser zur erwiinschten okumenischen Haltung passen
wiirde.

Es wire aber auch moglich, die «Stringenz unserer Ekklesiologie in
den 6kumenischen Dialogen» in einer dritten Weise zu verstehen. Das
heisst, die altkatholische Ekklesiologie nicht moglichst streng umzuset-
zen, sie auch nicht anzupassen, sondern sie von der Gleichzeitigkeit von
«Ortskirche und Notkirche» her zu interpretieren. Dies fiihrt zu einer eher
kontextuellen Anwendung unserer Ekklesiologie. Ein Vorteil wire die
kreative Offenheit fiir viele 6kumenische Situationen, ein Nachteil der
Verlust an Konsistenz zwischen den einzelnen Dialogen.

Eine verinderte Zweiteilung des 6kumenischen Terrains

Weil ich in der Regel ein Vertreter unserer klassischen Ekklesiologie bin,
mag mein Gestidndnis tiberraschen, dass auch ich manchmal denke: War-
um horen wir nicht einfach mit unserer «hohen» Ekklesiologie und unse-

19 Vgl. Urs voN ARX, Taufanerkennung und Kirchengemeinschaft. Kann und
muss das zweite aus dem ersten folgen? Zugleich ein Aufruf zur Reform der Tauf-
praxis, in: OR 59 (2010) 60-86.

191



Mattijs Ploeger

rem manchmal hilflosen Anspruch auf, mindestens so katholisch zu sein
wie die Romer und mindestens so orthodox zu sein wie die Griechen?
Warum bekennen wir uns nicht eindeutig zu einem liberalen Okumenis-
mus, gemeinsam mit liberalen Anglokatholiken und liberalen Protestan-
ten? Wire das nicht einfacher — und auch ehrlicher? Inwieweit sind unsere
klassische Lehre und Liturgie sowie die klassische Weise, in der wir uns
bei Orthodoxen und romischen Katholiken prisentieren, zur Zwangsjacke
geworden, die nicht mehr mit unserer tatsdchlichen liberal-6kumenischen
Identitét {ibereinstimmt?20

Diese Frage ist umso dringender geworden, als sich die 6kumenische
Situation stark verdndert hat. Bis vor wenigen Jahrzehnten konnte das
okumenische Terrain in ekklesiologisch definierbare Hauptgruppen ein-
geteilt werden: die «katholische» und die «protestantische» Hauptgruppe;
episkopale, presbyteriale und kongregationalistische Kirchen. Okumeni-
sche Fragen betrafen weitgehend ekklesiologische, amtstheologische und
sakramentstheologische Themen. Da war es kein Wunder, dass der altka-
tholischen Theologie im 6kumenischen Bereich tiefer Respekt und hohe
Relevanz beigemessen wurden. Denn die altkatholische Theologie war
geradezu Spezialistin fiir die 6kumenisch brisanten theologischen The-
men und wir konnten hier eine Art Briickenfunktion erfiillen. Die Situa-
tion hat sich grundlegend verédndert. Das 6kumenische Terrain wird heute
von zwei anderen Hauptgruppen strukturiert. Dabei erweisen sich nicht
ekklesiologische Fragen, sondern Themen wie die Frauenordination oder
Homosexualitit als ausschlaggebend.?!

Wir betonen zu Recht, dass es sich bei diesen Fragen um sehr unter-
schiedliche theologische Themen handelt, hinter denen sich letztlich
ekklesiologische Fragen verbergen: die Frage nach der Autoritit in der
Kirche und nach der lokalen Gestaltung der Kirche, also in der altkatho-
lischen Theologie schon vielfach reflektierte Fragen der Hermeneutik, der

20 Vgl. MATTUS PLOEGER, Eucharistie, Amt und Kirche — gemeinsame und un-
terschiedliche Perspektiven. Altkatholische Uberlegungen zum 25-Jahr-Jubilium der
EKD-AKD-Vereinbarung, in: IKZ 101 (2011) 23-41, hier 39-40. Vgl. vielleicht auch
den Vorschlag, sich 6kumenisch konkret auf die Anglikaner zu konzentrieren, bei
HARALD REIN, Der Zukunft entgegen. Wohin geht unsere Reise? Wie wollen wir die
Segel setzen? Hirtenbrief zur Fastenzeit 2014, Bern 2014 (abrufbar unter www.christ-
katholisch.ch, Bibliothek, Bistum, Hirtenbriefe, zuletzt besucht am 10. 8.2016).

21 Vgl. PauL Avis, Ethics and Communion: The New Frontier in Ecumenism, in:
ders., Reshaping Ecumenical Theology: The Church Made Whole?, London (T&T
Clark) 2010, 158-184.

192



Zwischen Notkirche und Ortskirche

Amtstheologie und der Ortskirchenekklesiologie. Trotzdem miissen wir
feststellen, dass die heutige zweigeteilte Christenheit sich fiir solche
Nuancen nicht interessiert. Was gegenwirtig zum «status confessionis»
geworden zu sein scheint, ist die Frage: Wie stehst du zu Frauenordination
und zu Homosexualitdt? Dabei kommen wir als relativ liberale Kirche mit
unserer nuancierten Theologie nicht durch: Wir werden als liberal wahr-
genommen und so eingeordnet.

Die Folge ist, dass 6kumenische Partner plotzlich zu Gegnern gewor-
den sind und umgekehrt. In der Anglikanischen Kirchengemeinschaft
etwa sitzen auf Fotos Bischofe lachend nebeneinander, die iiber Schrift
und Tradition, die Erlésung in Christus, die sakramentale Wirklichkeit,
das Amt oder iiber Fragen wie die, ob die Eucharistie die zentrale Feier des
Sonntags sei oder ob man die Altére lieber abreissen soll oder nicht, vollig
unterschiedlich denken — aber sie sitzen lachend zusammen, weil sie ein-
ander im Kampf gegen Frauenordination und Homosexualitit gefunden
haben. Dieser Missachtung des nuancierten theologischen Denkens ist die
altkatholische Theologie nicht gewachsen.

Ein Beitrag der altkatholischen Theologie im 6kumenischen Kontext

Die Frage lautet: Sollen wir unsere Ekklesiologie beibehalten oder anpas-
sen? Meine Antwort: Wir sollten unsere Ekklesiologie in unseren Kirchen
und im 6kumenischen Kontext beibehalten und so gut wie moglich umset-
zen. Zugleich jedoch sollten wir im Auge behalten, dass die statischen
Aspekte unserer Ekklesiologie nicht das blockieren, was an 6kumenischer
Annidherung moglich ist. Und grundsitzlich sollten wir im Blick behalten,
dass die grundlegende Stossrichtung der altkatholischen Ekklesiologie
nicht dem Altkatholizismus, sondern der Katholizitidt der ganzen Kirche
gilt.

Auch vor dem Hintergrund der verdnderten 6kumenischen Situation
ist der Beitrag unserer Ekklesiologie wichtig. Denn obwohl ekklesiologi-
sche Fragen zurzeit nicht im Vordergrund des okumenischen Interesses
stehen, sind sie nach wie vor relevant. Die orthodoxen, romisch-katholi-
schen, anglikanischen und protestantischen Kirchen sind auch weiterhin
darauf angewiesen, sich mit ekklesiologischen, amtstheologischen und
sakramentstheologischen Fragen auseinanderzusetzen. Auch wenn es den
Anschein hat, als gebe es nur noch Traditionalisten und Liberale, so ist es
die Aufgabe der altkatholischen Theologie darauf hinzuweisen, dass es,
wenn es um Gottes Erlosung von Mensch und Welt in Christus durch den

193



Mattijs Ploeger

Geist geht, weitaus grundlegendere und relevantere Themen gibt als pau-
schale Urteile iiber Frauenordination und Homosexualitit.

Aus meiner Sicht kénnte ein altkatholischer Beitrag zur Okumene vor
allem ein Pladoyer fiir Geduld und Respekt sein — Geduld, um genug Zeit
zum Nachdenken zu haben, und Respekt, um die Vielschichtigkeit theolo-
gischer Fragestellungen zu akzeptieren.22 Wir sollten nicht erwarten, mit
einem derartigen Beitrag grosse Menschenmengen zu begeistern. Dies
war aber beziiglich unseres Beitrags fiir die Okumene nie anders. Obwohl
wir, mit Ausnahme des Bonner Abkommens, im Sinne einer erreichten
Kirchengemeinschaft immer ohne grosse Erfolge geblieben sind, haben
wir einen respektierten Platz in der Okumene. Auch heute kénnen wir das
Unsrige beitragen zu Geduld und Respekt, zu theologischer Reflexion und
okumenischer Entradikalisierung. Das wire ein bescheidener, aber kein
unwichtiger Beitrag.?3

Mattijs Ploeger (geb. 1970 in Westervoort NL), Dr. theol. Studium der Theo-
logie in Leiden, Utrecht und Cambridge (Grossbritannien). 1998-2002 As-
sistent in Egmond aan Zee (Niederlande), 1999 Priesterweihe, 2002-2007
Pfarrer in Krommenie, 2007-2010 in Egmond aan Zee, 2010-2014 in Haar-
lem. 2008 Promotion in Utrecht bei Anton Houtepen und Jan Hallebeek. Seit
2008 Dozent fiir Systematische Theologie am Altkatholischen Seminar der
Universitdt Utrecht, seit 2009 auch Rektor, seit 2014 zudem stellvertretender
Dozent fiir Liturgie und assistierender Priester in Egmond aan Zee.

Adresse: Jacob van Strijplein 1, NL-1816 NV Alkmaar
E-Mail: m.ploeger@uu.nl

Summary

Historically, the Old Catholic Churches of the Union Utrecht had different ec-
clesiological identities: the Old Catholic Church of the Netherlands represents the
identity of a “local church” (Ortskirche) with ancient episcopal sees, whereas the
originally German-speaking churches came into existence as “‘provisional church-
es” (Notkirchen) for those who found themselves excommunicated by Rome. In a
contemporary perspective, however, a combination of both identities — local

22 Vgl. den Ausdruck «a theologically informed and spiritually sustained pati-
ence» bei ROWAN WiLLIAMS, Anglican Identities, London (Darton, Longman and
Todd) 2004, 7.

23 Ich danke lic. theol. Maja Weyermann (Bern) und Prof. Dr. Angela Berlis
(Bern) fiir ihre inhaltliche und sprachliche Beratung.

194



Zwischen Notkirche und Ortskirche

church and provisional church — constitutes the ecclesiological identity of all Old
Catholic Churches. The Old Catholic mainstream ecclesiology — a eucharistic,
episcopal-synodal ecclesiology of the local church — serves on the one hand the
identity and organisation of the existing Old Catholic Churches. On the other
hand, it represents a vision for a future united church. In applying Old Catholic
ecclesiology to the practice of the Old Catholic churches and to their ecumenical
relations, one should try to implement ecclesiological theory as consistently as
possible to ecclesial practice, while also trying to overcome the somewhat static
character of this ecclesiology by remembering that Old Catholic ecclesiology
does not find its fulfilment in the establishment of Old Catholic churches, but in
the ultimate realisation of a future united church. In the current ecumenical situa-
tion, where the importance of ecclesiological problems seems to be superseded by
the questions of the ordination of women and the acceptance of homosexuality, the
modest contribution of Old Catholic theology could be a plea for patience,
thoughtfulness, respect and deradicalization.

195



	Zwischen Notkirche und Ortskirche : über die altkatholische Ekklesiologie in der heutigen ökumenischen Situation

