
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 106 (2016)

Heft: 3

Artikel: Zwischen Notkirche und Ortskirche : über die altkatholische
Ekklesiologie in der heutigen ökumenischen Situation

Autor: Ploeger, Mattijs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939198

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwischen Notkirche und Ortskirche
Über die altkatholische Ekklesiologie in der heutigen
ökumenischen Situation

Mattijs Ploeger

Neben der Geschichte der altkatholischen Kirchen und einer bestimmten
Prägung unserer Sakraments- und Amtstheologie gibt es wahrscheinlich
kein anderes theologisches Fach, das die altkatholische Theologie stärker

prägt als die Ekklesiologie. Davon können die ökumenisch arbeitenden
altkatholischen Theologinnen und Theologen ein Lied singen. Mal in
einer anderen Sprache, mal in einem anderen Kontext - es ist immer wieder
die altkatholische Ekklesiologie, die wir zu vertreten haben. Weshalb
erscheint es dann notwendig, über die «Stringenz unserer Ekklesiologie in
den ökumenischen Dialogen» nachzudenken?1

Ortskirche und Notkirche

Wer die Geschichte der altkatholischen Kirchen der Utrechter Union kennt,
ist mit den unterschiedlichen historischen, kulturellen, spirituellen und

theologischen Hintergründen der einzelnen Kirchen vertraut.2 Eines der

Unterscheidungsmerkmale ist, dass eine Kirche - die Altkatholische Kirche
der Niederlande - die Fortsetzung einer Kirchenprovinz ist, während sich

die nach dem Ersten Vatikanischen Konzil entstandenen altkatholischen
Kirchen - vor allem diejenigen im deutschsprachigen Raum - ursprünglich
als «Notkirchen» betrachteten. Die Altkatholische Kirche der Niederlande
ist niemals «entstanden»; sie ist - zumindest teilweise - die Fortsetzung
bestehender Diözesen und Gemeinden, was oft auch anhand von alten

Kirchengebäuden oder Kelchen und Messgewändern sichtbar wird, die aus vor-

1 Der Beitrag geht zurück auf mein Referat über «Die Stringenz unserer
Ekklesiologie in den ökumenischen Dialogen» bei der Sitzung der Ökumene-Verantwortlichen

der Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union, Neustadt/W., 28./29. August
2016. - Ich danke Erzbischof Dr. Joris Vercammen (Utrecht/Amersfoort) für die
Gespräche über das Thema dieses Beitrags.

2 Vgl. Mattijs Ploeger, The Churches of the Union of Utrecht in an Ecumenical

Context, in: IKZ 105 (2015) 31-36.

180 IKZ 106(2016) Seiten 180-195



Zwischen Notkirche und Ortskirche

reformatorischer Zeit stammen.3 Die deutschsprachigen altkatholischen
Bistümer sind zwar nach 1870 «entstanden», jedoch nicht in der Absicht,
«Altar gegen Altar zu stellen» - also nicht, um in Konkurrenz zu
römischkatholischen Diözesen eine neue, andere oder bessere Kirche zu stiften -,
sondern um in einer «Zwischenzeit», nämlich solange Rom sich von der

katholischen Wahrheit teilweise entfernt hat, denjenigen ein kirchliches
«Obdach» - das bedeutet auch: ein episkopales und sakramentales
«Obdach» - zu bieten, die wegen ihres Protests gegen die Ansprüche Roms

exkommuniziert und kirchlich «obdachlos» geworden waren.4

Ich möchte hier nicht die Frage thematisieren, ob die Altkatholische
Kirche der Niederlande tatsächlich die Fortsetzung des im frühen Mittelalter

begründeten Bistums Utrecht und der 1559 errichteten Kirchenprovinz

Utrecht ist, zu der auch das Bistum Haarlem zählt. Man wird schwerlich

verneinen können, dass die heutige «altkatholische Kirche» in den

nördlichen Niederlanden mehr historische Kontinuität aufweisen kann als

die heutige «römisch-katholische Kirche» mit ihren im Jahr 1853 errichteten

Bistümern. Es geht mir hier auch nicht um die Frage, ob der Begriff
«Notkirche» den heutigen deutsch-, polnisch- und tschechischsprachigen
altkatholischen Kirchen gerecht wird. Von den Kathedrae in Bern, Bonn,
Prag und vielleicht auch andernorts lässt sich darauf schliessen, dass sich
diese Bistümer offenbar - genauso wie die Bistümer Utrecht und Haarlem

- als um den Ortsbischof versammelte Ortskirchen verstehen.5

Warum werfe ich dann doch diesen Unterschied auf? Weil ich im
Gespräch mit dem Vorsitzenden der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz, Erzbischof Joris Vercammen, entdeckt habe, dass sich

in seiner Sicht die Ekklesiologie aller heutigen altkatholischen Kirchen aus

beiden Komponenten - dem Verständnis als gefestigte Ortskirche und als

temporäre Notkirche - zusammensetzt. In diesem Beitrag will ich die
historischen Situationen der niederländischen und der deutschsprachigen
Kirchen als «heuristische Modelle» benutzen, die beide Ausdruck der Identität
und Berufung aller altkatholischen Kirchen der Utrechter Union sind.

3 Vgl. Wietse van der Velde, De Oud-Katholieke Kerk van Nederland: ge-
schiedenis, in: Angela Berlis u. a., De Oud-Katholieke Kerk van Nederland. Leer en
leven, Zoetermeer (Boekencentrum) 2000, 13-88.

4 Vgl. Urs Küry, Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr
Anliegen, Stuttgart (Evangelisches Verlagswerk) 1966, 67-69.

5 Vgl. Matthias Ring, Zugänge ermöglichen, in: Christen heute. Zeitschrift
der Alt-Katholiken für Christen heute 56 (2012) 125f.; Walter Jungbauer, Unsere

Kathedrale, in: ebd., 123-125.

181



Mattijs Ploeger

Das Verhältnis zwischen altkatholischer Ekklesiologie
und altkatholischen Kirchen

Das erste Modell sieht die altkatholischen Kirchen als gefestigte
Ortskirchen. Es geht davon aus, dass es eine altkatholische Mainstream-
Ekklesiologie, eine eucharistische, bischöflich-synodale Ortskirchenek-
klesiologie, gibt und der real existierende Altkatholizismus sich in seiner

empirischen Gestaltung an dieser Ekklesiologie orientiert.6 Aus dieser
Sicht ist das Nachdenken über die theologische Theorie der altkatholischen

Ekklesiologie zugleich auch ein Nachdenken über die
kirchenrechtliche, liturgische und pastorale Gestaltung in den konkreten
altkatholischen Kirchen. Anders formuliert: Diese Praxis der altkatholischen
Kirchen sollte so weit wie möglich mit unserer Ekklesiologie übereinstimmen.7

Die altkatholische Ekklesiologie ist die theologische Begründung
der Existenz und der in der Praxis sichtbaren Gestalt der altkatholischen
Kirchen.

Das zweite Modell versteht die altkatholischen Kirchen eher als

temporäre Notkirchen. Dieses Modell betrachtet die altkatholische Main-
stream-Ekklesiologie nicht in erster Linie als mehr oder weniger
deckungsgleich mit dem Selbstverständnis und der Gestaltung der heutigen
altkatholischen Kirchen, sondern eher als eine Vision für «die Kirche» im
Allgemeinen. In dieser Sicht ist die altkatholische Ekklesiologie ein Ideal,
auf das wir hinarbeiten. Der real existierende Altkatholizismus ist nicht
notwendigerweise der beste Ausdruck dieser Ekklesiologie. Die heutigen
altkatholischen Kirchen sind eher Instrumente auf dem Weg zu einer

künftig vereinten Kirche.8
Zwischen diesen zwei Herangehensweisen altkatholischer Ekklesiologie

bestehen Übereinstimmungen, aber auch wichtige Unterschiede. Im
ersten Fall ist die altkatholische Kirche einfach die Realität, in der die
altkatholische Ekklesiologie verkörpert wird. In dieser Sichtweise sind die

6 Vgl. Urs von Arx, The Old Catholic Churches of the Union of Utrecht, in:
Paul Avis (Hg.), The Christian Church: An Introduction to the Major Traditions, London

(SPCK) 2002, 157-185.
7 Vgl. z.B. Jan Hallebeek, Canoniek Recht in Ecclesiologische Context. Een

inleiding tot het kerkelijk recht van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, Sliedrecht
(Merweboek) 2011.

8 Vgl. z.B. Jan Visser, Vom Mäntelchen und dem Wind. Zur Frage einer
altkatholischen Theologie, in: IKZ 95 (2005) 73-94. Vgl. auch unten den Abschnitt «Zur
Erläuterung einiger Positionen des Erzbischofs von Utrecht».

182



Zwischen Notkirche und Ortskirche

heutigen altkatholischen Kirchen relativ «streng» an die Prinzipien der
altkatholischen Ekklesiologie gebunden. Es ist unsere Aufgabe, in unseren
Kirchen das Potenzial unserer Ekklesiologie zu verwirklichen. Im zweiten
Fall ist die altkatholische Ekklesiologie im Sinne eines Konzepts oder

Vorschlags zu verstehen: Die heutigen altkatholischen Kirchen verfügen
hier über etwas mehr ekklesiologischen «Spielraum», weil die aktuelle
Situation der altkatholischen Kirchen nicht genau dem Ideal zu entsprechen

braucht - denn als temporäre altkatholische Kirchen befinden wir
uns ja noch auf dem Weg zum ekklesiologischen Ideal einer vereinten
Kirche.

Zur Erläuterung einiger Positionen des Erzbischofs von Utrecht

Es ist die genannte zweite Sichtweise, die erklärt, weshalb Joris Vercam-

men wiederholt festgestellt hat, dass die altkatholische Kirche eigentlich
nicht primär eine Kirche, sondern eine Bewegung sei:9 eine Bewegung
innerhalb der Kirche (innerhalb der umfassender aufgefassten Kirche)
oder eine Bewegung auf die Kirche hin (auf die ideale Kirche hin). In
diesem Zusammenhang wird deutlich, weshalb Vercammen vehement

gegen «konfessionelles Denken» protestieren kann. Seines Erachtens ist die
altkatholische Kirche keine Konfession oder Denomination, keine in sich

geschlossene und sich selbst genügende Institution. Er sieht es als ökumenische

Aufgabe der altkatholischen Kirchen an, konfessionelles Denken
oder konfessionelle Grenzen zu durchbrechen. Es sei die altkatholische

Berufung dazu beizutragen, dass die ganze Kirche «katholischer wird».10

Die erste Aufgabe der altkatholischen Ekklesiologie sei deshalb, einen
Entwurf zu konzipieren - nicht primär für die Gestaltung heutiger
altkatholischer Kirchen, sondern für die Gestaltung einer vereinigten Kirche
der Zukunft. Diese Sichtweise erklärt, weshalb es für Vercammen in
besonderen Fällen akzeptabel ist, Beziehungen zu Dritten anzuknüpfen, die

möglicherweise noch nicht völlig mit unserer Ekklesiologie vereinbar

9 Vgl. Joris Vercammen, Identiteit in Beraad. Theorie en praktijk van het pa-
rochieel identiteitsberaad in vier oud-katholieke parochies, Baarn (Gooi en Sticht)
1997, 350-354; ders., Oud- en nieuw-katholiek. De spirituele zoektocht van die
andere katholieken, Nijmegen (Valkhof Pers) 2011, 11-14, 44f., 49, 53, 64, 103, 123,
127-129.

10 Vgl. Joris Vercammen, Old Catholic Charism, in: IKZ 105 (2015) 37-40;
Brücken bauen. Grusswort der Bischöfe der Utrechter Union aus Anlass des 125.

Jahrestages ihrer Gründung, in: IKZ 105 (2015) 12-18.

183



Mattijs Ploeger

sind. Solche Schritte seien zu verstehen als Zwischenmassnahmen, um
Personen, Gruppen oder Kirchen dabei zu unterstützen, «katholischer zu
werden», oder ihnen - wenn sie aus welchen Gründen auch immer kirchlich

«obdachlos» geworden sind - ein «ekklesiales Obdach» anzubieten.
Andererseits ist es Vercammen auch möglich, sich im ersten Modell

wiederzuerkennen. Die empirisch vorhandenen altkatholischen Kirchen
sollen so gestaltet werden, dass sie so gut wie möglich mit der altkatho-
lisch-ekklesiologischen Vision übereinstimmen. Ein Beispiel dafür ist das

Bestreben, die overlapping jurisdictions zwischen Kirchen zu beseitigen,
die miteinander in voller Kirchengemeinschaft leben. Hier kommt die Frage

auf, ob man sich gleichzeitig als legitimer Ortsbischof einer seit dem
frühen Mittelalter bestehenden Diözese und als Anführer «nicht einer
Kirche, sondern einer Bewegung» verstehen kann. Ohne tiefere Reflexion
dieses potenziellen Widerspruchs müsste man sich den Vorwurf gefallen
lassen, dass man sich je nach Bedarf auf das eine oder auf das andere

Modell berufe.

Zugleich Notstruktur und Kirche

Wie auch immer man zu den mit diesen Modellen verbundenen Positionen
stehen mag, es scheint mir unmöglich zu sein, sich exklusiv nur für eines

zu entscheiden. Auch wenn man (wie ich) eher das erste Modell bevorzugt
und die altkatholische Kirche zuallererst als konkrete Verkörperung der
altkatholischen Ekklesiologie versteht, muss man zugeben, dass manche

Aspekte in den zahlenmässig beschränkten altkatholischen Verhältnissen
nicht überzeugend umzusetzen sind. Dabei denke ich nicht zuletzt an das

zentrale Prinzip der Ortskirche. Andreas Krebs hat mir einmal folgenden
Gedanken mitgegeben: «Wie kann ich mich, wenn ich in Trier lebe, im
Schatten des Domes, in einer alten Bischofsstadt, dem Gedanken entziehen,

dass der Bischof von Trier der Ortsbischof ist? Wie kann ich logisch
nachvollziehen, dass der Bischof in Bonn der Ortsbischof ist - auch in
Trier?»11

Hier reiben sich die zwei Konzepte der altkatholischen Ekklesiologie
aneinander. Wir versuchen unsere Bistümer so zu gestalten, dass sie unserer

Ekklesiologie möglichst konsequent entsprechen. Das bedeutet unter
anderem, dass wir selbst ein flächenmässig riesiges Bistum wie das deut-

11 Ich danke Prof. Dr. Andreas Krebs (Bonn/Trier) für die Gespräche über dieses
Thema.

184



Zwischen Notkirche und Ortskirche

sehe als eine in der Eucharistie um den Bischof vereinte Ortskirche zu
erfahren versuchen. Zugleich müssen wir uns eingestehen, dass dies nicht
gelingt, weil es irgendwie nicht stimmt: So wollten die Altkatholiken im
19. Jahrhundert kein Bistum Bonn gründen, welches das gesamte deutsche

Staatsgebiet umfasste. Das Bistum ist ein «Notbistum» für die Altkatholikinnen

und Altkatholiken. Auch das heutige altkatholische Erzbistum
Utrecht ist territorial umfassender als das im Mittelalter gegründete Bistum
Utrecht und als das 1559 umgestaltete Erzbistum: Heute zählen die ganzen

Niederlande ausserhalb des Bistums Haarlem dazu. Das heisst, auch
das altkatholische Erzbistum Utrecht scheint mir zu gross, um als
«Ortskirche» im genannten Sinn erfahren zu werden.

Die altkatholischen Kirchen können die Ortskirchen nicht ersetzen -
wir sollten es auch nicht behaupten. Übrigens ist auch das römisch-katholische

Bistum Trier keineswegs eine ideale Ortskirche. Es reicht fast bis
nach Bonn und umfasst nicht weniger als zwei Drittel der Eifel, das deutsche

Moselland, den Hunsrück, und fast das ganze Saarland. Dort kann
man also auch nicht überall den Bischof von Trier als den «Ortsbischof»
erfahren.

Jedoch kann auch die andere Argumentation anhand des Beispiels von
Trier und Bonn illustriert werden. Denn selbst wenn ein Altkatholik im
Schatten des Domes von Trier lebt, steht er nicht in kirchlicher Gemeinschaft

mit dem Bischof von Trier, sondern mit dem Bischof in Bonn.
Gerade wenn man Kirchenzugehörigkeit nicht nur unter dem Aspekt der
Konfession oder Denomination betrachtet, kommen inhaltlich stärkere

Kategorien wie koinönia (communio, Kirchengemeinschaft) und episkopê
(bischöfliche Verantwortung) zum Tragen. Die altkatholische Kirche will
für ihre Mitglieder nicht nur eine Notstruktur bieten, sondern eine Kirche
sein. Wie Dirk Jan Schoon, der Bischof von Haarlem, einmal erzählte:
Die altkatholische Kirche sei für ihn in erster Linie «die Kirche schlechthin»,

weil er in ihr aufgewachsen sei; sie sei und repräsentiere für ihn
die Kirche.

Auch Altkatholikinnen und Altkatholiken brauchen - sowohl psychologisch

als auch ekklesiologisch - eine Kirche. Eine «Notstruktur» ist
für die Altkatholikinnen und Altkatholiken gleichzeitig «Kirche». Diese
Kirche - die altkatholischen Bistümer und die Kirchen, mit denen sie in
voller Kirchengemeinschaft leben - und keine andere ist für sie die
konkrete communio des Glaubens. Und dieser Bischof, kein anderer, übt über
sie und mit ihnen den Dienst der episkopê aus, den Dienst der Verantwortung,

der Aufsicht, der Verkündigung, der Sakramentenspendung. Dass

185



Mattijs Ploeger

wir zu einer Kirche gehören dürfen, ist ein uns mit der Taufe gegebenes

Geschenk Jesu Christi. Nach katholischem Glauben ist es nicht nur
allgemeiner und spiritueller Art, sondern konkret und spürbar. Wir gehören
nicht nur zur «unsichtbaren Kirche» oder zur Gemeinschaft aller Getauften,

sondern konkret zu einer communio und stehen in einem konkret
erfahrbaren Verhältnis zu einem episcopus. Weil es zum Glaubensinhalt

gehört, dass Kirchenzugehörigkeit real erfahrbar wird, kann die altkatholische

Kirche nicht nur als Notkirche betrachtet werden, sondern ist sie für
uns gleichzeitig «die Kirche schlechthin».

Deshalb ist es psychologisch und ekklesiologisch stimmig, dass es

auch in unseren sogenannten Notkirchen inzwischen Kathedrae (und folglich

Kathedralen) gibt - weil es Bischöfe gibt, die eben keine Vaganten
sind, sondern die episkope über eine Glaubensgemeinschaft ausüben.

Auch der Altkatholik, der im Schatten des Domes von Trier lebt, ist als

gläubiger Mensch kein Vagant, sondern einbezogen in die volle
Kirchengemeinschaft (communio) mit dem Bischof in Bonn. Erst ausgehend von
der Tatsache, dass er durch die altkatholische Kirche zur Kirche gehört,
kann er - in einer zweiten Denkbewegung - den Bischof von Trier als den

eigentlichen Ortsbischof einer zukünftigen vereinten Kirche aller
Christinnen und Christen in Trier betrachten.

Die altkatholische Kirche hat nie den Anspruch erhoben, die einzig
wahre Kirche zu sein. Sie sollte jedoch ebenso wenig sagen, dass sie lediglich

eine Bewegung und nicht eigentlich Kirche sei. Im Zeitalter der

gespaltenen Christenheit ist sie - soziologisch gesprochen - eine Konfession,
allerdings eine, die sich über die theologische Unmöglichkeit konfessionellen

Denkens völlig im Klaren ist. Sie ist nur deshalb eine Konfession,
weil sie die ihr von Jesus Christus geschenkte Gabe (sakramentale und

bischöfliche) Kirche zu sein, nicht verleugnen kann und darf. Sie versteht

sich jedoch nicht als die einzige Kirche und nicht als Kirche für sich allein.
Sie versteht sich als temporäre Notkirche, die sich gemeinsam mit anderen

Kirchen oder Gruppen innerhalb anderer Kirchen in einer Bewegung mit
dem Ziel der Aufhebung der Konfessionen befindet.

Der Sinn einer konsequenten Anwendung der Ekklesiologie
in der Praxis

Die altkatholische Ekklesiologie übt - so das Fazit der bisherigen
Überlegungen - nach beiden Seiten ihre Wirkung aus. Einerseits ist die

altkatholische Ekklesiologie die Grundlage für die konkrete Gestaltung der

186



Zwischen Notkirche und Ortskirche

aktuellen altkatholischen Kirchen. Andererseits findet sie in den aktuellen
altkatholischen Kirchen nicht ihre Erfüllung und auch nicht ihr eigentliches

Ziel, weil sie sich letztendlich als Entwurf einer vereinten Kirche
versteht. Deshalb kann das mir aufgetragene Thema von der «Stringenz
unserer Ekklesiologie» abhängig davon, was gemeint ist, unterschiedlich
interpretiert und angewandt werden: «Unsere Ekklesiologie zielt auf die

sorgfältige Anwendung auf unsere Praxis» oder «Bei unserer Ekklesiologie

geht es nicht primär um unsere Kirche, sie soll möglichst breit und
kreativ umgesetzt werden». Die heutige Existenz der altkatholischen
Kirchen kann aus meiner Sicht nur als Mischung von wirklicher Kirche und
Notstruktur erklärt werden. Wie soll unter dieser Voraussetzung unsere
Ekklesiologie auf unsere kirchliche und ökumenische Praxis angewandt
werden?

Zu Beantwortung dieser Frage soll zunächst kurz darauf eingegangen
werden, wie das Verhältnis zwischen theologischer Ekklesiologie und
kirchlich-ökumenischer Praxis in der «klassischen» Phase der altkatholischen

Mainstream-Theologie bestimmt wurde. Für die «Klassiker»,
Andreas Rinkel (1889-1979) und Urs Küry (1901-1976), sollten
Ekklesiologie und kirchliche Praxis weitgehend deckungsgleich sein.
Altkatholische Ekklesiologie war in ihren Augen ein Angebot an die ganze
Kirche, zugleich aber war sie der Massstab für Struktur und Praxis der
altkatholischen Kirche.12 Eine Aussage Kürys macht diese Grundhaltung
deutlich:

In dem Masse, als wir wahrhaft gläubig Sinn und Aufgabe unserer eigenen
Konfession erfüllen, dienen wir immer auch der Ökumene, der Einheit der
Kirche - so weit wenigstens, als die katholische Ökumenizität die Grundlage
dieser Einheit ist.13

Bedeutende altkatholische Ekklesiologen wie der Bonner Professor Werner

Küppers (1905-1980) und die Berner Professoren Kurt Stalder (1912—

1996), Herwig Aldenhoven (1933-2002) und Urs von Arx (geb. 1943)
haben in dieser Richtung weiter gedacht; wo sie ihre Kirchenleitung theo-

12 Vgl. Andreas Rinkel, Unsere Probleme im ökumenischen theologischen
Gespräch, in: IKZ 38 (1948) 236-250; Urs Küry, Konfession und Ökumene, in:
IKZ43 (1953) 129-145.

13 Küry, Konfession und Ökumene (wie Anm. 12), 133.

187



Mattijs Ploeger

logisch beraten haben, haben sie immer von der Verbindung von theologischer

Ekklesiologie und kirchlicher Praxis her argumentiert.14
Wer sich in dieser altkatholisch-theologischen Tradition beheimatet

weiss, wird sich als altkatholischer Theologe verpflichtet fühlen, die ek-

klesiologischen, amtstheologischen und sakramentstheologischen Prinzipien

so gut wie möglich in die kirchliche Praxis zu übersetzen. Es ist ja
auch sinnvoll, wenn Ekklesiologie und kirchliche Praxis weitgehend
übereinstimmen: Erstens stehen damit Denken und Tun in einem stimmigen
Verhältnis zueinander. Zweitens wird unsere Ekklesiologie von vielen
Kirchen und Theologen für bedeutsam, theologisch korrekt und ökumenisch

relevant gehalten. Wo würden wir als altkatholische Kirchen
hinkommen, wenn wir unsere von Dritten als bedeutsam bezeichnete
Ekklesiologie in unserer eigenen Praxis nicht möglichst konsequent und
überzeugend gestalten würden? Auch wenn wir davon ausgehen, dass unsere
Ekklesiologie über die altkatholischen Kirchen hinausgeht und allen
Kirchen eine Vision anbietet, sind es doch an erster Stelle die altkatholischen
Kirchen, die diese Kirchenvision tatsächlich zu «leben» und in ihre Praxis
umzusetzen versuchen sollten.

Der Umgang mit «statischen» Aspekten der Ekklesiologie

Wenn man die altkatholische, eucharistische, bischöflich-synodale Main-
stream-Ortskirchenekklesiologie in die Praxis umzusetzen versucht,
stellt man manchmal fest, dass diese Ekklesiologie zwar theologisch
tiefgründig und konsistent ist, gleichzeitig aber etwas Statisches an sich hat.

Zwei Beispiele mögen dies verdeutlichen. Unsere eucharistische
Ekklesiologie ermöglicht eigentlich nur dann Abendmahlsgemeinschaft, wenn
Kirchen sich offiziell zu voller Kirchengemeinschaft zusammengeschlossen

haben. In der Praxis jedoch gehen wir von einer Taufekklesiologie
aus, die alle Getauften als Mitglieder der einen - zwar aus den Getauften
bestehenden, aber in struktureller Hinsicht «unsichtbaren» - Kirche
betrachtet. Keine dieser beiden Positionen ist theologisch unrichtig, trotzdem

ist es nicht leicht, sie miteinander in Einklang zu bringen. Ein ande-

14 Vgl. Mattijs Ploeger, Celebrating Church. Ecumenical Contributions to a

Liturgical Ecclesiology, Groningen - Tilburg (Liturgisch Instituut) 2008, 171-189

(zu Rinkel), 189-195 (zu Küry), 195-199 (zu Küppers), 200-207 (zu Stalder), 215-223
(zu Aldenhoven), 223-231 (zu von Arx).

188



Zwischen Notkirche und Ortskirche

res Beispiel ist das Festhalten an der apostolischen Sukzession. Mit der
ökumenischen Theologie verstehen wir die «apostolische Sukzession»

zwar im vielschichtigen Kontext der «apostolischen Tradition», halten
aber zugleich am klassischen pipeline-Prinzip fest. Anders als den Ang-
likanern ist es uns deshalb nicht möglich, Kirchengemeinschaft mit
Kirchen festzustellen, die nicht die klassische Sukzession vertreten. Auch
wenn unsere Theologen in den letzten Jahrzehnten wenig darüber
veröffentlicht haben, ist dies noch immer Teil unserer offiziellen ökumenischen

Haltung.15 Meines Erachtens halten wir zu Recht daran fest. Aber
unsere Ekklesiologie wird dadurch ein wenig statisch, was als
widersprüchlich zu unserer ansonsten offenen ökumenischen Haltung empfunden

werden kann.
Schon Urs Küry erkannte dieses Problem, als er über eine offenere

ökumenische Haltung schrieb:

Dieser moderne Begriff der Ökumene ist umfassender, universeller als der
altkatholische, er ist zweifellos auch dynamischer, lebendiger, mehr nach
vorwärts drängend als rückwärts blickend, auf das lebendige Wirken Christi und
des Hl. Geistes in Welt und Geschichte ausgerichtet. Aber er ist auch viel
ärmer an kirchlichem und theologischem Gehalt, in seinem Christus- und

Geistzeugnis vielfach unklar, mystisch-verschwommen, der Dialektik der
Geschichte ausgeliefert, im Ganzen nicht ohne Gefahr des Relativismus und

Illusionismus.16

Bei der Kirchenleitung, in der pastoralen Praxis und im ökumenischen
Kontext kann manchmal der Eindruck entstehen, dass unsere tiefgründige

und konsistente, aber wegen ihrer Konsistenz auch ein wenig statische

Ekklesiologie uns, wenn sie konsequent durchgeführt wird, in ökumenische

und pastorale Sackgassen führt, wo die systematische Theologie
keine Antworten mehr hat und nur noch das Prinzip der oikonomia helfen

kann. Hier sind es andere altkatholischen Theologen, wie etwa der
Utrechter Professor Jan Visser (geb. 1931) und die Bonner Professoren
Christian Oeyen (geb. 1934) und Günter Esser (geb. 1949), die durch
historische und hermeneutische Studien theologische Wege aus diesen

15 Vgl. Martien Parmentier (Hg.), The Ecumenical Consistency of the Porvoo
Document, Amersfoort (Centraal Oud-Katholiek Boekhuis) 1999; Ploeger, Celebrating

Church (wie Anm. 14), 512-514.
16 Küry, Die altkatholische Kirche (wie Anm. 4), 365.

189



Mattijs Ploeger

möglichen Sackgassen zu weisen versucht haben.17 Dabei erweist sich,
dass solche ökumenisch oder pastoral hilfreichen Wege mal einfacher,
mal schwieriger mit der altkatholischen Mainstream-Ekklesiologie zu
vereinbaren sind.

Ekklesiologie umsetzen oder anpassen?

Unsere eucharistische, bischöflich-synodale Ortskirchenekklesiologie
wird generell als Hauptlinie unseres ekklesiologischen Denkens
anerkannt; unterschiedlich wird darüber gedacht, inwieweit die konsequente

Umsetzung dieser Ekklesiologie in der Praxis von Bedeutung ist. Der

wichtigste Grund dafür, dass manche Aspekte unserer Ekklesiologie in
der Praxis schwer durchzuführen sind, liegt vermutlich in der Gespaltenheit

der Christenheit. Denn unsere Ekklesiologie kann zwar mit vielen
kirchlichen, weltlichen und persönlichen Situationen umgehen, sie ist aber

nicht für einen Kontext geschaffen, in dem Christen, die gegenseitig ihre
Taufe anerkennen, nicht mit einander in voller Kirchengemeinschaft
leben. Unsere hauptsächlich altkirchliche Ekklesiologie hält für diese
Anomalie - die Kombination von gegenseitig anerkannter Taufe und
zugleich nicht bestehender Kirchengemeinschaft - keine Lösung bereit. Dies

mag theologisch ein Beweis ihrer Stärke sein. Zugleich befinden wir uns
aber in einer Situation, die in der Praxis viele Fragen offenlässt. Ob wir
alle diese Probleme mit der Anwendung von oikonomia oder mit Hermeneutik

lösen können, ist ebenfalls eine offene Frage. Dass es hier um wirkliche

Probleme geht und sich unsere Ekklesiologie nicht in allen Situationen

einfach umsetzen lässt, ist deutlich. Dass die Lösung solcher Probleme

neue Probleme schafft, ist ebenfalls deutlich.18 Denn nicht zuletzt in
ökumenischen Kontakten spüren wir ja, dass das, was der eine Gesprächspart-

17 Vgl. Ploeger, Celebrating Church (wie Anm. 14), 207-215 (zu Visser); Christian

Oeyen, Einladung zur Eucharistie - eucharistische Gemeinschaft -
Kirchengemeinschaft, in: IKZ 77 (1987) 236-256; Günter Esser, Dialogisch und ökumenisch.
Versuch einer Standortbestimmung alt-katholischer Theologie, in: Günter Esser/Matthias

Ring (Hg.), Zwischen Freiheit und Gebundenheit. Festschrift zum 100jährigen
Bestehen des Alt-Katholischen Seminars der Universität Bonn (1902-2002), Bonn
(Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2002, 28-46.

18 Für eine Übersicht der Möglichkeiten und der Probleme vgl. Urs von Arx,
Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen der Utrechter
Union: Wie weiter in die Zukunft?, in: IKZ 98 (2008) 5-49.

190



Zwischen Notkirche und Ortskirche

ner als Lösung betrachtet, vom anderen als neue Komplikation erfahren
wird.

Eine Lösung dieses Problems könnte darin bestehen, dass wir uns in
den ökumenischen Beziehungen und Dialogen strenger an unsere ekkle-
siologische Theorie halten. Das wäre eine mögliche Interpretation der

«Stringenz unserer Ekklesiologie in den ökumenischen Dialogen». Damit
würde die Utrechter Union in ökumenischer Hinsicht an Profil gewinnen
und als konsistenter wahrgenommen werden. Es würde aber gleichzeitig
eine Einschränkung der ökumenischen Möglichkeiten bedeuten und eine

gewisse statische Identität fördern. Diese Linie - statisch, jedoch profiliert
und konsistent - würde viel Kontinuität mit der altkatholischen Theologie
des 20. Jahrhunderts aufweisen.

Eine andere Lösung könnte darin bestehen, dass wir unsere Main-
stream-Ekklesiologie anpassen. Statt einer eucharistischen Ekklesiologie
könnten wir zum Beispiel eine Taufekklesiologie als Grundlage unseres
Kirchenverständnisses annehmen. Eine solche Wende würde neue Fragen

hervorrufen, etwa: Was ist genau mit Taufe gemeint? Was bedeutet
die Firmung? Wie wird theologisch der Stellenwert des Bischofsamts
bestimmt?19 Dennoch könnten wir versuchen, unsere Ekklesiologie
anzupassen, damit sie besser zur erwünschten ökumenischen Haltung passen
würde.

Es wäre aber auch möglich, die «Stringenz unserer Ekklesiologie in
den ökumenischen Dialogen» in einer dritten Weise zu verstehen. Das

heisst, die altkatholische Ekklesiologie nicht möglichst streng umzusetzen,

sie auch nicht anzupassen, sondern sie von der Gleichzeitigkeit von
«Ortskirche und Notkirche» her zu interpretieren. Dies führt zu einer eher

kontextuellen Anwendung unserer Ekklesiologie. Ein Vorteil wäre die
kreative Offenheit für viele ökumenische Situationen, ein Nachteil der
Verlust an Konsistenz zwischen den einzelnen Dialogen.

Eine veränderte Zweiteilung des ökumenischen Terrains

Weil ich in der Regel ein Vertreter unserer klassischen Ekklesiologie bin,

mag mein Geständnis überraschen, dass auch ich manchmal denke: Warum

hören wir nicht einfach mit unserer «hohen» Ekklesiologie und unse-

19 Vgl. Urs von Arx, Taufanerkennung und Kirchengemeinschaft. Kann und

muss das zweite aus dem ersten folgen? Zugleich ein Aufruf zur Reform der
Taufpraxis, in: ÖR 59 (2010) 60-86.

191



Mattijs Ploeger

rem manchmal hilflosen Anspruch auf, mindestens so katholisch zu sein

wie die Römer und mindestens so orthodox zu sein wie die Griechen?

Warum bekennen wir uns nicht eindeutig zu einem liberalen Ökumenismus,

gemeinsam mit liberalen Anglokatholiken und liberalen Protestanten?

Wäre das nicht einfacher - und auch ehrlicher? Inwieweit sind unsere
klassische Lehre und Liturgie sowie die klassische Weise, in der wir uns
bei Orthodoxen und römischen Katholiken präsentieren, zur Zwangsjacke
geworden, die nicht mehr mit unserer tatsächlichen liberal-ökumenischen
Identität übereinstimmt?20

Diese Frage ist umso dringender geworden, als sich die ökumenische
Situation stark verändert hat. Bis vor wenigen Jahrzehnten konnte das

ökumenische Terrain in ekklesiologisch definierbare Hauptgruppen
eingeteilt werden: die «katholische» und die «protestantische» Hauptgruppe;
episkopale, presbyteriale und kongregationalistische Kirchen. Ökumenische

Fragen betrafen weitgehend ekklesiologische, amtstheologische und

sakramentstheologische Themen. Da war es kein Wunder, dass der
altkatholischen Theologie im ökumenischen Bereich tiefer Respekt und hohe
Relevanz beigemessen wurden. Denn die altkatholische Theologie war
geradezu Spezialistin für die ökumenisch brisanten theologischen Themen

und wir konnten hier eine Art Brückenfunktion erfüllen. Die Situation

hat sich grundlegend verändert. Das ökumenische Terrain wird heute

von zwei anderen Hauptgruppen strukturiert. Dabei erweisen sich nicht
ekklesiologische Fragen, sondern Themen wie die Frauenordination oder
Homosexualität als ausschlaggebend.21

Wir betonen zu Recht, dass es sich bei diesen Fragen um sehr
unterschiedliche theologische Themen handelt, hinter denen sich letztlich
ekklesiologische Fragen verbergen: die Frage nach der Autorität in der
Kirche und nach der lokalen Gestaltung der Kirche, also in der altkatholischen

Theologie schon vielfach reflektierte Fragen der Hermeneutik, der

20 Vgl. Mattijs Ploeger, Eucharistie, Amt und Kirche - gemeinsame und
unterschiedliche Perspektiven. Altkatholische Überlegungen zum 25-Jahr-Jubiläum der

EKD-AKD-Vereinbarung, in: IKZ 101 (2011) 23-41, hier 39-40. Vgl. vielleicht auch
den Vorschlag, sich ökumenisch konkret auf die Anglikaner zu konzentrieren, bei

Harald Rein, Der Zukunft entgegen. Wohin geht unsere Reise? Wie wollen wir die

Segel setzen? Hirtenbrief zur Fastenzeit 2014, Bern 2014 (abrufbar unter www.christ-
katholisch.ch, Bibliothek, Bistum, Hirtenbriefe, zuletzt besucht am 10.8.2016).

21 Vgl. Paul Avis, Ethics and Communion: The New Frontier in Ecumenism, in:
ders., Reshaping Ecumenical Theology: The Church Made Whole?, London (T&T
Clark) 2010, 158-184.

192



Zwischen Notkirche und Ortskirche

Amtstheologie und der Ortskirchenekklesiologie. Trotzdem müssen wir
feststellen, dass die heutige zweigeteilte Christenheit sich für solche
Nuancen nicht interessiert. Was gegenwärtig zum «status confessionis»

geworden zu sein scheint, ist die Frage: Wie stehst du zu Frauenordination
und zu Flomosexualität? Dabei kommen wir als relativ liberale Kirche mit
unserer nuancierten Theologie nicht durch: Wir werden als liberal
wahrgenommen und so eingeordnet.

Die Folge ist, dass ökumenische Partner plötzlich zu Gegnern geworden

sind und umgekehrt. In der Anglikanischen Kirchengemeinschaft
etwa sitzen auf Fotos Bischöfe lachend nebeneinander, die über Schrift
und Tradition, die Erlösung in Christus, die sakramentale Wirklichkeit,
das Amt oder über Fragen wie die, ob die Eucharistie die zentrale Feier des

Sonntags sei oder ob man die Altäre lieber abreissen soll oder nicht, völlig
unterschiedlich denken - aber sie sitzen lachend zusammen, weil sie

einander im Kampf gegen Frauenordination und Homosexualität gefunden
haben. Dieser Missachtung des nuancierten theologischen Denkens ist die
altkatholische Theologie nicht gewachsen.

Ein Beitrag der altkatholischen Theologie im ökumenischen Kontext

Die Frage lautet: Sollen wir unsere Ekklesiologie beibehalten oder anpassen?

Meine Antwort: Wir sollten unsere Ekklesiologie in unseren Kirchen
und im ökumenischen Kontext beibehalten und so gut wie möglich umsetzen.

Zugleich jedoch sollten wir im Auge behalten, dass die statischen

Aspekte unserer Ekklesiologie nicht das blockieren, was an ökumenischer
Annäherung möglich ist. Und grundsätzlich sollten wir im Blick behalten,
dass die grundlegende Stossrichtung der altkatholischen Ekklesiologie
nicht dem Altkatholizismus, sondern der Katholizität der ganzen Kirche
gilt.

Auch vor dem Hintergrund der veränderten ökumenischen Situation
ist der Beitrag unserer Ekklesiologie wichtig. Denn obwohl ekklesiologi-
sche Fragen zurzeit nicht im Vordergrund des ökumenischen Interesses

stehen, sind sie nach wie vor relevant. Die orthodoxen, römisch-katholischen,

anglikanischen und protestantischen Kirchen sind auch weiterhin
darauf angewiesen, sich mit ekklesiologischen, amtstheologischen und

sakramentstheologischen Fragen auseinanderzusetzen. Auch wenn es den

Anschein hat, als gebe es nur noch Traditionalisten und Liberale, so ist es

die Aufgabe der altkatholischen Theologie darauf hinzuweisen, dass es,

wenn es um Gottes Erlösung von Mensch und Welt in Christus durch den

193



Mattijs Ploeger

Geist geht, weitaus grundlegendere und relevantere Themen gibt als
pauschale Urteile über Frauenordination und Homosexualität.

Aus meiner Sicht könnte ein altkatholischer Beitrag zur Ökumene vor
allem ein Plädoyer für Geduld und Respekt sein - Geduld, um genug Zeit
zum Nachdenken zu haben, und Respekt, um die Vielschichtigkeit
theologischer Fragestellungen zu akzeptieren.22 Wir sollten nicht erwarten, mit
einem derartigen Beitrag grosse Menschenmengen zu begeistern. Dies

war aber bezüglich unseres Beitrags für die Ökumene nie anders. Obwohl
wir, mit Ausnahme des Bonner Abkommens, im Sinne einer erreichten

Kirchengemeinschaft immer ohne grosse Erfolge geblieben sind, haben

wir einen respektierten Platz in der Ökumene. Auch heute können wir das

Unsrige beitragen zu Geduld und Respekt, zu theologischer Reflexion und
ökumenischer Entradikalisierung. Das wäre ein bescheidener, aber kein

unwichtiger Beitrag.23

Mattijs Ploeger (geb. 1970 in Westervoort NL), Dr. theol. Studium der Theologie

in Leiden, Utrecht und Cambridge (Grossbritannien). 1998-2002
Assistent in Egmond aan Zee (Niederlande), 1999 Priesterweihe, 2002-2007
Pfarrer in Krommenie, 2007-2010 in Egmond aan Zee, 2010-2014 in Haarlem.

2008 Promotion in Utrecht bei Anton Houtepen und Jan Hallebeek. Seit
2008 Dozent für Systematische Theologie am Altkatholischen Seminar der
Universität Utrecht, seit 2009 auch Rektor, seit 2014 zudem stellvertretender
Dozentfür Liturgie und assistierender Priester in Egmond aan Zee.

Adresse: Jacob van Strijplein 1, NL-1816 NV Alkmaar
E-Mail: m.ploeger@uu.nl

Summary

Historically, the Old Catholic Churches of the Union Utrecht had different ec-
clesiological identities: the Old Catholic Church of the Netherlands represents the

identity of a "local church" (Ortskirche) with ancient episcopal sees, whereas the

originally German-speaking churches came into existence as "provisional churches"

(Notkirchen) for those who found themselves excommunicated by Rome. In a

contemporary perspective, however, a combination of both identities - local

22 Vgl. den Ausdruck «a theologically informed and spiritually sustained
patience» bei Rowan Williams, Anglican Identities, London (Darton, Longman and

Todd) 2004, 7.
23 Ich danke lie. theol. Maja Weyermann (Bern) und Prof. Dr. Angela Berlis

(Bern) für ihre inhaltliche und sprachliche Beratung.

194



Zwischen Notkirche und Ortskirche

church and provisional church - constitutes the ecclesiological identity of all Old
Catholic Churches. The Old Catholic mainstream ecclesiology - a eucharistie,
episcopal-synodal ecclesiology of the local church - serves on the one hand the

identity and organisation of the existing Old Catholic Churches. On the other
hand, it represents a vision for a future united church. In applying Old Catholic
ecclesiology to the practice of the Old Catholic churches and to their ecumenical
relations, one should try to implement ecclesiological theory as consistently as

possible to ecclesial practice, while also trying to overcome the somewhat static
character of this ecclesiology by remembering that Old Catholic ecclesiology
does not find its fulfilment in the establishment of Old Catholic churches, but in
the ultimate realisation of a future united church. In the current ecumenical situation,

where the importance of ecclesiological problems seems to be superseded by
the questions of the ordination of women and the acceptance of homosexuality, the
modest contribution of Old Catholic theology could be a plea for patience,
thoughtfulness, respect and deradicalization.

195


	Zwischen Notkirche und Ortskirche : über die altkatholische Ekklesiologie in der heutigen ökumenischen Situation

