
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 106 (2016)

Heft: 1-2

Artikel: Der Historiker Constantin von Höfler im Spiegel seiner Briefe an Ignaz
von Döllinger und Ludwig von Pastor

Autor: Berlis, Angela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939195

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Historiker Constantin von Höfler im Spiegel seiner
Briefe an Ignaz von Döllinger und Ludwig von Pastor

Angela Berlis

Einige Tage nach Döllingers Tod hat Prof. v. Höfler in Prag Rückgabe seiner
Briefe verlangt, ohne die Rückgabe der Döllingerschen Briefe anzubieten.
Ich habe den Nichten D[öllinger]s, welche mich auch darüber befragten,
entschieden abgerathen, die Briefe zurückzugeben und zwar aus zwei Gründen.
Einmal ist die Verlassenschaftliche Verhandlung noch in der Schwebe; es ist
nicht ausgeschlossen, dass sich noch Verfügungen D[öllinger]s über seinen
literarischen Nachlass oder über die empfangenen Briefe finden. Sodann aber
sind die empfangenen Briefe das einzige Mittel, um die von Döllinger
geschriebenen Briefe, welche für den Biographen so werthvoll sind, zu erhalten.1

Die im Brief des Rechtshistorikers Hermann von Sicherer2 erwähnten
Briefe Ignaz von Döllingers sind leider verschollen.3 Die Briefe Constan-

1 Hermann von Sicherer an Charlotte Blennerhassett, München, 29. Januar
1890, Blennerhassett Papers As. Add. 7486, University Library Cambridge. - Der
vorliegende Beitrag basiert auf meinem Vortrag über «Die Auseinandersetzung
Konstantin von Höflers mit Deutschtum und Böhmentum im Spiegel seines Briefwechsels
mit Ignaz von Döllinger», gehalten im Rahmen von «Christian Traditions between

Catholicity and Particularity. 6lh Conference of Protestant Theological Faculties from
Central and Eastern Europe and the Netherlands», am 2. Mai 2008 an der Universität
Prag. Mein Dank für seine Hilfe bei den damaligen Vorarbeiten gilt auch Josef König
t (Prag).

2 Hermann Anton Wilhelm von Sicherer (1839-1901), Professor für Rechtsgeschichte

in München, 1888/89 Rektor der Universität. Vgl. Andreas Elsner, Neue

Perspektiven in Kulturpolitik und Wissenschaftsspezialisierung, in: Laetitia Böhm/
Johannes Spörl (Hg.), Ludwig-Maximilians-Universität Ingolstadt-Landshut-Mün-
chen 1472-1972, Berlin (Süddeutscher Verlag) 1972, 271-314, hier 309. Sicherer war
Unterzeichner der Münchener Pfingsterklärung (1871) und mit Döllinger befreundet.

3 Vgl. den E-Mail-Verkehr der Verfasserin mit Veronika Knotkovä, Archiv
hlavm'ho mësta Prahy (Stadtarchiv Prag), 18. Juli und 2. August 2012. Nach dieser
Auskunft befinden sich im dortigen Nachlass Constantin von Höflers lediglich
Manuskripte von Höflers Theaterstücken. Mein Dank gilt Dr. Zbynëk Garsky (Bern) für
seine Unterstützung in dieser Angelegenheit. Höflers handschriftlicher Nachlass ist
verbrannt. Vgl. Taras von Borodajkewycz, Deutscher Geist und Katholizismus im
19. Jahrhundert, dargestellt am Entwicklungsgang Constantins v. Höfler, Salzburg -
Leipzig (Pustet) 1935, 135.

76 IKZ 106 (2016) Seiten 76-105



Constantin von Höfler im Spiegel seiner Briefe

tin von Höflers und seiner Frau Isabella befinden sich heute in der Bayerischen

Staatsbibliothek in München.4 Constantin von Höfler befürchtete
«Indiskretionen» infolge einer möglichen «Überflutung mit Döllingers
Briefen» nach dessen Tod, darunter seiner eigenen an ihn - dies blieb eine

unbegründete Angst, denn diese Briefe fanden bisher wenig Beachtung in
der Forschung.5 Weshalb Höfler das Öffentlichmachen privater Briefe
ablehnte, schrieb er am 31. Dezember 1891 an den Kirchenhistoriker Ludwig
Freiherr von Pastor (1854-1928):

Was ferner die Veröffentlichung von Briefen betrifft, die unter einer dominierenden

Stimmung geschrieben, ihrem eigentlichen Sinne nach den Fernerstehenden

fremd, wo nicht unverständlich sind, so bin ich prinzipiell dagegen.
Sie sind Erlebnisse und Zeugnisse von dieser, eben deshalb nur für die
bestimmt und nur für die verständlich, die das erlebten.6

In diesem Beitrag soll der Historiker Constantin von Höfler und die Art
und Weise, wie er in seinem Briefwechsel mit Ignaz von Döllinger (1799-
1890)7 über sein Leben und seine Arbeit in Prag berichtet, im Vordergrund

stehen; dieser wird ergänzt durch seine Briefe an Ludwig von Pastor8

in seinen letzten beiden Lebensjahrzehnten. Höfler verfasste mehrere

4 Bayerische Staatsbibliothek München [= BSBM], Döllingeriana II. Die
Transkription besorgte Hubert Huppertz, Briefe 1821-1890 an Johann Joseph Ignaz von
Döllinger, Döllingeriana II, Bd. 6, Alverskirchen (als Manuskript veröffentlicht)
2001. Im Folgenden werden alle Briefe Constantin und Isabella von Höflers an
Döllinger danach zitiert.

5 Thomas Brechenmacher hat die Döllingeriana II, in denen sich die Briefe
Höflers an Döllinger befinden, für seine Arbeit genutzt. Vgl. Thomas Brechenmacher,

Grossdeutsche Geschichtsschreibung im neunzehnten Jahrhundert. Die erste
Generation (1830-48), Berlin (Duncker und Humblot) 1996,504. Einen literarischen
Nachlass Höflers konnte er nicht auffinden. Vgl. ebd., 132, Anm. 244.

6 Constantin von Höfler an Ludwig Pastor, Prag, 31. Dezember 1891, zitiert
nach: Harald Bachmann, Briefe Constantin von Höflers an Ludwig Pastor, in:
AKGB 4 (1976) 205-242, hier 230.

7 Johann Joseph Ignaz von Döllinger gehört zu den bedeutendsten Kirchenhistorikern

des 19. Jahrhunderts und ist der Spiritus rector der altkatholischen Bewegung.

Zu ihm vgl. Johann Friedrich, Ignaz von Döllinger, München (Beck) 1899-
1901,3 Bde.; Franz Xaver Bischof, Theologie und Geschichte. Ignaz von Döllinger
(1799-1890) in der zweiten Hälfte seines Lebens, Stuttgart (Kohlhammer) 1997
[Rezension: Hubert Huppertz, Auf dem Weg zu neuen Döllingerbiographien, in: IKZ
89 (1999)45-62],

8 Ludwig von Pastor, Studium der Geschichte in Bonn und Wien, Schüler von
Johannes Janssen, 1883 ao., 1887 o. Prof. in Innsbruck, ab 1901 Direktor des
Österreichischen Historischen Instituts in Rom, 1920-1928 Gesandter der Republik Öster-

77



Angela Berlis

Werke zu Jan Hus bzw. zur hussitischen Bewegung.9 Die Beschäftigung
mit Hus und Hussitica ergibt sich aus Höflers wissenschaftlichem und

ortgeschichtlichem Interesse an seinem Wirkungsort Prag. Dabei darf
nicht vergessen werden, dass Leben, Wirken und Anliegen sowie der
literarische Nachlass von Hus «bis über die Mitte des 19. Jahrhunderts in
Deutschland weit mehr Beachtung und Pflege fanden, als etwa in seinem
Heimatland»10. Die Entwicklung des tschechischen Nationalbewusst-
seins, besonders durch den tschechischen Historiker und Politiker
Frantisek Palacky (1798-1876), «den Vater der neueren böhmischen
Historiographie und den bedeutsamsten und wirksamsten unter all den <Wie-

dererweckern>», führte gegen Ende des 19. Jahrhunderts zum allmählichen

Versiegen der deutschen Zuneigung für Hus.11 Ein besonderes

Augenmerk dieses Beitrages richtet sich auf Höflers Verhältnis zu Palacky,
das auch im Briefwechsel regelmässig zur Sprache kommt. Auch die

Spannungen zwischen Katholizismus und Protestantismus sowie
zwischen nationalen und universalen Geschichtsansprüchen sowie ihren
religiösen und ideologischen Verortungen werden thematisiert.

Alle Briefe spiegeln nicht nur (in Höflers Rezeption) Döllingers,
sondern auch Höflers eigene Entwicklung, die eng mit der Kirchen- und
politischen Geschichte des 19. Jahrhunderts verbunden sind. Der vorliegende
Artikel versteht sich als Beitrag zur Katholizismusforschung des 19.

Jahrhunderts; er macht deutlich, dass die Erforschung der Geschichte des

Altkatholizismus Teil dieses grösseren Ganzen ist.

reich beim Vatikan. Lebenslauf vgl. Bachmann, Briefe (wie Anm. 6), 208f.; Ludwig
von Pastor, Die Geschichtswissenschaft der Gegenwart in Selbstdarstellungen, hg.
W. Steinberg, Bd. 2, Leipzig (Meiner) 1926; Wilhelm Wühr (Hg.), Ludwig Freiherr
von Pastor 1854-1928. Tagebücher-Briefe-Erinnerungen, Heidelberg (Kerle) 1950.

9 U.a. «Die Geschichtsschreiber der hussitischen Bewegung» (1865-66),
«Böhmische Studien» (1854) und «Mag. Johannes Hus und der Abzug der deutschen
Professoren und Studenten aus Prag» (1864).

10 Ferdinand Seibt, Jan Hus - zwischen Zeiten, Völkern, Konfessionen, in:
Ders. (Hg.), Jan Hus. Zwischen Zeiten, Völkern, Konfessionen. Vorträge des
internationalen Symposiums in Bayreuth vom 22. bis 26. September 1993, München (Oldenbourg)

1997, 11-26, hier 25.
11 Seibt, Jan Hus (wie Anm. 10), 26.

78



Constantin von Höfler im Spiegel seiner Briefe

Constantin von Höfler - eine steile Karriere findet
ein abruptes Ende

Carl Adolf Constantin Höfler wird am 27. März 1811 in Memmingen
(Bayerisches Schwaben) als Sohn des Johann Nepomuk Höfler (1780-
1843) und der Therese Hofer (1790-1848) geboren.12 Sein älterer Bruder
war Gustav Höfler (1809-1882), der später als Arzt das Bad in Tölz (seit
1899 Bad Tölz) mitbegründete.131817 wurde Vater Höfler, Appellationsrat
unter Minister Maximilian von Montgelas (1759-1838), nach München

versetzt, dann mit dem Appellationsgericht nach Landshut und schliesslich

erneut nach München.
Die Schullaufbahn des Sohnes folgt dem Karriereweg des Vaters:

Constantin besucht das Neue Gymnasium in München, anschliessend das

Lyzeum in Landshut und studiert danach an der damals gerade nach München

verlegten Universität, zunächst für kurze Zeit an der juristischen
Fakultät. Schon bald wendet Höfler sich der Geschichte zu und wird 1831

mit einer Dissertation «Zur Geschichte der Anfänge der Griechen»
promoviert. 1832 führt ihn ein Reisestipendium, das er wegen seiner
hervorragenden Promotion erhielt, zuerst nach Göttingen, danach nach Berlin,
Prag, Florenz und Rom. Im Alter von 25 Jahren wird Höfler 1836 Redakteur

der amtlichen «Münchener Politischen Zeitung», erhält 1838 die Venia

legendi an der Ludwig-Maximilians-Universität in München und wird
dort 1839 ausserordentlicher, zwei Jahre später ordentlicher Professor für
Universalgeschichte. 1841 heiratet er Isabella Hofmann (1820-1884), das

12 Zu Höfler vgl. ADB 50,428-433 (Ludwig Frankel); BBKL 11 (1990), 924-
925 (Karin Groll); NDB 9 (1972) 313f. (Josef Hemmerle); Brechenmacher,
Geschichtsschreibung (wie Anm. 5), 132-145 (weitere Literatur ebd., 132 Anm. 244);
431-442; Blanka Zilynskä, Karl Adolf Constantin Ritter von Höfler jako univer-
zitni ucitel, in: Nëmeckâ medievistika v ceskych zemich do roku 1945, Vyzkumné
centrum pro dëjiny vëdy, Praha (Filosofia) 2004, Prâce z dëjin vëdy 18), 193-224.
Höfler verfasste zudem eine Selbstbiographie, erschienen in: Almanach der kaiserlichen

Akademie der Wissenschaften Wien 48 (1898), 262-280. - Die Schreibweise
des ersten Vornamens wechselt, in diesem Beitrag wird, sofern es sich nicht um ein
Zitat handelt, die Variante «Constantin» gehandhabt.

13 Ein Brief Gustav Höflers an Döllinger, [Bad Tölz], 1. Juni 1869, befindet sich
in den Döllingeriana II, BSBM (ebenfalls transkribiert von Hubert Huppertz). Gustav
Höfler antwortet darin auf eine ihm von seinem Bruder überbrachte Frage Döllingers
zur hohen Kindersterblichkeit in Bayern. Im Briefwechsel Höflers wird ein weiterer
Bruder (Edmund) in Wiesbaden erwähnt. Vgl. Höfler an Döllinger, Prag, 26. Februar
1885.

79



Angela Bertis

Ehepaar hat einen Sohn, Josef.14 1842 wird er Mitglied der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften.

Höflers glanzvolle Karriere wird 1847 durch die Lola-Montez-Affäre
jäh unterbrochen: König Ludwig I. (1786-1868) will der Tänzerin Lola M.
das Indigenat verleihen und sie zur Gräfin erheben - als Minister, Kirche,
Professoren und Studenten dagegen protestieren, nimmt der König
Säuberungen im Beamtenapparat und unter den Universitätsprofessoren vor,
denen u.a. die Professoren Peter Ernst von Lasaulx, Höfler und etwas später

auch Döllinger zum Opfer fallen. Höfler hatte seine Auffassungen in
seiner Denkschrift «Concordat und Constitutionseid der Katholiken in
Bayern» (1847) öffentlich kundgetan. Bereits durch sein ausserordentlich
kritisches Werk über Kaiser Friedrich II. (1194-1250) war Höfler seit 1845

am Hof in Ungnade gefallen: Höfler sah Friedrich II. (seit 1220 Kaiser) als

Tyrannen, der bayerische König hingegen war von ihm fasziniert.15 An
seinem 36. Geburtstag (1847) wird Höfler in den Ruhestand versetzt - ein

lebensgeschichtlicher Bruch, der ihm zeit seines Lebens im Gedächtnis
bleibt. So schreibt er am 25. März 1863 an Döllinger, es seien nun 18 Jahre

her, «dass der Gerechte mich quiescirte. Er hat mir meinen Geburtstag,
zu welchem er mir das Angebinde bereitete, zeitlebens versalzen».16

Freunden verdankt Höfler es, dass er nur wenige Monate später ab
1. Juli 1847 die Stelle des Archivars am damaligen Königlichen Archiv in
der Neuen Residenz zu Bamberg übernehmen kann. Hier wartet er
vergeblich auf Rehabilitierung und Rückruf nach München durch König
Maximilian II. (1811-1864), der nach der Abdankung seines Vaters Ludwig
I. 1848 König geworden ist. Höfler bleibt in Ungnade; mit ihm verlässt

14 Ein Foto des Ehepaares Isabella und Constantin von Höfler mit ihrem Sohn
Josef ist zu finden in: Die Krankenheiler Jodquellen 1860-1910. Bad Tölz im Mai
1910, München o.J., 16. Auf dem Bild sind ausserdem Döllinger, Anna Herder, ihr
Mann Karl Raphael, ihre Schwester Mathilde Kannengiesser verh. Janssen sowie ein
weiterer Verwandter Anna Herders (mütterlicherseits) namens von Zantis abgebildet.
Mein Dank gilt Stadtarchivarin Manuela Strunz M.A, Bad Tölz.

15 Vgl. Carl Adolf Constantin Höfler, Kaiser Friedrich II. Ein Beitrag zur
Berichtigung der Ansichten über den Sturz der Hohenstaufen, München (Verlag der
literarisch-artistischen Anstalt) 1844. Vgl. dazu Brechenmacher, Geschichtsschreibung

(wie Anm. 5), 186-196 (Besprechung des Werkes) und 439-441. Die anderen

Mitglieder des Görreskreises vertraten ähnliche Ansichten wie Höfler im Hinblick
auf die Rolle des Monarchen und über Friedrich II., doch nur Höfler äusserte sich
derart offen und öffentlich. Vgl. ebd., 440.

16 Höfler an Döllinger, Prag, 25. März 1863. Teilweise auch zitiert bei Brechenmacher,

Geschichtsschreibung (wie Anm. 5), 438 Anm. 40.

80



Constantin von Höfler im Spiegel seiner Briefe

«einer der fähigsten Repräsentanten katholizistisch-konservativer,
grossdeutscher Historiographie München»17. Im Oktober 1851 erhält er den Ruf
auf den Lehrstuhl für allgemeine Geschichte an der k.u.k.
Karl-Ferdinands-Universität zu Prag, den er 1852 übernimmt. Die «grossdeutsch-
katholisch-österreichfreundliche Tendenz»18 seiner Veröffentlichungen
haben ihm den Weg dahin geebnet.

Prägungen und historische Richtung

Constantin von Höfler wird durch seinen Vater in streng rationalistischem
Geist erzogen.19 In Landshut begegnet er dem Orientalisten und Byzanti-
nisten Jakob Philipp Fallmerayer (1790-1861)20, der als Lehrer am Lyzeum

Höflers Hinwendung zur Geschichte beeinflusse In München findet
Höfler durch den Philosophen Friedrich Wilhelm Joseph Schelling (1775—

1854), der seit 1827 an der Universität München Philosophie lehrt, zu
einer positiven Einstellung dem Christentum gegenüber21; zum «Kontakt
mit dezidiert katholischen Kreisen» kommt es aber nicht, er hört weder
Baader noch Görres.22 Durch seine Italienreise wird seine Beziehung zur
Römisch-Katholischen Kirche enger.23 Dies kommt historiographisch in
seinem Werk über die deutschen Päpste24 zum Ausdruck, in dem schon
thematische Schwerpunkte seiner späteren wissenschaftlichen Arbeit

17 Brechenmacher, Geschichtsschreibung (wie Anm. 5), 440. Brechenmacher
sieht Constantin von Höflers Geschichtsschreibung als «Öffentliches Handeln»; es habe

dazu beigetragen, «das Leben ihres Urhebers entscheidend zu verändern.» Ebd., 442.
18 Franz Machilek, Karl Adolf Constantin (Ritter von) Höfler (1811-1897), in:

Berichte des Historischen Vereins Bamberg 141 (2005) 185-190, hier 187 (Lit.). In
diesem Beitrag findet sich auch eine Würdigung von Höflers Verdiensten um das

Bamberger Archiv.
19 Vgl. Machilek, Höfler (wie Anm. 18).
20 Vgl. zu ihm: Claudia Märtl u.a. (Hg.), Jakob Philipp Fallmerayer (1790-

1861). Der Gelehrte und seine Aktualität im 21. Jahrhundert. Konferenz der Bayerischen

Akademie der Wissenschaften und der Kommission für interdisziplinäre
Südosteuropaforschung der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen, München
(Bayerische Akademie der Wissenschaften) 2013.

21 Vgl. Brechenmacher, Geschichtsschreibung (wie Anm. 5), 137.
22 Matthias Bär, Die Beziehungen des Münchener Görreskreises und anderer

katholischer Gelehrter in das katholische England, St. Ottilien (Eos-Verlag) 2010,
222; vgl. Borodajkewycz, Deutscher Geist (wie Anm. 3), 122f.

23 Vgl. Brechenmacher, Geschichtsschreibung (wie Anm. 5), 139f.
24 Constantin Höfler, Die deutschen Päpste nach handschriftlichen und

gedruckten Quellen, Regensburg (Manz) 1839, 2 Bde.

81



Angela Berlis

über das Verhältnis von Papsttum und Kaisertum sichtbar werden. Sein
katholisches Selbstverständnis tritt auch publizistisch zutage, etwa in seiner

Mitwirkung an den 1838 gegründeten «Historisch-politischen
Blättern», dem wichtigsten Organ der sich sammelnden politischen Bewegung
der deutschen Katholiken.

1845 veröffentlicht Höfler in dieser Zeitschrift einen Aufsatz über
katholische und protestantische Geschichtsschreibung25, in dem er sich kri-
tisch-würdigend mit der zeitgenössischen Historiographie, u.a. mit Leopold

von Rankes Papstgeschichte26 auseinandersetzt. Rankes Werk fördere

«die innern Zwistigkeiten der Deutschen eher», als sie beizulegen.27 So

sei es möglich geworden, «die Deutschen glauben zu machen, deutsch und

protestantisch sei immer eins gewesen»28.

Höfler geht es «um die Wiederentdeckung des Mittelalters als einer
missverstandenen und verdrängten Epoche», nicht um dessen Verherrlichung.29

In Höflers Denken spielt das Bündnis von Imperium und Sacer-

dotium eine wichtige Rolle: Hier erhält die Heilszentriertheit ihren
historischen Ausdruck. Der Papst ist geistlicher, der Kaiser weltlicher Hüter der

Einheit der Christenheit. Protestantische Historiographie nehme das

Mittelalter oft ganz anders wahr, sie lasse die Geschichte oft erst mit dem
Jahrhundert der Reformation anfangen oder entdecke ein anderes Mittelalter:

25 [Constantin Höfler], Ueber katholische und protestantische Geschichtsschreibung,

in: Historisch-politische Blätter für das katholische Deutschland 16

(1845) 2, Teil 1, 297-321, hier 303-305 (Teil 2 ist nicht erschienen). Vgl. zu Höflers
Artikel auch Brechenmacher, Geschichtsschreibung (wie Anm. 5), 133, sowie
Marcus Sandl, Heilige Stagnation. Mediale Konfigurationen des Stillstands in der

grossdeutsch-katholischen Geschichtsschreibung des frühen 19. Jahrhunderts, in: HZ
(2007) Bd. 285,529-563. In der gleichen Ausgabe erschien ein kritischer Kommentar
von Winfried Becker (ebd., 565-594, s.u. Anm. 29), auf den Sandl kurz reagierte
(ebd., 595-597). Becker kommt zum Fazit, dass Sandl Höflers Beitrag zwar zitiere,
ihn aber nicht analysiere (ebd., 594).

26 Leopold von Ranke, Die römischen Päpste, ihre Kirche und ihr Staat im
sechzehnten und siebzehnten Jahrhundert, Berlin (Duncker & Humblot) 1834-1836,
3 Bde.

27 Höfler, Geschichtsschreibung (wie Anm. 25), 306.
28 Ebd.
29 Winfried Becker, Eine kleine Würdigung der grossdeutschen Historiographie

des Vormärz. Kommentar zu Marcus Sandl «Heilige Stagnation. Mediale
Konfigurationen des Stillstands in der grossdeutsch-katholischen Geschichtsschreibung
des frühen 19. Jahrhunderts», in: HZ (2007) Bd. 285, 565-594, hier 581.

82



Constantin von Höfler im Spiegel seiner Briefe

je mehr der Protestantismus bei seiner Selbstzersetzung als Confession
die Bürgschaft einer Zukunft verliert, [desto] mehr seine Theologen ihn
künstlich rückwärts zu datiren streben Da muss jetzt das ganze deutsche
Mittelalter mit seiner reichen, organischen Blüte, seinem vielgegliederten
Leben im beständigem Gegensatze zu Rom sich entwickelt haben - eine kolossale

Lüge, welcher kein ernsthafter Forscher je als wahr zugeben wird.30

Höfler hingegen nimmt für sich in Anspruch, «das scheinbar Unvereinbare

zu vereinigen»; dies geschehe «durch das katholische Element», durch
historischen Erweis.31 Höflers Beitrag spiegelt das nach dem Kölner
Ereignis (1837) in Deutschland neu sichtbare katholische Selbstbewusstsein
im Vormärz, zum Ausdruck kommend in einer wissenschaftlich-historischen

Aufbruchsstimmung, in der Höfler die Forderung nach Überwindung

des «konfessionelle[n] Hass[es]» und der «Befehdung des katholischen

Elements» aufstellt32; gleichzeitig sieht er bereits den «Aufbau» und
einen sich entwickelnden «Bund der Freiheit mit der Kirche, der Religion
mit der Wissenschaft» vor sich.33 Höflers Geschichtsverständnis ist

universalistisch, sein historischer Diskurs «steht unter dem Einfluss einer
romantisch-idealistischen Gedankenwelt»34. Kurz zusammengefasst, ist
Höfler in den vierziger Jahren des 19. Jahrhunderts (ähnlich wie Döllin-
ger35) ein Vertreter der polemischen Kontroversliteratur. Er erwartet von
der Geschichte neue Anstösse zur Wiedergewinnung des Glaubens.36
Obwohl Höfler vor «der Ausbeutung der Geschichte zur confessionellen oder

politischen Parteisache» warnt, trägt seine Reflexion über katholische und

30 Höfler, Geschichtsschreibung (wie Anm. 25), 306. Becker, Würdigung (wie
Anm. 29), 581 weist daraufhin, dass Höfler Autoren auch ungeachtet ihrer Konfession

würdige; sein historisches Methodenbewusstsein sei «auf überkonfessionelle
Geltung angelegt» gewesen (ebd., 594).

31 Höfler, Geschichtsschreibung (wie Anm. 25), 320.
32 Höfler, Geschichtsschreibung (wie Anm. 25), 318 und 319. Am Anfang seines

Beitrags bescheinigt Höfler dem Protestantismus allerdings «die systematische
Negation alles Katholischen» (ebd., 298).

33 Höfler, Geschichtsschreibung (wie Anm. 25), 320.
34 Becker, Würdigung (wie Anm. 29), 585.
35 Eine ähnliche Kritik an der protestantischen Geschichtsschreibung formuliert

auch J. J. Ignaz von Döllinger, Bemerkungen über neuere Geschichtsschreibung,
in: Historisch-politische Blätter für das katholische Deutschland 2 (1838) 51-56. Dem
katholischen Diskurs der Kontinuität stellt er eine protestantische Konstruktion der
Geschichte «in Unordnung, Empörung und Aufstand» gegenüber (ebd., 53). Zitiert
nach Sandl, Stagnation (wie Anm. 25), 553 Anm. 67.

36 Becker, Würdigung (wie Anm. 29), 584.

83



Angela Berlis

protestantische Geschichtsschreibung nicht zur Aufhebung der polarisierenden

konfessionellen Gegenüberstellung bei.37 Höfler gibt sich als

katholischer Historiker. Als solcher vertritt er obendrein die Position einer

sogenannten grossdeutschen Geschichtsschreibung, in der sich politische
und konfessionelle Dimensionen miteinander verbinden.38 Brechenmacher

zählt Höfler gemeinsam mit Döllinger und anderen zur ersten Generation

grossdeutscher Historiker.39 Höfler begründet in Prag das Historische

Seminar, «blieb aber in späteren Jahren fühlbar hinter der Entwicklung

der kritischen Geschichtswissenschaft zurück».40 Auch gelingt es

ihm nicht, «eine übernationale Schule von Historikern heranzubilden».41

Der englische Historiker Sir John Dalberg-Acton (1834-1902) urteilt
kritisch über ihn, wenn er schreibt, er begreife nicht, wie Höfler
Weltgeschichte ohne Philosophie betreiben könne.42 Aus heutiger Sicht fällt das

Urteil über Höfler (durch Viktor Conzemius) folgendermassen aus:

Der langjährige Freund Döllingers war kein Forscher von kritischer Akribie
u[nd] blieb zeitlebens dem Gedanken der Romantik verbunden; in seinen
zahlreichen universalistischen Arbeiten zur Geschichte von Sacerdotium
u[nd] Imperium, an deren Idealharmonie er glaubte, befreite er sich zunehmend

von kurialistischer Einseitigkeit.43

37 Höfler, Geschichtsschreibung (wie Anm. 25), 309. Höfler wirft protestantischer

Geschichtsschreibung «konfessionspolitische Parteilichkeit» (Becker, Würdigung

[wie Anm. 29], 587) vor.
38 Die kleindeutsche bzw. grossdeutsche Geschichtsschreibung hatte (a) eine

politisch-geographische Dimension: welche Lösung für die virulente Frage der
nationalen Einheit Deutschlands favorisiert wurde (Führungsanspruch bei Branden-

burg-Preussen oder beim habsburgischen Österreich); und (b) eine konfessionelle
Dimension: Es ging immer auch um die Differenz zwischen Katholizismus und
Protestantismus.

39 Brechenmacher, Geschichtsschreibung (wie Anm. 5), 133.
40 Bachmann, Briefe (wie Anm. 6), 207.
41 Ebd.
42 John Acton an Ignaz von Döllinger, Aldenham, 4.12.1854, in: Victor Conzemius

(Hg.), Ignaz von Döllinger - Lord Acton. Briefwechsel 1850-1890, München
(Beck) 1963-1971, 3 Bde., Bd. I, 46.

43 Conzemius (Hg.), Briefwechsel Döllinger - Acton (wie Anm. 42), 1,46 Anm.
21 ; Conzemius beruft sich hier aufHeinrich Ritter von Srbik, Geist und Geschichte

vom deutschen Humanismus bis zur Gegenwart, München (Bruckmann) - Salzburg

(Müller) 1950, 2 Bde., hier Bd. 2, 95-97.

84



Constantin von Höfler im Spiegel seiner Briefe

Der Briefwechsel des Ehepaares Höfler mit Ignaz von Döllinger

Constantin von Höfler und Ignaz von Döllinger sind «seit 1838 einander
nahe gestanden»44. Beide gehören dem Eos- und dem Görreskreis an, «[dem]
wichtigste [n] intellektuelle [n] Zentrum der katholischen Restauration in
Deutschland», von dem wichtige Impulse zur Erneuerung des Katholizismus

in Deutschland ausgehen.45 Während Döllinger bis Ende der 1840er-

Jahre zu den stärker polemisierenden Mitgliedern dieses Kreises gehört,
zählt Höfler zur «sanftere [n] Gruppe»46. Die Gelehrten verkehren viel
miteinander. Die Höflers pflegen in ihrer Münchener Zeit gemeinsam mit
Döllinger Silvester zu feiern und verbringen Döllingers Geburts- und

Namenstag bei ihm. Döllinger ist zudem der Firmpate ihres Sohnes Josef.47

Der Briefwechsel Constantin von Höfler - Döllinger umfasst 71 (bzw.
69) Briefe. Er setzt im Februar 1849 ein; Höfler ist damals Archivar in
Bamberg. Döllinger hatte Höfler offensichtlich Neuigkeiten aus München

mitgeteilt, u.a. über die Spätfolgen der Lola-Montez-Affäre. Die
Korrespondenz endet zwei Monate vor Döllingers Tod, im November 1889.

Von Isabella von Höfler finden sich 21 Briefe, aus den Jahren 1849 bis
1871. Da die Gegenbriefe Döllingers fehlen, lässt sich nur anhand der
Reaktionen auf Döllingers Briefe darauf rückschliessen, welche Themen

Döllinger in die Korrespondenz einbrachte.48 Der Briefwechsel Isabella

von Höfler - Döllinger ist im Ton freundschaftlich und herzlich; Isabella

von Höfler berichtet aus Bamberg und Prag über ihr Familienleben und
über gemeinsame Bekannte, darüber, was sie in den Zeitungen über
Döllinger gelesen hat49, aber auch über kirchliche Entwicklungen, etwa über

44 Höfler an Pastor, Prag, 3. Januar 1890, zitiert nach: Bachmann, Briefe (wie
Anm. 6), 227. Höfler schreibt diese Zeilen wenige Tage vor Döllingers Tod, den er
damals «stündlich» erwartete: «nachdem wir seit 1838 einander nahe gestanden und
ich alle seine Phasen genau kenne, berührt mich das Ende mehr als alle anderen.»

45 Vgl. Bischof, Theologie (wie Anm. 7), 26f., hier 27. Vgl. auch Bär, Beziehungen

(wie Anm. 22).
46 Bär, Beziehungen (Anm. 22), 225.
47 Isabella Höfler an Döllinger, [Prag], 27. Februar 1854; Prag, 31. Dezember

1854; zu Döllinger als Firmpate vgl. Isabella Höfler an Döllinger, 28. Juli 1871.
48 Einen lediglich geringen Widerhall findet der Briefwechsel Döllinger - Höfler

im Briefwechsel Döllingers mit Ford Acton, vgl. Conzemius (Hg.), Briefwechsel
(wie Anm. 42), III, 486 (Index).

49 Etwa am 31. Juli 1850 aus Bamberg, dass Döllinger österreichischen Zeitungen

zufolge zum Erzbischof von Salzburg gewählt werden solle. Im Mai 1861 (undatierter

Brief) schreibt sie ihm nach seinen Odeons-Vorträgen: «Das Herz schlägt mir,

85



Angela Berlis

den Philosophen Anton Günther und die Güntherianer in Prag50 oder über
die Münchener Gelehrtenversammlung im Jahr 186351. Sie erweist sich als

gut informierte, aufmerksam-aufgeschlossene Beobachterin kirchlicher
und gesellschaftlicher Verhältnisse.

Der Briefwechsel Constantin von Höfler - Döllinger ist eine

Gelehrtenkorrespondenz. Höfler berichtet viel über seine Arbeit52, in der er sich

oft religiösen Themen des 15. und 16. Jahrhunderts und der Geschichte der

Habsburger widmet53.

wenn mir einfällt, dass ich Ihnen so lange nicht geschrieben habe, und noch dazu in
einer für Sie so kritischen Zeit. Nicht als ob ich zweifelte, Ihr glücklicher Humor und
leichter Sinn werden alle Unannehmlichkeiten besiegen; dennoch ist es immer
empfindlich, selbst Gegenstand der verschiedensten Urtheile seiner Freunde geworden zu
sein. Vom Rheine aus versuchte man auch hier eine Agitation gegen Sie zu veranlassen;

allein es fanden sich dazu keine Handlanger, abgesehen davon, dass Prag ohnehin

kein günstiges Terrain für derlei Hetzereien darbietet, besonders im gegenwärtigen

Augenblicke, wo der Natonalitätenstreit jedes andere Interesse verdrängt. Der
kurze Auszug der A[llgemeinen] Zeitung hat meine Vernunft und zugleich mein
katholisches Bewusstsein vollkommen befriedigt. Anderseits konnte ich mir über die
unberechenbare Tragweite keine Illusionen machen. Es war mir völlig klar, die Sache

werde in einer für Sie missliebigen Weise ausgebeutet werden, und Sie zur Capitulation,

oder zu einem Frieden à la Villafranca nöthigen. Ich kann mir nur vorstellen,
dass eine zu grosse Objektivität Sie bis zu dem Grade von Harmlosigkeit verleitete,
welche Monsignor Chigi in übereilte Flucht schlug. Sie scheinen denn doch mit aller
Überlegung in ein Wespennest gestochen zu haben, und der sexe, welcher den Hang
zu reden mit der ihm seltsamen Tugend des Hörens vertauschte, wird Ihnen diese

Enttäuschung nicht so leicht vergeben. Warum haben Sie auch den Catheder mit der
Spinnstube alter und junger unvernünftiger Weiber verwechselt, und Ihr Auditorium
nicht gehörig studirt? Fast scheint es, als seien Sie diessmal dem stolzen Motto unter
Ihrem Bilde nicht ganz treu geblieben? Entschuldigen Sie meine Offenherzigkeit, und
halten Sie diess meiner unwandelbaren Freundschaft zu Gute, die beinahe so alt ist,
als ich selber bin, und so lange währt, als ich denke.» Isabella Höfler an Döllinger,
Prag, [Mai 1861],

50 Vgl. Isabella Höfler an Döllinger, Prag, 19. August 1852; Prag [Ende 1854].
51 Isabella Höfler an Döllinger, Prag, [November 1863].
52 Bisweilen schaltet sich auch Isabella von Höfler in den Briefwechsel ein,

indem sie Fragen Döllingers im Namen ihres Mannes beantwortet. Vgl. etwa Isabella
Höfler an Döllinger, [Juli 1864],

53 Höfler hat auch Studien über Adrian VI. (1876 u. 1880) publiziert, in seiner
Sicht «der letzte deutsche Papst». Am 26. Februar 1879 schreibt er an Döllinger: ich
«habe jetzt den Adrian VI. nach mehr als 40jähriger Arbeit fertig gemacht». Ein paar
Jahre zuvor: «Ich weiss nicht, ob Jemand ausser mir so viele Studien über ihn machte»
(Höfler an Döllinger, Prag, 27. Februar 1872).

86



Constantin von Höfler im Spiegel seiner Briefe

Am 20. Juli 1852 - Höfler ist inzwischen nach Prag berufen worden -
schreibt er an Döllinger: «Der Aufenthalt dahier hat viel Angenehmes,
man lebt sehr ruhig u[nd] die Universitätsverhältnisse sind mir lieber als

die in München.»54 Das sollte sich in den Folgejahren ändern! Im gleichen
Brief fragt Höfler Döllinger, ob der Traktat von Jan Hus über das Recht
des böhmischen Königs Wenzel IV. (1361-1419), die Deutschen um ihr
Stimmrecht zu bringen, gedruckt sei. «Ich glaube nicht»55, setzt er hinzu.
Wenige Monate später: «In den Hussiticis fahre ich fleissig fort und werde
wohl in diesem Winter einen utraquistischen Historiker Laurentius von
Brcezowa abschreiben lassen.»56 Am Ende dieses Briefes teilt er mit: «Ich
habe 2 sermones des Huss copirt von 1409/10 und hoffe auch noch Briefe
zu erhalten ,..».57

Höflers Beschäftigung mit dem Prediger und Reformator Jan Hus

(1369-1415)58 ist nicht nur wissenschaftlich-neutral, sondern immer auch

stark standpunktbestimmt, wie aus einigen Aussagen Höflers am 18.

Dezember 1852 deutlich wird:

Haben Sie bereits das neuste Werk über Huss u [nd] Hieronymus von Helfert?59
Es ist gegen die Deutschen sehr unbillig und selbst unwahr, da die Aktenstücke,

welche ich in Händen habe, über die Aggression und hostile Stellung des

Hus gegen die Deutschen keinen Zweifel lassen. Das Nothwendigste ist jetzt
eine kritische Sichtung der Werke des Huss, da sich zeigt, dass namentlich die
Briefe so verfälscht sind, dass wie es im böhmfischenj Original heisst, H [us]
sei der Geleitbrief abgegangen, die lateinische Übersetzung sagt, mit dem
Geleitbriefe. Ich werde wohl in 8 oder 10 Tagen nach Wien gehen u[nd] mir
daselbst die Chronik der Prager Universität], die Palacky citirte, den
wichtigsten Jahren nach copiren.60

54 Höfler an Döllinger, Prag, 20. Juli 1852.
55 Ebd.
56 Höfler an Döllinger, Prag, 10. Oktober 1852. Der Magister Laurentius von

Brcezowa unterschied in seinem Werk zwischen den guten und den schlechten
Deutschen, vgl. Franz Machilek, Deutsche Hussiten, in: Seibt (Hg.), Jan Hus (wie Anm.
10), 267-282, hier 273.

57 Höfler an Döllinger, Prag, 10. Oktober 1852.
58 Zu ihm vgl. BBKL 2 (1990), Sp. 1194-1198 (Friedrich Wilhelm Bautz);

Gerhard Wehr, Jan Hus. Ketzer und Reformator, Gütersloh (G. Mohn) 1979.
59 Josef Alexander Helfert, Hus und Hieronymus, Prag (Calve) 1853.
60 Höfler an Döllinger, Prag, 18. Dezember 1852.

87



Angela Berlis

Höfler hat eine Mission. 1853 wird ihm eine Vorlesung über deutsche

Literaturgeschichte übertragen. Er will darin ab Luthers Tod lesen. An Döl-
linger richtet er die Bitte, ihm Werke anzugeben,

die mich in den Stand setzen, das Collegium vom kathfolischen] Standpunkte
aus ordentlich zu lesen. Mir liegt ausserordentlich viel daran, die jungen

Leute von den protest [antischen] Anschauungen zu entfernen u[nd] mit den

katholischen auszusöhnen. Gelingt es mir 10 Jahre zu wirken, so haben wir
Lehrer im kath[olischen] Sinn herangezogen, tüchtige Leute, welche ihr
Gewicht in die Wagschale legen werden. Da blüht uns eine Zukunft. Deshalb
arbeite ich soviel u[nd] auch Bohemica, weil, je mehr ich mich darin umsehe,
desto mehr das Vertrauen der Bohemomanen erlangen kann. Man hat hier
eine Mission, das ist gewiss. Gebe Gott seinen Segen.61

Aufgrund welcher Quellen Höfler unterrichtet, darüber gibt er selbst
Auskunft: «für die Reformationszeit ist Ihre Reformation Anhaltspunkt».62
Das dreibändige Werk Döllingers ist ein polemisches Werk, in dem Döl-
linger die Reformation mit sich selbst bekämpft, indem er Aussagen des

einen Reformators gegen andere stellt.63

Der Briefwechsel zeigt Höflers Entwicklung: vom Vertrauen auf eine

Veränderung, an der er mitwirken kann, kommt er zunehmend zur
Einsicht, dass er als Deutschböhme64 auf die «leidenschaftliche Antipathie
mancher Hiesiger»65 stösst, sich zudem als Katholik zurückgesetzt und als
Wissenschaftler nicht ernst genommen fühlt: «Ich habe persönlich so ein
Gefühl des bene servire e non gradire.»66 Am 19. Dezember 1855 schreibt
er mit spitzer Feder an Döllinger:

61 Höfler an Döllinger, [Prag], 24. Juli 1853.
62 Ebd. Höfler erwähnt auch weitere Werke protestantischer Autoren.
63 Vgl. Ignaz Döllinger, Die Reformation, ihre innere Entwicklung und ihre

Wirkungen im Umfange des Lutherischen Bekenntnisses, Regensburg (Manz) 1846-
1848, 3 Bde. (2. Aufl. Arnheim [Witz], 1853-1854).

64 Höfler war geborener Bayer, hat aber vermutlich mit seinem Wechsel nach

Prag die österreichische Staatsangehörigkeit angenommen. Später war er Vertreter
des deutschen Wahlbezirks Komotau-Weipert. Er vertrat einen «deutschösterreichische

[n] konservative [n] Liberalismus», trat aber der antiklerikalen Richtung des

Liberalismus entgegen. Bachmann, Briefe (wie Anm. 6), 207.
65 Höfler an Döllinger, Prag, 3. Mai 1855.
66 Höfler an Döllinger, Prag, im November 1855. Im gleichen Brief, an anderer

Stelle: «Das Häuflein Protestanten, das wir haben, fängt bereits an[,] die Herren
spielen zu wollen.» Und weiter: «Überhaupt wird die Lage ernst. Einerseits die Jesuiten,

welche um sich greifen und eine Partei, welche von Wissenschaft ebensowenig
als von freier Bewegung etwas wissen will, und bischöflicher Absolutismus; auf der

88



Constantin von Höfler im Spiegel seiner Briefe

so bin ich ruhig und arbeite für mich fort, aber ohne Schwung, Saft und Kraft,
denn ich habe allen Glauben verloren, etwas wirken zu können; ich sehe kein
Publicum vor mir, das mich anspricht, nur diese böhmischen Affengestalten,
wie sie die jüngste österreichische Periode heranzog, diese doppelzüngigen
Amphibien Charaktere, ohne höheren Sinn, mit ihrer Titelsucht, auf die jedes
scheue Wort soviel Eindruck macht als eine Flintenkugel auf ein Rhinoceros;
die das Christenthum als überwundenen Standpunkt behandeln; diese Heuch-
ler[,] welche nur in die Kirche gehen, wenn der Geburtstag des Titels ist, fast
aber diese fliehen wie der Teufel das +; da kann man unmöglich warm werden.

Doch genug davon.67

Wenige Jahre später berichtet er über das deutsch-tschechische
Zusammenleben:

Wir haben im cechischen Theater einen ungeheuren Scandal erlebt, da die
Cechen nicht dulden wollten, dass die im Programm angesagten deutschen
Concertlieder gesungen werden durften. Die Deutschen sind wüthend.68

Constantin von Höfler und Frantisek Palacky

Constantin von Höfler kennt Frantisek Palacky von seinem ersten Besuch
in Prag im Jahr 1834; danach arbeiten sie sich einander mehrfach
wissenschaftlich und wissenschaftspolitisch zu.69 Mit der Verschärfung der
nationalen Spannungen in den Sechzigerjahren kommt es zunehmend zur
Entfremdung zwischen den beiden ehemaligen Freunden. Beide vertreten
eine gegensätzliche Sicht des Hussitismus nach seiner nationalen und
religiösen Komponente. Die Polemik zwischen Höfler und Palacky, dem

andern Seite nun eine solche Partei, die in allen Dingen das grosse Wort führen will,
nichts versteht, nichts liest, nichts glaubt, nur hasst, schimpft und verachtet. Die
besseren Eingeborenen voll Abneigung gegen die Ausländer; in Wien alles voll Selbstsucht,

Intriguen und einer scheusslichen Verkleinerungssucht, wissenschaftliche
Faulheit und Neid gegen alle thätigen Leute.»

67 Höfler an Döllinger, Prag, 19. Dezember 1855.
68 Höfler an Döllinger, Prag, 3. Dezember 1862. Von ähnlichen Begebenheiten

- alle Ausdruck der zunehmenden Abgrenzung zwischen Deutschen und Tschechen

- berichtet auch Isabella von Höfler in ihren Briefen an Döllinger.
69 Vgl. Eduard Mikusek, Palacky, Höfler und seine Schüler Schlesinger und

Lippert, in: Die böhmischen Länder in der deutschen Geschichtsschreibung seit dem
Jahre 1848. Vorträge des 2. Aussiger Kolloquiums Üsti nad Labern (Albis International)

1996, 127-134, v.a. 128f.

89



Angela Berlis

«Vater der böhmischen Historiographie», wird schliesslich öffentlich
ausgetragen.

So betont Höfler im Vorwort zum ersten Teil seiner «Geschichtsschreiber

der husitischen Bewegung in Böhmen» im Jahr 1856 «den nach seiner

Auffassung von Anfang an überwiegend nationalen, exklusiv tschechischen

und vorzugsweise gegen die Deutschen gerichteten Charakter des

Hussitentums».70

Höflers verändertes Verhältnis zu Palacky spiegelt sich auch im
Briefwechsel. Hatte er 1854 noch von der Zusammenarbeit mit Palacky berichtet71,

so schreibt er zehn Jahre später voll Ärger:

Das Treiben der Cechen überschlägt sich, Palacky spielt mit der einen Karte
Hussitismus aus, mit der andern Demokratie aus, im Ganzen ist er aber doch

nur eine Reproduktion von Göthe's Zauberlehrling.72

In den 1860er-Jahren geschieht eine Rezeption von Jan Hus, die den
Reformator aus Böhmen vor allem als Tschechen sieht. Höfler zitiert einen

General, der von böhmischen Geistlichen erzählt, die auf die Aussage,
Hus sei ein Ketzer, antworten, «ja aber ein Ceche».73 In der Auseinandersetzung

um die Deutung von Jan Hus und der Hussiten spielt mehr deren

nationale als deren religiöse Bedeutung eine Rolle.
Höfler fühlt sich offensichtlich zunehmend bedroht, wenn er über den

«Hass der Cechen» schreibt, die die Deutschen am liebsten «eines schönen

Tages à la St. Jean de Nepomuk in die Moldau betten» möchten.74

Auch ist es nicht ungefährlich, sich mit Palacky anzulegen:

Was die Antwort auf den alten Vater der cechischen Nation betrifft, so kann
sie ohne Lebensgefahr nicht gegeben werden. Wir hängen von dem cechischen

Pöbel ab, den unsichtbare Herren von Zeit zu Zeit gegen uns loslassen.

70 Machilek, Hussiten (wie Anm. 56), 268.; K[onstantin] Höfler (Hg.), Die
Geschichtsschreiber der husitischen Bewegung in Böhmen, Wien (K.u.K. Hof- u.

Staatsdruckerei) 1856-1866, 3 Bde., Bd. I, XI. Manche zeitgenössischen Historiker
(etwa Friedrich von Bezold oder Jaroslav Göll) widersprachen Höflers einseitiger
Sicht und betonten, den nicht national begrenzten Charakter der hussitischen Bewegung.

Vgl. Machilek, Hussiten (wie Anm. 56), 268.
71 Dieser Hess Döllinger grüssen: Höfler an Döllinger, Prag, 26. Februar 1854.
72 Höfler an Döllinger, Prag, 25. März 1863.
73 Höfler an Döllinger, [Prag, 1867].
74 Höfler an Döllinger, Prag, 8. Oktober 1868.

90



Constantin von Höfler im Spiegel seiner Briefe

Er wird eine sehr objective Antwort erhalten, aber erst wenn es eine Sicherheit

der Person giebt.75

Höfler nimmt überall Feindschaft gegen die Deutschen wahr.76 Er schreibt
denn auch seine fünfte Abhandlung über die slawische Geschichte vom
Anliegen getrieben, den Deutschen «in Bezug auf die slawische Welt
u[nd] ihr zerstörendes Leiden» die Augen zu öffnen.

Der Streit um die Deutung des Jan Hus und des Hussitentums:
die Kontroverse Höflers mit Palacky77

Höfler befürwortet die deutsche Vorherrschaft in Böhmen und dessen

Einbindung in die Habsburgermonarchie. Er sieht die Deutschen nicht als

Einwanderer, sondern als Eingeborene an. 1862 wirkt Höfler an der

Begründung des «Vereins für Geschichte der Deutschen in Böhmen» mit78.

1864 erschien Höflers «Magister Hus und der Abzug der deutschen
Professoren und Studenten aus Prag 1409».79 Frantisek Palacky kritisiert,
Höfler habe alles zusammengetragen, was gegen Hus und Hussiten spre-

75 Ebd.
76 Höfler an Döllinger, Prag, 26. Februar 1862.
77 Vgl. zum Folgenden die Biographie von Mi Koralka, Frantisek Palacky

(1798-1876). Der Historiker der Tschechen im österreichischen Vielvölkerstaat,
Wien (Österreichische Akademie der Wissenschaften) 2007, v.a. 467-474 (über die
Kontroverse zwischen Höfler und Palacky). Vgl. auch Peter C.A. Morée, Jan Hus as

a Threat to the German Future in Central Europe. The Bohemian Reformer in the

Controversy Between Constantin Höfler and Frantisek Palacky, in: Bohemian
Reformation and Religious Practice 5 (2002) 295-307, auch im Internet unter: http://brrp.org
(zuletzt besucht am 25. Mai 2008). Zum grösseren historischen Hintergrund vgl. auch
JiRf Koralka, Tschechen im Habsburgerreich und in Europa, 1815-1914.
Sozialgeschichtliche Zusammenhänge der neuzeitlichen Nationsbildung und der Nationalitätenfrage

in den böhmischen Ländern, Wien (Verlag für Geschichte und Politik) /
München (Oldenbourg) 1991.

78 Vgl. dazu Michael Neumüller, Der Verein für Geschichte der Deutschen in
Böhmen: ein deutschliberaler Verein (von der Gründung bis zur Jahrhundertwende,
in: [Ferdinand Seibt], Vereinswesen und Geschichtspflege in den böhmischen
Ländern, München (Oldenbourg) 1986, 179-208. Im Verein kommt es ab 1865 (und
insbesondere nach Ausbruch des Streits zwischen Höfler und Palacky) zum Konflikt
zwischen Höfler und Mitgliedern der jüngeren Generation. Vgl. dazu Mikusek,
Palacky (wie Anm. 69). 1870 zieht Höfler sich aus dem Vorstand zurück, zum 25-jährigen

Bestehen des Vereins wird er zum Ehrenmitglied gewählt. Vgl. Neumüller,
ebd., 183.

79 Prag (Tempsky) 1864.

91



Angela Berlis

che.80 1868 reagiert Palacky mit seinem Werk «Die Geschichte des Hussi-
tenthums und Prof. Constantin Höfler». Zuerst kritisiert er Höflers
Arbeitsweise als unzuverlässig. Das Werk spiegelt Palackys Sicht von
Protestantismus und Katholizismus: Der Protestantismus stehe für das Prinzip
der («durch die heilige Schrift gebundenen») Vernunft, der Katholizismus
für Autorität («in Glaubenssachen»).81 Des weiteren verteidigt Palacky die
sittliche Berechtigung der hussitischen Reformation: Höfler sehe das Hus-
sitentum vor allem als nationale Erhebung, nehme jedoch das
religiöskirchliche Moment zu wenig wahr. Palacky wirft Höfler vor, zu sehr von
der Superiorität der Deutschen gegenüber den Slawen auszugehen, konstruiert

jedoch ebenfalls einen Gegensatz zwischen Idealtypen: slawische

Friedfertigkeit gegenüber deutscher Hab- und Herrschsucht, slawische
Demokratie gegenüber deutschem Feudalismus. Die Folge des Schriftenkrieges

ist eine weitere Polarisierung. So stellt etwa das satirische Blatt
«Humoristiké Fisty» Palacky als Erzengel Michael im Kampf mit dem
Teufel Höfler) um die Deiche des Moses Hus) dar.82 Döllinger wird
in diese Diskussion im Hintergrund insofern einbezogen, als Höfler ihn
fragt, ob die Hussiten tatsächlich - wie Palacky behauptet hat - von den
Waldensern abstammen.83

Auseinandersetzung mit dem Ersten Vatikanum (1869/70)

Das Erste Vatikanum (1869/70) ist im Briefwechsel der Korrespondierenden

natürlich auch Thema - Constantin von Höfler beklagt, er habe in
Prag wenige Gesprächspartner, mit denen er sich austauschen könne.84

80 Vgl. Koralka, Palacky (wie Anm. 77), 469. Die gleiche Arbeitsweise
kennzeichnet Döllingers Werk über die Reformation.

81 Franz Palacky, Die Geschichte des Hussitenthums und Prof. Constantin
Höfler. Kritische Studien, Prag (Friedrich Tempsky) 1868, 64 und 63.

82 Genaue Angaben dazu liegen mir leider nicht vor.
83 Höfler an Döllinger, Prag, 20. November 1868.
84 Johann Friedrich von Schulte (1827-1914), der von 1854 bis 1873 ebenfalls in

Prag lehrte, kennt die Höflers, aber beide Familien verkehren offensichtlich nicht
miteinander. Isabella von Höfler schreibt bereits am 31. Dezember 1854 aus Prag an
Döllinger: «Sie glauben nicht, wie schwer es mir wird, einen neuen Kreis von
Bekannten zu bilden; Nichts macht sich so fühlbar als der Mangel des gemeinsam
Erlebten und somit an innerem Verständniss. Unsere geselligen Verhältnisse haben sich
durch den Zutritt eines heissblütigen Rheinländers, des Professors des Kirchenrechtes

Dr. Schulte, insofern verändert, dass wir selbst die strengste Neutralität beobachten.

Leider ist aber die Meinungsverschiedenheit und Leidenschaftlichkeit unter den

92



Constantin von Höfler im Spiegel seiner Briefe

Am 1. Januar 1870 fragt er sich, wer wohl der Autor des Janus sei. Einen
Monat später weiss das Ehepaar Bescheid. Isabella von Höfler vermutet

nun, dass Döllinger auch einen Anteil an den «Römischen Briefen» vom
Konzil habe.85 Constantin von Höfler stellt sich in der Augsburger «Allgemeinen

Zeitung» öffentlich hinter Döllinger:

Ich fühle mich angesichts der wichtigen kirchlichen Fragen, die nicht bloss
die Geschichte eines Landes, sondern unsere ganze Zukunft zu bestimmen

vermögen, zu der Erklärung veranlasst, dass mir die offene und gründliche
Erörterung derselben durch Dr. von Döllinger, den deutschen Theologen, der
mehr als jeder andere dazu berufen war persönlich zu grossem Trost und
wahrer Beruhigung gereichte (...).86

Beide Ehepartner sind sich einig in ihrer kritischen Einschätzung, dass -
so Constantin von Höfler - in Prag «die ganze Sache nur zur Befestigung
des radicalsten Indifferentismus» diene.87 Isabella von Höfler macht
zudem das Erste Vatikanum für die Beschleunigung der zunehmenden Kon-
fessionslosigkeit verantwortlich.88 Aufmerksam verfolgt sie, wo sich
Widerstand gegen die neuen Papstlehren regt.89 Im September 1870 schreibt

guten Katholiken so gross, dass ein öfteres Zusammenkommen für mich wenig
Erquickliches darbietet.» Constantin von Höfler störte sich (wie aus weiteren Briefen
erhellt) wiederholt an Schuhes forschem Vorgehen - nicht zuletzt ab 1870 bei der

Organisation des Widerstandes gegen die vatikanischen Papstdogmen.
85 Isabella Höfler an Döllinger, [Prag], 27. Februar 1870.
86 Höflers Erklärung erschien in der in der Augsburger «Allgemeinen Zeitung»

Nr. 47,1870, S. 717, zitiert nach Hermann Josef Sieben (Hg.), Joseph Hubert Reinkens.

Briefe an seinen Bruder Wilhelm (1840-1873). Eine Quellenpublikation zum
rheinischen und schlesischen Katholizismus des 19. Jahrhunderts und zu den Anfängen

der Altkatholischen Bewegung, Köln (Böhlau) 1979, 3 Bde., Bd. III, 1693, Anm.
57. Reinkens reagierte am 24. Februar 1870 seinem Bruder gegenüber mit der
Feststellung: «Die Haltung von Dieringer, Sepp und Höfler hat viele sehr frappiert». Ebd.

87 Höfler an Döllinger, Prag, 3. März 1870. «Bei uns dient die ganze Sache nur
zur Befestigung des radicalsten Indifferentismus. Der Papst, sagen diese Leute, arbeitet

uns in die Hände. Je mehr sich das Concil in diesen trostlosen Fragen verfängt,
desto mehr Wasser auf die Mühlen vollkommen Ungläubiger. Dann auf der entgegengesetzten

Seite die ganze Phalanx der Denkfaulen, der Unwissenden, welche Wunder
haben wollen, wo die Vernunft für sich ausreicht. Sie zu gebrauchen wird aber von
nun an als häretisch gelten.»

88 Isabelle Höfler an Döllinger, Prag, 28. Juli 1871.
89 Als die kirchliche Obrigkeit nicht sofort gegen den Warnsdorfer Priester und

Religionslehrer Anton Nittel (1826-1907) einschreitet, der die neuen Papstdogmen
als «Irrlehre» bezeichnet, schreibt sie Döllinger: «Sie sehen, Böhmen ist das Eldorado
der katholischen Kirche, wie sie vor dem 18. Juli 1870 beschaffen war». Isabelle Höf-

93



Angela Bertis

Höfler Lord Acton einen langen Brief, in dem er sich kritisch über die
«Dogmenfabrikation»90 des Konzils äussert. Ausserdem beklagt er das

Verhalten der Bischöfe und den Ausschluss der Laien vom Konzil. Er
schreibt u.a.:

Wir sind durch das neue Dogma überritten worden Der Papst hat sich
damit wie zwischen Himmel u[nd] Erde gestellt; er steht auf einer Leiter
ohne Stützpunkt, den doch selbst die Jakobsleiter nicht entbehren konnte.
Jetzt schlägt ihm unser Herrgott auch noch das Zeitliche entzwey. Wie lange
wird es dauern, und es wird ihm «vor seiner Gottähnlichkeit bange»? Ich
glaube daher, man thut jetzt am Besten im Stillen Kräfte zu sammeln u[nd]
die Ereignisse abzuwarten; eine Meinung, zu der mich auch die Wirkung des
Janus u[nd] der römischen Briefe bewegt, welche nicht blos die Infallibilität
wissenschaftlich zerstörten, sondern auch das Vertrauen auf Concilien, auf
den wahren inneren Fortschritt der Kirche. Wer fühlt sich nicht in seinem
Glauben erschüttert, sei es durch den Syllabus, sei es durch die gegen ihn
gerichteten Publicationen, oder durch beides u[nd] das Concil dazu?! Das
will Zeit, viele Zeit, sich zu ordnen, sich zu verständigen u[nd] wieder zu
einem inneren Einklang zu kommen.91

Döllinger, dem Acton den Brief mit Höflers Einverständnis zur Lektüre
gibt, reagiert diesem gegenüber: «Höfler's Brief habe ich ganz gut lesen

können, er steht meo voto hoch über Oxenham92; aber der in dem Brief
athmende Quietismus ist wahrscheinlich auf Rechnung seiner Frau zu
setzen.»93 Die neuen Lehren des Ersten Vatikanums führen aus Sicht Höflers

zur Rechtlosigkeit der Katholiken - in Kirche und Gesellschaft.94

1er an Döllinger, Prag, 28. Juli 1871. Kurz darauf, im August 1871, exkommuniziert
der Bischof von Leitmeritz, Augustin II Pavel Vahala (1802-1877), Nittel, der zu einer
zentralen Persönlichkeit des Altkatholizismus in Böhmen wird. Dieser Brief ist der
letzte von Isabella von Höfler in den Döllingeriana II, BSBM.

90 Höfler an Lord Acton, Prag, 12. September 1870. Der Brief befindet sich unter
den Briefen Höflers an Döllinger. Transkription durch Hubert Huppertz.

91 Ebd.
92 Henry Nutcombe Oxenham (1829-1888), englischer Theologe und Priester,

der 1857 von der Kirche von England zur römisch-katholischen Kirche konvertierte.
Er übersetzte Werke Döllingers ins Englische.

93 Conzemius (Hg.), Briefwechsel (wie Anm. 42), II, 454: Döllinger an Acton,
17. September 1870.

94 Höfler an Döllinger, Prag, 27. Februar 1872: «Das neue Dogma hat alle Katholiken

rechtlos gemacht u[nd] wer Sonntags in seine Kirche geht, ist politisch verloren,
Feind der Wissenschaft u[nd] des Staates!»

94



Constantin von Höfler im Spiegel seiner Briefe

Die Teilung der Universität Prag (1872-1882)

1871 wird Höfler zum Rektor der Universität Prag gewählt. Während seines

Rektorats bahnt sich die Teilung der Universität in eine tschechisch-
und eine deutschsprachige Universität an95. Im Februar 1872 schreibt er
an Döllinger:

Erst auf Ostern hoffe ich zu einiger Thätigkeit zu gelangen, vorausgesetzt,
dass das Project gewisser Herren, 2 Universitäten in Prag zu haben, d.h. die
Eine sprachlich in 2 zu theilen, mir nicht wieder so viel zu schaffen macht,
dass ich auch diese Zeit unbenutzt verstreichen lassen muss.96

Constantin Ritter von Höfler - er wurde 1873 in den österreichischen
Ritterstand erhoben - ist ab 1879 massgeblich an den Verhandlungen über die

Teilung der Universität in eine deutsche und eine (neue) tschechische
Universität beteiligt, beklagt dies jedoch später als ersten Schritt zur Zergliederung

des österreichischen Staates.97

Im Jahr der Teilung der Universität (1882) wird Höfler aus Altersgründen

emeritiert. Er fühlt sich «heiter u[nd] lebensfrisch» und arbeitet
unverdrossen weiter.98 Seine Stelle wird erst im Folgejahr wiederbesetzt. Er
schreibt im Februar 1883 an Döllinger:

Man ist so beschäftigt, die cechische Universität zu begründen, dass man an
solche Kleinigkeiten wie die Hebung der Deutschen nicht denkt. Wenn Alles
zu Grunde gerichtet wird, kommt es ja auf ein Mehr oder Minder nicht an.99

Es geht nicht nur um die Universität, sondern auch die Gründung einer
neuen tschechischen theologischen Fakultät steht bevor, die der Erzbi-

95 Vgl. dazu allgemein Ferdinand Seibt (Hg.), Die Teilung der Prager Universität

1882 und die kulturelle Desintegration in den böhmischen Ländern, München
(Oldenbourg) 1984, darin insbes. Michael Neumüller, Die deutsche philosophische

Fakultät in Prag um 1882 und die Geschichtswissenschaft, 111-126, sowie auch

Peter Burian, Die Teilung der Prager Universität und die österreichische
Hochschulpolitik, 25-36.

96 Höfler an Döllinger, Prag, 27. Februar 1872.
97 Diese Klage über die «Zerlegung Österreichs in Königreiche und Länder», der

«Atomisierung der Monarchie, der systematischen Zerbröcklung in einander feindliche

Gegensätze» findet sich wiederholt in Höflers Briefen, hier im Brief Höflers an
Pastor, 26. Mai 1888, zitiert nach Bachmann, Briefe (wie Anm. 6), 221.

98 Höfler an Döllinger, Prag, 14. Januar 1883.
99 Höfler an Döllinger, Prag, 26. Februar 1883.

95



Angela Bertis

schof von Prag, Friedrich Joseph Fürst zu Schwarzenberg (1809—1885)100,

nur halbherzig unterstützt:

Eine grosse Frage ist jetzt die Begründung einer cechischen theologischen Fa-

cultät an der neuen Universität zu Prag. Der Cardinal hat die cechische Bewegung

unterstützt, das Haus Schwarzenberg ist mit klingendem Spiele in das

cechische Lager übergegangen. Jetzt aber, wo die Consequenz nach der
Begründung einer cechischen theologischen Facultät verlangt, zögert der Cardinal

- <dem Husitismus> eine arx belli zu errichten; es graut ihm vor den Geistern,

die er entfesseln half. Es wird einen schönen parlamentarischen Kampf
geben! Wenn man den Cechen nicht Alles giebt, was sie wollen, so haben sie

für Alles, was man für sie that, keinen Dank u[nd] kein Gedächtniss.101

Höfler ist enttäuscht über Kardinal Schwarzenberg, der nach seiner
Wahrnehmung der Situation nicht gewachsen ist:

Unserem Cardinale wächst der Cechismus über den Kopf. Er will nichts von
einer cechisch theologischen Facultät wissen, da er eine Stätte des Husitismus
fürchtet. Mir scheint es aber, dass man auch die theol[ogische] Facultät der
deutschen Universität Preis geben will - nach der Theorie der Gleichberechtigung,

den Deutschen zu nehmen, was ihnen zukommt - und mit Preisgebung

der Bischöfl[ichen] Anstalten eine allgemeine theol[ogische] Anstalt in
Prag einrichten will. Man darf sich auf etwas Dummes u[nd] den Deutschen

Nachtheiliges gefasst machen; letzteres ist ja immer der Refrain aller Fieder,
die seit der Ära Taaffe102 hier zu Lande gesungen werden. Sie glauben nicht,
wie verhasst u[nd] verächtlich mir das jetzige Treiben geworden ist.103

Höflers enttäuschte Hoffnungen im Hinblick auf Österreich

Höflers Kritik am Vielvölkerstaat der Habsburgermonarchie und an dessen

Verfall nimmt im Laufe der Jahre vehement zu.104 Am 22. Januar 1867

100 Zu ihm vgl. Johann Friedrich von Schulte, Lebenserinnerungen, Giessen

(Emil Roth) 1908-1909, 3 Bde., Bd. III, 1909,181-189 (Nachdruck aus der Allgemeinen

Deutschen Biographie).
101 Höfler an Döllinger, Prag, 6. Februar 1885.
102 Eduard Graf Taaffe (1833-1897) war seit den 1860er-Jahren in verschiedenen

leitenden Funktionen der Habsburgermonarchie tätig, ab 1879-1893 als k.k.
Ministerpräsident. Zu ihm: ÖBL 1815-1950, Bd. 14 (Lfg. 64, 2013), 181f., im Internet:
http://www.biographien.ac.at/oebl/oebl_T/Taaffe_Eduard-Franz-Joseph_1833_1895.
xml?frames=yes (besucht am 13.9.2015).

103 Höfler an Döllinger, Prag, 26. Februar 1885.
104 Vgl. dazu auch Brechenmacher, Geschichtsschreibung (wie Anm. 5), 348f.

Vgl. etwa den Brief Höflers an Döllinger, Prag, 1. März 1864, in dem er schreibt: «Das

96



Constantin von Höfler im Spiegel seiner Briefe

schreibt Döllinger Lord Acton, er habe am gleichen Tag einen Brief von
Höfler erhalten, «der von den österreichischen Zuständen im Tone der

völligen Verzweiflung redet». Nach dem für Österreich verlorenen Krieg
von 1866 schreibt Höfler über den damaligen österreichischen Ministerpräsident

Richard Graf Belcredi (1832-1902), «dieser Unglücksmensch,
gebe alles preis; wenn er in Bismarck's Sold stünde, könnte er an
Oesterreich's Ruin nicht konsequenter arbeiten»105. Eine Woche später
erfolgte Belcredis Rücktritt. Die kleindeutsche Lösung, auf die Bismarck
nach dem Sieg von 1866 zusteuert, verurteilt der grossdeutsch denkende
Höfler «schärfstens»106.

Anderthalb Jahrzehnte später schreibt Höfler, der sich selbst (u.a. im
böhmischen Landtag) auch politisch engagiert, unverändert:

Bei uns blüht der föderalistische Weizen. Es gilt als hohe Politik, alle Fundamente

der habsburgischen Monarchie zu zerstören, alle Gegensätze wach zu
rufen, sie immer wieder in das Feld zu führen, um dann als deus ex machina
zu erscheinen u[nd] - nicht etwa das quos ego zu verkünden, sondern
programmlos ein inneres Sadowa herbeizuführen. Gott tröste uns!107

Höfler reibt sich im Prager Nationalitätenkampf auf108, hin- und hergerissen

zwischen einerseits der Zuneigung, mit der er in seinem Forschen
immer wieder die historische Rolle Österreichs gemäss der Utopie des

«spezifisch österreichischen Prinzips» (Österreich als Identifikationsmodell

des Heiligen Römischen Reiches Deutscher Nation) erkannt hat, und
der angeekelten Abneigung andererseits, geboren aus der Wahrnehmung,
dass Österreich diese Rolle nie und nimmer spielen werde. Vergeblich
erscheint ihm der Kampf der Deutschen für «Altäre und Herde», sprich
für Gott und Vaterland:

Unterrichtswesen ist im vollsten Verfalle, ja ich möchte sagen, die Symptome der

Auflösung sind gewaltig vorhanden. Über unsere öffentlichen Zustände schweige ich
gänzlich.»

105 Conzemius (Hg.), Briefwechsel (wie Anm. 42), I, 465. Es geht um den Brief
Höflers an Döllinger vom 29. Januar 1867.

106 Bachmann, Briefe (wie Anm. 6), 207.
107 Höfler an Döllinger, Prag, 14. Januar 1883. - Die Schlacht von Königgrätz am

3. Juli 1866, bei der tschechische gegen deutsche Soldaten kämpften, wird in anderen
Ländern «Schlacht von Sadovä» genannt.

108 Vgl. Brechenmacher, Geschichtsschreibung (wie Anm. 5), 348f.

97



Angela Berlis

Hier kämpfen die Deutschen pro aris et focis. Es ist entsetzlich, welch geistiges

Capital in diesen nationalen Kämpfen fruchtlos vergeudet wird u[nd]
welche Lieblosigkeit dadurch entsteht.109

Höfler erkennt den Ruin Österreichs, an dem in seiner Wahrnehmung
auch die kirchliche Obrigkeit mitwirkt. Seit 1885 ist der «nationalpolitisch
als ausgleichend geltend[e]» Franziskus von Paula Schönborn (1844-
1899) Erzbischof von Prag.110 Im Juli 1885 schreibt Höfler an Döllinger:

Unsere Verhältnisse nehmen eine unglaublich schlimme Wendung. Es wird
mit einer Energie am Ruin Österreichs gearbeitet, als müsste derselbe morgen
schon eintreten u[nd ] genügte es nicht, 2 Provinzen bereits verloren zu haben.
Jetzt arbeiten die Bischöfe auch wacker darauf los. Slavisch, resp. Cechisch
ist christlich, deutsch antichristlich, also muss alles cechisch gemacht
werden! Man darf sich von dem neuen Erzbischof in dieser Beziehung Grossartiges

erwarten. Österreich hat aufgehört zu existiren. Bereits nur mehr ein
Conglomérat feindlicher Nationalitäten.111

Ein marginalisierter Katholik

Höflers Briefe nach München werden nach seiner Emeritierung immer
pessimistischer und dunkler. Sein Leben liege nur mehr in der Vergangenheit,

schreibt er am 30. Juli 1886, und fährt fort: «Die Aussenwelt ist mir
nur mehr ein Theater, auf welchem die Schauspieler abwechselnd Komödie

u[nd] Tragödie spielen.»112 Vom öffentlichen Leben habe er sich

zurückgezogen113. Der Tod seiner Frau Isabella im Jahr 1884 nach mehr als

40 Jahren Ehe bedeutet für ihn den

Verlust einer Lebensgefährtin, deren klares Urtheil mich so oft erfreute, so

gross u[nd] unersetzlich, dass ich für Vieles, fast möchte ich sagen, Alles

109 Höfler an Döllinger, Prag, 26.Februar 1883.
110 Michaela Sohn-Kronthaler, «Schönborn, Franz de Paula Maria Karl Er-

wein Graf von», in: Neue Deutsche Biographie 23 (2007), 398-399. Onlinefassung:
http://www.deutsche-biographie.de/ppnl021041688.html (zuletzt besucht am 1. Februar

2015).
111 Höfler an Döllinger, ohne Datum [Juli 1885]. - Vgl. zum Vielvölker- und Viel-

sprachenstaat: Pieter M. Judson, Do Multiple Languages Mean a Multicultural
Society? Nationalist «Frontiers» in Rural Austria, 1880-1918, in: Johannes Feichtinger/
Gary B. Cohen (Hg.), Understanding Multiculturalism. The Habsburg Central European

Experience, New York (Berghahn) 2014, 61-82.
112 Höfler an Döllinger, Prag, 30. Juli 1886.
113 Höfler an Döllinger, Prag, 29. Dezember 1887.

98



Constantin von Höfler im Spiegel seiner Briefe

abgestorben bin, was mich früher interessirte. Dazu kommt das Gefühl, dass

die Wissenschaft in dem wüsten Lärmen der Parteien gar nicht vernommen
wird, ihre Wirksamkeit zu Ende geht. Das Gezänke der verschiedenen
Parteien, von denen keine weichen kann u[nd] noch viel weniger mag, ist so öde

geworden, dass es mich anwidert, mich in irgend einer Weise daran zu
betheiligen.114

Höfler fühlt sich auch als Katholik ausgeschlossen: «Unsere priesterlichen
Herren und die tonangebenden Katholiken hören nicht auf, Kirche und
Cechismus zu verquicken.»115 «Da ich ein Deutscher bin u[nd] bleibe, bin
ich diesen Herren ein Greuel.»116

In seinem letzten Brief an Döllinger am 28. November 1889 schreibt

er, in Prag «wüte Jan Hus»:

Furit apud nos Johannes Huss. Welche Bagage seine modernen Vertreter,
reines Gesindel!117

Constantin von Höfler und Ignaz von Döllinger:
zwei Katholiken im Vergleich

In diesem Beitrag wurde das Leben des Gelehrten Constantin von Höfler
anhand bedeutender Konflikte in seinem Leben behandelt. Unter ihnen
nimmt Höflers Auseinandersetzung mit Deutschtum und Tschechentum
einen wichtigen Platz ein. Die Polemik, in die Höfler verstrickt wurde,
hatte in erster Linie mit nationalen Fragen zu tun, jedoch auch mit seiner

antagonistischen Sicht von Katholizismus und Protestantismus, wie sie in
seinem Schrifttum, aber auch in seinem Streit mit dem evangelischen
Pfarrerssohn Frantisek Palacky zutage tritt. Wissenschaftlich arbeitete
Höfler über die Epoche des ausgehenden Mittelalters und (über päpstliche
Politik) der frühen Reformation, seit er in Prag war, auch über Hus und das

Hussitentum. Er beteiligte sich am Nationenstreit, der während seiner Zeit
in Prag grosses politisches Gewicht erhielt; an der Prager Hochschulpolitik

nahm er massgeblichen Anteil.118 Seine Ideale über die Rolle des

katholischen Österreichs wurden an der politischen Realität der Habsburgermonarchie

zerrieben. Am Ende seines Lebens war er an den Rand ge-

114 Ebd.
115 Höfler an Döllinger, Prag, 15. Oktober 1889.
116 Ebd.
117 Höfler an Döllinger, Prag, 28. November 1889.
118 Vgl. Bachmann, Briefe (wie Anm. 6), 207.

99



Angela Berlis

drängt: in Prag als deutscher Historiker und als Gegner Palackys, aber
auch als Katholik, der sich von anderen Katholiken ausgeschlossen fühlte.

Döllinger, der in den 1840er-Jahren in seiner polemischen Abgrenzung

vom Protestantismus mit Höfler vergleichbar arbeitete und sich
öffentlich äusserte, auch sonst manches mit Höfler gemein hat, schlug andere

Wege ein. Er kehrte nach der zeitweiligen Quieszierung durch Ludwig
I. wieder nach München zurück, verstetigte seinen Ruf als bedeutender
Kirchenhistoriker durch Kommunikation seines Wissens in gewichtigen
Werken und Korrespondenzen und gewann internationale Anerkennung.
Seine Betätigungsfelder lagen nicht auf nationalem Gebiet und in
nationalistischer Auseinandersetzung, sondern - wie bekannt - auf kirchlichem
und kirchenpolitischem Terrain. Trotz anfänglich gleicher Meinung über
die neuen Papstlehren des Ersten Vatikanums, schlugen die beiden
Gelehrten unterschiedliche Wege ein: Höfler beschäftigte der Nationalitätenstreit

am Ort seines Wirkens weitaus mehr als die durch das Erste Vatika-
num aufgeworfene Papstfrage, Döllinger hingegen die erneute Durchsicht
seiner wissenschaftlichen Erkenntnisse nach 1870 und die Wiedervereinigung

der Kirchen. Die beiden Gelehrten blieben trotz dieser Unterschiede
weiterhin miteinander in Kontakt und einander freundschaftlich verbunden.119

Allerdings hatte sich ihre Freundschaft verändert. Davon zeugen
Constantin von Höflers Briefe an den damals jungen und aufstrebenden
Kirchenhistoriker Ludwig von Pastor, mit dem er seit 1877 korrespondierte.120

1879 teilte Höfler Pastor mit, dass Döllinger in München Vorschub
leiste, «die deutsche Geschichtsschreibung zu protestantisieren»121. Nachdem

Döllinger Höfler den zweiten Band seiner Akademischen Vorträge
zugesandt hatte122, schrieb er gleichen Tags an Pastor, er sei über Döllin-

119 Vgl. Bischof, Theologie (wie Anm. 7), 27 Anm. 102. 1890 veröffentlichte
Höfler eine Rezension von Döllingers «Beiträge zur Sektengeschichte des Mittelalters».

Vgl. ebd., 467.
120 Es handelt sich um 21 Briefe und 10 Karten Höflers an Pastor. Höfler versuchte

anfangs, Pastor zu einer Professur in Prag zu verhelfen. Vgl. Bachmann, Briefe
(wie Anm. 6), 207.

121 Höfler an Pastor, Schönfeld, 30.5.1879, zitiert nach Bachmann, Briefe (wie
Anm. 6), 212f. hier 213.

122 Vgl. Ignaz von Döllinger, Akademische Vorträge, München (Beck) 1888—

1891, 3 Bde. Band 2 enthält Vorträge zur Universitätsgeschichte und viele
Gedächtnisreden. Höfler macht keine genaueren Angaben, aber vermutlich störte er sich an
Döllingers 1878 gehaltenen Vortrag «Ueber das Studium der deutschen Geschichte»

100



Constantin von Höfler im Spiegel seiner Briefe

gers «Behandlung der Päpste aufs Äusserste entrüstet» und werde ihm
dies auch mitteilen.123 Höfler bescheinigte Döllinger altersbedingt zunehmende

Parteilichkeit und Einseitigkeit. In seinem Brief vom Ende des

Jahres 1887 gab Höfler an, wie er sein Verhältnis zu Döllinger seit 1838 im
Rückblick sah:

So sehr ich seit einem halben Jahrhundert mich bemühe, Döllingers Schritt
zu Ehren teils zu verteidigen, teils zu hoffen, dass er seiner Einseitigkeit
entsagen werde, so zeigt sich doch, dass seine Verbitterung und damit eine sich

steigernde Parteilichkeit mit seinem Alter zunimmt, ihn geradezu überwältigte,

nichts mehr zu hoffen ist. Er hat sein Schifflein vom Ufer weggestossen
und treibt nun, ich fürchte, ohne Kompass auf den Wogen. Von einer Rückkehr

ist keine Rede.124

Höfler plante, Lebenserinnerungen zu verfassen; sie sind nicht erhalten.
Was er über Döllinger hätte schreiben wollen, fasste er drei Jahre nach
dessen Tod wie folgt zusammen:

Was meine Lebenserinnerungen betrifft, so habe ich grosse Lust, einmal
Erinnerungen an Döllinger zu Papier zu bringen. Allein da ich mit ihm in
früheren Jahren in so intimen Verhältnissen stand, kommt es mir beinahe wie ein
Bruch der Freundschaft vor, wenn ich ausführen müsste, wie sehr er sich

(ebd., Bd. 2,407-427), in dem dieser kritisch auf mehrere Päpste des Mittelalters und
ihre Politik einging.

123 Höfler an Pastor, Prag, 12. November 1888, zitiert nach Bachmann, Briefe
(wie Anm. 6), 223-225, hier 224. - In seinem Nachruf auf Döllinger schrieb Höfler:
«Die akademischen Reden, welche Döllinger als Präsident der öffentlichen Sitzungen
zu halten pflegte, trugen regelmässig den Stempel der tiefen inneren Verbitterung, die
ihn beseelte. Er behielt sich die Rechte des öffentlichen Anklägers vor, wählte sich

Gegenstände, in welchen er historische Anklagen zu formulieren vermochte, und da
der Präsident allein spricht, so hatte er schon aus dem Grunde Recht, weil er das

erste und das letzte Wort aussprach, mochte die Auseinandersetzung auch oft mehr
Zeugnis von der grossen Schärfe des Verstandes geben, als von einer den allgemeinen
Standpunkt berücksichtigenden Auffassung. Er schien nicht zu bemerken, wie sehr er
jene Kreise verletzte, die in mindestens gleich umsichtiger Forschung zu andern
Resultaten gelangt waren Der Politiker hatte den Historiker zusehends überwältigt,
der kirchliche Parteimann den Universalhistoriker.» «Bohemia», Prag, 12. Januar
1890, S. 1, zitiert nach Emil Michael SJ, Ignaz von Döllinger. Eine Charakteristik,
Innsbruck (Rauch) 1894 (3., vermehrte Auflage), 599f. Zu Döllingers Rolle in der
Akademie der Wissenschaften vgl. Claudius Stein, Ignaz von Döllinger als

Mitglied der Bayerischen Akademie der Wissenschaften und der Historischen Kommission,

in: ZBKG 72 (2009) 571-622.
124 Höfler an Pastor, Prag, 9. Dezember 1887, zitiert nach Bachmann, Briefe (wie

Anm. 6), 218f.

101



Angela Bertis

veränderte und wie sein Leben aus 2 Hälften bestand, von dem die eine die
andere aufhob.125

Diese Auffassung über die zwei Lebenshälften Döllingers, die einander
aufhoben, teilten andere Zeitgenossen (wie etwa der Historiker Carl Adolf
von Cornelius126) nicht - auch Döllinger selbst nicht. Höflers Wahrnehmung

Döllingers war kritisch und wurde nach dessen Tod noch
kritischer.127 Oder wurde seine kritische Sicht Döllingers, die im Briefwechsel
mit diesem kaum sichtbar wird, aber umso so deutlicher zutage tritt in der

Korrespondenz mit Ludwig von Pastor, vielleicht auch durch seine Beziehung

zu seinem Gegenüber gestaltet? Höfler erkannte in Pastor einen

hoffnungsvollen, jungen Forscher auf dem Gebiet der Papstgeschichte128 - ei-

125 Höfler an Pastor, Prag, 21. Juni 1893, zitiert nach Bachmann, Briefe (wie
Anm. 6), 235.

126 Höfler vertrat diese Auffassung auch in seinem Nachruf auf Döllinger, der in
der Prager «Bohemia» am 12. Januar 1890 auf S. 1 erschien (zitiert in: Michael,
Döllinger [wie Anm. 123], 363). Auch in seinem Kondolenzschreiben an die Bayerische

Akademie der Wissenschaften vertrat Höfler sie, «worauf Prof. Cornelius in
seiner Gedächtnisrede auf Döllinger eine derartige Auffassung Döllingers zurückwies».

Höfler an Pastor, Prag, 21. Juni 1893, zitiert nach Bachmann, Briefe (wie
Anm. 6), 235. - Carl Adolf von Cornelius (1809-1903), Prof. der Geschichte,
Mitglied der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, führender Laie in der altkatholischen

Bewegung. Vgl. Carl Adolf von Cornelius, Gedächtnisrede auf J. von
Döllinger, gehalten in der öffentlichen Sitzung der K.B. Akademie der Wissenschaften

zu München am 28. März 1890, München (Verlag der K.B. Akademie) 1890.
127 Ein Indiz dafür ist, dass er die Biographie Döllingers von Emil Michael SJ

(1852-1917), die zunächst in einzelnen Folgen erschien, sehr schätzt. Michaels Schrift
ist eine Abrechnung mit Döllinger: Vgl. Michael, Döllinger (wie Anm. 123). Vgl.
Höfler an Pastor, Prag, 21. Juni 1893, zitiert nach Bachmann, Briefe (wie Anm. 6),
235f: «Unlängst habe ich von Pater Emil Michael S.J. einen sehr gediegenen Aufsatz
über Döllinger - Stück 1 - erhalten, der eine grosse Begierde erweckte, bald auch die

übrigen zu erhalten.» Später lässt er wiederholt Grüsse an Pater Michael ausrichten.

Vgl. Höfler an Pastor, 31. Januar 1896 und Dezember 1896, zitiert nach ebd., 240 und
241. Michael zitiert zweimal ausführlich Höflers sehr kritischen Nachruf auf Döllinger,

der in der «Prager Bohemia» erschien (s.o. Anm. 124). Vgl. Michael, Döllinger
(wie Anm. 123), 363f. und 599f.

128 Pastors Papstgeschichte wurde für lange Zeit in der römisch-katholischen
Forschung zum massgeblichen Standardwerk. Vgl. Ludwig Freiherr von Pastor,
Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters, mit Benutzung des päpstlichen
Geheim-Archives und vieler anderer Archive bearbeitet, Freiburg i.Br. (Herder)
1925-1933, 16 Bde. Zu Pastors voreingenommener Interpretation der Quellen vgl.
jetzt Dominik Burkard, Zur Vorgeschichte der «fünf Propositionen» aus dem
Augustinus von Cornelius Jansenius (1649-1652). Das unbekannte Memorandum der

102



Constantin von Höfler im Spiegel seiner Briefe

nem seiner eigenen Arbeitsgebiete -, der aus seiner Sicht die geistige
Erbschaft des römisch-katholischen Historikers Johannes Janssen (1829—

1891) antreten sollte129. Vielleicht meinte Höfler sich auch einfach nur dem

jüngeren Gelehrten gegenüber verantworten zu müssen für seine

jahrzehntelange Freundschaft zu Döllinger, der kirchlich an einem ganz
anderen Ort stand als Höfler, Janssen und Pastor.

Es ist jedenfalls auffällig, wie sehr Höfler an seinem Lebensende seine

Uneinigkeit mit Döllinger betonte in Fragen, die er nachweislich zwei
Jahrzehnte zuvor durchaus anders gesehen hatte. Am 29. Juni 1891 schrieb
Höfler an Pastor:

Nun kamen Syllabus und die Bewegungen in betreff der Infallibilität, wobei
unsere deutschen Bischöfe das Mögliche geleistet haben, erst Verwirrung unter

die Laien zu bringen und dann sich zurückzogen. Die Diskussion hatte
freilich alle Parteien, alle Gemüter ergriffen, und es war kein Wunder[,]
wenn, ehe die rechtmässige Autorität entschieden hatte, bei der Wichtigkeit
der Sache die Fluten so hoch stiegen, ein Überschäumen eintrat. Ich habe
damals einer höchst dringenden Aufforderung Döllingers, mit ihm gemeinsame

Sache zu machen, entschieden Widerstand geleistet, und er fühlte sich nun
um so mehr zu Geheimen Rat Schulte in Bonn hingezogen, der aber, als

Döllinger sich doch nicht kopfüber an die kopflose Sekte angeschlossen, sehr
bald in gewohnter Weise über ihn den Stab brach. Ich habe ihn vor diesem
Menschen gewarnt und Sorge getragen, dass es in München Personen gab, die
fortwährend auf ihn einredeten, dass er nicht noch weiter ging.130

Er (Höfler) sei «der einzige von seinen alten Freunden, der ihm von
Anfang an treu blieb und das alte Verhältnis, so gut es bei grundsätzlicher
Verschiedenheit der Anschauungen möglich war, fortsetzte.»131 Der Riss

Pariser Augustinisten für Innozenz X., in: Dominik Burkard/Tanja Thanner (Hg.),
Der Jansenismus - eine «katholische Häresie»? Das Ringen um Gnade, Rechtfertigung

und die Autorität Augustins in der frühen Neuzeit, Münster (Aschendorff) 2014,
241-279, hier 245-248.

129 Höfler an Pastor, Prag, 31. Dezember 1891, zitiert nach Bachmann, Briefe
(wie Anm. 6), 231, u.ö. - Zu Johannes Janssen vgl. Andreas Holzem, «Die Cultur
trennte die Völker nicht: sie einte und band». Johannes Janssen (1829-1891) als
europäischer Geschichtsschreiber der Deutschen?, in: Irene Dingel/Heinz Duchhardt
(Hg.), Die europäische Integration und die Kirchen II. Denker und Querdenker,
Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2012, 9-49.

130 Höfler an Pastor, Prag, 29. Juni 1891, zitiert nach Bachmann, Briefe (wie
Anm. 6), 229 (Kursivierung im Original). Im Brief schildert Höfler weiter, wie es

trotzdem zur Exkommunikation Döllingers kam.
131 Ebd.

103



Angela Berlis

sei tief gegangen, Döllinger habe sich «zum Vertreter von historischen
Anschauungen gemacht die mir fremd waren, was er sehr wohl wuss-
te». Döllingers Akademische Vorträge hätten Höfler «tief entsetzt, wie
nicht minder schon früher seine römischen Briefe».132 Höfler beendete
seinen Brief mit der Feststellung, es sei «keine Annehmlichkeit mehr»

gewesen, «mit ihm zu verkehren. Die Basis der Intimität war zerstört.
Dies, wenn Sie wollen zu Ihrer eigenen Kenntnis dieses Mannes.»133

Zum Schluss

Höflers eingangs beschriebene Sorge, dass seine eigenen Briefe an Döllinger

schon bald nach dessen Tod veröffentlicht würden, erwies sich als

unbegründet. Die Indiskretionen, die er befürchtet hatte, sahen nicht das

Licht der Öffentlichkeit, auch nicht nach Höflers eigenem Tod am 29.

Januar 1897.134 Vielleicht fürchtete er, dass man den Höfler von früher gegen
den späteren Höfler stellen würde, insbesondere was seine Haltung dem
Ersten Vatikanum gegenüber betraf. Seine Bemerkung, was man «da nicht
zu erwarten [habe], wenn die Herren in München den Döllingerischen
Nachlass in ihrem Sinne ausbeuten!»135, weist daraufhin. Die Lektüre der

Korrespondenzen Höflers mit Döllinger und mit Pastor zeigt jedenfalls,
wie sich manche von Höflers Wahrnehmungen in seinen lebensbilanzierenden

Briefen an Pastor in seinen letzten Lebensjahren unterscheiden

von seinen zeitnahen Reaktionen in Briefen an Döllinger.136 Es zeigt
vielleicht auch, wie Menschen lebensgeschichtlich relevante Ereignisse und

Veränderungen in ihr Lebensskript integrieren, und wie sie dies verschiedenen

Gesprächspartnern gegenüber in unterschiedlicher Weise tun.137

132 Ebd.
133 Ebd., 230. Dass Höfler in diesem Brief auch Döllinger als Priester darstellt, der

«in der Ausübung seiner priesterlichen Funktionen sehr frühe etwas lässig geworden
war», sodass «allmählich aus dem Priester der Theologus» herausgewachsen sei,

greift Döllinger zudem auch als Person und Priester an. Ebd. 229.
134 Höfler ist auf dem Friedhof Olsany in Prag begraben.
135 Höfler an Pastor, Prag, 31. Dezember 1891, zitiert nach Bachmann, Briefe

(wie Anm. 6), 230.
136 Isabella von Höflers Briefe zeigen ebenfalls eine grosse Aufgeschlossenheit

kirchlichen Fragen gegenüber, können an dieser Stelle jedoch nicht weiter erörtert
werden.

137 Diese Erkenntnis stammt aus der Praktischen Theologie, insbesondere aus
narrativen und biographischen Ansätzen.

104



Constantin von Höfler im Spiegel seiner Briefe

Angela Berlis (geb. 1962 in München D), Prof. Dr. Studium der Theologie in
Bonn und Utrecht. 1988-1991 Gemeindearbeit in St. EngelmunduslIJmui-
den, 1991-2000 wiss. Mitarbeiterin am Alt-Katholischen Universitätsseminar

Bonn, 1996 Rektorin des Bischöflichen Seminars Bonn, 1998 Promotion
an der Katholischen Universität Nijmegen (Niederlande). 2000-2009
Dozentinfür Seelsorge und Gemeindeaufbau am Alt-Katholischen Seminar
Utrecht, 2002-2009 dessen Rektorin. 2003-2007 ausserdem Post-Doc-Anstel-
lung an der Theologischen Fakultät Tilburg. Seit 2006 ausserdem «bijzonder
hoogleraar» für Alte Katholische Kirchenstrukturen, Stiftungsprofessur des
Altkatholischen Seminars an der Universität Utrecht. Seit Herbst 2009 ao.,
seit 2012 o. Professorin für Geschichte des Altkatholizismus und Allgemeine
Kirchengeschichte am Departement für Christkatholische Theologie, seit
2009 Departementsvorsteherin und Vizedekanin, seit 2010 Co-Leiterin des

Kompetenzzentrums Liturgik, Theologische Fakultät, Universität Bern.

Adresse: Kirchweg 17, CH-4312 Magden, Schweiz.
E-Mail: angela.berlis@theol.unibe.ch

English Summary

The correspondence between Constantin von Höfler and Ignaz von Döllinger lasted

40 years (1849-1889), the correspondence between Holler's wife Isabella and

Döllinger lasted more than two decades (1849-1871). In his letters, Höfler describes

details of his life as a historian in Bamberg and Prague, his scientific preoccupation

with Jan Hus and his conflict with Czech historian Frantisek Palacky
1798-1876), which was part of an escalating dispute between Czech and German

nationalities in Prague in the second half of the 19th century. Questions regarding
development of and politics within the Church - especially surrounding the First
Vatican Council - also play a part. Starting in the mid-1870s, Höfler also
corresponded with the rising Roman Catholic church historian Ludwig Freiherr von
Pastor (1854-1928), with whom he shared, among other things, his critical position

vis-à-vis Döllinger. The correspondence between Döllinger and Höfler
reflects the development of their close-quarters relationship (both men were professors

in Munich until 1847 and frequented the same social circles) into a long-distance

friendship, as well as their growing estrangement as a consequence of their
divergent ecclesiastical points of view following the First Vatican Council.

105


	Der Historiker Constantin von Höfler im Spiegel seiner Briefe an Ignaz von Döllinger und Ludwig von Pastor

