
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 106 (2016)

Heft: 1-2

Artikel: Die "Religionsierung" in der postmodernen Gesellschaft und der
christliche Glaube inmitten von Relativismus und Absolutismus :
Gedanken über die Bedeutung des Paradoxalen in der christlichen
Theologie

Autor: Kourempeles, Ioannis G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939193

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939193
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die «Religionisierung» in der postmodernen Gesellschaft

und der christliche Glaube inmitten von
Relativismus und Absolutismus. Gedanken über die Bedeutung

des Paradoxalen in der christlichen Theologie

Ioannis G. Kourempeles

Bekanntlich lassen sich religiöser Glaube und Zweifel gut miteinander
verbinden.1 Man kann ganz gut ohne absolute Gewissheit glauben. Moralische

Urteile hingegen fällen Menschen (besonders heute) mit grosser
Gewissheit, und diese Urteile haben oft auch politisch-soziale Konsequenzen.

Eine Frage, die sich heute nachdrücklich stellt, ist: Wie kann es sein,
dass religiöse Ungewissheit mit moralischer Gewissheit einhergehen
kann? Wird in diesem Fall nicht das Religiöse relativiert und das Sittliche
(in einem religiösen Sinne) verabsolutiert?2 Was bedeuten eigentlich
Relativismus und Absolutismus in der religiösen Problematik des postmodernen

Lebens und wie können wir darüber theologisch produktiv
sprechen?

1 Der vorliegende Beitrag wurde als Vortrag im Rahmen des Symposiums
«Wandel der Gesellschaft - Leben der Kirche. Orthodoxe und altkatholische Perspektiven

im Gespräch» im Oktober 2013 in Bern präsentiert und für die Veröffentlichung
überarbeitet. - Mit dem Begriff «Religionisierung» im Titel (ich gehe unten ausführlicher

auf ihn ein) versuche ich sowohl das Wiedererscheinen der Religion in der

heutigen Gesellschaft als Tatsache als auch die Tendenz, sie zu verabsolutieren,
aufzugreifen. Letztere wird Ersterer unter Anwendung theologischer Kriterien kritisch
gegenüber gestellt.

2 Vgl. z. B. Walter Sinott-Armstrong, Morality without God, Oxford (Oxford

University Press) 2009. Atheistische Denker kommen heute Armstrong zufolge
oft zu einem negativen Urteil. So wird etwa die psychische und noetische Gesundheit
der Menschen bezweifelt, die sich mit dem Glauben an Gott verbunden fühlen. Der
Logozentrismus ist bei den neuen Atheisten heute so fixiert, dass er (ihrer Meinung
nach) in diesem Sinne absolutistisch bearbeitet werden muss, sodass er nicht die ganze

Anthropobiologie sondern lediglich die Logobiologie (Rationalisierung der Biologie)

in Betracht zieht. Dadurch wird jedoch der ehrliche philosophische Dialog über
das anthropologische Prinzip in seiner ganzen Breite unterminiert. Vgl. ebd., 10f.;
vgl. auch Charles Taylor, A Secular Age, Cambridge, MA (Harvard University
Press) 2007. Taylor analysiert den Säkularisierungsprozess der westlichen Kultur von
der Aufklärung bis heute historisch-systematisch und gibt einen Überblick über
aktuelle Erscheinungsformen von Religiosität.

IKZ 106 (2016) Seiten 27^10 27



Ioannis G. Kourempeles

Den Relativismus versteht man heute als Kennzeichen der postmodernen

Skepsis.3 Man könnte meinen, dass in ihr der menschliche Logos (der

«Logozentrismus») eine dominante Rolle spielt. Die Moderne wurde als

Kultur der Uniformität verstanden, die versuchte, sich durch die Bekämpfung

von Unterschieden durchzusetzen. Die Postmoderne im Allgemeinen

lehnt jegliche Formulierung von Leitbildern und Mythologien als

willkürlich ab und versteht diese als unechte Werkzeuge der Kontrolle, die

die Möglichkeit einengen, die verschiedenen Formen der diversen
Tätigkeiten in der Welt zu deuten.4 Die Postmoderne wird als kulturelle Logik
des späten kapitalistischen 20. Jahrhunderts verstanden. Moderne und
Postmoderne unterscheidet voneinander, dass sich die moderne Ideenwelt
auf das Einheitsmoment richtet, während die postmoderne Ideenwelt nicht
auf einer vereinheitlichenden Sicht der Welt basiert.5

Zwischen den Vertretern der postmodernen Skepsis befinden sich aber

nicht nur die Befürworter des absoluten menschlichen (anthropischen)
Logos. So geben sie, indem sie nicht eine absolute anthropologozentrische
Meinung vertreten, der Theologie einen guten Grund, dass diese mit ih-

3 Zur Verbindung zwischen «openness to relativity and relationality» und
Postmoderne vgl. Douglas Pratt, Pluralism, Postmodernism and Interreligious
Dialogue, in: Sophia 46 (2007) 245-261, hier 247. Pratt gibt in seinem Beitrag wichtige
Informationen über die Entwicklung der Postmoderne, wenn er schreibt: «Postmodernist

thought constitutes a way of comprehending the extent of change, the persistence

of flux, the constancy of novelty, across the full spectrum of human life and

society within what may be identified as contemporary western society.
Postmodernism celebrates the dissonance and diversity that constantly eclipses any ideal of

programme of uniformity and conformity in whatever sphere of human endeavour.

By contrast, the modernism against which postmodernism reacts is seen to be an

undergirding quest for coherence and unicity of action and comprehension that has

been a prime motif guiding intellectual activity and socio-political action during the

recent <modern> period of Western history (...).» Ebd., 248. - Ausserdem seien zum
Thema «Postmoderne und postmoderne Theologie» genannt: Steven Connor,
Postmodernist Culture. An Introduction to Theories of the Contemporary, Oxford (Basil
Blackwell) 1992; Ernest Gellner, Postmodernism, Reason and Religion, London
(Routledge) 1992; Terrence W. Tilley u.a. (Hg.), Postmodern Theologies, The
Challenge of Religious Diversity, Maryknoll (Orbis) 1995; Douglas Pratt,
Religious Plurality, Referential Realism and Paradigms of Pluralism, in: Avery Plaw
(Hg.), Frontiers of Diversity, Explorations in Contemporary Pluralism, Amsterdam
(Rodopi) 2005, 191-209.

4 Vgl. auch Connor, Postmodernist Culture (wie Anm. 3), 9.
5 Vgl. David Harvey, The Condition of Postmodernity. An Enquiry into the

Origins of Cultural Change, Cambridge, MA (Blackwell) 1990, 52.

28



Die «Religionisierung» in der postmodernen Gesellschaft

nen einen fruchtbaren Dialog über den Sinn des wahren Logos (Wortes)
fortsetzen kann. R. D. Griffin spricht von einem konstruktiven, revidierenden

Postmodernismus, der eine kreative Synthese moderner und
vormoderner Wahrheiten versucht.6 Auch die radikalsten Postmodernisten

(vor allem Jacques Derrida) vertraten die Meinung, man müsse das
Vorhaben aufgeben, die Wahrheit mittels Verstand und empirischer Wissenschaft

zu finden.7 Anders gesagt: Es wird behauptet, man müsse der
Aufklärung kritisch gegenüber stehen. Könnte man sie aber heutzutage
relativieren? Oder besser gefragt: Ist der Relativismus ein philosophisches
Moment im postmodernen Leben? Ich glaube nicht. Der gängige
Relativismus ist sicher auch das Ergebnis dessen, dass immer mehr Menschen
die weitreichenden Auswirkungen des Pluralismus erfahren, auf den ich
im Folgenden noch näher eingehen werde. Ein typisches Kennzeichen der
Postmoderne ist es, dass die postmoderne Skepsis nicht an die Idee einer

einigenden Physis in der Menschheit glaubt und diese sogar für illusorisch
hält.8

Die heutige Theologie folgt diesem Prinzip und nimmt den Menschen
in seinem atomischen, d.h. in sich geschlossenen Anderssein (in seiner

«Exklusivität») an, vergisst jedoch vom theologischen Prinzip her die

persona (d.h. die Hypostase), den Gott-Logos und Christus in toto, d.h.,

vergisst seine Wesensgleichheit mit dem ganzen Menschen, um dessen

Heil von Gott der ganze (nicht der atomische) Mensch angenommen
wurde.

Würde das postmoderne Axiom der Akzeptanz des Menschen in seiner

«Exklusivität» von der Theologie angenommen und propagiert, so
würde dies die Degradierung der theologischen Ontologie (bzw. der On-
totheologie) und der ontologischen Soteriologie in ihrer auf die ganze
Menschheit hin offenen Perspektive bedeuten.

1. Die Polytheie der Religionisierung

1.1. Pluralismus und Religion

Im heutigen Leben der freien Wahl (dies trifft besonders auf die USA zu)
steht der Mensch vor der Frage nach der religiösen Präferenz. Das heisst

6 Vgl. David Ray Griffin u. a., Varieties of Postmodern Theology, Albany
(University of New York Press) 1989, XIII.

7 Derrida nennt dieses Projekt «Logozentrismus».
8 Vgl. Pratt, Pluralism (wie Anm. 3), 252.

29



Ioannis G. Kourempeles

nicht, dass man in einer magischen (automatischen) Art und Weise alles
Institutionelle ganz und gar hinter sich lassen könnte. Jeder Mensch wird
von den Gegebenheiten, unter denen er aufwuchs, und von seinem familiären

Hintergrund gebremst, wie auch durch den Wunsch, bei etwas
(dauerhaft) zu bleiben und ein gewisses Mass an Stabilität zu erreichen. Dennoch

ist es im Bewusstsein des westlichen Menschen tief verankert, dass

er grundsätzlich und jederzeit auch etwas anderes wählen könnte; damit
bleibt folglich auch immer die Möglichkeit offen, diese Wahl eines Tages
tatsächlich zu treffen.

In der westlichen Welt haben die Prozesse der Modernisierung den
Pluralismus gefördert. Dabei ist aber darauf hinzuweisen, dass die
Säkularisierungstheorie von der falschen Annahme ausging, dass die Entscheidung

grundsätzlich in die säkulare Richtung fallen würde. In Wirklichkeit
haben Menschen sich auch für eine multireligiöse Diversität oder für eine
absolutistische Religiosität entschieden. Meiner Ansicht nach (diese werde

ich noch weiter entfalten) ist die Pluralisierung (im theologischen Sinne
der Vielfalt) offen, während der Pluralismus letztlich geschlossen ist und
in die extremen Räume des Absolutismus und des Relativismus führt.9

Wer heute seine Zugehörigkeit zu einer Religion bejaht, stellt
selbstverständlich die Frage nach dem Wie (der Art und Weise) und dem Was

(dem Objekt) dieser Religion. Ob man will oder nicht, verlieren damit «die
christlichen Kirchen» mit der Zeit ihre religiöse Monopolstellung und
formen stattdessen freiwillige und unverbindliche Genossenschaften. So

ist z.B. die «orthodoxe Theologie» in diesem Klima schlecht beraten,
wenn sie mit der sogenannten Theorie des Episkopozentrismus ihr Leben
als wahre Kirche bestimmen möchte. Dieser -zentrismus bestätigt heute

lediglich die bestehende Kluft zwischen Klerus und Laienstand, die mit
der ontologischen Theologie (oder «Ontotheologie») der Menschwerdung
Gottes, die ein zu bewahrendes Gut ist, nicht harmoniert.10 Auf die
theologische Ontologie werde ich später zurückkommen.

9 Wie ist es etwa zu erklären, dass Jürgen Moltmann, der nicht einen absoluten
Monotheismus vertreten will, die hinduistische Tradition mit Sympathie beschreibt:
«Die polyphone Götterwelt bringt das indische Leben zum Schwingen und in seine
bunte Festlichkeit». Jürgen Moltmann, Kein Monotheismus gleicht dem anderen.
Destruktion eines untauglichen Begriffs, in: Evangelische Theologie 62 (2002) 118—

122, hier 122.
10 Meine Reaktion auf die Tendenz zum Episkopozentrismus ist nicht ein Plädoyer

für eine vollständige Entinstitutionalisierung des orthodoxen kirchlichen Lebens,
sondern ein Plädoyer für die theologische Annahme der (im Bereich der menschli-

30



Die «Religionisierung» in der postmodernen Gesellschaft

1.2.Die «Religionisierung» der Theologie

Vor hundert Jahren konnte Nietzsche noch mit Gewissheit über Gottes
Tod sprechen. Nachdem in der gegenwärtigen europäischen Kultur der
Glaube an den einen Gott stark bezweifelt und relativiert worden ist, leben
wir heute in einem neuen Polytheismus. Die Polytheie (Polytheismus und
Wiedererscheinen der Götter) unserer Welt scheint mit einem anderen
Gesicht zurückgekehrt zu sein, und sie rächt sich mit elektronischen
Instrumenten dafür, dass sie so lange vernachlässigt wurde.11

Bekanntlich haben insbesondere die französischen radikalen Denker
der Aufklärung den Niedergang der Religion mit Freude erwartet. Die
Religion galt als grosse Illusion, die Aberglauben und Grausamkeit in die
Welt gebracht habe. Die Abneigung der Denker richtete sich nicht nur
gegen die römisch-katholische Kirche und deren Vorstellung von Religion,

sondern ganz allgemein gegen die Religion an sich. Kurz gesagt,
herrscht hier die Meinung vor, dass in der Religion nicht immer
menschenfreundliche Traditionen und Praktiken erlebt worden sind und sie als
Mittel der Machtausübung über Menschen benutzt würde.

Die (menschliche) Logik galt immer als das Instrument, das gegen die

Religion verwendet wurde (und wird). Im 19. Jahrhundert stützte sich
dieser Logikglaube vor allem auf die Naturwissenschaften.12 Man nahm
an, wie dies auch heute mithilfe von Wissenschaft und Technologie be-

chen Physis) physischen Tatsache der Menschwerdung Gottes, die durch solche
fragmentarische Lehren (Dogmatisierungen) - leider im Namen des ökumenischen Denkens

- minimalisiert wird und das charismatische Leben (die Heiligkeit des Lebens)
umgeht.

11 Auch in Veröffentlichungen atheistischer Autoren (etwa von Michael Onfray)
oder im milderen Atheismus (etwa von Albert Ellis; der mildere Atheismus betrachtet
die Religion nicht mehr per se als pathologisch) wird heute der Polytheismus für
attraktiver gehalten als der Monotheismus. Die Auffassung ist hier: Der Polytheismus
stehe - im Gegensatz zum Ausschliesslichkeit beanspruchenden Monotheismus, der
an einen einzigen Gott glaube und alle Menschen seiner Macht unterstellen wolle -
anderen Religionen offen gegenüber. Vgl. Regina Schwartz, The Curse of Cain.
The Violent Legacy of Monotheism, Chicago (University of Chicago Press) 1997. Im
deutschen Sprachraum wird die Thematik aufgegriffen durch Thomas Söding (Hg.),
Ist der Glaube Feind der Freiheit? Die neue Debatte um den Monotheismus, Freiburg
i. Br. (Herder) 2003. Zu Ellis vgl. Rainer Höfelschweiger, Albert Ellis und die Religion.

Poimenische Perspektiven der Rational-Emotiven Verhaltenstherapie,
Norderstedt (Books on Demand) 2015.

12 Der Prophet dieser Ideologie war August Comte, dessen Positivismus auf die
fortschrittliche intellektuelle Elite Europas und weit darüber hinaus ungeheuren Ein-

31



Ioannis G. Kourempeles

stärkt wird, dass jeder Mensch mit dem Verstand eine irrtumsfreie
Methodologie zum Verstehen der Welt finden könne und so schliesslich in der

Lage sein werde, eine moralisch höherstehende Sozialordnung zu schaffen.

Im Laufe der Zeit wurde diese Methodologie nicht philosophisch,
sondern als eine auf empirischen Beweisen beruhende und der empirischen

Grundlage unterworfene Wissenschaft begründet.13
Im 20. Jahrhundert wurde dieser innere Zusammenhang von Moderne

und Niedergang der Religion in der Religionssoziologie als «Säkularisationstheorie»

bekannt. Viele Theologen begrüssten die neue Methodologie
als angemessen und befassten sich wissenschaftlich mit ihr. So kann in
vielen Fällen eine gewisse sichtbare oder unsichtbare Mischung von Theologie

und Soziologie festgestellt werden, bei der die Theologie der Soziologie

untergeordnet und das empirische Faktum der Soziologie und nicht
das der Theologie anerkannt wurde. Die Theologie begann, von der wahren

Präsenz Gottes in der Welt und vom Glauben an seine Menschwerdung

- diese als ein unmittelbar erfahrbares Ereignis betrachtet - Abstand
zu nehmen; sie zog es vor, den Weg der anthropozentrisch-soziologischen
Wissenschaft zu gehen. Sie plädierte also für eine blosse Gnosiologie
(Erkenntnistheorie) und eine allgemeine Religionstheorie, ohne den hypostatischen

(persönlichen) Gott zu berücksichtigen und ihn als Subjekt ihres
Wortes zu verstehen. Sie wollte anders mit der Theologie umgehen und ihr
Selbstbewusstsein in einem religiösen Mosaik (Pluralismus) finden. Die
Theologie entwickelte sich so in den letzten Jahrzehnten zur blossen

Anthropologie. Sie verlernte, die paradoxe Erfahrung der Menschwerdung
Gottes mit der Logik der Moderne ins Gespräch zu bringen. Stattdessen
hat sie einem anthropozentrischen Logozentrismus den Vorzug gegeben.

Deswegen spreche ich hier über eine «Religionisierung» der Theologie in
dem Sinne, dass sie nicht auf dem paradoxalen Ereignis der Vereinigung
Gottes mit der Menschheit als ökumenisch-soteriologischem Ereignis
aufgebaut wird.

fluss hatte. Es ist wohl kein Zufall, dass Comte der Begründer der neuen Wissenschaft
der Soziologie war.

13 Es ist kein Zufall, dass die Begründer der modernen Soziologie - Karl Marx,
Emile Dürkheim und Max Weber - bei aller unterschiedlichen Bewertung der Religion

darin übereinstimmten, dass die Moderne den Niedergang der Religion herbeiführen

werde.

32



Die «Religionisierung» in der postmodernen Gesellschaft

1.3. Der Sinn der Pluralität und der «Religionisierung»

Selbstverständlich versteht man heute unter einem pluralen Leben die
Situation, in der ethnische, religiöse oder sonstige Menschengruppen und
Ideen in friedlichem Nebeneinander leben. Ich möchte dabei das Wort
Pluralismus aus theologischen Gründen vermeiden, weil es - wie jeder
«-ismus» - als Verabsolutierung der Ideologie und nicht als empirische
Realität mit theologischer Bedeutung angesehen werden soll.14 Wo diese

Realität zu finden ist, will ich theologisch besprechen, indem ich den

Begriff «Pluralität» in einer theologischen Weise verwende. Damit kann der
Sinn der Religionisierung präzisiert werden.

Die Pluralisierung der Moderne ist eine theologisch nicht zu
unterschätzende Tatsache. Der Pluralismus wird heute als eine Tatsache gesehen,

die man als unbedingt praktisches Leben vor sich hat. Ich möchte
zunächst einmal die Pluralität ontologisch (nicht einfach nur
erkenntnistheoretisch) beschreiben und aus dieser Perspektive zu einer Definition
des Pluralismus kommen. Pluralität verstehe ich (theologisch) als das

Miteinander-Sprechen der Verschiedenheiten in einem gemeinsamen
Körper (in der Wesensgleichheit des Menschen, die von Gott angenommen

wird). Wahre Pluralität ist - meinem Verständnis nach - nicht das

Miteinanderleben ohne gottmenschliche Interaktion und Dialog. Denn
hier würde die Unterdrückung der menschlichen Wesensgleichheit und
der subjektive Elitismus herrschen. Theologisch gesehen ist mir die
Pluralität in der Mehrfarbigkeit des Lebens hier also sehr wichtig, sofern sie

zutiefst unter dem Aspekt der Annahme des geschaffenen Menschen
durch den ungeschaffenen Gott - und zwar in der gesamten (nicht atomischen)

menschlichen Natur - verstanden wird.
Wie bereits gesagt: Der postmoderne Mensch wird in seinem Anderssein

(diversity) anerkannt. Dieses Modell des Lebens wird (auch von der

Theologie) heute als progressive Haltung unterstützt. So wird er, theologisch

gesehen, in seinem religiösen Leben dazu geführt, seine Religiosität
nicht im wesensgleichen Körper der von Gott angenommenen Menschheit
zu leben. Deswegen spreche ich von einer Religionisierung (oder Atomi-
sierung) des religiösen Lebens, was mit dem Pluralismus und der Frag-

14 Während mit «Pluralität» eine soziale Realität (die man begrüssen oder
bedauern kann) gemeint ist, ist «Pluralismus» die Einstellung, die es dieser Realität im
Rahmen des Absolutismus oder des Relativismus erlaubt, sich zu entwickeln.

33



Ioannis G. Kourempeles

mentierung des menschlichen Seins zusammenhängt.15 So ist, glaube ich,
das Pneumatische (bzw. das Logische) im religiösen Leben heute sehr

gefragt, weil die «Anthropobiologie der Postmoderne» ein reines pneumatisches

Werkzeug der Anthropologie (und nicht der Theanthropologie)
braucht, um so die nicht abgestorbene Religiosität des postmodernen
Menschen mit anthropologischen Mitteln am Leben halten zu können.
Christentum ist aber der fortdauernde Aufstand des enhypostatischen (in
Gott existierenden) Menschen gegen die Verdorbenheit der Sünde und die
Sklaverei unter dem Tod.

2. Theontologie und Ontotheologie

2.1. Die theologische Ontologie

In der Geschichte gingen die Entdeckung der Freiheit und die Entdeckung
der Würde Hand in Hand. Die drei sogenannten monotheistischen
Traditionen (Judentum, Christentum und Islam) kennen alle das Bild des

Menschen als Geschöpf Gottes, das letztlich Gott gegenüber verantwortlich ist.
Das impliziert die Vorstellung der Gleichheit aller Menschen - denn alle
Menschen sehen sich gegenüber Gott in der Verantwortung - und ipso
facto auch die Anerkennung der Freiheit und Würde jedes Menschen.
Heute gilt die Behauptung, dass diese aus den hebräischen religiösen
Schriften abgeleiteten Überzeugungen mit Vorstellungen über die Würde
des Einzelnen aus der hellenischen Philosophie und dem römischen Recht
im Christentum verschmolzen sind.16 Es dauerte viele Jahrhunderte, bis
die ganzen moralischen und politischen Konsequenzen dieser Überzeugungen

voll ins Bewusstsein traten.
Der Unterschied zwischen der christlichen Lehre und den anderen,

oben genannten «monotheistischen Traditionen» (natürlich auch der
anderen religiösen Vorstellungen) besteht m.E. darin, dass die Menschen
nicht einfach als Geschöpfe Gottes, sondern dem (singular-pluralen oder

plural-singularen) Gott selbst (in seiner angenommenen Menschheit) als

15 Mehr über diese Problematik ist zu finden in meinem Aufsatz: Orthodoxy and

Orthology in the Context of Religionism, in: International Journal of Orthodox Theology

4 (2013) Nr. 4, 18-31 (auch über das Internet zugänglich: http://users.auth.gr/
kourebe/Kourempeles-Orthodoxy.pdf; Zugriff am 9. März 2016).

16 Es sollte nicht vergessen werden, dass auch der Hinduismus, Buddhismus oder
afrikanische religiöse Traditionen von der Gleichheit der Menschen und der gleichen
Würde aller ausgehen.

34



Die «Religionisierung» in der postmodernen Gesellschaft

blutsverwandt betrachtet werden. Hier geht es um eine ontologische
Verwandtschaft zwischen dem hypostatischen Gott und den Menschen, die
weder in der hebräischen noch in der heidnischen Tradition zu finden ist;
im Islam wäre sie undenkbar. Aus dieser theologischen Einsicht heraus

spreche ich von christlicher «Ontotheologie». Was folglich die Menschen
noch zu entdecken haben, ist bereits in Christi Liebe zu finden, die als

Gottes leibliche Liebe in der ganzen Menschheit wirkt, da Christus - Gott
selbst - die Menschheit in sich inkarniert. Diese Ontologie ist von einer

Institutionalisierung menschlicher Werte und einer Anthropozentrisie-
rung der Theologie weit entfernt. Sie schlägt den Weg der persönlichen
Beziehung mit dem Schöpfer ein und ist so nicht das institutionalisierte

- anthropomonistisch organisierte und religionisierte - Leben, das die
Werte schützt, sondern das innewohnende Leben des Menschen in dieser

ontologischen Beziehung, die die Werte und die Würde der Menschen in
der Praxis befruchtet. Das Christentum darf also nicht Institutionen
untergeordnet werden, die diese gottmenschliche Ontologie und Würde des

ganzen Menschseins in Gott leugnen.

2.2. Das absolute Relativieren und die Theologische Ontologie

Wenn auch die Moderne das Religiöse relativiert17, so hat die Relativierung

dennoch nicht das letzte Wort. Vielmehr führt sie in eine Dialektik,
dank derer sie unter bestimmten Umständen rasch zu einer neuen Form
des Absolutismus mutieren kann. Um diese Dialektik gut zu verstehen,
sollte Folgendes mitbedacht werden: Die Relativierung, die zunächst als

gewaltige Entlastung erfahren wurde, wird nach einiger Zeit ihrerseits zur
grossen Last.18 Das Individuum blickt dann nostalgisch auf die verlorenen
absoluten Wahrheiten und Werte seiner Vergangenheit zurück und sucht
sich neue. Die Befreiung, die es jetzt anstrebt, ist die Befreiung von der
Last der Relativität, von den vielen Wahlmöglichkeiten der modernen
Lebensumstände und Religionsideen. Ständig Entscheidungen treffen zu
müssen, wird zur Tragik des Einzelnen, der in der vergangenen Absolut-

17 Nach Ansicht der postmodernen Theorie gibt es lediglich unterschiedliche
«Erzählungen», die alle in gleicher Weise gültig sind.

18 Das grössere Problem liegt darin, dass die Relativisten ihre Meinungen letztlich

vor Relativismus bewahren wollen. So würden sie gerne als die Mitglieder einer
Elite Mit-Bewahrer ihrer Wahrheit sein. In diesem Fall ist der Relativismus etwas, das

für andere gelten sollte, die Vertreter der Elite verabsolutieren ihre Wahrheit.

35



Ioannis G. Kourempeles

heit (oder in neuen anthropozentrischen Absolutheiten und Idolen)
Zuflucht sucht.

Eine «orthodoxe Inklusivität» (der Ausdruck ist nicht im konfessionellen

Sinn gemeint) wäre also kein Hin und Her, sondern der Einsatz dafür,
dass alles inklusiv in Gottes Menschwerdung soteriologisch und im
ökumenischen Geist betrachtet wird. Das Dogma von Chalcedon (451) relativiert

nicht das Göttliche, um das Menschliche exklusiv zu betonen; und

umgekehrt wird nicht das Göttliche überbetont, um das Menschliche zu
relativieren. Auf der Grundlage des enhypostatischen Prinzips sollen wir
heute theologisch nachdenken und feststellen, dass der Gott-Logos das

schöpferische und rettende Prinzip der gesamten Menschheit und nicht
das eines atomaren Menschseins ist. Die Enhypostasie unserer Menschheit

besteht im menschgewordenen Logos; wir können bewusst unseren
Willen benützen oder im Körper des göttlichen Logos unser Werden in
Gott wachsen lassen («logosieren»19).

«Orthodoxe Inklusivität» gründet also im hypostatischen Prinzip des

- einen aus der ganzeinheitlichen Trinität - göttlichen Logos, der nicht im
Besitz einer institutionellen Kirche oder eines einzelnen Menschen ist
(stellvertretende Religiosität). Die Menschheit Gottes bedeutet nicht, dass

seine Göttlichkeit relativiert würde; stattdessen ist es die konkrete Zugabe
des Göttlichen an die Welt: Gott selbst wohnt ihr ein und gibt sich ungeteilt

im eucharistischen Leben hin. Diese Hingabe ist folglich kein
abstraktes Zerplatzen des Göttlichen in seinem Kosmos, keine Verschmelzung

in der Welt. Das bleibt doch immer eine Erfahrungsparadoxologie,
die in der täglichen Praxis des «gnomischen Menschen»20 und im Werden
seines «heiligen Lebens» praktiziert wird und zum Ausdruck kommt.

Hier würde man erst von der Wahl Gottes in der Qual seines (unseres)
Menschseins sprechen. Die sich institutionalisierenden «Kirchen» (es

geht hier um die «Kirchen», die Gott dem Gesetz der Institution unterstellen)

sprechen aber nicht gerne in dieser Weise, weil sie den Menschen die

Qual der Wahl (über die «göttliche Qual» und die göttliche Zugabe zur
ganzen Menschheit) durch juridische Lehren über Gott zu ersparen versuchen.

Derartige Lehren funktionieren wie Gesetze und lassen in Wirk-

19 Die Kirchenväter benutzen hier das Wort «Logosis» (kÔYCûaiç-koyo7coir|aiç),
das ich hier als Neologismus einführe.

20 Das meint den Menschen, der willentlich gottmenschlich leben will. Das
Adjektiv «gnomisch» leite ich vom griechischen Wort «yvotpri» her, was den willentlich
handelnden Menschen in der Beziehung zu Gott voraussetzt.

36



Die «Religionisierung» in der postmodernen Gesellschaft

lichkeit den menschgewordenen Gott nicht erkennen. Die institutionelle
und unfehlbare Kirche produziert Gesetzeslehren und lehrt so die
Menschen, keine Verantwortung gegenüber dem wirklich befreienden Dogma
der Menschwerdung haben zu müssen. Soweit die (religionisierten)
Kirchen oder Theologien die theologische Wahrheit der Menschwerdung in
der Praxis (infolge der Beseitigung der wahren Freiheit) ignorieren, bauen
sie dogmatische Ideologien auf und unterstützen so einen relativistischen
Absolutismus; denn die Ausbeuter der religiösen Notwendigkeit der
Menschen haben Angst davor, dass «die Gläubigen» von ihnen selbst befreit
werden und so dem religionisierten System nicht untergeordnet bleiben.

Dieser «kirchliche Totalitarismus» (oder der akademische Fragmenta-
rismus der relativistischen Theologie) wirkt also wie eine Befreiung, die

zum Schluss in humorlosem Fanatismus endet. In ihm wirken die Dogmen
nicht als Werkzeuge zur wahren Freiheit (der Freiheit Gottes), sondern als

Gitter einer phänomenalen Freiheit vom ständigen Sich-entscheiden-

Müssen, das die Menschen zur Verwirrung bringt; doch - positiv gesehen

- schiebt es diese, wenn sie es wollen und den Preis der Freiheit annehmen,

zur befreienden und wahren - in Gottes Wesen undividierenden -
menschgewordenen Person. Der «kirchliche Totalitarismus» liebt Gesetze,

die «befreien».21 Die kirchliche Freiheit ist jedoch der Gott-Logos
selbst, der Fassbar-Unfassbare. Der neue Absolutismus der «Kirchen» ist

von einer leidenschaftlichen Weigerung beseelt, sich dem vom Logos
angenommenen Fleisch anzuschliessen oder an dem vom Logos angenommenen

menschlichen Fleisch zusammen mit den anderen Menschen
ungetrennt (weil der Gott-Logos ungetrennt in unserer Natur ist) teilzunehmen.

Diese «christlichen Kirchen» bieten hier somit beste Versionen vom
Glauben an, interessieren sich jedoch nicht für den alle Menschen liebenden

Gott, der wahrhaftig befreit. So geraten die Menschen in die Unwahr-
haftigkeit und die Selbstlüge, da sie letzten Endes dogmatisch (und
absolutistisch) sagen könnten: Nicht ich habe diese Wahrheit gewählt, sondern
sie hat mich gewählt und ich kann ihr nicht widerstehen. Bleibt man bei

21 Wenn die Kirche in ihrer Unterwerfung unter das institutionelle Leben totalitär

wird, was das menschliche Sein entsakralisiert, übt sie Kontrolle über die Lebensphase

jedes einzelnen Menschen von der Wiege bis zur Bahre aus. In diesem Fall sind
die Sakramente nicht der Kontakt des Menschen mit der Heilskraft Gottes, sondern

Kontrollphasen eines institutionalisierten Lebens, in dem der Mensch nur scheinbar
frei ist. Die religionisierte «Kirche» funktioniert somit wie eine Sekte im Stil einer
totalitären Organisation: Es darf keine signifikante Kommunikation mit dem inneren
Menschen und mit Aussenstehenden geben.

37



loannis G. Kourempeles

dieser Aussage stehen, dann ist sowohl der Fanatiker als auch der Relativist,

der auf seinen Absolutheitsansprüchen besteht, zweifellos gläubig. In
kollektiven Religions- und Ideologiesystemen wird Zweifel nicht gerne
gesehen. Wo es aber den Zweifel im religiösen Leben nicht geben darf, da

entwickelt sich prinzipiell der Pseudodialog; in diesem ideologischen
Raum wird man pseudoökumenisch aktiv und theologisch nicht produktiv.

Anders ist es beim Erleben der Menschwerdung Gottes, bei dem das

Paradoxe unseren Zweifel schützt und so der Mensch in seiner Menschheit
als wahrer (geschaffener) Mensch mit seinen Zweifeln zusammenlebt.
Soweit die Menschen den Glauben an die Menschwerdung Gottes nicht als

paradox empfinden, drängen die Gläubigen zu einem Absolutismus, der
dem Mysterium die Tür verschliesst. Hier entstehen Fundamentalismen,
die keinen Zweifel tolerieren und kein Mysterium im eigentlichen Sinne

akzeptieren. Es ist von Bedeutung, dass heutige Agnostiker, die - wie
etwa David O'Connor22 - der Religion freundlich gegenüber stehen, das

Wesen der paradoxalen Theologie zu begreifen suchen.

Meiner Meinung nach ist mit dem Glauben an die Menschwerdung
Gottes der Weg für alle Menschen ontologisch offen. In diesem Fall - das

halte ich für sehr wichtig - gibt es keine Abwertung des Nächsten. Der

Abstieg Gottes betrifft wesentlich alle Menschen, sodass der andere

Mensch in Wirklichkeit in seiner gottmenschlichen Heimat immer da war
und kein minderwertiges Glied einer alten (menschlichen) Gemeinschaft
werden muss.

3. Anstelle eines Epilogs

Die Pluralisierung hat inter alia zu zwei gegensätzlichen Reaktionen
geführt: auf der einen Seite zu einer Rückkehr zu vormodernen Gewissheiten,

wie sie im heutigen religiösen Fundamentalismus Gestalt annehmen
und dem naturwissenschaftlichen Rationalismus, auf der anderen Seite

zur genauso radikalen Verherrlichung der angeblich postmodernen
Beliebigkeit, die als Relativismus propagiert wird, in dem moralisch «alles
erlaubt» ist. Im ersten Fall wird die Qual der Wahl des Menschen dadurch

gemildert, dass man einen theologischen oder philosophischen
Wahrheitskanon einführt. Im zweiten Fall wird die umfassende Wahrheit
einfach zum Vorteil erklärt, denn die Relativisten glauben, dass sie die beste

22 Vgl. David O'Connor, God, Evil and Design. An Introduction to the Philosophical

Issues, Oxford (Blackwell) 2008, 221.

38



Die «Religionisierung» in der postmodernen Gesellschaft

Garantie für Freiheit und Autonomie sei. «Kirchen» funktionieren so wie
jeder von diesen «-ismen», weil sie die Person Christi als hypostatische
Mitte und als persönliche Wahrheit verlieren, und pendeln so «-istisch»
hin und her, mal zur relativierenden Futurologie, mal zum absolutierenden
Institutionalismus.

Aus Enttäuschung über die Futurologie bauen die «institutionalisierten
Kirchen» ihre Organisationen auf Sand. Die Enttäuschung über das es-

chatologische Ausbleiben der Wiederkunft Christi wurde von der
Institutionalisierung zugedeckt. Im geistfreundlichen (doch in diesem Sinne

anthropomonistischen) Denken ist Christus dagegen in den Hintergrund
getreten und der göttliche Geist wird entinstitutionalisierend verstanden.
Hier drängt der Pneumatozentrismus die Theontologie zur Seite und
vernachlässigt die theologische Wahrheit, dass der Menschgewordene einer
der Trinität und in zwei Naturen ist. Da wird nicht wahrgenommen, dass

Christus als sich selbst entäussernder Gott nicht stellvertretend auf der
Erde erscheint, sondern durch seine Menschwerdung sichtbar wird und
doch unsichtbar bleibt (und so der religionisierenden Ausbeutung nicht
unterliegt).

Die christliche Theologie soll nicht durch einen «-ismus» verstanden
werden. Christus als göttliche Person ist selbst hypostatisch die inkarnierte
Wahrheit; alle Menschen können seiner teilhaft und in seinen Leib
hineingenommen werden. So wirkt er durch seine göttliche und untrennbare
Person positiv und einigend in seiner tastbaren menschlichen Pluralität.

Gerade weil das erfahrbare Paradox in der Theologie als solches

ausgedrückt werden kann, kann das nie in einen der vielen religiösen
«-ismen» führen, die Menschen erfunden haben und propagieren. Es braucht
nicht eigens gesagt zu werden, dass diese Position weit von jenem
theologischen Zynismus und Relativismus entfernt ist, denen das Paradox gänzlich

fremd ist. Diese Art der theologischen Ausdrucksweise steht einer
agnostischen Position positiv gegenüber, nicht aber einer agnostizisti-
schen, die dazu neigen würde, einem fanatischen «-ismus» anzuhängen.
Das theologische Paradox lässt den menschlichen Zweifel weiter bestehen.

Gott bleibt so in seiner wirkenden Wesenheit für das menschliche
Erkennen unfassbar. Gott unterscheidet sich so radikal (ontologisch) von
der geschaffenen Natur des Kosmos und wird somit unfassbar für diejenigen,

die ihn fassbar und religionisiert (als Idol) haben wollen. Gott, die
Wahrheit selbst, wird nicht geleugnet oder verworfen, sondern paradoxal
gelebt und beschrieben. Und anders als die falsche Gewissheit des «fraglos

Gläubigen» ist es doch der Zweifel, der in einem paradoxen Glauben

39



Ioannis G. Kourempeles

- oder in einer paradoxen Einheit von Gott und Kosmos - funktioniert,
gleichzeitig aber den unangezweifelten Gott als Subjekt seiner selbst
erkennt. Hier sollte keine Verzweiflung und Selbstspaltung bestehen, bei der
der Mensch in zwei oder mehr Stücke gespalten wird, sondern ein Zweifel,
der auf paradoxe Weise zur Einheit des Menschen im theanthropischen
Leben beiträgt.

Ioannis Kourempeles (geb. 1965 in Athen), Dr. theol., studierte Theologie an
den theologischen Fakultäten der Universitäten von Thessaloniki, Erlangen
und Heidelberg. 1998 promovierte er mit einer Dissertation über «Die Chris-
tologie Romanos' des Meloden und ihre soteriologische Bedeutung» an der
Universität Thessaloniki. Ab 1998 lehrte er als Religionslehrer an mehreren
kirchlichen Schulen (Gymnasium und Lyceum). 2001 wurde er Lektor am
Lehrstuhlfür «Symbolik und Interorthodoxe - Interchristliche Beziehungen»
an der Fakultätfür Pastoral- und Sozialtheologie der Aristoteles- Universität
Thessaloniki. 2004 bekam er die Professur für Systematische Theologie
(Dogmatische und Symbolische Theologie) an der dortigen Theologischen
Fakultät; seit Anfang 2015 ist er dort Ordentlicher Professor für Dogmatische

und Symbolische Theologie.

Adresse: Theologische Fakultät, Department für Dogmatische Theologie,
Aristoteles-Universität Thessaloniki, GR-54124 Thessaloniki, Griechenland.
E-Mail: kourebe@theo.auth.gr

English Summary

The author discusses the phenomenon of "religionization" in postmodernism and

explains it by investigating the relationship between religion and theology in
contemporary thought. He does this with the aid of theological-dogmatic principles.
How are modem polytheism and the institutionalization of religion to be
understood? According to the author, a secularised theology leads to a mingling of
theology and sociology. It is not based on faith in a union of God with human
nature, but assumes the isolation of the individual (or of humanity). Leading from
this, the author explains the difference between plurality and pluralism by
connecting the latter with the "religionization" (understood as an idolization of religion)
and the atomization of human life; true plurality on the other hand has an onto-
logical meaning in itself, and allows every human person a free space in the human
nature of the incarnate Logos. This ontology is critically opposed to the devaluation of
human nature and the anthropocentricization (atomization) of theology. "Orthodox

inclusivity" is thus based on the hypostatic principle of a divine Logos - from
the undivided Trinity - which is not taken into the possession of any "institutional
church" or its atomistic members. This inclusivity encompasses humanity, which
shares in God's human nature and is in a real and literal sense ecumenical.

40


	Die "Religionsierung" in der postmodernen Gesellschaft und der christliche Glaube inmitten von Relativismus und Absolutismus : Gedanken über die Bedeutung des Paradoxalen in der christlichen Theologie

