Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 106 (2016)
Heft: 1-2
Artikel: Die "Religionsierung" in der postmodernen Gesellschaft und der

christliche Glaube inmitten von Relativismus und Absolutismus :
Gedanken Uber die Bedeutung des Paradoxalen in der christlichen

Theologie
Autor: Kourempeles, loannis G.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939193

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939193
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die «Religionisierung» in der postmodernen Gesell-
schaft und der christliche Glaube inmitten von Relati-
vismus und Absolutismus. Gedanken tiber die Bedeu-
tung des Paradoxalen in der christlichen Theologie

loannis G. Kourempeles

Bekanntlich lassen sich religioser Glaube und Zweifel gut miteinander
verbinden.! Man kann ganz gut ohne absolute Gewissheit glauben. Mora-
lische Urteile hingegen fillen Menschen (besonders heute) mit grosser
Gewissheit, und diese Urteile haben oft auch politisch-soziale Konsequen-
zen. Eine Frage, die sich heute nachdriicklich stellt, ist: Wie kann es sein,
dass religiose Ungewissheit mit moralischer Gewissheit einhergehen
kann? Wird in diesem Fall nicht das Religiose relativiert und das Sittliche
(in einem religidsen Sinne) verabsolutiert?? Was bedeuten eigentlich Re-
lativismus und Absolutismus in der religidsen Problematik des postmo-
dernen Lebens und wie konnen wir dariiber theologisch produktiv spre-
chen?

I Der vorliegende Beitrag wurde als Vortrag im Rahmen des Symposiums
«Wandel der Gesellschaft — Leben der Kirche. Orthodoxe und altkatholische Perspek-
tiven im Gespridch» im Oktober 2013 in Bern présentiert und fiir die Veroffentlichung
iiberarbeitet. — Mit dem Begriff «Religionisierung» im Titel (ich gehe unten ausfiihr-
licher auf ihn ein) versuche ich sowohl das Wiedererscheinen der Religion in der
heutigen Gesellschaft als Tatsache als auch die Tendenz, sie zu verabsolutieren, auf-
zugreifen. Letztere wird Ersterer unter Anwendung theologischer Kriterien kritisch
gegeniiber gestellt.

2 Vgl. z. B. WALTER SINOTT-ARMSTRONG, Morality without God, Oxford (Ox-
ford University Press) 2009. Atheistische Denker kommen heute Armstrong zufolge
oft zu einem negativen Urteil. So wird etwa die psychische und noetische Gesundheit
der Menschen bezweifelt, die sich mit dem Glauben an Gott verbunden fiihlen. Der
Logozentrismus ist bei den neuen Atheisten heute so fixiert, dass er (ihrer Meinung
nach) in diesem Sinne absolutistisch bearbeitet werden muss, sodass er nicht die gan-
ze Anthropobiologie sondern lediglich die Logobiologie (Rationalisierung der Biolo-
gie) in Betracht zieht. Dadurch wird jedoch der ehrliche philosophische Dialog iiber
das anthropologische Prinzip in seiner ganzen Breite unterminiert. Vgl. ebd., 10f.;
vgl. auch CHARLES TAYLOR, A Secular Age, Cambridge, MA (Harvard University
Press) 2007. Taylor analysiert den Sikularisierungsprozess der westlichen Kultur von
der Aufklirung bis heute historisch-systematisch und gibt einen Uberblick iiber ak-
tuelle Erscheinungsformen von Religiositit.

IKZ 106 (2016) Seiten 2740 27



loannis G. Kourempeles

Den Relativismus versteht man heute als Kennzeichen der postmoder-
nen Skepsis.> Man konnte meinen, dass in ihr der menschliche Logos (der
«Logozentrismus») eine dominante Rolle spielt. Die Moderne wurde als
Kultur der Uniformitit verstanden, die versuchte, sich durch die Bekdmp-
fung von Unterschieden durchzusetzen. Die Postmoderne im Allgemei-
nen lehnt jegliche Formulierung von Leitbildern und Mythologien als
willkiirlich ab und versteht diese als unechte Werkzeuge der Kontrolle, die
die Moglichkeit einengen, die verschiedenen Formen der diversen Tétig-
keiten in der Welt zu deuten.* Die Postmoderne wird als kulturelle Logik
des spiten kapitalistischen 20. Jahrhunderts verstanden. Moderne und
Postmoderne unterscheidet voneinander, dass sich die moderne Ideenwelt
auf das Einheitsmoment richtet, wihrend die postmoderne Ideenwelt nicht
auf einer vereinheitlichenden Sicht der Welt basiert.?

Zwischen den Vertretern der postmodernen Skepsis befinden sich aber
nicht nur die Befiirworter des absoluten menschlichen (anthropischen)
Logos. So geben sie, indem sie nicht eine absolute anthropologozentrische
Meinung vertreten, der Theologie einen guten Grund, dass diese mit ih-

3 Zur Verbindung zwischen «openness to relativity and relationality» und Post-
moderne vgl. DOUGLAS PRATT, Pluralism, Postmodernism and Interreligious Dia-
logue, in: Sophia 46 (2007) 245-261, hier 247. Pratt gibt in seinem Beitrag wichtige
Informationen iiber die Entwicklung der Postmoderne, wenn er schreibt: «Postmo-
dernist thought constitutes a way of comprehending the extent of change, the persis-
tence of flux, the constancy of novelty, across the full spectrum of human life and
society within what may be identified as contemporary western society. (...) Postmo-
dernism celebrates the dissonance and diversity that constantly eclipses any ideal of
programme of uniformity and conformity in whatever sphere of human endeavour.
By contrast, the modernism against which postmodernism reacts is seen to be an
undergirding quest for coherence and unicity of action and comprehension that has
been a prime motif guiding intellectual activity and socio-political action during the
recent <modern> period of Western history (...).» Ebd., 248. — Ausserdem seien zum
Thema «Postmoderne und postmoderne Theologie» genannt: STEVEN CONNOR, Post-
modernist Culture. An Introduction to Theories of the Contemporary, Oxford (Basil
Blackwell) 1992; ERNEST GELLNER, Postmodernism, Reason and Religion, London
(Routledge) 1992; TERRENCE W. TILLEY u.a. (Hg.), Postmodern Theologies, The
Challenge of Religious Diversity, Maryknoll (Orbis) 1995; DouGLAs PrATT, Reli-
gious Plurality, Referential Realism and Paradigms of Pluralism, in: Avery Plaw
(Hg.), Frontiers of Diversity, Explorations in Contemporary Pluralism, Amsterdam
(Rodopi) 2005, 191-209.

4 Vgl. auch CoNNOR, Postmodernist Culture (wie Anm. 3), 9.

5 Vgl. Davip HARVEY, The Condition of Postmodernity. An Enquiry into the
Origins of Cultural Change, Cambridge, MA (Blackwell) 1990, 52.

28



Die «Religionisierung» in der postmodernen Gesellschaft

nen einen fruchtbaren Dialog iiber den Sinn des wahren Logos (Wortes)
fortsetzen kann. R. D. Griffin spricht von einem konstruktiven, revidie-
renden Postmodernismus, der eine kreative Synthese moderner und vor-
moderner Wahrheiten versucht.® Auch die radikalsten Postmodernisten
(vor allem Jacques Derrida) vertraten die Meinung, man miisse das Vor-
haben aufgeben, die Wahrheit mittels Verstand und empirischer Wissen-
schaft zu finden.” Anders gesagt: Es wird behauptet, man miisse der Auf-
kldarung kritisch gegeniiber stehen. Konnte man sie aber heutzutage relati-
vieren? Oder besser gefragt: Ist der Relativismus ein philosophisches
Moment im postmodernen Leben? Ich glaube nicht. Der gingige Relati-
vismus ist sicher auch das Ergebnis dessen, dass immer mehr Menschen
die weitreichenden Auswirkungen des Pluralismus erfahren, auf den ich
im Folgenden noch niher eingehen werde. Ein typisches Kennzeichen der
Postmoderne ist es, dass die postmoderne Skepsis nicht an die Idee einer
einigenden Physis in der Menschheit glaubt und diese sogar fiir illusorisch
hilt.8

Die heutige Theologie folgt diesem Prinzip und nimmt den Menschen
in seinem atomischen, d.h. in sich geschlossenen Anderssein (in seiner
«Exklusivitdt») an, vergisst jedoch vom theologischen Prinzip her die
persona (d.h. die Hypostase), den Gott-Logos und Christus in toto, d.h.,
vergisst seine Wesensgleichheit mit dem ganzen Menschen, um dessen
Heil von Gott der ganze (nicht der atomische) Mensch angenommen
wurde.

Wiirde das postmoderne Axiom der Akzeptanz des Menschen in sei-
ner «Exklusivitdt» von der Theologie angenommen und propagiert, so
wiirde dies die Degradierung der theologischen Ontologie (bzw. der On-
totheologie) und der ontologischen Soteriologie in ihrer auf die ganze
Menschheit hin offenen Perspektive bedeuten.

1. Die Polytheie der Religionisierung
1.1.Pluralismus und Religion

Im heutigen Leben der freien Wahl (dies trifft besonders auf die USA zu)
steht der Mensch vor der Frage nach der religiosen Préferenz. Das heisst

6 Vgl. DaviD RAy GRIFFIN u. a., Varieties of Postmodern Theology, Albany
(University of New York Press) 1989, XIII.

7 Derrida nennt dieses Projekt «Logozentrismus».

8  Vgl. PRATT, Pluralism (wie Anm. 3), 252.

29



loannis G. Kourempeles

nicht, dass man in einer magischen (automatischen) Art und Weise alles
Institutionelle ganz und gar hinter sich lassen konnte. Jeder Mensch wird
von den Gegebenheiten, unter denen er aufwuchs, und von seinem famili-
dren Hintergrund gebremst, wie auch durch den Wunsch, bei etwas (dau-
erhaft) zu bleiben und ein gewisses Mass an Stabilitét zu erreichen. Den-
noch ist es im Bewusstsein des westlichen Menschen tief verankert, dass
er grundsitzlich und jederzeit auch etwas anderes wihlen konnte; damit
bleibt folglich auch immer die Moglichkeit offen, diese Wahl eines Tages
tatsichlich zu treffen.

In der westlichen Welt haben die Prozesse der Modernisierung den
Pluralismus gefordert. Dabei ist aber darauf hinzuweisen, dass die Sidku-
larisierungstheorie von der falschen Annahme ausging, dass die Entschei-
dung grundsitzlich in die sdkulare Richtung fallen wiirde. In Wirklichkeit
haben Menschen sich auch fiir eine multireligiose Diversitét oder fiir eine
absolutistische Religiositét entschieden. Meiner Ansicht nach (diese wer-
de ich noch weiter entfalten) ist die Pluralisierung (im theologischen Sinne
der Vielfalt) offen, wihrend der Pluralismus letztlich geschlossen ist und
in die extremen Rdume des Absolutismus und des Relativismus fiihrt.?

Wer heute seine Zugehorigkeit zu einer Religion bejaht, stellt selbst-
verstiandlich die Frage nach dem Wie (der Art und Weise) und dem Was
(dem Objekt) dieser Religion. Ob man will oder nicht, verlieren damit «die
christlichen Kirchen» mit der Zeit ihre religiose Monopolstellung und
formen stattdessen freiwillige und unverbindliche Genossenschaften. So
ist z.B. die «orthodoxe Theologie» in diesem Klima schlecht beraten,
wenn sie mit der sogenannten Theorie des Episkopozentrismus ihr Leben
als wahre Kirche bestimmen mochte. Dieser -zentrismus bestétigt heute
lediglich die bestehende Kluft zwischen Klerus und Laienstand, die mit
der ontologischen Theologie (oder «Ontotheologie») der Menschwerdung
Gottes, die ein zu bewahrendes Gut ist, nicht harmoniert.!? Auf die theo-
logische Ontologie werde ich spiter zuriickkommen.

¢ Wie ist es etwa zu erkldren, dass Jiirgen Moltmann, der nicht einen absoluten
Monotheismus vertreten will, die hinduistische Tradition mit Sympathie beschreibt:
«Die polyphone Gotterwelt bringt das indische Leben zum Schwingen und in seine
bunte Festlichkeit». JURGEN MOLTMANN, Kein Monotheismus gleicht dem anderen.
Destruktion eines untauglichen Begriffs, in: Evangelische Theologie 62 (2002) 118—
122, hier 122.

10 Meine Reaktion auf die Tendenz zum Episkopozentrismus ist nicht ein Plido-
yer fiir eine vollstindige Entinstitutionalisierung des orthodoxen kirchlichen Lebens,
sondern ein Pladoyer fiir die theologische Annahme der (im Bereich der menschli-

30



Die «Religionisierung» in der postmodernen Gesellschaft

1.2.Die «Religionisierung» der Theologie

Vor hundert Jahren konnte Nietzsche noch mit Gewissheit iiber Gottes
Tod sprechen. Nachdem in der gegenwirtigen europiischen Kultur der
Glaube an den einen Gott stark bezweifelt und relativiert worden ist, leben
wir heute in einem neuen Polytheismus. Die Polytheie (Polytheismus und
Wiedererscheinen der Gotter) unserer Welt scheint mit einem anderen
Gesicht zuriickgekehrt zu sein, und sie richt sich mit elektronischen In-
strumenten dafiir, dass sie so lange vernachlissigt wurde.!!

Bekanntlich haben insbesondere die franzosischen radikalen Denker
der Aufklidrung den Niedergang der Religion mit Freude erwartet. Die
Religion galt als grosse Illusion, die Aberglauben und Grausamkeit in die
Welt gebracht habe. Die Abneigung der Denker richtete sich nicht nur
gegen die romisch-katholische Kirche und deren Vorstellung von Religi-
on, sondern ganz allgemein gegen die Religion an sich. Kurz gesagt,
herrscht hier die Meinung vor, dass in der Religion nicht immer men-
schenfreundliche Traditionen und Praktiken erlebt worden sind und sie als
Mittel der Machtausiibung iiber Menschen benutzt wiirde.

Die (menschliche) Logik galt immer als das Instrument, das gegen die
Religion verwendet wurde (und wird). Im 19. Jahrhundert stiitzte sich
dieser Logikglaube vor allem auf die Naturwissenschaften.!? Man nahm
an, wie dies auch heute mithilfe von Wissenschaft und Technologie be-

chen Physis) physischen Tatsache der Menschwerdung Gottes, die durch solche frag-
mentarische Lehren (Dogmatisierungen) — leider im Namen des 6kumenischen Den-
kens — minimalisiert wird und das charismatische Leben (die Heiligkeit des Lebens)
umgeht.

11" Auch in Veréffentlichungen atheistischer Autoren (etwa von Michael Onfray)
oder im milderen Atheismus (etwa von Albert Ellis; der mildere Atheismus betrachtet
die Religion nicht mehr per se als pathologisch) wird heute der Polytheismus fiir at-
traktiver gehalten als der Monotheismus. Die Auffassung ist hier: Der Polytheismus
stehe — im Gegensatz zum Ausschliesslichkeit beanspruchenden Monotheismus, der
an einen einzigen Gott glaube und alle Menschen seiner Macht unterstellen wolle —
anderen Religionen offen gegeniiber. Vgl. REGINA ScHwARTZ, The Curse of Cain.
The Violent Legacy of Monotheism, Chicago (University of Chicago Press) 1997. Im
deutschen Sprachraum wird die Thematik aufgegriffen durch THoMAs SODING (Hg.),
Ist der Glaube Feind der Freiheit? Die neue Debatte um den Monotheismus, Freiburg
i. Br. (Herder) 2003. Zu Ellis vgl. Rainer Hofelschweiger, Albert Ellis und die Religi-
on. Poimenische Perspektiven der Rational-Emotiven Verhaltenstherapie, Nor-
derstedt (Books on Demand) 2015.

12 Der Prophet dieser Ideologie war August Comte, dessen Positivismus auf die
fortschrittliche intellektuelle Elite Europas und weit dariiber hinaus ungeheuren Ein-

31



loannis G. Kourempeles

starkt wird, dass jeder Mensch mit dem Verstand eine irrtumsfreie Metho-
dologie zum Verstehen der Welt finden konne und so schliesslich in der
Lage sein werde, eine moralisch hoherstehende Sozialordnung zu schaf-
fen. Im Laufe der Zeit wurde diese Methodologie nicht philosophisch,
sondern als eine auf empirischen Beweisen beruhende und der empiri-
schen Grundlage unterworfene Wissenschaft begriindet.!3

Im 20. Jahrhundert wurde dieser innere Zusammenhang von Moderne
und Niedergang der Religion in der Religionssoziologie als «Sdkularisati-
onstheorie» bekannt. Viele Theologen begriissten die neue Methodologie
als angemessen und befassten sich wissenschaftlich mit ihr. So kann in
vielen Fillen eine gewisse sichtbare oder unsichtbare Mischung von Theo-
logie und Soziologie festgestellt werden, bei der die Theologie der Sozio-
logie untergeordnet und das empirische Faktum der Soziologie und nicht
das der Theologie anerkannt wurde. Die Theologie begann, von der wah-
ren Prisenz Gottes in der Welt und vom Glauben an seine Menschwer-
dung —diese als ein unmittelbar erfahrbares Ereignis betrachtet — Abstand
zu nehmen; sie zog es vor, den Weg der anthropozentrisch-soziologischen
Wissenschaft zu gehen. Sie plddierte also fiir eine blosse Gnosiologie (Er-
kenntnistheorie) und eine allgemeine Religionstheorie, ohne den hyposta-
tischen (personlichen) Gott zu beriicksichtigen und ihn als Subjekt ihres
Wortes zu verstehen. Sie wollte anders mit der Theologie umgehen und ihr
Selbstbewusstsein in einem religiosen Mosaik (Pluralismus) finden. Die
Theologie entwickelte sich so in den letzten Jahrzehnten zur blossen An-
thropologie. Sie verlernte, die paradoxe Erfahrung der Menschwerdung
Gottes mit der Logik der Moderne ins Gesprich zu bringen. Stattdessen
hat sie einem anthropozentrischen Logozentrismus den Vorzug gegeben.
Deswegen spreche ich hier iiber eine «Religionisierung» der Theologie in
dem Sinne, dass sie nicht auf dem paradoxalen Ereignis der Vereinigung
Gottes mit der Menschheit als dkumenisch-soteriologischem Ereignis
aufgebaut wird.

fluss hatte. Es ist wohl kein Zufall, dass Comte der Begriinder der neuen Wissenschaft
der Soziologie war.

13 Es ist kein Zufall, dass die Begriinder der modernen Soziologie — Karl Marx,
Emile Durkheim und Max Weber — bei aller unterschiedlichen Bewertung der Reli-
gion darin iibereinstimmten, dass die Moderne den Niedergang der Religion herbei-
fiihren werde.

32



Die «Religionisierung» in der postmodernen Gesellschaft

1.3.Der Sinn der Pluralitdt und der «Religionisierung»

Selbstverstindlich versteht man heute unter einem pluralen Leben die Si-
tuation, in der ethnische, religiose oder sonstige Menschengruppen und
Ideen in friedlichem Nebeneinander leben. Ich mochte dabei das Wort
Pluralismus aus theologischen Griinden vermeiden, weil es — wie jeder
«-ismus» — als Verabsolutierung der Ideologie und nicht als empirische
Realitit mit theologischer Bedeutung angesehen werden soll.1* Wo diese
Realitdt zu finden ist, will ich theologisch besprechen, indem ich den Be-
griff «Pluralitét» in einer theologischen Weise verwende. Damit kann der
Sinn der Religionisierung prizisiert werden.

Die Pluralisierung der Moderne ist eine theologisch nicht zu unter-
schitzende Tatsache. Der Pluralismus wird heute als eine Tatsache gese-
hen, die man als unbedingt praktisches Leben vor sich hat. Ich mochte
zunichst einmal die Pluralitit ontologisch (nicht einfach nur erkenntnis-
theoretisch) beschreiben und aus dieser Perspektive zu einer Definition
des Pluralismus kommen. Pluralitit verstehe ich (theologisch) als das
Miteinander-Sprechen der Verschiedenheiten in einem gemeinsamen
Korper (in der Wesensgleichheit des Menschen, die von Gott angenom-
men wird). Wahre Pluralitét ist — meinem Verstindnis nach — nicht das
Miteinanderleben ohne gottmenschliche Interaktion und Dialog. Denn
hier wiirde die Unterdriickung der menschlichen Wesensgleichheit und
der subjektive Elitismus herrschen. Theologisch gesehen ist mir die Plu-
ralitidt in der Mehrfarbigkeit des Lebens hier also sehr wichtig, sofern sie
zutiefst unter dem Aspekt der Annahme des geschaffenen Menschen
durch den ungeschaffenen Gott — und zwar in der gesamten (nicht atomi-
schen) menschlichen Natur — verstanden wird.

Wie bereits gesagt: Der postmoderne Mensch wird in seinem Anders-
sein (diversity) anerkannt. Dieses Modell des Lebens wird (auch von der
Theologie) heute als progressive Haltung unterstiitzt. So wird er, theolo-
gisch gesehen, in seinem religiosen Leben dazu gefiihrt, seine Religiositit
nicht im wesensgleichen Korper der von Gott angenommenen Menschheit
zu leben. Deswegen spreche ich von einer Religionisierung (oder Atomi-
sierung) des religidosen Lebens, was mit dem Pluralismus und der Frag-

4 Wihrend mit «Pluralitdt» eine soziale Realitit (die man begriissen oder be-
dauern kann) gemeint ist, ist «Pluralismus» die Einstellung, die es dieser Realitét im
Rahmen des Absolutismus oder des Relativismus erlaubt, sich zu entwickeln.

33



loannis G. Kourempeles

mentierung des menschlichen Seins zusammenhiangt.’S So ist, glaube ich,
das Pneumatische (bzw. das Logische) im religiosen Leben heute sehr
gefragt, weil die « Anthropobiologie der Postmoderne» ein reines pneuma-
tisches Werkzeug der Anthropologie (und nicht der Theanthropologie)
braucht, um so die nicht abgestorbene Religiositit des postmodernen
Menschen mit anthropologischen Mitteln am Leben halten zu kdnnen.
Christentum ist aber der fortdauernde Aufstand des enhypostatischen (in
Gott existierenden) Menschen gegen die Verdorbenheit der Siinde und die
Sklaverei unter dem Tod.

2. Theontologie und Ontotheologie
2.1. Die theologische Ontologie

In der Geschichte gingen die Entdeckung der Freiheit und die Entdeckung
der Wiirde Hand in Hand. Die drei sogenannten monotheistischen Tradi-
tionen (Judentum, Christentum und Islam) kennen alle das Bild des Men-
schen als Geschopf Gottes, das letztlich Gott gegeniiber verantwortlich ist.
Das impliziert die Vorstellung der Gleichheit aller Menschen — denn alle
Menschen sehen sich gegeniiber Gott in der Verantwortung — und ipso
facto auch die Anerkennung der Freiheit und Wiirde jedes Menschen.
Heute gilt die Behauptung, dass diese aus den hebriischen religiosen
Schriften abgeleiteten Uberzeugungen mit Vorstellungen iiber die Wiirde
des Einzelnen aus der hellenischen Philosophie und dem romischen Recht
im Christentum verschmolzen sind.!® Es dauerte viele Jahrhunderte, bis
die ganzen moralischen und politischen Konsequenzen dieser Uberzeu-
gungen voll ins Bewusstsein traten.

Der Unterschied zwischen der christlichen Lehre und den anderen,
oben genannten «monotheistischen Traditionen» (natiirlich auch der an-
deren religiosen Vorstellungen) besteht m.E. darin, dass die Menschen
nicht einfach als Geschopfe Gottes, sondern dem (singular-pluralen oder
plural-singularen) Gott selbst (in seiner angenommenen Menschheit) als

15" Mehr iiber diese Problematik ist zu finden in meinem Aufsatz: Orthodoxy and
Orthology in the Context of Religionism, in: International Journal of Orthodox Theo-
logy 4 (2013) Nr. 4, 18-31 (auch iiber das Internet zuginglich: http://users.auth.gr/
kourebe/Kourempeles-Orthodoxy.pdf; Zugriff am 9. Mérz 2016).

16 Es sollte nicht vergessen werden, dass auch der Hinduismus, Buddhismus oder
afrikanische religiose Traditionen von der Gleichheit der Menschen und der gleichen
Wiirde aller ausgehen.

34



Die «Religionisierung» in der postmodernen Gesellschaft

blutsverwandt betrachtet werden. Hier geht es um eine ontologische Ver-
wandtschaft zwischen dem hypostatischen Gott und den Menschen, die
weder in der hebriischen noch in der heidnischen Tradition zu finden ist;
im Islam wire sie undenkbar. Aus dieser theologischen Einsicht heraus
spreche ich von christlicher «Ontotheologie». Was folglich die Menschen
noch zu entdecken haben, ist bereits in Christi Liebe zu finden, die als
Gottes leibliche Liebe in der ganzen Menschheit wirkt, da Christus — Gott
selbst — die Menschheit in sich inkarniert. Diese Ontologie ist von einer
Institutionalisierung menschlicher Werte und einer Anthropozentrisie-
rung der Theologie weit entfernt. Sie schlidgt den Weg der personlichen
Beziehung mit dem Schopfer ein und ist so nicht das institutionalisierte
— anthropomonistisch organisierte und religionisierte — Leben, das die
Werte schiitzt, sondern das innewohnende Leben des Menschen in dieser
ontologischen Beziehung, die die Werte und die Wiirde der Menschen in
der Praxis befruchtet. Das Christentum darf also nicht Institutionen unter-
geordnet werden, die diese gottmenschliche Ontologie und Wiirde des
ganzen Menschseins in Gott leugnen.

2.2.Das absolute Relativieren und die Theologische Ontologie

Wenn auch die Moderne das Religiose relativiert!?, so hat die Relativie-
rung dennoch nicht das letzte Wort. Vielmehr fiihrt sie in eine Dialektik,
dank derer sie unter bestimmten Umsténden rasch zu einer neuen Form
des Absolutismus mutieren kann. Um diese Dialektik gut zu verstehen,
sollte Folgendes mitbedacht werden: Die Relativierung, die zunéchst als
gewaltige Entlastung erfahren wurde, wird nach einiger Zeit ihrerseits zur
grossen Last.!8 Das Individuum blickt dann nostalgisch auf die verlorenen
absoluten Wahrheiten und Werte seiner Vergangenheit zuriick und sucht
sich neue. Die Befreiung, die es jetzt anstrebt, ist die Befreiung von der
Last der Relativitit, von den vielen Wahlmoglichkeiten der modernen Le-
bensumstinde und Religionsideen. Stindig Entscheidungen treffen zu
miissen, wird zur Tragik des Einzelnen, der in der vergangenen Absolut-

17 Nach Ansicht der postmodernen Theorie gibt es lediglich unterschiedliche
«Erzidhlungen», die alle in gleicher Weise giiltig sind.

18 Das grossere Problem liegt darin, dass die Relativisten ihre Meinungen letzt-
lich vor Relativismus bewahren wollen. So wiirden sie gerne als die Mitglieder einer
Elite Mit-Bewahrer ihrer Wahrheit sein. In diesem Fall ist der Relativismus etwas, das
fiir andere gelten sollte, die Vertreter der Elite verabsolutieren ihre Wahrheit.

35



loannis G. Kourempeles

heit (oder in neuen anthropozentrischen Absolutheiten und Idolen) Zu-
flucht sucht.

Eine «orthodoxe Inklusivitdt» (der Ausdruck ist nicht im konfessionel-
len Sinn gemeint) wire also kein Hin und Her, sondern der Einsatz dafiir,
dass alles inklusiv in Gottes Menschwerdung soteriologisch und im 6ku-
menischen Geist betrachtet wird. Das Dogma von Chalcedon (451) relati-
viert nicht das Gottliche, um das Menschliche exklusiv zu betonen; und
umgekehrt wird nicht das Gottliche iiberbetont, um das Menschliche zu
relativieren. Auf der Grundlage des enhypostatischen Prinzips sollen wir
heute theologisch nachdenken und feststellen, dass der Gott-Logos das
schopferische und rettende Prinzip der gesamten Menschheit und nicht
das eines atomaren Menschseins ist. Die Enhypostasie unserer Mensch-
heit besteht im menschgewordenen Logos; wir kdnnen bewusst unseren
Willen beniitzen oder im Korper des gottlichen Logos unser Werden in
Gott wachsen lassen («logosieren»!?).

«Orthodoxe Inklusivitédt» griindet also im hypostatischen Prinzip des
—einen aus der ganzeinheitlichen Trinitédt — gottlichen Logos, der nicht im
Besitz einer institutionellen Kirche oder eines einzelnen Menschen ist
(stellvertretende Religiositét). Die Menschheit Gottes bedeutet nicht, dass
seine Gottlichkeit relativiert wiirde; stattdessen ist es die konkrete Zugabe
des Gottlichen an die Welt: Gott selbst wohnt ihr ein und gibt sich unge-
teilt im eucharistischen Leben hin. Diese Hingabe ist folglich kein abs-
traktes Zerplatzen des Gottlichen in seinem Kosmos, keine Verschmel-
zung in der Welt. Das bleibt doch immer eine Erfahrungsparadoxologie,
die in der tdglichen Praxis des «gnomischen Menschen»2? und im Werden
seines «heiligen Lebens» praktiziert wird und zum Ausdruck kommit.

Hier wiirde man erst von der Wahl Gottes in der Qual seines (unseres)
Menschseins sprechen. Die sich institutionalisierenden «Kirchen» (es
geht hier um die «Kirchen», die Gott dem Gesetz der Institution unterstel-
len) sprechen aber nicht gerne in dieser Weise, weil sie den Menschen die
Qual der Wahl (iiber die «gottliche Qual» und die gottliche Zugabe zur
ganzen Menschheit) durch juridische Lehren iiber Gott zu ersparen versu-
chen. Derartige Lehren funktionieren wie Gesetze und lassen in Wirk-

19" Die Kirchenviter benutzen hier das Wort «Logosis» (ALOymoic-Aoyomoinoig),
das ich hier als Neologismus einfiihre.

20 Das meint den Menschen, der willentlich gottmenschlich leben will. Das Ad-
jektiv «gnomisch» leite ich vom griechischen Wort «yvaun» her, was den willentlich
handelnden Menschen in der Beziehung zu Gott voraussetzt.

36



Die «Religionisierung» in der postmodernen Gesellschaft

lichkeit den menschgewordenen Gott nicht erkennen. Die institutionelle
und unfehlbare Kirche produziert Gesetzeslehren und lehrt so die Men-
schen, keine Verantwortung gegeniiber dem wirklich befreienden Dogma
der Menschwerdung haben zu miissen. Soweit die (religionisierten) Kir-
chen oder Theologien die theologische Wahrheit der Menschwerdung in
der Praxis (infolge der Beseitigung der wahren Freiheit) ignorieren, bauen
sie dogmatische Ideologien auf und unterstiitzen so einen relativistischen
Absolutismus; denn die Ausbeuter der religiosen Notwendigkeit der Men-
schen haben Angst davor, dass «die Glaubigen» von ihnen selbst befreit
werden und so dem religionisierten System nicht untergeordnet bleiben.
Dieser «kirchliche Totalitarismus» (oder der akademische Fragmenta-
rismus der relativistischen Theologie) wirkt also wie eine Befreiung, die
zum Schluss in humorlosem Fanatismus endet. In ihm wirken die Dogmen
nicht als Werkzeuge zur wahren Freiheit (der Freiheit Gottes), sondern als
Gitter einer phdnomenalen Freiheit vom stéindigen Sich-entscheiden-
Miissen, das die Menschen zur Verwirrung bringt; doch — positiv gesehen
— schiebt es diese, wenn sie es wollen und den Preis der Freiheit anneh-
men, zur befreienden und wahren — in Gottes Wesen undividierenden —
menschgewordenen Person. Der «kirchliche Totalitarismus» liebt Geset-
ze, die «befreien».?! Die kirchliche Freiheit ist jedoch der Gott-Logos
selbst, der Fassbar-Unfassbare. Der neue Absolutismus der «Kirchen» ist
von einer leidenschaftlichen Weigerung beseelt, sich dem vom Logos an-
genommenen Fleisch anzuschliessen oder an dem vom Logos angenom-
menen menschlichen Fleisch zusammen mit den anderen Menschen unge-
trennt (weil der Gott-Logos ungetrennt in unserer Natur ist) teilzunehmen.
Diese «christlichen Kirchen» bieten hier somit beste Versionen vom
Glauben an, interessieren sich jedoch nicht fiir den alle Menschen lieben-
den Gott, der wahrhaftig befreit. So geraten die Menschen in die Unwahr-
haftigkeit und die Selbstliige, da sie letzten Endes dogmatisch (und abso-
lutistisch) sagen konnten: Nicht ich habe diese Wahrheit gewihlt, sondern
sie hat mich gewihlt und ich kann ihr nicht widerstehen. Bleibt man bei

21 Wenn die Kirche in ihrer Unterwerfung unter das institutionelle Leben totali-
tar wird, was das menschliche Sein entsakralisiert, iibt sie Kontrolle iiber die Lebens-
phase jedes einzelnen Menschen von der Wiege bis zur Bahre aus. In diesem Fall sind
die Sakramente nicht der Kontakt des Menschen mit der Heilskraft Gottes, sondern
Kontrollphasen eines institutionalisierten Lebens, in dem der Mensch nur scheinbar
frei ist. Die religionisierte «Kirche» funktioniert somit wie eine Sekte im Stil einer
totalitdren Organisation: Es darf keine signifikante Kommunikation mit dem inneren
Menschen und mit Aussenstehenden geben.

37



loannis G. Kourempeles

dieser Aussage stehen, dann ist sowohl der Fanatiker als auch der Relati-
vist, der auf seinen Absolutheitsanspriichen besteht, zweifellos glaubig. In
kollektiven Religions- und Ideologiesystemen wird Zweifel nicht gerne
gesehen. Wo es aber den Zweifel im religiosen Leben nicht geben darf, da
entwickelt sich prinzipiell der Pseudodialog; in diesem ideologischen
Raum wird man pseudodkumenisch aktiv und theologisch nicht produktiv.

Anders ist es beim Erleben der Menschwerdung Gottes, bei dem das
Paradoxe unseren Zweifel schiitzt und so der Mensch in seiner Menschheit
als wahrer (geschaffener) Mensch mit seinen Zweifeln zusammenlebt. So-
weit die Menschen den Glauben an die Menschwerdung Gottes nicht als
paradox empfinden, dringen die Gldubigen zu einem Absolutismus, der
dem Mysterium die Tiir verschliesst. Hier entstehen Fundamentalismen,
die keinen Zweifel tolerieren und kein Mysterium im eigentlichen Sinne
akzeptieren. Es ist von Bedeutung, dass heutige Agnostiker, die — wie
etwa David O’Connor?? — der Religion freundlich gegeniiber stehen, das
Wesen der paradoxalen Theologie zu begreifen suchen.

Meiner Meinung nach ist mit dem Glauben an die Menschwerdung
Gottes der Weg fiir alle Menschen ontologisch offen. In diesem Fall — das
halte ich fiir sehr wichtig — gibt es keine Abwertung des Niachsten. Der
Abstieg Gottes betrifft wesentlich alle Menschen, sodass der andere
Mensch in Wirklichkeit in seiner gottmenschlichen Heimat immer da war
und kein minderwertiges Glied einer alten (menschlichen) Gemeinschaft
werden muss.

3. Anstelle eines Epilogs ...

Die Pluralisierung hat inter alia zu zwei gegensitzlichen Reaktionen ge-
fiihrt: auf der einen Seite zu einer Riickkehr zu vormodernen Gewisshei-
ten, wie sie im heutigen religiosen Fundamentalismus Gestalt annehmen
und dem naturwissenschaftlichen Rationalismus, auf der anderen Seite
zur genauso radikalen Verherrlichung der angeblich postmodernen Belie-
bigkeit, die als Relativismus propagiert wird, in dem moralisch «alles er-
laubt» ist. Im ersten Fall wird die Qual der Wahl des Menschen dadurch
gemildert, dass man einen theologischen oder philosophischen Wahr-
heitskanon einfiihrt. Im zweiten Fall wird die umfassende Wahrheit ein-
fach zum Vorteil erklirt, denn die Relativisten glauben, dass sie die beste

22 Vgl. DaviD O’CONNOR, God, Evil and Design. An Introduction to the Philoso-
phical Issues, Oxford (Blackwell) 2008, 221.

38



Die «Religionisierung» in der postmodernen Gesellschaft

Garantie fiir Freiheit und Autonomie sei. «Kirchen» funktionieren so wie
jeder von diesen «-ismen», weil sie die Person Christi als hypostatische
Mitte und als personliche Wahrheit verlieren, und pendeln so «-istisch»
hin und her, mal zur relativierenden Futurologie, mal zum absolutierenden
Institutionalismus.

Aus Enttduschung iiber die Futurologie bauen die «institutionalisierten
Kirchen» ihre Organisationen auf Sand. Die Enttduschung iiber das es-
chatologische Ausbleiben der Wiederkunft Christi wurde von der Institu-
tionalisierung zugedeckt. Im geistfreundlichen (doch in diesem Sinne
anthropomonistischen) Denken ist Christus dagegen in den Hintergrund
getreten und der gottliche Geist wird entinstitutionalisierend verstanden.
Hier dringt der Pneumatozentrismus die Theontologie zur Seite und ver-
nachlissigt die theologische Wahrheit, dass der Menschgewordene einer
der Trinitdt und in zwei Naturen ist. Da wird nicht wahrgenommen, dass
Christus als sich selbst entdussernder Gott nicht stellvertretend auf der
Erde erscheint, sondern durch seine Menschwerdung sichtbar wird und
doch unsichtbar bleibt (und so der religionisierenden Ausbeutung nicht
unterliegt).

Die christliche Theologie soll nicht durch einen «-ismus» verstanden
werden. Christus als gottliche Person ist selbst hypostatisch die inkarnierte
Wahrheit; alle Menschen konnen seiner teilhaft und in seinen Leib hinein-
genommen werden. So wirkt er durch seine gottliche und untrennbare
Person positiv und einigend in seiner tastbaren menschlichen Pluralitét.

Gerade weil das erfahrbare Paradox in der Theologie als solches aus-
gedriickt werden kann, kann das nie in einen der vielen religiosen «-is-
men» fiihren, die Menschen erfunden haben und propagieren. Es braucht
nicht eigens gesagt zu werden, dass diese Position weit von jenem theolo-
gischen Zynismus und Relativismus entfernt ist, denen das Paradox génz-
lich fremd ist. Diese Art der theologischen Ausdrucksweise steht einer
agnostischen Position positiv gegeniiber, nicht aber einer agnostizisti-
schen, die dazu neigen wiirde, einem fanatischen «-ismus» anzuhingen.
Das theologische Paradox ldsst den menschlichen Zweifel weiter beste-
hen. Gott bleibt so in seiner wirkenden Wesenheit fiir das menschliche
Erkennen unfassbar. Gott unterscheidet sich so radikal (ontologisch) von
der geschaffenen Natur des Kosmos und wird somit unfassbar fiir diejeni-
gen, die ihn fassbar und religionisiert (als Idol) haben wollen. Gott, die
Wahrheit selbst, wird nicht geleugnet oder verworfen, sondern paradoxal
gelebt und beschrieben. Und anders als die falsche Gewissheit des «frag-
los Gldubigen» ist es doch der Zweifel, der in einem paradoxen Glauben

39



loannis G. Kourempeles

— oder in einer paradoxen Einheit von Gott und Kosmos — funktioniert,
gleichzeitig aber den unangezweifelten Gott als Subjekt seiner selbst er-
kennt. Hier sollte keine Verzweiflung und Selbstspaltung bestehen, bei der
der Mensch in zwei oder mehr Stiicke gespalten wird, sondern ein Zweifel,
der auf paradoxe Weise zur Einheit des Menschen im theanthropischen
Leben beitrigt.

loannis Kourempeles (geb. 1965 in Athen), Dr. theol., studierte Theologie an
den theologischen Fakultditen der Universitdten von Thessaloniki, Erlangen
und Heidelberg. 1998 promovierte er mit einer Dissertation iiber «Die Chris-
tologie Romanos’ des Meloden und ihre soteriologische Bedeutung» an der
Universitdt Thessaloniki. Ab 1998 lehrte er als Religionslehrer an mehreren
kirchlichen Schulen (Gymnasium und Lyceum). 2001 wurde er Lektor am
Lehrstuhl fiir «Symbolik und Interorthodoxe — Interchristliche Beziehungen»
an der Fakultdt fiir Pastoral- und Sozialtheologie der Aristoteles-Universitdt
Thessaloniki. 2004 bekam er die Professur fiir Systematische Theologie
(Dogmatische und Symbolische Theologie) an der dortigen Theologischen
Fakultit; seit Anfang 2015 ist er dort Ordentlicher Professor fiir Dogmati-
sche und Symbolische Theologie.

Adresse: Theologische Fakultdit, Department fiir Dogmatische Theologie,
Aristoteles-Universitdt Thessaloniki, GR-54124 Thessaloniki, Griechenland.
E-Mail: kourebe@theo.auth.gr

English Summary

The author discusses the phenomenon of “religionization” in postmodernism and
explains it by investigating the relationship between religion and theology in con-
temporary thought. He does this with the aid of theological-dogmatic principles.
How are modern polytheism and the institutionalization of religion to be under-
stood? According to the author, a secularised theology leads to a mingling of
theology and sociology. It is not based on faith in a union of God with human
nature, but assumes the isolation of the individual (or of humanity). Leading from
this, the author explains the difference between plurality and pluralism by con-
necting the latter with the “religionization” (understood as an idolization of religion)
and the atomization of human life; true plurality on the other hand has an onto-
logical meaning in itself, and allows every human person a free space in the human
nature of the incarnate Logos. This ontology is critically opposed to the devaluation of
human nature and the anthropocentricization (atomization) of theology. “Ortho-
dox inclusivity” is thus based on the hypostatic principle of a divine Logos — from
the undivided Trinity — which is not taken into the possession of any “institutional
church” or its atomistic members. This inclusivity encompasses humanity, which
shares in God’s human nature and is in a real and literal sense ecumenical.

40



	Die "Religionsierung" in der postmodernen Gesellschaft und der christliche Glaube inmitten von Relativismus und Absolutismus : Gedanken über die Bedeutung des Paradoxalen in der christlichen Theologie

