
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 106 (2016)

Heft: 1-2

Artikel: Säkularisierung, Theorie und Kontext : Säkularisierungstheorien aus
systematischer und historiographischer Sicht

Autor: Smit, Peter-Ben

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939192

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939192
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Säkularisierung: Theorie und Kontext. Säkularisierungstheorien

aus systematischer und historiographischer
Sicht

Peter-Ben Smit

Einleitung1

Dass ich mich heute aus systematischer Sicht zum Thema «Theorien und

Auswirkungen der Säkularisierung» äussere, mag auf den ersten Blick
überraschen, da ich in Bern zwar zu einem neutestamentlichen Thema
doktoriert habe und mich zu einem kirchengeschichtlichen Thema habilitiert

habe - beides unter der geduldigen und sachkundigen Betreuung von
Urs von Arx -, aber nie als systematischer Theologe gearbeitet habe. Auch
heute erfülle ich Lehraufträge für Altkatholizismus (an der Universität
Utrecht) und Neues Testament (an der Vrije Universiteit Amsterdam),
jedoch nicht für Ökumenische Theologie oder Systematische Theologie.
Trotzdem finde ich die Beziehung zwischen systematischer Reflexion und

Exegese bzw. historischer Forschung von grosser Bedeutung. In einem
neutestamentlich orientierten Aufsatz, den ich zusammen mit Moises Ma-
yordomo verfasst habe, legen wir dies am Beispiel der Frage nach dem
historischen Jesus dar.2 Im Vorwort meines Buches zur Frage der Rolle
von Exempta im Brief des Paulus an die Philipper nehme ich dazu erneut
Stellung:

Interaction with systematic theologians, notably with Dr. Mattijs Ploeger,
Dean of the Old Catholic Seminary (Utrecht), has proven to be very beneficial
to this study as well. The latter also reflects my conviction that a continuous
and conscious interaction between systematic theological (or philosophical)
reflection and exegetical studies is of importance. I take this position because
I think that such an interaction is hermeneutically beneficial as it helps to
make explicit what would remain implicit otherwise: the interaction between

1 Der vorliegende Beitrag wurde im Rahmen des Symposiums «Wandel der
Gesellschaft - Leben der Kirche. Orthodoxe und altkatholische Perspektiven im
Gespräch» im Oktober 2013 in Bern präsentiert; der Vortragscharakter wurde weitgehend

beibehalten.
2 Moises Mayordomo/Peter-Ben Smit, The Quest for the Historical Jesus in

Postmodern Perspective: A Hypothetical Argument, in: Stanley E. Porter/Tom Hol-
mén (Hg.), Handbook of the Study of the Historical Jesus, 4 Bde., Brill (Leiden) 2011,
Bd. 2, 1377-1410.

16 IKZ 106 (2016) Seiten 16-26



Säkularisierung: Theorie und Kontext

a scholar's worldview and his or her interpretative work. In this respect, there
is little difference between the «secular» historian of early Christianity and
the «religious» student of the New Testament. Moreover, this position is much
closer to the contemporary hermeneutical discourse in literary studies (e.g.

comparative literature) than a position that (still) endeavors to find a supposedly

«neutral» or «objective» scholarly point of view.3

So gelange ich als Historiker und Bibelwissenschaftler zum Thema
«Säkularisierung» und zur Theoriebildung dahinter. Genauer gesagt: So

komme ich zum Thema der historisch bedingten Entwicklung der Deutung

der Wirklichkeit und des Fortgangs der Geschichte, die man
Säkularisierungstheorie nennen kann, und zur Frage der in diesem Fichte gedeuteten

Wirklichkeit. Denn mit dieser Frage habe ich auch in meinem
wissenschaftlichen Alltag zu tun: zum einen, weil ich mich in der Hälfte
meiner Arbeitszeit mit der Welt des frühen Christentums beschäftige, die
nicht im modernen Sinne des Wortes säkularisiert war (in den Worten
John Milbanks: «Once, there was no secular»4); zweitens, weil ich mich
im Hinblick auf die Geschichte des Christentums im 20. Jahrhundert, zu
der ich regelmässig forsche, mit dem sogenannten «säkularen Zeitalter»5

beschäftige; und drittens, weil ich mich bei meinem Versuch, etwas zu
diesen Zeiten zu sagen, auch fragen muss, wie ich meine Zeit eigentlich
sehe. Denn - um andere Zeitalter zu verstehen - muss ich mir auch
Gedanken über meine eigene, zeitbedingte Perspektive machen. Diese Frage
muss sich ein Wissenschaftler stellen, der sich seines - geographischen
oder chronologischen - Kontextes bewusst ist.6 Ich komme folglich über

historiographische Fragen zur Frage der Säkularisierung; nur so kann ich

3 Peter-Ben Smit, Paradigms of Being in Christ: Paul's Use of Exempla in
Philippians, London (Bloomsbury) 2013, xiii. Für eine erweiterte Reflexion vgl.
Peter-Ben Smit, Diversiteit in het onderwijs van het Nieuwe Testament: over het nut
van biografische, levensbeschouwelijke en culturele diversiteit, in: NedThT 68 (2014)
277-296.

4 John Milbank, Theology and Social Theory, London (Wiley-Blackwell)
22006, 10.

5 Charles Taylor, A Secular Age, Cambridge, MA (Harvard University
Press) 2007.

6 Smit, Diversiteit (wie Anm. 3). - Während ich diesen Beitrag zur Veröffentlichung

vorbereitete, wurde ich zu einem Vortrag am Theologischen Seminar der Mar
Thoma Syrian Church of Malabar in Kottayam (Indien) zum Thema meiner Dissertation

über eschatologische Mahlzeiten im Neuen Testament (2005, veröffentlicht
2008) eingeladen. Es wurde mir schnell klar, dass man z. B. von der Rolle von
Tischdienern in einem Kontext, in dem der Tischdienst Alltagswirklichkeit ist, ganz anders

17



Peter-Ben Smit

nachvollziehen, aus welcher Perspektive ich andere Zeiten zu verstehen
versuche. Damit gehe ich keineswegs über die Grenzen einer historischen
Wissenschaft hinaus, da jeder Historiker bzw. jede Historikerin sich

aufgrund der eigenen Zeit und der eigenen Ansichten eine Meinung oder

sogar ein ästhetisches, ethisches oder sonstwie geartetes Werturteil über

vergangene Zeiten bildet und sich damit auch auf dem Fachgebiet der

Philosophie oder Theologie befindet. Nach diesen einführenden
Bemerkungen, die erklären, wie ich zur Frage der Theorien und Auswirkungen
der Säkularisierung aus systematischer Sicht komme, d.h. auf dem Weg
der Historiographie und der Hermeneutik, wende ich mich im Folgenden
diesem Thema zu.

Säkularisierungstheorien aus historiographischer Sicht

Klassische Säkularisierungstheorien, von denen die von Max Weber und
Émile Dürkheim die wichtigsten sind, gehen von einer grundlegenden
Veränderung der Gesellschaft an der Schwelle zum 20. Jahrhundert aus,
die eng mit der Industrialisierung verbunden ist; sie sind somit ein
Versuch, eine sich verändernde Gesellschaft zu deuten.7 Zu Max Weber
schreibt der Soziologe David Strecker:

In der Entstehung der industriellen Moderne erkannte Weber in erster Linie
das Resultat eines Prozesses kultureller Rationalisierung: Effizienzerfordernisse

und das Wachstum unseres Wissens hatten zur Entzauberung einer
vormals magisch verklärten Welt geführt; auch die religiösen Wurzeln unserer
Lebensführung waren zusehends verdorrt und hatten einer Orientierung an
innerweltlichen Zwecken und einem kalkulierenden Denken Platz gemacht.
Unter der modernen Herrschaft der Zweckrationalität findet die Religion
allenfalls noch im Privaten ein Refugium. Sie wird zu einem Relikt vergangener

Zeiten, ist ein Fremdkörper in der Kultur der Moderne.8

Dürkheims Auffassung war bekanntlich eine andere, wie Strecker ebenfalls

beschreibt:

sprechen muss als etwa in den Niederlanden. In einem neuen Kontext lernt man so,

neu über alte Texte zu sprechen.
7 David Strecker, Modernisierung Säkularisierung? Betrachtungen zu einer

altbekannten Gleichung, in: Polar. Politik. Theorie. Alltag. 3. Online Magazin zur
Zeitschrift Polar, 13.1.2015, http://www.polar-zeitschrift.de/polar_03.php?id=127.
Zuletzt besucht am 8.3.2016.

8 Ebd. - Auch das folgende lange Zitat ist diesem Beitrag entnommen.

18



Säkularisierung: Theorie und Kontext

Für Dürkheim dagegen stellte sich der Modernisierungsprozess zuvorderst
als Vorgang funktionaler Ausdifferenzierung dar: Waren archaische
Gesellschaften in gleichartige Einheiten von Familien und Clans gegliedert, so
beruht die Komplexität moderner Gesellschaften auf ihrer arbeitsteiligen
Organisation. In dem Maße, wie sich berufliche Rollen spezialisierten und
Funktionsbereiche wie Erziehung, Politik und Recht voneinander unabhängiger
wurden, büßte die Religion ihre Hoheit über diese Bereiche ein und verlor
ihre welterklärende Funktion an die Wissenschaft. Wer nach Lehrer,
Herrscher, Richter und Arzt sucht, der ist heutzutage beim Priester an der falschen
Adresse. Wie Weber im Zuge gesellschaftlicher Entwicklung einen
Bedeutungsverlust der Religion aufgrund eines Prozesses kultureller Rationalisierung

erwartete, so Dürkheim aufgrund der Differenzierung der Gesellschaft
in getrennte Funktionssphären.

Anders als Weber bietet Dürkheims Theorie allerdings, da er einen
Transzendenzbezug für den Mensch für wesentlich hält, durchaus eine Zukunft
für Religion in der Moderne - seine Definition von Religion ist allerdings
so weit gefasst, dass sie das Verschwinden von Religion faktisch unmöglich

macht.9

Aus historischer Sicht lässt sich dazu sagen, dass solche Theorien in
ihrer jeweiligen Zeit zu erklären versuchen, wie und warum Religion sich
im 19. und im frühen 20. Jahrhundert verändert hat - oder sich zu verändern

schien. Als Gründe werden z.B. die fortschreitende Rationalisierung
des Lebens und eine damit zusammenhängende Entzauberung der Welt

genannt, eine fortschreitende Individualisierung oder eine Ausdifferenzierung

der Gesellschaft in verschiedene Funktionsbereiche.
Säkularisierungstheorien stellten und stellen so einen Rahmen zur Verfügung, um die

eigene, moderne Zeit und ihre Entwicklung zu verstehen. Genauer gesagt:
Sie dienen dazu, Eindrücke einzuordnen, die man von der eigenen Zeit im
Vergleich zu den historischen Zeugnissen früherer Zeiten gewonnen hat.

Obwohl heute manche Historiker annehmen, dass die historischen
Entwicklungen komplexer waren, als solche Säkularisierungstheorien annehmen,

sind sie als Erklärungsmodelle für die Entwicklung von Religion
und Religiosität in der Moderne - nicht zuletzt wegen ihrer breiten Rezeption

in populärer Kultur - auch weiterhin einflussreich.10 Dabei gingen

9 Vgl. z.B. die Auseinandersetzung zwischen Thomas Luckmann und Hans
Jonas, in: Strecker, Modernisierung (wie Anm. 7).

10 Vgl. für diese und die folgenden Bemerkungen: Herman Paul, Ziektege-
schiedenissen. De discursieve macht van secularisatieverhalen. Rede uitgesproken bij
de aanvaarding van het ambt van bijzonder hoogleraar secularisatiestudies vanwege

19



Peter-Ben Smit

diese Säkularisierungstheorien und viele, die sie rezipierten, einen
entscheidenden Schritt weiter als die Beschreibung und Erklärung der eigenen

Zeit: Aufgrund der Annahme, dass die Moderne sich zusammen mit
einer Säkularisierung der Gesellschaft durchsetzen werde, wurde vorhergesagt,

wie Religion sich entwickeln werde bzw. sollte. Von Modellen, die

Gegenwart zu verstehen, wurden Säkularisierungstheorien somit zu
normativen und präskriptiven Modellen für die (erwünschte) Entwicklung
des modernen Menschen. Denn wer sowohl Säkularisierung, wie in diesen

Theorien beschrieben, als Konsequenz des Projektes der Moderne
verstand und dieses Projekt (manchmal als eigentlich willkommene Folge
des christlichen Glaubens) auch unterstützte11, sah sich - wenn er ein

glaubwürdiger moderner Mensch sein und bleiben wollte - vor der Aufgabe,

dieses Projekt und damit die Säkularisierung der Gesellschaft zu
unterstützen. Die Erklärung der Vergangenheit bis zur Gegenwart, die
Beschreibung der eigenen Zeit, die Vorhersage der Zukunft und die tatkräftige

Beteiligung an der Verwirklichung dieser Zukunft gingen somit Hand
in Hand. Der Rückgang des kirchlichen Engagements wurde sowohl vom
Modernitätsparadigma her erklärt als auch als normativ für die Zukunft
angesehen. Ähnliches galt für die Individualisierung der Religiosität, den

Rückzug der Religion aus der Öffentlichkeit und ihre (Selbst-)Abgren-

zung von nicht religiösen Bereichen des Lebens sowie für die Selbstanpassung

religiöser Institutionen an eine säkularisierte (und normativ säkulare)

Öffentlichkeit.12 Kurz gesagt: Die dominanten Säkularisierungstheorien
der Moderne enthalten sowohl eine Beschreibung der Vergangenheit

als auch der Gegenwart und ein noch umzusetzendes Programm für die
Zukunft. So sagte Herman Paul, Stiftungsprofessor für Secularisation

de IZB en de GZB aan de Faculteit Godgeleerdheid en Godsdienstwetenschap van de

Rijksuniversiteit Groningen op dinsdag 24 September 2013, Groningen (Universiteit
Groningen) 2013.

11 Vgl. für eine Beschreibung solcher Positionen auch: Paul, Ziektegeschiede-
nissen (wie Anra. 10).

12 Karel Dobbelaere, Secularization: an Analysis at Three Levels, Frankfurt/M.
(P. Lang) 2002, 220: «Societal secularization which is a typical consequence of the

processes of modernity, and of programmes of laïcisation promoted by political
parties. Individual secularization that is manifested in the decline of church commitment;

occurring as individuals re-compose their personal beliefs and practices in a

<religion à la carter, and as the individual's meaning system becomes compartmentalized

and religion is separated from other areas of life. A third level, organizational
secularization, covers the incidence of the adaptation of religious bodies to secularized

society.»

20



Säkularisierung: Theorie und Kontext

Studies an der Universität Groningen, in seiner Antrittsvorlesung:
Säkularisierungstheorien besitzen eine Deutungsmacht bzw. eine diskursive
Macht, die durch Sprache und Sprachregelungen ausgeübt wird und
Menschen dazu bringt, die Wirklichkeit in einer bestimmten Art und Weise zu
interpretieren.13

Meine bisherigen Ausführungen haben die Form einer historischen
Kontextualisierung von Säkularisierungstheorien, die im Zusammenhang
mit einer breiteren historischen Kontextualisierung des Projektes der
Moderne steht. J. C. D. Clark betont den Zusammenhang von Säkularisierung
und Modernisierung. Seiner Meinung nach gilt von allen, die sich im
20. Jahrhundert mit Säkularisierung beschäftigten:

[They treated secularization] as integral to the notion of modernization.
Indeed, standard dictionaries of ideas largely define secularization in terms of
modernization and modernization in terms of secularization. This produces
an argument that is strong until its circularity is recognized. Yet «modernization»,

as is now appreciated, is itself an historical construct.14

Die letzte Feststellung führt zur jüngeren historischen Diskussion über
das Konstrukt Moderne und das Konzept Säkularisierung. Sie geht über
Arbeiten wie die von Charles Taylor hinaus15, die die Flerkunft einer
bestimmten Art von Säkularisierung (die Entstehung der Möglichkeit, nicht
religiös zu sein) erforschen. In dieser Diskussion wird der Ruf nach einer
Geschichte der Säkularisierungstheorie laut, und zwar als Geschichte
eines historischen Narrativs bzw. Paradigmas. So wie Säkularisierungstheorien

das Phänomen «Religion» historisch eingeordnet haben, und

zwar als etwas, das der Vergangenheit angehört oder in der Moderne
jedenfalls tun sollte, so wird jetzt versucht, den Gedanken der Säkularisie-

13 Paul, Ziektegeschiedenisssen (wie Anm. 10), 18: «Deze macht laat zieh nader

omschrijven als Deutungsmacht of, nog iets nauwkeuriger, als discursieve macht:
macht die met taal wordt uitgeoefend. Secularisatieverhalen oefenen discursieve
macht uit - het vermögen mensen te Winnen voor een bepaalde lezing van de werke-
lijkheid - als zij een framework aanreiken waarmee mensen, bewust of onbewust, hun
wereld interpreteren. Anders dan juridische macht wordt deze discursieve macht niet
noodzakelijk door individuen of instituties uitgeoefend. Ook verhalen zelf kunnen
mensen in hun grip krijgen. De discursieve macht van verhalen moet dan ook nadruk-
kelijk onderscheiden worden van de macht van een auteur.»

14 Jonathan C. D. Clark, Secularization and Modernization: The Failure of a

«Grand Narrative», in: HistJ 55 (2012) 161-194, hier 174. Vgl. auch: Paul, Ziektege-
schiedenissen (wie Anm. 10), 14.

15 Taylor, A Secular Age (wie Anm. 5).

21



Peter-Ben Smit

rung historisch einzuordnen, und zwar als etwas, das zum (vergangenen)

Projekt der Moderne gehört.16 Diese Art der Diskussion gehört nach Paul

zur dritten Phase der Rezeption des Säkularisierungsparadigmas. Die erste

Phase war von einer weitgehenden Akzeptanz des Säkularisierungsparadigmas

geprägt; damals schien eine Alternative kaum denkbar. Die
zweite Phase ist durch die inhaltliche Kritik an Säkularisierungsthesen
charakterisiert, wobei auf die enorme Menge an religiösen Phänomenen

hingewiesen wurde, die zwar in der Moderne wahrnehmbar waren, die
aber - wie etwa Erweckungsbewegungen, bedeutende missionarische
Initiativen, das Aufleben der Marienfrömmigkeit - kaum als Ausdruck von
Säkularisierung betrachtet werden können. Dies führte dazu, dass manche

Zeitabschnitte zwischen 1800 und 1970 als zweites konfessionelles
Zeitalter (Blaschke) beschrieben wurden17; andere wiederum riefen auf
der Schwelle zum neuen Jahrtausend der Säkularisierung ein «Ruhe in
Frieden» zu (Stark)18. Dies alles verneint allerdings die Tatsache nicht,
dass das Säkularisierungsparadigma auch in Büchern wie Taylors A Secular

Age weiterlebt - wenn auch in abgemilderter Form - als Deutung eines

Zeitalters, in dem Religion zwar weiter existiert, aber lediglich als eine

Option neben anderen, nicht religiösen und nicht transzendenzbezogenen
Weltanschauungen. Die bereits erwähnte dritte Phase, vertreten von u.a.
Morris19 und Clark20, fordert vor allem eine «Historisierung» bzw.
historische Einordnung der Säkularisierungsparadigmen: «[It] is the history of
the secularization paradigm that now needs to be written.»21 Auch ein
Theoretiker wie John Milbank wäre hier zu platzieren, der zum einen das

Säkularisierungsparadigma historisch und insbesondere theologiegeschichtlich

mit der Feststellung verortet, dass Sozialtheorie schon Theolo-

16 Siehe für diese Beobachtung und die folgenden Einteilung in Phasen mit
charakteristischen Vertretern: Paul, Ziektegeschiedenissen (wie Anm. 10).

17 Olaf Blaschke, Das 19. Jahrhundert: ein zweites konfessionelles Zeitalter?,
in: GeGe 26 (2000) 38-75; Ders. (Hg.), Konfessionen in Konflikt: Deutschland
zwischen 1800 und 1970: ein zweites konfessionelles Zeitalter, Göttingen (V&R) 2002.

18 Rodney Stark, Secularization, R.I.P, in: Sociology of Religion 60 (1999)
249-273, bes. 270.

19 Jeremy Morris, Secularization and Religious Experience: Arguments in the

Historiography of Modern British Religion, in: HistJ 55 (2012) 195-219.
20 Vgl. z.B. Clark, Secularization (wie Anm. 14).
21 A. a. O. 193, s. auch Paul, Ziektegeschiedenissen (wie Anm. 10), 15.

22



Säkularisierung: Theorie und Kontext

gie sei und umgekehrt.22 Paul, dessen Einsichten hier den roten Faden

gebildet haben, will eine vierte Phase der Erforschung des Phänomens der

Säkularisierungstheorien begründen, die sich dadurch auszeichnet, dass

sie vor allem die diskursive Wirkung solcher Theorien erforscht. Paul will
den Einfluss von Säkularisierungstheorien, vor allem in der zweiten Phase

ihrer Rezeption, auf Wissenschaft, Kirche und Gesellschaft im Allgemeinen

untersuchen.

Zum Schluss: Säkularisierung in der altkatholischen Theologie

Die Situation altkatholischer Kirchen bestätigt die Säkularisierungsthese
nicht unbedingt - ausser man qualifiziert jede Ausnahme als Anomalie:
etwa das Fortbestehen und bisweilen sogar Aufblühen altkatholischer
Kirchgemeinden mit ihrer traditionellen Liturgie, ein starkes
Gemeinschaftsgefühl, wobei die Gemeinschaft oft aus Personen mit einem hohen

Bildungsniveau und einem hohen Individualisierungsgrad besteht.23 Solche

Bemerkungen gehören zur zweiten, kritischen Phase der Rezeption
des Säkularisierungsparadigmas. Ich selbst würde mich, aufgrund der
Einsichten der zweiten, dritten und vierten Phase der Rezeption des

Säkularisierungsparadigmas, als Theologe, Christ, Historiker und Mitglied
einer (post-)modernen Gesellschaft gerne von dieser Zwangsjacke zur
Deutung der heutigen Gesellschaft verabschieden und einfach abwarten,
was auf uns zukommt und wie unsere Zeit zu deuten ist. Religion ist nicht
tot, soviel ist wohl deutlich.24 Es wird sich zeigen, wie sie sich entwickeln

22 Vgl. bes. Fergus Kerr, Simplicity Itself: Milbank's Thesis, in: New Blackfri-
ars 73 (1992) 305-310, hier 305-306: «John Milbank's simple but ingenious thesis is

that, far from being two separate and self-sustaining disciplines, theology already
contains a great deal of social theory, while the social sciences are steeped in theology.»

Zu meinem Verständnis Milbanks s. auch: Peter-Ben Smit, John Milbank,
Theology and Social Theory, in: Nederlands Theologisch Tijdschrift 67 (2013) 308-
314, sowie Peter-Ben Smit/Jeanine Bezuijen, Vrede op aarde. John Milbanks
Radical Orthodoxy en het alternatief van de théologie, in: Frank G. Bosman (Hg.),
Toptheologen. The Next Generation. Theologie aan het begin van de 21e eeuw,
Heeswijk (Berne Media) 2015, 95-110

23 Vgl. die Beiträge in: Dirk Kranz/Andreas Krebs (Hg.), Religiosität in der
Alt-Katholischen Kirche Deutschlands: eine empirische Studie, in: IKZ 104 (2014)
1-176. In den Niederlanden ist ein ähnliches Forschungsprojekt in Vorbereitung.

24 Peter Raedts legt in einem Beitrag eingehend dar, was die zweite Rezeptionsphase

von Säkularisierungstheorien für einen Jesuitenpater und Wissenschaftler
bedeutete und wie er nach seiner Laisierung im 21. Jahrhundert feststellen musste, dass

23



Peter-Ben Smit

wird, auch in der radikalen Moderne bzw. Postmoderne, in der die

Meistererzählung der Aufklärung samt Säkularisierung nicht mehr wirklich
funktioniert.25 Für heutiges Theologisieren bedeutet dies, sich in zweierlei
Hinsicht vom Paradigma der klassischen Säkularisierung zu verabschieden:

Sie ist weder das allein selig machende Narrativ über die jüngere
Vergangenheit, noch kann sie als zuverlässige Prophétie für die Zukunft
gelten. Die Entlarvung von Säkularisierungstheorien als Narrative mit
ihren je eigenen, auch metaphysischen Voraussetzungen und Annahmen
könnte - wie es der britische Theologe John Milbank vorschlägt - einen
Freiraum für eine Theologie schaffen, die nicht unbedingt unter dem
Vorzeichen einer fortschreitenden Säkularisierung der Gesellschaft steht und
sich von ihr bestimmen lässt26, sondern die ihren eigenen Entwurf der

(idealen und anzustrebenden) sozialen Wirklichkeit aufgrund eigener
metaphysischer Prämissen gleichberechtigt auf dem Tisch legt. Eine so
verstandene Theologie präsentiert im Wettstreit verschiedener Traditionen
selbst eine kohärente Weltanschauung, die sowohl das «Heute» deuten

kann, als auch fähig ist, eine Alternative zur säkularisierten Weltanschauung

zu bieten. Dabei kann das «Moderne» oder «Säkuläre» nicht ohne
weiteres als Norm und alles andere als Abweichung betrachtet werden;
stattdessen ist das «Säkulare» dann eine alternative Weltanschauung mit
ihrer eigenen Metaphysik und ihrer eigenen Theologie.27

Bis es allerdings soweit ist, hat mein eigenes Fach, die Kirchengeschichte,

noch eine Aufgabe: Sie hat - auch im Hinblick auf die Geschichte

des Christ- bzw. Altkatholizismus - die Wirkung des Säkularisierungsparadigmas

mit seiner diskursiven Deutungsmacht auf das kirchliche
Leben und die Theologie im 20. und 21. Jahrhundert aufzuzeichnen. Sie

muss sich darüber klar werden, wie Vergangenheit und Gegenwart von

die Religion gerade in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts eine Neubelebung
erfuhr. Vgl. Peter Raedts, De secularisatie voorbij, in: Chris Hermans (Hg.), Is er

nog godsdienst in 2050?, Budel (Damon) 2003, 35-45.
25 Vgl. Clark, Secularization (wie Anm. 14).
26 Sie stellt somit den gesellschaftlichen Status quo absolut. Vgl. Mattijs Ploe-

ger, De relevantie van een doordachte geloofsvisie. Over het vak «systematische
theologie» in oud-katholiek perspectief, in: Kees van der Kooi u. a. (Hg.), Vele gaven,
één geest. Meedenken met Martien Parmentier op het gebied van oecumenica, patris-
tiek en theologie van de charismatische vernieuwing, Gorinchem (Ekklesia) 2012,
63-77.

27 Vgl. auch den Beitrag zur (britischen) Debatte: Rowan Williams, Faith in the
Public Square, London (Bloomsbury) 2012.

24



Säkularisierung: Theorie und Kontext

Kirche und Theologie im Bann des Säkularisierungsgedankens aufgearbeitet

werden können. Dass dabei gerade für die altkatholischen Kirchen
Aufarbeitungsbedarf besteht, dürfte kaum infrage gestellt werden -
besonders insofern sie sich als «moderne Kirchen» von der römisch-katholischen

Kirche abgrenzen oder ihren Mitgliederschwund als unabwendbare

Folge einer ohnehin stattfindenden Säkularisierung verstehen wollten.
Diese Aufarbeitung soll an einem anderen Ort geschehen, und wohl vor
allem da, wo die Wirklichkeit Christi erfahrbar sein soll28, und wo die

eigentliche Theologie stattfindet, die ein sentire cum ecclesia ist: im
Leben der Kirche.29 Vielleicht kann dabei gerade die Exegese, die sich mit
Schriften aus einem nicht säkularisierten Zeitalter beschäftigt, insofern
sie sich der historischen Bedingtheit grösser Teile auch ihres (modernen)
Ansatzes bewusst ist, hier Öffnungen bieten.30

Peter-Ben Smit (geb. 1979 in Rotterdam NL), Dr. theol. (Universität Bern,
2005), Dr. theol. habil. (Universität Bern, 2009), Th. D. (General Theological

Seminary, New York 2011), Priester des Bistums Haarlem/NL. Seit 2011

ao. Professor für alte katholische Kirchenstrukturen sowie Geschichte und
Theologie des Altkatholizismus, Stiftungsprofessur der Stichting Oud-Katho-
liek Seminarie an der Universität Utrecht; Universitätsdozent für Neues
Testament an der Freien Universität Amsterdam; Assistenzpfarrer der
altkatholischen Kirchgemeinde Amsterdam. Veröffentlichungen aufdem Gebiet
des Neuen Testaments, der ökumenischen Theologie sowie der Kirchen- und
Theologiegeschichte.

Adresse: Herengracht 559 HS, NL-1017 BW Amsterdam, Niederlande.
E-Mail: p.b.a.smit@uu.nl

28 Kurt Stalder, Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiologische Untersuchungen

und ihre Bedeutung für die Existenz von Kirche heute, Zürich (Benzinger)
1984. In den Arbeiten dieses Lehrers von Urs von Arx wird immer wieder betont, dass

im Leben der Kirche Christi Versöhnung in der Form gelingender Gemeinschaft
erfahrbar sein soll. Urs von Arx hat diese Auffassung ebenfalls vertreten; sie hat

grosse praktisch-theologische und spirituelle Bedeutung. Vgl. zu Stalder auch: Matths

Ploeger, Celebrating Church: Ecumenical Contributions to a Liturgical Eccle-
siology, (Netherlands Studies in Ritual and Liturgy 9) Groningen (Instituut voor Li-
turgiewetenschap/Liturgisch Instituut) 2006, 201f.

29 Hans Gerny u. a. (Hg.), Die Wurzel aller Theologie: Sentire cum Ecclesia.
Festschrift zum 60. Geburtstag von Urs von Arx, Bern (Stämpfli) 2003.

30 Vgl. auch die m.W. letzte von Urs von Arx betreute Dissertation: Ralph
Kirscht, Der Emmaus-Weg: Trauma-Heilung in der Emmauserzählung (Lukas
24,13-35) und das Modell einer Spirituellen Traumafolgen-Therapie. Eine transdis-
ziplinäre Untersuchung, Nordstrand (Uthlande) 2014.

25



Peter-Ben Smit

English Summary

Approaching the question of secularisation from a historical and hermeneutical
perspective, the author discusses the development and variations of theories of
secularisation. Often, such theories are not only descriptive, but normative: They
consider secularisation as a desirable development of modernity. Following the
Dutch historian Herman Paul, the author presents four phases in the academic
discussion on secularisation: First, a phase of general acceptance of secularisation
theories. Secondly, a phase of critical discussion and even rejection of the
secularisation paradigm, due to the phenomenon of rediscovery of religion and spirituality

in modem times. Thirdly, a phase where the history of the secularisation
paradigm itself is the main focus. Fourthly, Herman Paul's desideratum, the
exploration of the impact of secularisation theories on science, religion and society.
In postmodem times, secularisation theory can no longer be the only paradigm to
explain the present, nor to predict the future of human society.

26


	Säkularisierung, Theorie und Kontext : Säkularisierungstheorien aus systematischer und historiographischer Sicht

