
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 106 (2016)

Heft: 1-2

Artikel: "Es ist gut, dass wir hier sind" (Mt 17,4) : Glaubensverkündigung
zwischen Selbstsäkularisierung und prophetischem Dienst : ein
orthodoxer Beitrag

Autor: Moga, Ioan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939191

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Es ist gut, dass wir hier sind» (Mt 17,4).
Glaubensverkündigung zwischen Selbstsäkularisierung und
prophetischem Dienst. Ein orthodoxer Beitrag

loan Moga

Einführung1

Man wird dem in den letzten zwei Jahrzehnten immer wieder formulierten

Aufruf zur Notwendigkeit einer «neuen Verkündigung» des christlichen

Glaubens bzw. einer «Neuevangelisierung» in einem zunehmend
säkularen Umfeld nur zustimmen können.2 Die entscheidende Frage
bleibt: Wie soll das gehen?

Ich wähle für die folgenden kurzen Ausführungen einen
praktischtheologischen Ansatz. Dabei werde ich weder über die Rolle der orthodoxen

Kirchen in der Sozialpolitik der säkularen Gesellschaften sprechen
noch Strategien der Neuevangelisierung skizzieren. Ebenso möchte ich
mich von Beginn an von einer Diskursart distanzieren, die über das Thema

«Verkündigung und Säkularisierung» nur in Kampfbegriffen zu sprechen

weiss. Es gibt viele Stimmen, in Ost und West, die über eine «gemeinsame

Front» gegen die Säkularisierung sprechen und die verschiedenen
Konfessionen als «strategische Partnerinnen» in diesem Kampf sehen.

Obwohl von der Intention her richtig, zeigt diese kriegerische Sprache,
dass man die säkulare Gesellschaft leider nur als Gefahr und Feind sieht.

1 Der vorliegende Beitrag wurde im Rahmen des Symposiums «Wandel der
Gesellschaft - Leben der Kirche. Orthodoxe und altkatholische Perspektiven im
Gespräch» im Oktober 2013 in Bern präsentiert; der Vortragsstil wurde weitgehend
beibehalten.

2 Zur ersten Phase dieses missionarischen Programms innerhalb der Römisch-
Katholischen Kirche vgl. Jürgen Schwarz (Hg.), Die katholische Kirche und das

neue Europa. Dokumente 1980 - 1995, Bd. 1, Mainz 1996; Walter Kasper,
Evangelisierung und Neuevangelisierung. Überlegungen zu einer neuen pastoralen Perspektive,

in: Peter Neuner/Harald Wagner (Hg.), In Verantwortung für den Glauben.
Beiträge zur Fundamentaltheologie und Ökumenik. Festschrift Heinrich Fries, Freiburg

i. Br. 1992,231-244; durch die Gründung des «Päpstlichen Rates zur Förderung
der Neuevangelisierung» durch Papst Benedikt XVI. im Jahre 2010 wurde diesem

Projekt eine Schlüsselrolle für das Erneuern des heutigen Missionsverständnisses

zugesprochen: Rino Fisichella, Was ist Neuevangelisierung?, Augsburg (Sankt-
Ulrich-Verlag) 2012.

2 IKZ 106 (2016) Seiten 2-15



Glaubensverkündigung zwischen Selbstsäkularisierung und prophetischem Dienst

Ebenso wenig werde ich die inzwischen klassischen orthodoxen
Ansätze zu diesem Thema vortragen, wie etwa das sakramentale Verständnis
der Welt, d.h., dass es keine theologische Dualität zwischen Welt und
Kirche gibt und dass dieser positive, liturgische Blick auf die Welt es

erlaubt, anders auf dieses Problem zu schauen. Ein anderer Ansatz wäre das

viel gepriesene, sozialtheologische Prinzip der «Liturgie nach der Liturgie»,

wonach sich für den orthodoxen Gläubigen das liturgisch-sakramentale
Verhältnis zur Welt in alle Sphären des Lebens erstreckt. Selbst die

säkulare Welt sei also ein Ort der Segnung und der Heiligung. Ein weiterer
Ansatz wäre die präsentische Eschatologie: Wenn wir in der Liturgie
bereits das Himmelreich vorwegnehmen, ist die Säkularisierung in der
Geschichte nicht mehr so bedrohlich. Auch das dynamische Traditionsbe-
wusstsein bzw. die kreative Treue zum Erbe der Alten Kirche spielt in der
orthodoxen Diskussion über Verkündigung in säkularen Gesellschaften
eine wichtige Rolle; dabei geht es darum, in der Sprache der Zeit zu
sprechen, ohne die Fülle der Glaubens- und Liturgietradition zu verlassen. All
dies theologisch zu entfalten wäre interessant, sinnvoll und spannend. Ich
will dennoch nicht diese Linien verfolgen, auch keine Verkündigungsrezepte

verteilen, sondern nur einige Punkte herausstellen, die zu einer
thesenartigen, phänomenologisch verantworteten Standortbestimmung gehören

würden.
Im Hintergrund dieser Überlegungen steht die Hypothese, dass die

eigentliche Herausforderung für die heutige christliche Verkündigung in der
Gefahr einer Selbstsäkularisierung der Kirchen liegt3, die in unterschiedlichen

Formen zu Tage tritt, unter anderem in einer übermässigen
Institutionalisierung, in einem Dienstleistungsverständnis für das kirchliche Le-

3 Vor der Gefahr «einer Säkularisierung der Kirche als Antwort auf die
Säkularisierung der Welt» warnte bereits 1989 der damalige Metropolit von Philadelphia
und derzeitige Ökumenische Patriarch Bartholomaios Archontonis: «Eine andere
Seite der sich vollziehenden Säkularisierung der Kirche ist der Trend, sich den religiösen

Ansprüchen der säkularen Welt anzupassen, um jeden Preis dem modernen und
postmodernen Menschen für die Bewältigung der in seinem individualistisch-eudä-
monistischen Geist gründenden Probleme, die auch Gott zu bloßem Mittel der Befriedigung

subjektivistischer religiöser Bedürfnisse machen, Heilmittel anzubieten.

Dementsprechend könnten die moderne Diktatur der Profanität und die Tendenzen

zur Säkularisierung der Kirche als Neo-Nestorianismus bezeichnet werden.»
Metropolit Bartholomaios von Philadelphia, Die Kirche als Herausforderung
der Säkularisierung, in: Adolf Stirnemann (Hg.), Ein Laboratorium für die Einheit.
25 Jahre Pro Oriente 1989, Innsbruck - Wien (Tyrolia) 1991, 26f.

3



loan Moga

ben oder in einer ständigen, mehr oder weniger bewusst vollzogenen
Anpassung an den Zeitgeist.

Kontext - welche säkulare Gesellschaft meinen wir?

Egal ob man unsere Zeit als «säkulare», «postsäkulare»4 oder eher als
«plurale Gesellschaft» definiert (wozu ich, in Anlehnung an Peter Berger,
eher tendiere5), so ist vor allem im Hinblick auf die Verkündigung der
jeweilige geschichtliche und kulturelle Kontext zu berücksichtigen. Wir
haben es selbst in Europa mit ganz unterschiedlichen Säkularisierungserfahrungen

und -formen zu tun.6

Ein Beispiel: Ich bin Ende der 1970er-Jahre im kommunistischen
Rumänien geboren, d.h. in einer Gesellschaft, die durch ein atheistisch-totalitäres

Regime die Säkularisierung als Ideologie proklamierte. Selbst die
Religionssoziologen sind der Meinung, dass in den (ehemaligen)
kommunistischen Ostblockstaaten die Säkularisierung in Form eines Staatsatheismus

das höchste Mass erreicht hat. Eingespannt in die Vorgaben der
sozialistischen Säkularisierung, konnten die Kirchen damals dieses The-

4 Vgl. Jürgen Habermas, Glauben und Wissen. Friedenspreis des Deutschen
Buchhandels 2001, Frankfurt/M. (Suhrkamp) 2001; Friedrich Wilhelm Graf, Die
Wiederkehr der Götter. Religion in der modernen Kultur, München (C. H. Beck)
2004.

5 Ich nehme dabei die These des bekannten Soziologen Peter Berger zu Hilfe:
«Modernität führt nicht automatisch zu einer Säkularisierung der Gesellschaft. Was
sie jedoch unweigerlich mit sich bringt, ist Pluralität. Für den Einzelnen heißt
das, dass die Weltanschauung vorhergehender Generationen nicht mehr
selbstverständlich ist und er sich stattdessen zwischen verschiedenen Weltanschauungen, die
in seinem Milieu angeboten werden, entscheiden muss. Mit anderen Worten bedeutet

Pluralisierung zugleich auch Relativierung.» Peter Berger, Dialog zwischen religiösen

Traditionen in einem Zeitalter der Relativität. Ansprache bei der Verleihung des

Dr. Leopold-Lucas-Preises 2010, Tübingen (Mohr Siebeck) 2011, 13f. «Pluralismus
bedeutet, dass jede religiöse Tradition ihre kulturelle Selbstverständlichkeit verliert.
Die Kirchen müssen sich damit abfinden, dass sie keine Monopolstellung in der
Gesellschaft mehr haben, so unangenehm ihnen diese Tatsache für ihr theologisches
Selbstverständnis sein mag.» Peter Berger, Erlösender Glaube? Fragen an das

Christentum, Berlin - New York (W. de Gruyter) 2006, IX.
6 Vgl. auch Dan Dungaciu, Religion and Secularization in the Orthodox Area.

The Romanian Case, in: Manuel Franzmann u.a. (Hg.), Religiosität in der säkularisierten

Welt. Theoretische und empirische Beiträge zur Säkularisierungsdebatte in
der Religionssoziologie, Wiesbaden (VS Verlag für Sozialwissenschaften) 2006,
241-244.

4



Glaubensverkündigung zwischen Selbstsäkularisierung und prophetischem Dienst

ma als grösste Herausforderung der Pastoral nicht direkt ansprechen. Die
öffentliche Reflexion darüber, was christliche Verkündigung in einem
säkularen Milieu bedeuten kann, war nicht gestattet. Das führte dazu, dass

man in der orthodoxen Theologie der osteuropäischen Staaten das Thema
«Säkularisierung» erst nach der Wende entdeckte, quasi als Importthema
der westlichen Fundamentaltheologie. Die «Säkularisierung» wurde für
die meisten Kirchenvertreter zum Inbegriff der Verwestlichung, des

Konsumdenkens, des Individualismus und des Relativismus. Inzwischen ist
«Säkularisierung» zu einem Gemeinplatz in der orthodoxen apologetischen

Verkündigung geworden. Immer wird sie dabei als Angriff von
aussen wahrgenommen, als etwas, wofür man nicht verantwortlich ist.
Also: Dem Schweigen über die eigene Säkularisierung folgte nach der
Wende eine apologetische Flut über den militanten Säkularismus anderer,
der nun auch zu unserem zu werden droht.

Dies ist auch dadurch zu erklären, dass in vielen osteuropäischen Ländern

nach der Wende eine religiöse Renaissance stattfand, die vor allem
die 1990er-Jahre prägte. Diese Resakralisierung des öffentlichen Raums
brachte die Kirchen wieder in die Mitte der Gesellschaft zurück, sei es

durch sichtbare Kirchenbauten, sei es durch eine starke Hinwendung der
Menschen zu geistigen Werten, die im wiederauflebenden Mönchtum und
in der weit verbreiteten kirchlichen Frömmigkeit zum Ausdruck kommt.
In den heutigen osteuropäischen Gesellschaften überlappen sich die
Nachwehen der kommunistisch-ideologischen Säkularisierung, die starke
kirchliche Renaissance der letzten zwei Jahrzehnte, aber auch die halbsäkulare

Mentalität der Konsumgesellschaft. Diesen unterschiedlichen Kontext

in verschiedenen Teilen Europas gilt es in unserer Diskussion zu
berücksichtigen: auf der einen Seite eine stark privatisierte, im öffentlichen
Bereich eher marginal gewordene Frömmigkeit im Westen («säkulare
Frömmigkeit»), auf der anderen Seite eine offen und öffentlich gelebte
Frömmigkeit im Osten.7 Noch differenzierter wird das Bild, wenn wir die
unterschiedlichen Ausprägungen der Frömmigkeit im südlichen und im
nördlichen Teil der westeuropäischen Gesellschaften betrachten. Doch ein

7 Zur Feststellung eines anderen Typs der Modernität (noch geprägt von einer
starken Volksfrömmigkeit und religiösen Mentalitätsformen) in den osteuropäischen
Gesellschaften kommt auch die Studie von Paul Zulehner u.a. (Hg.), Religionen
und Kirchen in Ost(Mittel)Europa. Entwicklungen nach der Wende, Ostfildern
(Schwabenverlag) 2008, 179.

5



loan Moga

Gesellschaftsbild - selbst ein differenziertes - sagt nur wenig über die
konkreten Personen, und darum geht es ja bei der Verkündigung.

Konkrete Menschen im Blick haben

Ich bin seit über acht Jahren als Priester für orthodoxe Rumänen tätig,
die sich in dieser westeuropäischen, säkularen Gesellschaft wohlfühlen.
Sie sind in dieser säkularen Welt zu Hause, sie haben ihre Heimat nicht
aus kulturellen, sondern aus wirtschaftlich-sozialen Gründen verlassen.

Die meisten sind zufrieden mit ihrer westeuropäischen Wahlheimat,
auch wenn diese weniger religiös und weniger traditionell ist als ihre
eigene Heimat. Sie üben jedoch nach wie vor dieselbe Frömmigkeit aus,
die für den religiösen Kulturraum ihrer Heimat spezifisch war. Die
Integration in einen neuen Arbeitsmarkt und eine neue Sprachwelt hat für
die meisten nicht auch die Übernahme der säkularen Topoi dieser
Gesellschaft bedeutet. Das ist ein phänomenologisch festgestelltes
Faktum, das für viele in der westeuropäischen Diaspora lebende orthodoxe
Osteuropäer bezeichnend ist. Ihre Religiosität erlebt keine säkulare
Reform, sondern bleibt - im Kirchenbau, in den religiösen Lebensformen
(z.B. Fasten), in den Frömmigkeitsrhythmen usw. - dem orthodoxen,
traditionellen «Ethos» treu. Das säkulare Umfeld an sich hat also nicht
automatisch eine Auswirkung auf diese Frömmigkeitsformen. Deshalb
ist die Rede von «pluralen» Gesellschaften viel gerechtfertigter, sowohl
für die westeuropäischen als auch - zunehmend - für die osteuropäischen

Länder. Natürlich ist dies eine Hypothese, die durch Feldforschung

verifiziert werden müsste, damit sie wissenschaftlich tragbar
wird.

Was ich damit zeigen will, ist die Spannung zwischen einem
Gesellschaftsbild (Beispiel: «säkularisierte Gesellschaft») und den sehr
unterschiedlichen individuellen oder klein-kollektiven Lebensformen (Beispiel:
«orthodoxe, offen gelebte Frömmigkeit, auch in der Diaspora»).

Thesenartig formuliert: Die christliche Verkündigung richtet sich
nicht an ein soziologisches Konstrukt (sei dies die entsakralisierte oder die
resakralisierte, säkulare oder plurale Gesellschaft), sondern an konkrete
Menschen, die in ihrem Leben eine persönliche Synthese zwischen
Gesellschaft und Glauben vollziehen. Damit dies gelingt, ist ein Dialog
notwendig - egal ob durch die Predigt, in der Seelsorge, in der Liturgie oder
anderswo. Immer wird es vor allem darum gehen, ob wir den konkreten
Menschen in seiner ganzen Komplexität wirklich wahrgenommen haben.

6



Glaubensverkündigung zwischen Selbstsäkularisierung und prophetischem Dienst

Wenn wir der therapeutischen, ja soteriologischen Dimension christlicher
Verkündigung gerecht werden wollen - nach dem Motto Jesu Christi:
«Nicht die Starken bedürfen des Arztes, sondern die Kranken» (Mt 9,12)

-, dann müssen wir die Menschen dort abholen, wo sie sind. Es geht hier
nicht nur um Barmherzigkeit (ein Wort, das jetzt im Trend liegt), es geht
auch um echte Begegnung, die zu einem Heilungsprozess wird: «Macht
die Kranken gesund, reinigt die Aussätzigen, weckt die Toten auf, treibt
die Dämonen aus» (Mt 10,8).

Die Ortsgemeinde als offene Hausgemeinschaft

Den konkreten Menschen in den Mittelpunkt zu stellen, bedeutet mitunter
nicht nur eine viel grössere Flexibilität in der Seelsorge, sondern auch die

Verabschiedung vom Klerikalismus als Haltung der frontalen
Verkündigungsdominanz und belehrenden Selbstsicherheit: Die Moderne und die
Postmoderne verlangen sowohl im Westen als auch im Osten eine
Neuentdeckung des Amtes als dienendes Charisma in der Kirche, in der konkreten

Kirchengemeinschaft.
Den konkreten Menschen in den Mittelpunkt zu stellen, bedeutet aber

vor allem, in der ganzen Diskussion über die Verkündigung in säkularen
Gesellschaften die Rolle der Ortsgemeinden neu zu betonen. Die Orthodoxie

hat in ihrer Ekklesiologie immer von der Ortsebene her gedacht, d.h.

von der konkreten - Eucharistie feiernden - Gemeinde her; darin hat sie

die Fülle der Kirche gesehen - ohne natürlich die Notwendigkeit einer
Glaubenseinheit aller Ortskirchen zu vergessen. Diese gilt es wieder zu
entdecken, aber nicht nur im Hinblick auf die Eucharistie: Die Ortsgemeinde

ist ein Korrektiv für jede noch so gut ausgeklügelte Strategie,
universelle Lösungen für die Verkündigung des Glaubens ausfindig
machen zu wollen. Die plurale Gesellschaft zeigt uns - trotz Globalisierung -,
dass es auf die Begegnung, die Gemeinschaft, den Glaubenskontext, das

Beziehungsgefüge, das philanthropische Netzwerk vor Ort ankommt:
dort, wo sich Menschen von Angesicht zu Angesicht gegenüber stehen,
Menschen mit Namen und mit Lebensgeschichten.

Doch die Ortsgemeinde kann umgekehrt auch der Ort sein, an dem
eine andere Facette der Säkularisierung - nämlich der Individualismus -
seine gravierenden Folgen am stärksten zeigt. Die Zunahme des Individualismus

stellt eine kirchliche Grundherausforderung dar, weil sie dem

gemeinschaftlichen Grundcharakter des liturgischen Ethos widerspricht.
Die liturgische Gemeinschaft ist von ihrer soteriologischen Ausrichtung

7



loan Moga

und von ihrer pneumatologischen Bestimmung her immer etwas Offenes.
Die Entfaltung einer neuen Kultur der Communio, die in erster Linie die

Bewusstwerdung der Pfarrgemeinde als grosse Familie stärken könnte, ist

deshalb dringend notwendig. Dass gerade in Krisenzeiten die Kirche ihre
Urfunktion wieder mit Leben erfüllt, zeigt das Beispiel der orthodoxen
Kirche Griechenlands, die in den letzten Jahren durch die Finanzkrise ihr
karitatives Engagement auf Ortsebene so stark entfaltet hat, dass nun der

tägliche Dienst an den Armen das liturgische Miteinander fast wie
selbstverständlich begleitet. Das zeigt wiederum, dass die Kirche ein grosses
Potenzial hat, gerade durch ihre Ortsgebundenheit der drohenden Funk-

tionalisierung und Anonymisierung in den grossen karitativen Unternehmen

zu entgehen und dadurch Sozialdienst mit existenzieller Communio
zu verbinden. So wie die Verkündigung nie zur Routine oder Erfolgsstrategie

entarten darf, so kann und darf der karitative Dienst der Christen nie
auf ein funktionierendes System reduziert werden. Das Ereignishafte ist
das, was Menschen mit Menschen verbindet. Das Ereignishafte ist

zugleich das, was kleinere oder grössere Wunder möglich macht.

Auch die Postmoderne hat ihren Kairos

Aus dieser Perspektive ist die «säkulare Gesellschaft» nicht bloss das Umfeld,

vor dem wir ein Zeugnis abzulegen haben. Die säkulare Gesellschaft
begegnet mir in den Menschen. Ja, ich selbst bin Teil dieses Ganzen, bei
mir selbst fängt die Spannung zwischen Säkularisierung, Zweifel und
Glauben an. Wenn ich das theoretische Bild der «säkularen Gesellschaft»

personalisiere, wird aus einem Faktum eine Chance. Um darin eine Chance

zu sehen, bedarf es nicht nur einer philosophischen Grundbejahung der
Vereinbarkeit von postmoderner Gesellschaft und (christlichem) Glauben8,

sondern auch einer gewissen theologischen Perspektive. Zentral dabei

ist der Inkarnationsgedanke. Die Menschwerdung Gottes impliziert
die Wahrheit, dass der Sohn Gottes in die menschliche Geschichte

eingegangen ist, und zwar bis zum Tod. Demnach kann es, vor allem aus

heilsgeschichtlicher Sicht, d.h. nach der Auferstehung Jesu Christi und nach

Pfingsten, keine Epoche geben, in der der menschgewordene Sohn Gottes

8 Vgl. Thomas Schmidt, Religiöser Diskurs und diskursive Religion in der
postsäkularen Gesellschaft, in: Rudolf Langthaler/Herta Nagl-Docekal (Hg.), Glauben
und Wissen. Ein Symposium mit Jürgen Habermas, Wien (R. Oldenbourg Verlag) -
Berlin (Akademie Verlag) 2007, 322-340.

8



Glaubensverkündigung zwischen Selbstsäkularisierung und prophetischem Dienst

nicht mitteilbar wäre. Jede zeitgeschichtliche Epoche trägt in sich die
Zeichen eines christologischen «Kairos»; auch die Postmoderne. «Es ist

gut, dass wir hier sind» (Mt 17,4), möchte ich es mit einem Bibelwort zum
Ausdruck bringen.

Inwiefern wir den jeweiligen Kairos richtig interpretieren und auch

heilsgeschichtlich füllen, hat einiges mit unserem Verhältnis zum Heiligen
Geist zu tun - der die Zeit zwischen Himmelfahrt und zweiter Parusie

begleitet. Zwischen den Zeichen des Heiligen Geistes und den Un-Zeichen
der Selbstzentriertheit zu unterscheiden, stellt eine Herausforderung dar

- für die Kirchen und für die Einzelpersonen.
Den Heiligen Geist anzurufen - das ist Gebet, Epiklese. Nun ist gerade

das fehlende Gebet - nach Meinung des rumänischen Theologen Dumitru
Staniloae9 - ein Kriterium einer säkularisierten Gesellschaft: Je seltener
in einer Gesellschaft gebetet wird, desto säkularisierter ist sie. Und
dennoch, es gibt Formen des Gebetes, die in unserer Gesellschaft in der
U-Bahn, auf der Strasse oder bei der Arbeit praktiziert werden, ohne dass

jemand etwas davon merkt. Ich spreche vom Jesus-Gebet, dem stillen,
ständigen Herzensgebet. Dass gerade diese Art des Gebetes - das aus der
orthodoxen Tradition stammt - auch von vielen Nichtorthodoxen praktiziert

wird, zeigt, dass unsere Zeit doch ihren Kairos hat. Das Jesus-Gebet
ist eine stille, aber wirksame Verkündigung der Heilsbotschaft.

Wenn wir von einer Gabe der Unterscheidung der Geister nicht nur im
Sinne einer individuellen, spirituellen Tugend, sondern auch im Sinne
einer ekklesialen Konstante sprechen, dann bedarf sicherlich eine solche
Gabe nicht nur einer betenden Hinwendung zum Heiligen Geist, sondern
auch all jener weiteren Elemente der christlichen Glaubensreflektion, die
bereits in der neutestamentlichen und altkirchlichen Zeit im Leben der
Kirche eine Rolle gespielt haben: synodales Ringen um die richtige Gesinnung

angesichts bestehender Traditionen (siehe Apostelkonzil, Apg 15),

Dialog mit all den «Wahrheitskernen» in der nichtchristlichen Welt (siehe
das Beispiel einiger frühchristlicher Apologeten wie Justin der Märtyrer)
und nicht zuletzt das Nicht-gegeneinander-Ausspielen von Glauben (pis-
tis) und Erkenntnis (gnosis), wie dies etwa bereits Klemens von Alexandrien

meisterhaft theologisch untermauert hat. Übersetzt in die heutige
Zeit bedeutet dies: Die Bemühung um innerchristliche Konziliarität in
theologischen und ethischen Fragen, der Dialog mit anderen Religionen

9 Vgl. Dumitru Staniloae, Rugäciunea lui Iisus çi experienja Duhului Sfânt,
Sibiu (Deisis Verlag) 1995, 23f.

9



loan Moga

und Andersdenkenden sowie ein kritisches Zusammendenken von
Glaubenswahrheit und wissenschaftlicher Erkenntnis sind Teile dieses Weges.

Wen verkündigen wir?

Es hilft sicherlich, auf die Anfänge christlicher Verkündigung zu schauen.

Man entdeckt dabei unter anderem eines: Die ersten christlichen Verkündiger

machten sich weniger Gedanken über die Gesellschaft, in der die

frohe Botschaft ankommen, als vielmehr über den, der verkündet werden
sollte. Der sogenannte Diognetbrief (2. Jh. n. Chr.) zeigt auf wunderbare
Weise, dass die römische Gesellschaft von den Christen weder dämoni-
siert noch verherrlicht wurde. Von Christus her, als der offenbarten Fülle
der Wahrheit, eröffnete sich der Blick auf das «davor» nicht nur in der
Tradition des Alten Bundes, sondern auch in der paganen Kultur. Es galt,
wie bei Justin, die dort vorhandenen Samen oder Teilaspekte der Wahrheit
in ihrer weltpädagogischen Funktion zu erkennen. Natürlich gibt es unter
den frühen Apologeten auch solche, die mit der griechischen Welt und
Kultur nichts zu tun haben wollten. Doch die dialogische Haltung setzte
sich durch.

Dies sollte auch heute zentral bleiben. In erster Linie geht es um die

Frage: «Was sagt ihr, wer ich bin?» Wenn wir emblematische
Verkündigungsgeschichten aus der Apostelgeschichte genauer unter die Lupe
nehmen, wie etwa die Pfingstpredigt des Petrus (Apg 2), die Begegnung
zwischen Philippus und dem Äthiopier (Apg 8) oder die Areopagrede des

Paulus (Apg 17), wird deutlich, dass für die Apostel entscheidend war, die

«Wer»-Frage zu stellen und zu beantworten.10 Nicht die blosse Identifika-

10 Dazu gehört sicherlich eine ständig frische Vertiefung der biblischen und
altkirchlichen Verkündigungsquellen. Das neutestamentliche Kerygma spricht uns an,
die Exegese ist eine theologische und existentielle Herausforderung jeder christlichen
Generation. Vgl. Merja Merras, Do We Meet Modernity with Out-Of-Date-Questi-
ons? Some Hermeneutical Reflections, in: Assaad Kattan/Fadi Georgi (Hg.), Thinking

Modernity. Towards a Reconfiguration of the Relationship between Orthodox
Theology and Modern Culture, Balamand (University of Balamand) - Münster
(Westphalian Wilhelm's University) 2010, 11-19. Ebenso ist die Auseinandersetzung
mit dem frühchristlichen Verkündigungsethos die beste Werkstattübung, um das enge

Verhältnis zwischen Exegese - Soteriologie - Glaubenszeugnis - Zeitgeschehen
zu eruieren: «Returning to the early centuries can provide us with the resources that
we need to articulate Orthodox theology in our own contemporary situation.» John
Behr, Returning to First Principles. Articulating Orthodox Theology in a Postmodern

Context, in: A. a. O., 33. Dass der Ruf «zurück zu den Quellen» nicht als patro-

10



Glaubensverkündigung zwischen Selbstsäkularisierung und prophetischem Dienst

tion des erwarteten Messias oder des «unbekannten Gottes» der Athener
mit der Person Jesu Christi ist dabei intendiert, sondern die Tatsache, dass

diese Person gerade durch ihren Tod hindurch die Gottessohnschaft offenbart

hat: durch die Auferstehung. Die «Wer»-Frage wird immer im
Zusammenhang mit dem Tod und der Auferstehung Jesu Christi beantwortet,

d.h. mit der Gewissheit einer grundlegenden neuen Erfahrung
zwischen Gott und Mensch im Ereignis des Kreuzes. Am besten ist dies in
den paulinischen Ausführungen in 1 Kor 15 sichtbar: Das ganze Evangelium

hängt am zentralen Zeugnis, dass der gestorbene Christus von Gott
auferweckt wurde. Eine Verkündigung, die nicht aus der Gewissheit des

Todes und der Auferstehung Christi ihre Kraft schöpft, ist leer und sinnlos.

Die Glaubenserfahrung der Jünger war aus der Leere des Karsamstags
und der überraschenden Begegnung mit dem Auferstandenen entstanden.
Dies ist auch in einer säkularen Gesellschaft nicht weniger gültig.

Dabei setzen die Apostel immer etwas voraus: dass der Tod als etwas
Tragisches oder zumindest als die grösste ungelöste Frage der Menschheit
wahrgenommen wird. Hingegen stehen wir heute vor der grossen
Herausforderung, dass die Erfahrung des Todes eine epochale Neuinterpretation
bekommen hat. Vor dem Tod bemühen wir uns um die Akzeptanz der
Endlichkeit im Sinne einer Lebens- und Weisheitskunst: Wenn er nicht
gerade tabuisiert wird, wird der Tod als Sinnerfüllung des Lebens
zelebriert. Auferstehung hat hier wenig Platz, höchstens als Schimmer eines
schönes Kindheitstraums... Wie können in einem solchen Kontext der
Tod Jesu Christi und seine Auferstehung als Schlüsselereignisse des Heils
vermittelt werden? Die Erfahrung Gottes hat im Christentum mit der
Erfahrung des Todes (in der Gestalt des Kreuzes) zu tun. Je weniger wir mit
der Erfahrung des Todes konfrontiert werden, desto schwieriger wird es,
ein Verhältnis zum gekreuzigten und auferstandenen Sohn Gottes
herzustellen. Aus dieser Sicht werden Begräbnis und Totengedenken - wenn es

überhaupt dazu kommt - in der säkularen Gesellschaft zu entscheidenden
Momenten christlicher Verkündigung, weil sie zu den wenigen Momenten
innerhalb eines säkular «regulierten» Lebens gehören, in denen die
Auseinandersetzung mit dem Tod, und damit mit dem Sinn des Kreuzes, un¬

logische Bewunderungsarchäologie misszuverstehen ist, sondern als fundamentaltheologische

Haltung einer schöpferischen Auseinandersetzung zwischen lebendiger,
kirchlicher Glaubensüberlieferung und Postmoderne, im diachronen Dialog mit der
sehr verwandten fundamentaltheologischen und kerygmatischen Herausforderung
der ersten christlichen Jahrhunderte, versteht sich von selbst.

11



loan Moga

ausweichlich ist. Ich meine das nicht im missionarischem Sinn, sondern

im Sinne der Vermittlung einer Glaubenserfahrung, die den Auferstandenen

und das neue Leben in ihm ins Zentrum setzt. Im Tod endet das sae-

culum, nicht aber das Leben in Christus.
Als These formuliert: Christliche Verkündigung in säkularer Gesellschaft

ist das, was sie von Anfang an war: die Mitteilung einer authentischen

Erfahrung von gott-menschlicher Gemeinschaft, die im Kreuz und
in der Auferstehung Jesu Christi gründet. Authentisch zu sein, gerade

wenn man eine 2000-jährige Tradition hinter sich hat, ist jedoch keine
einfache Sache. Ich würde sogar behaupten, dass die Krise christlicher
Verkündigung heute gerade in den Authentizitätsproblemen der Verkündigenden

liegt - unabhängig davon, ob sie auf Modernisierung und Reform
setzen (wie es in verschiedenen Formen in westlichen Kirchen der Fall ist)
oder die verbindliche Kontinuität mit der Tradition versuchen (diese Option

vertritt die orthodoxe Kirche). Man kann nicht die Menschen zu
etwas erwecken, wenn man nicht selbst ein ständig Erwachender bleibt.

Leben in der Kirche als Mystagogie

Immer mehr Menschen finden sich in den Gottesdiensten oder in den
herkömmlichen kirchlichen Diskursen nicht mehr zurecht. Das gilt z.T.

auch für die orthodoxe Kirche. Früher hatte man darauf die Katechese als

wichtigste Antwort. Doch selbst die Begriffe Katechese (Unterweisung)
oder Katechismus können für diese Menschen entfremdend wirken.
Ändert man das Layout oder das Kommunikationsmittel (Facebook statt
Pfarragape, Youcat statt Erwachsenenkatechismus), damit die frohe
Botschaft schmackhafter wird, oder geht es um einen echten Dialog? Dabei
hatte die Alte Kirche mit «Unterweisung» keine theoretische Erklärung
des Glaubens gemeint, sondern eine existenziell-sakramentale Einführung

in das Heilsmysterium. Die Kirche ist per definitionem ein
Erfahrungsraum oder -ort der Einführung, ein Ort des Übergangs. Die
«Mystagogie» - Einführung in die Mysterien - war nicht nur für die Nichtge-
tauften, sondern auch für die Getauften da. Der Weg in das Mysterium
Gottes ist ein Kontinuum.

So kommen wir - scheint mir - zu einer zentralen Komponente christlicher

Verkündigung: Spiritualität, geistlichem Leben. Der orthodoxen
Kirche wurde oft nachgesagt, sie habe kaum missionarisches Wirken
entfaltet, dafür habe sie aber eine reichhaltige Spiritualität. Aus diesem
Vorurteil ist abzulesen, dass man Verkündigung und Spiritualität als zwei

12



Glaubensverkündigung zwischen Selbstsäkularisierung und prophetischem Dienst

getrennte Ausrichtungen des Christlichen wahrnimmt. Verkündigung hat
nicht nur mit Glaubensvermittlung, sondern auch mit Mitteilung einer
geistig-geistlichen Erfahrung, sprich mit Heiligkeit zu tun. Spiritualität
trägt in der ostkirchlichen Tradition eine asketische Grunddimension:
Ohne den Prozess einer inneren Reinigung, den man früher eher scholastisch

unter dem Leitbegriff der «Tugenden» zusammenfasste, ist ein
Voranschreiten im geistlichen Leben nicht möglich. Askese und Mystik bleiben

eng miteinander verbunden. Die Lebenszeugnisse zeitgenössischer
heiliger (wenn auch nicht immer heilig gesprochener) Männer und Frauen
sind die beste authentische Vermittlung dieser Spiritualität für heutige
Menschen.

Deshalb sind Bekenntnis, Verkündigung und geistliches Leben
Grundelemente einer solchen «alten» (weil auf die altkirchliche Zeit zurückgehenden)

und doch sehr lebendigen missionarischen Ausrichtung. Anasta-
sios Yannoulatos, einer der bekanntesten orthodoxen Missionswissenschaftler

und zugleich Oberhaupt der Orthodoxen Kirche von Albanien,
spricht in diesem Kontext von der «zentralen und unersetzlichen» Rolle
der «geistlichen Erfahrung» bei der Bewahrung der Menschlichkeit im
globalen Kontext von Individualismus und Willkür:

The only thing that is in a position to neutralize this lethal virus of selfishness
is genuine religious experience. The more genuine and pure the religious
experience, the more decisively it can make a positive contribution within the

global process, awakening a spirit of struggle within organized groups and

peoples.11

Prophetische Spiritualität: Aber wie?

In vielen Studien zu unserem Thema fällt das Stichwort «prophetisch» als

Hauptaufgabe der christlichen Verkündigung in der Postmoderne.12 Oft

11 Anastasios Yannoulatos, Globalization and Religious Experience, in:
idem, Facing the World. Orthodox Christian Essays on Global Concerns, Geneva

(World Council of Churches) 2003, 179-199, hier 194.
12 Vgl. etwa Heinrich Bedford-Strohm/Etienne De Villiers (Hg.), Prophetic

Witness. An Appropiate Contemporary Mode of Public Discourse?, Wien - Berlin
(LIT) 2011; Petros Vassiliadis, The Universal Claims of Orthodoxy and the
Particularity of its Witness in a Pluralistic World, in: Emanuel Clapsis (Hg.), The Orthodox

Churches in a Pluralistic World. An Ecumenical Conversation, Geneva (World
Council of Churches) 2004, 192-206. Vassiliadis spricht von einer «prophetischen

13



loan Moga

jedoch bleibt dies ein schwammiger Begriff. Olivier Clement, ein französischer

orthodoxer Theologe, hat bereits 1988 in einem Aufsatz als

Perspektive für die Kirche in der säkularen Gesellschaft die Entfaltung einer
«prophetischen Partnerschaft» betont.13 Darunter verstand er sowohl eine
kritische Widerstandshaltung gegenüber einer Welt, die Gott aus ihrem
Leben aussortiert hat, als auch eine inspirierende Rolle für sie. Zum
prophetischen Dienst der Kirche gehöre sowohl die Entfaltung eines «authentischen

Pluralismus» zwischen verschiedenen Charismen, als auch die
Chance einer demütigen, diskreten, aber strahlenden Sichtbarkeit in der
Gesellschaft. Ein Vierteljahrhundert später sind wir ein bisschen ernüchtert:

denn - so schön das Stichwort «prophetische Partnerschaft» klingen
mag - sie setzt auch einen guten Draht nach oben voraus. Nicht wir sind

prophetische Gegenwart in dieser Welt, sondern der Heilige Geist.

In der orthodoxen Kirche hatte seit der byzantinischen Zeit vor allem
das Mönchtum diese prophetische Funktion inne. Doch gerade in unserer
Zeit darf die Prophétie nicht mehr nur mit einem kirchlichen Stand in
Verbindung gebracht werden. Denn angesichts der Relativierung der
traditionellen Vorstellungen über das, was die Familie ausmacht, bekommt der

Weg der christlichen Familie ebenso prophetische Züge wie der monasti-
sche Weg. Die Entfaltung einer Ehe- und Familienspiritualität, die die
Schönheit eines gemeinschaftlichen Lebens in Christus inmitten der
Gesellschaft als prophetisches Zeugnis der Liebe herausstellt, scheint mir
heute eine Priorität in der christlichen Verkündigung zu haben.

Diese thesenartig formulierten Gedanken dürften viel Hinterfragbares
enthalten. Entscheidend ist jedoch, über ihr mutmassliches Pathos hinaus
einzusehen, dass wir mit unserer christlichen Verkündigung aus einer
fatalistischen Defensivhaltung, aber auch aus einer anpassungsorientierten,
sich selbst säkularisierenden Missionsauffassung aussteigen sollten.
Sicherlich arbeiten wir in Ost und West immer noch mit unterschiedlichen
Arbeitsinstrumenten und Lösungsansätzen, oft sogar mit divergenten her-
meneutischen Zugängen zu den biblischen und altkirchlichen Fundamenten

unserer ethischen Kriteriologie. Doch die Herausforderungen und
auch das letzte Ziel sind dieselben. Als in diese Epoche Hineingeborene

eschatologischen Vision von der Kirche» als dem «absoluten Imperativ» für das
christliche Zeugnis in der heutigen Welt. A. a. O., 200.

13 Vgl. Olivier Clément, Témoigner dans une société sécularisée, in: Contacts
40 (1988) 277-295.

14



Glaubensverkündigung zwischen Selbstsäkularisierung und prophetischem Dienst

sind wir durch Gottes Vorsehung und durch die inspirierende, pneuma-
erfüllte Tradition der Kirche nicht nur befähigt, sondern auch verpflichtet,
die Schönheit und die existentielle Fülle des apostolischen Auferstehungsglaubens

zu leben.

loan Moga (geb. 1979 in Fägäras, Rumänien), Dr. theol., studierte orthodoxe
Theologie an der Universität München und promovierte 2009 dort mit einer
Arbeit über die Ekklesiologie Hans Urs von Balthasars aus orthodoxer Sicht.
Seit 2010 ist er Univ.-Ass. Postdoc am Institutfür Historische Theologie der
Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Wien und seit 2013
zusätzlich Lehrbeauftragter an der Kirchlich-Pädagogischen Hochschule
Wien!Krems. Forschungsschwerpunkte: Systematische Theologie, orthodox/
römisch-katholischer Dialog. Seit 2005 ist er Priester der Rumänisch-Orthodoxen

Kirche.

Adresse: Institutfür Historische Theologie, Katholisch-Theologische
Fakultät, Schenkenstr. 8-10, A-1010 Wien, Österreich.
E-Mail: ioan.moga@univie.ac.at

English Summary

The paper considers the different interpretation of the relationship between modern
society and religion, and questions the classical Orthodox Church view that
«secularization» represents a purely Western import which needs to be resisted. It is
rather a question on the one hand of taking account of the different social contexts
the Orthodox Church lives in, and on the other, of addressing internal tendencies
to secularization caused by an inadequate understanding of the task of proclamation

as one not anchored in personal experience. The author adopts an approach
based on practical theology, and from the background of his pastoral experience
in the Orthodox Church suggests some guidelines for a renewed pastoral
approach. These include: (1) a readiness to see a secular and pluralist society not
(any longer) as a bogeyman and a product of foreign culture, but to discover in it
the «kairos» for the proclamation of faith and a new and fruitful synthesis with
what is genuinely Christian; (2) not putting theories of pastoral strategy or sociology

or high theological visions at the centre of proclamation, but actual human
beings; (3) making the local church a vibrant place of community and genuine
encounter; (4) re-experiencing the existential christocentricity of the scriptural
inheritance; (5) a fresh understanding of mystagogy not as an objective, catechetical

talking about faith, but as a subject-oriented initiation into the mysteries of the
faith - in other words of existence; (6) developing the prophetic potential of Christian

spirituality (including family spirituality).

15


	"Es ist gut, dass wir hier sind" (Mt 17,4) : Glaubensverkündigung zwischen Selbstsäkularisierung und prophetischem Dienst : ein orthodoxer Beitrag

