Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 106 (2016)
Heft: 1-2
Artikel: "Es ist gut, dass wir hier sind" (Mt 17,4) : Glaubensverkindigung

zwischen Selbstsakularisierung und prophetischem Dienst : ein
orthodoxer Beitrag

Autor: Moga, loan
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939191

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Es ist gut, dass wir hier sind» (Mt 17,4). Glaubens-
verkiindigung zwischen Selbstsakularisierung und
prophetischem Dienst. Ein orthodoxer Beitrag

loan Moga

Einfiihrung!

Man wird dem in den letzten zwei Jahrzehnten immer wieder formulier-
ten Aufruf zur Notwendigkeit einer «neuen Verkiindigung» des christli-
chen Glaubens bzw. einer «Neuevangelisierung» in einem zunehmend
sikularen Umfeld nur zustimmen konnen.2 Die entscheidende Frage
bleibt: Wie soll das gehen?

Ich wihle fiir die folgenden kurzen Ausfiihrungen einen praktisch-
theologischen Ansatz. Dabei werde ich weder iiber die Rolle der orthodo-
xen Kirchen in der Sozialpolitik der sidkularen Gesellschaften sprechen
noch Strategien der Neuevangelisierung skizzieren. Ebenso mdchte ich
mich von Beginn an von einer Diskursart distanzieren, die iiber das The-
ma «Verkiindigung und Sikularisierung» nur in Kampfbegriffen zu spre-
chen weiss. Es gibt viele Stimmen, in Ost und West, die iiber eine «gemein-
same Front» gegen die Sdkularisierung sprechen und die verschiedenen
Konfessionen als «strategische Partnerinnen» in diesem Kampf sehen.
Obwohl von der Intention her richtig, zeigt diese kriegerische Sprache,
dass man die sikulare Gesellschaft leider nur als Gefahr und Feind sieht.

I Der vorliegende Beitrag wurde im Rahmen des Symposiums «Wandel der
Gesellschaft — Leben der Kirche. Orthodoxe und altkatholische Perspektiven im Ge-
sprach» im Oktober 2013 in Bern prisentiert; der Vortragsstil wurde weitgehend
beibehalten.

2 Zur ersten Phase dieses missionarischen Programms innerhalb der Romisch-
Katholischen Kirche vgl. JURGEN ScHwWARZ (Hg.), Die katholische Kirche und das
neue Europa. Dokumente 1980 — 1995, Bd. 1, Mainz 1996; WALTER KASPER, Evange-
lisierung und Neuevangelisierung. Uberlegungen zu einer neuen pastoralen Perspek-
tive, in: PETER NEUNER/HARALD WAGNER (Hg.), In Verantwortung fiir den Glauben.
Beitrage zur Fundamentaltheologie und Okumenik. Festschrift Heinrich Fries, Frei-
burg i. Br. 1992, 231-244; durch die Griindung des «Pépstlichen Rates zur Forderung
der Neuevangelisierung» durch Papst Benedikt XVI. im Jahre 2010 wurde diesem
Projekt eine Schliisselrolle fiir das Erneuern des heutigen Missionsverstindnisses
zugesprochen: RINO FiSICHELLA, Was ist Neuevangelisierung?, Augsburg (Sankt-
Ulrich-Verlag) 2012.

2 IKZ 106 (2016) Seiten 2—15



Glaubensverkiindigung zwischen Selbstsikularisierung und prophetischem Dienst

Ebenso wenig werde ich die inzwischen klassischen orthodoxen An-
sidtze zu diesem Thema vortragen, wie etwa das sakramentale Verstdndnis
der Welt, d.h., dass es keine theologische Dualitdt zwischen Welt und
Kirche gibt und dass dieser positive, liturgische Blick auf die Welt es er-
laubt, anders auf dieses Problem zu schauen. Ein anderer Ansatz wire das
viel gepriesene, sozialtheologische Prinzip der «Liturgie nach der Litur-
gie», wonach sich fiir den orthodoxen Glaubigen das liturgisch-sakramen-
tale Verhiltnis zur Welt in alle Sphiren des Lebens erstreckt. Selbst die
sdkulare Welt sei also ein Ort der Segnung und der Heiligung. Ein weiterer
Ansatz wire die prisentische Eschatologie: Wenn wir in der Liturgie be-
reits das Himmelreich vorwegnehmen, ist die Sékularisierung in der Ge-
schichte nicht mehr so bedrohlich. Auch das dynamische Traditionsbe-
wusstsein bzw. die kreative Treue zum Erbe der Alten Kirche spielt in der
orthodoxen Diskussion iiber Verkiindigung in sédkularen Gesellschaften
eine wichtige Rolle; dabei geht es darum, in der Sprache der Zeit zu spre-
chen, ohne die Fiille der Glaubens- und Liturgietradition zu verlassen. All
dies theologisch zu entfalten wire interessant, sinnvoll und spannend. Ich
will dennoch nicht diese Linien verfolgen, auch keine Verkiindigungsre-
zepte verteilen, sondern nur einige Punkte herausstellen, die zu einer the-
senartigen, phinomenologisch verantworteten Standortbestimmung geho-
ren wiirden.

Im Hintergrund dieser Uberlegungen steht die Hypothese, dass die ei-
gentliche Herausforderung fiir die heutige christliche Verkiindigung in der
Gefahr einer Selbstsidkularisierung der Kirchen liegt?, die in unterschied-
lichen Formen zu Tage tritt, unter anderem in einer iiberméssigen Institu-
tionalisierung, in einem Dienstleistungsverstindnis fiir das kirchliche Le-

3 Vor der Gefahr «einer Sikularisierung der Kirche als Antwort auf die Sdakula-
risierung der Welt» warnte bereits 1989 der damalige Metropolit von Philadelphia
und derzeitige Okumenische Patriarch Bartholomaios Archontonis: «Eine andere
Seite der sich vollziehenden Sikularisierung der Kirche ist der Trend, sich den religi-
Osen Anspriichen der sikularen Welt anzupassen, um jeden Preis dem modernen und
postmodernen Menschen fiir die Bewiltigung der in seinem individualistisch-euda-
monistischen Geist griindenden Probleme, die auch Gott zu bloBem Mittel der Befrie-
digung subjektivistischer religioser Bediirfnisse machen, Heilmittel anzubieten. (...)
Dementsprechend konnten die moderne Diktatur der Profanitit und die Tendenzen
zur Sdkularisierung der Kirche als Neo-Nestorianismus bezeichnet werden.» ME-
TROPOLIT BARTHOLOMAIOS VON PHILADELPHIA, Die Kirche als Herausforderung
der Sikularisierung, in: Adolf Stirnemann (Hg.), Ein Laboratorium fiir die Einheit.
25 Jahre Pro Oriente 1989, Innsbruck — Wien (Tyrolia) 1991, 26f.



loan Moga

ben oder in einer stindigen, mehr oder weniger bewusst vollzogenen An-
passung an den Zeitgeist.

Kontext — welche sakulare Gesellschaft meinen wir?

Egal ob man unsere Zeit als «sdkulare», «postsidkulare»* oder eher als
«plurale Gesellschaft» definiert (wozu ich, in Anlehnung an Peter Berger,
eher tendiered), so ist vor allem im Hinblick auf die Verkiindigung der
jeweilige geschichtliche und kulturelle Kontext zu beriicksichtigen. Wir
haben es selbst in Europa mit ganz unterschiedlichen Sdkularisierungser-
fahrungen und -formen zu tun.®

Ein Beispiel: Ich bin Ende der 1970er-Jahre im kommunistischen Ru-
ménien geboren, d.h. in einer Gesellschaft, die durch ein atheistisch-tota-
litdres Regime die Sidkularisierung als Ideologie proklamierte. Selbst die
Religionssoziologen sind der Meinung, dass in den (ehemaligen) kommu-
nistischen Ostblockstaaten die Sidkularisierung in Form eines Staatsathe-
ismus das hochste Mass erreicht hat. Eingespannt in die Vorgaben der
sozialistischen Sdkularisierung, konnten die Kirchen damals dieses The-

4 Vgl. JURGEN HABERMAS, Glauben und Wissen. Friedenspreis des Deutschen
Buchhandels 2001, Frankfurt/M. (Suhrkamp) 2001; FRIEDRICH WILHELM GRAF, Die
Wiederkehr der Gotter. Religion in der modernen Kultur, Miinchen (C. H. Beck)
2004.

3 Ich nehme dabei die These des bekannten Soziologen Peter Berger zu Hilfe:
«Modernitit fiihrt nicht automatisch zu einer Sikularisierung der Gesellschaft. Was
sie jedoch unweigerlich mit sich bringt, ist Pluralitét. (...) Fiir den Einzelnen heift
das, dass die Weltanschauung vorhergehender Generationen nicht mehr selbstver-
stiandlich ist und er sich stattdessen zwischen verschiedenen Weltanschauungen, die
in seinem Milieu angeboten werden, entscheiden muss. Mit anderen Worten bedeutet
Pluralisierung zugleich auch Relativierung.» PETER BERGER, Dialog zwischen religi-
osen Traditionen in einem Zeitalter der Relativitit. Ansprache bei der Verleihung des
Dr. Leopold-Lucas-Preises 2010, Tiibingen (Mohr Siebeck) 2011, 13f. «Pluralismus
bedeutet, dass jede religitse Tradition ihre kulturelle Selbstverstidndlichkeit verliert.
Die Kirchen miissen sich damit abfinden, dass sie keine Monopolstellung in der Ge-
sellschaft mehr haben, so unangenehm ihnen diese Tatsache fiir ihr theologisches
Selbstverstindnis sein mag.» PETER BERGER, Erlosender Glaube? Fragen an das
Christentum, Berlin — New York (W. de Gruyter) 2006, IX.

6 Vgl. auch DAN DUNGACcTU, Religion and Secularization in the Orthodox Area.
The Romanian Case, in: Manuel Franzmann uv.a. (Hg.), Religiositit in der sikulari-
sierten Welt. Theoretische und empirische Beitrdge zur Sidkularisierungsdebatte in
der Religionssoziologie, Wiesbaden (VS Verlag fiir Sozialwissenschaften) 2006,
241-244.



Glaubensverkiindigung zwischen Selbstsikularisierung und prophetischem Dienst

ma als grosste Herausforderung der Pastoral nicht direkt ansprechen. Die
offentliche Reflexion dariiber, was christliche Verkiindigung in einem si-
kularen Milieu bedeuten kann, war nicht gestattet. Das fiihrte dazu, dass
man in der orthodoxen Theologie der osteuropdischen Staaten das Thema
«Sékularisierung» erst nach der Wende entdeckte, quasi als Importthema
der westlichen Fundamentaltheologie. Die «Sékularisierung» wurde fiir
die meisten Kirchenvertreter zum Inbegriff der Verwestlichung, des Kon-
sumdenkens, des Individualismus und des Relativismus. Inzwischen ist
«Sékularisierung» zu einem Gemeinplatz in der orthodoxen apologeti-
schen Verkiindigung geworden. Immer wird sie dabei als Angriff von
aussen wahrgenommen, als etwas, wofiir man nicht verantwortlich ist.
Also: Dem Schweigen iiber die eigene Sikularisierung folgte nach der
Wende eine apologetische Flut iiber den militanten Sdkularismus anderer,
der nun auch zu unserem zu werden droht.

Dies ist auch dadurch zu erkldren, dass in vielen osteuropédischen Lan-
dern nach der Wende eine religiose Renaissance stattfand, die vor allem
die 1990er-Jahre prigte. Diese Resakralisierung des offentlichen Raums
brachte die Kirchen wieder in die Mitte der Gesellschaft zuriick, sei es
durch sichtbare Kirchenbauten, sei es durch eine starke Hinwendung der
Menschen zu geistigen Werten, die im wiederauflebenden Monchtum und
in der weit verbreiteten kirchlichen Frommigkeit zum Ausdruck kommt.
In den heutigen osteuropiischen Gesellschaften iiberlappen sich die Nach-
wehen der kommunistisch-ideologischen Sikularisierung, die starke
kirchliche Renaissance der letzten zwei Jahrzehnte, aber auch die halbsi-
kulare Mentalitit der Konsumgesellschaft. Diesen unterschiedlichen Kon-
text in verschiedenen Teilen Europas gilt es in unserer Diskussion zu be-
riicksichtigen: auf der einen Seite eine stark privatisierte, im offentlichen
Bereich eher marginal gewordene Frommigkeit im Westen («sidkulare
Frommigkeit»), auf der anderen Seite eine offen und offentlich gelebte
Frommigkeit im Osten.” Noch differenzierter wird das Bild, wenn wir die
unterschiedlichen Auspragungen der Frommigkeit im siidlichen und im
nordlichen Teil der westeuropiischen Gesellschaften betrachten. Doch ein

7 Zur Feststellung eines anderen Typs der Modernitit (noch geprigt von einer
starken Volksfrommigkeit und religiosen Mentalitdtsformen) in den osteuropaischen
Gesellschaften kommt auch die Studie von PAUL ZULEHNER u.a. (Hg.), Religionen
und Kirchen in Ost(Mittel)Europa. Entwicklungen nach der Wende, Ostfildern
(Schwabenverlag) 2008, 179.



loan Moga

Gesellschaftsbild — selbst ein differenziertes — sagt nur wenig iiber die
konkreten Personen, und darum geht es ja bei der Verkiindigung.

Konkrete Menschen im Blick haben

Ich bin seit iiber acht Jahren als Priester fiir orthodoxe Ruménen titig,
die sich in dieser westeuropdischen, sikularen Gesellschaft wohlfiihlen.
Sie sind in dieser sdkularen Welt zu Hause, sie haben ihre Heimat nicht
aus kulturellen, sondern aus wirtschaftlich-sozialen Griinden verlassen.
Die meisten sind zufrieden mit ihrer westeuropdischen Wahlheimat,
auch wenn diese weniger religios und weniger traditionell ist als ihre
eigene Heimat. Sie iiben jedoch nach wie vor dieselbe Frommigkeit aus,
die fiir den religiosen Kulturraum ihrer Heimat spezifisch war. Die In-
tegration in einen neuen Arbeitsmarkt und eine neue Sprachwelt hat fiir
die meisten nicht auch die Ubernahme der sikularen Topoi dieser Ge-
sellschaft bedeutet. Das ist ein phdnomenologisch festgestelltes Fak-
tum, das fiir viele in der westeuropéischen Diaspora lebende orthodoxe
Osteuropéer bezeichnend ist. Ihre Religiositit erlebt keine sékulare Re-
form, sondern bleibt — im Kirchenbau, in den religiosen Lebensformen
(z.B. Fasten), in den Frommigkeitsrhythmen usw. — dem orthodoxen,
traditionellen «Ethos» treu. Das sdkulare Umfeld an sich hat also nicht
automatisch eine Auswirkung auf diese Frommigkeitsformen. Deshalb
ist die Rede von «pluralen» Gesellschaften viel gerechtfertigter, sowohl
fiir die westeuropiischen als auch — zunehmend — fiir die osteuropéi-
schen Linder. Natiirlich ist dies eine Hypothese, die durch Feldfor-
schung verifiziert werden miisste, damit sie wissenschaftlich tragbar
wird.

Was ich damit zeigen will, ist die Spannung zwischen einem Gesell-
schaftsbild (Beispiel: «sdkularisierte Gesellschaft») und den sehr unter-
schiedlichen individuellen oder klein-kollektiven Lebensformen (Beispiel:
«orthodoxe, offen gelebte Frommigkeit, auch in der Diaspora»).

Thesenartig formuliert: Die christliche Verkiindigung richtet sich
nicht an ein soziologisches Konstrukt (sei dies die entsakralisierte oder die
resakralisierte, sdkulare oder plurale Gesellschaft), sondern an konkrete
Menschen, die in ihrem Leben eine personliche Synthese zwischen Ge-
sellschaft und Glauben vollziehen. Damit dies gelingt, ist ein Dialog not-
wendig — egal ob durch die Predigt, in der Seelsorge, in der Liturgie oder
anderswo. Immer wird es vor allem darum gehen, ob wir den konkreten
Menschen in seiner ganzen Komplexitit wirklich wahrgenommen haben.



Glaubensverkiindigung zwischen Selbstsikularisierung und prophetischem Dienst

Wenn wir der therapeutischen, ja soteriologischen Dimension christlicher
Verkiindigung gerecht werden wollen — nach dem Motto Jesu Christi:
«Nicht die Starken bediirfen des Arztes, sondern die Kranken» (Mt 9,12)
—, dann miissen wir die Menschen dort abholen, wo sie sind. Es geht hier
nicht nur um Barmherzigkeit (ein Wort, das jetzt im Trend liegt), es geht
auch um echte Begegnung, die zu einem Heilungsprozess wird: «Macht
die Kranken gesund, reinigt die Aussitzigen, weckt die Toten auf, treibt
die Damonen aus» (Mt 10,8).

Die Ortsgemeinde als offene Hausgemeinschaft

Den konkreten Menschen in den Mittelpunkt zu stellen, bedeutet mitunter
nicht nur eine viel grossere Flexibilitét in der Seelsorge, sondern auch die
Verabschiedung vom Klerikalismus als Haltung der frontalen Verkiindi-
gungsdominanz und belehrenden Selbstsicherheit: Die Moderne und die
Postmoderne verlangen sowohl im Westen als auch im Osten eine Neuent-
deckung des Amtes als dienendes Charisma in der Kirche, in der konkre-
ten Kirchengemeinschafft.

Den konkreten Menschen in den Mittelpunkt zu stellen, bedeutet aber
vor allem, in der ganzen Diskussion {iber die Verkiindigung in siakularen
Gesellschaften die Rolle der Ortsgemeinden neu zu betonen. Die Ortho-
doxie hat in ihrer Ekklesiologie immer von der Ortsebene her gedacht, d.h.
von der konkreten — Eucharistie feiernden — Gemeinde her; darin hat sie
die Fiille der Kirche gesehen — ohne natiirlich die Notwendigkeit einer
Glaubenseinheit aller Ortskirchen zu vergessen. Diese gilt es wieder zu
entdecken, aber nicht nur im Hinblick auf die Eucharistie: Die Ortsge-
meinde ist ein Korrektiv fiir jede noch so gut ausgekliigelte Strategie,
universelle Losungen fiir die Verkiindigung des Glaubens ausfindig ma-
chen zu wollen. Die plurale Gesellschaft zeigt uns — trotz Globalisierung —,
dass es auf die Begegnung, die Gemeinschaft, den Glaubenskontext, das
Bezichungsgefiige, das philanthropische Netzwerk vor Ort ankommt:
dort, wo sich Menschen von Angesicht zu Angesicht gegeniiber stehen,
Menschen mit Namen und mit Lebensgeschichten.

Doch die Ortsgemeinde kann umgekehrt auch der Ort sein, an dem
eine andere Facette der Sdkularisierung — namlich der Individualismus —
seine gravierenden Folgen am stérksten zeigt. Die Zunahme des Individu-
alismus stellt eine kirchliche Grundherausforderung dar, weil sie dem
gemeinschaftlichen Grundcharakter des liturgischen Ethos widerspricht.
Die liturgische Gemeinschaft ist von ihrer soteriologischen Ausrichtung



loan Moga

und von ihrer pneumatologischen Bestimmung her immer etwas Offenes.
Die Entfaltung einer neuen Kultur der Communio, die in erster Linie die
Bewusstwerdung der Pfarrgemeinde als grosse Familie stirken konnte, ist
deshalb dringend notwendig. Dass gerade in Krisenzeiten die Kirche ihre
Urfunktion wieder mit Leben erfiillt, zeigt das Beispiel der orthodoxen
Kirche Griechenlands, die in den letzten Jahren durch die Finanzkrise ihr
karitatives Engagement auf Ortsebene so stark entfaltet hat, dass nun der
tigliche Dienst an den Armen das liturgische Miteinander fast wie selbst-
verstindlich begleitet. Das zeigt wiederum, dass die Kirche ein grosses
Potenzial hat, gerade durch ihre Ortsgebundenheit der drohenden Funk-
tionalisierung und Anonymisierung in den grossen karitativen Unterneh-
men zu entgehen und dadurch Sozialdienst mit existenzieller Communio
zu verbinden. So wie die Verkiindigung nie zur Routine oder Erfolgsstra-
tegie entarten darf, so kann und darf der karitative Dienst der Christen nie
auf ein funktionierendes System reduziert werden. Das Ereignishafte ist
das, was Menschen mit Menschen verbindet. Das Ereignishafte ist zu-
gleich das, was kleinere oder grossere Wunder moglich macht.

Auch die Postmoderne hat ihren Kairos

Aus dieser Perspektive ist die «sikulare Gesellschaft» nicht bloss das Um-
feld, vor dem wir ein Zeugnis abzulegen haben. Die sikulare Gesellschaft
begegnet mir in den Menschen. Ja, ich selbst bin Teil dieses Ganzen, bei
mir selbst fangt die Spannung zwischen Sékularisierung, Zweifel und
Glauben an. Wenn ich das theoretische Bild der «sdkularen Gesellschaft»
personalisiere, wird aus einem Faktum eine Chance. Um darin eine Chan-
ce zu sehen, bedarf es nicht nur einer philosophischen Grundbejahung der
Vereinbarkeit von postmoderner Gesellschaft und (christlichem) Glau-
bend, sondern auch einer gewissen theologischen Perspektive. Zentral da-
bei ist der Inkarnationsgedanke. Die Menschwerdung Gottes impliziert
die Wahrheit, dass der Sohn Gottes in die menschliche Geschichte einge-
gangen ist, und zwar bis zum Tod. Demnach kann es, vor allem aus heils-
geschichtlicher Sicht, d.h. nach der Auferstehung Jesu Christi und nach
Pfingsten, keine Epoche geben, in der der menschgewordene Sohn Gottes

8  Vgl. THoMAs ScHMIDT, Religioser Diskurs und diskursive Religion in der
postsikularen Gesellschaft, in: Rudolf Langthaler/Herta Nagl-Docekal (Hg.), Glauben
und Wissen. Ein Symposium mit Jiirgen Habermas, Wien (R. Oldenbourg Verlag) —
Berlin (Akademie Verlag) 2007, 322-340.



Glaubensverkiindigung zwischen Selbstsikularisierung und prophetischem Dienst

nicht mitteilbar wire. Jede zeitgeschichtliche Epoche trdgt in sich die
Zeichen eines christologischen «Kairos»; auch die Postmoderne. «Es ist
gut, dass wir hier sind» (Mt 17,4), mochte ich es mit einem Bibelwort zum
Ausdruck bringen.

Inwiefern wir den jeweiligen Kairos richtig interpretieren und auch
heilsgeschichtlich fiillen, hat einiges mit unserem Verhiltnis zum Heiligen
Geist zu tun — der die Zeit zwischen Himmelfahrt und zweiter Parusie
begleitet. Zwischen den Zeichen des Heiligen Geistes und den Un-Zeichen
der Selbstzentriertheit zu unterscheiden, stellt eine Herausforderung dar
— fiir die Kirchen und fiir die Einzelpersonen.

Den Heiligen Geist anzurufen — das ist Gebet, Epiklese. Nun ist gerade
das fehlende Gebet — nach Meinung des ruménischen Theologen Dumitru
Staniloae® — ein Kriterium einer sékularisierten Gesellschaft: Je seltener
in einer Gesellschaft gebetet wird, desto sédkularisierter ist sie. Und den-
noch, es gibt Formen des Gebetes, die in unserer Gesellschaft in der
U-Bahn, auf der Strasse oder bei der Arbeit praktiziert werden, ohne dass
jemand etwas davon merkt. Ich spreche vom Jesus-Gebet, dem stillen,
standigen Herzensgebet. Dass gerade diese Art des Gebetes — das aus der
orthodoxen Tradition stammt — auch von vielen Nichtorthodoxen prakti-
ziert wird, zeigt, dass unsere Zeit doch ihren Kairos hat. Das Jesus-Gebet
ist eine stille, aber wirksame Verkiindigung der Heilsbotschaft.

Wenn wir von einer Gabe der Unterscheidung der Geister nicht nur im
Sinne einer individuellen, spirituellen Tugend, sondern auch im Sinne ei-
ner ekklesialen Konstante sprechen, dann bedarf sicherlich eine solche
Gabe nicht nur einer betenden Hinwendung zum Heiligen Geist, sondern
auch all jener weiteren Elemente der christlichen Glaubensreflektion, die
bereits in der neutestamentlichen und altkirchlichen Zeit im Leben der
Kirche eine Rolle gespielt haben: synodales Ringen um die richtige Gesin-
nung angesichts bestehender Traditionen (siche Apostelkonzil, Apg 15),
Dialog mit all den «Wahrheitskernen» in der nichtchristlichen Welt (siehe
das Beispiel einiger friihchristlicher Apologeten wie Justin der Mértyrer)
und nicht zuletzt das Nicht-gegeneinander-Ausspielen von Glauben (pis-
tis) und Erkenntnis (gnosis), wie dies etwa bereits Klemens von Alexan-
drien meisterhaft theologisch untermauert hat. Ubersetzt in die heutige
Zeit bedeutet dies: Die Bemiihung um innerchristliche Konziliaritét in
theologischen und ethischen Fragen, der Dialog mit anderen Religionen

9 Vgl. DUMITRU STANILOAE, Rugéaciunea lui lisus si experienta Duhului Sfant,
Sibiu (Deisis Verlag) 1995, 23f.



loan Moga

und Andersdenkenden sowie ein kritisches Zusammendenken von Glau-
benswahrheit und wissenschaftlicher Erkenntnis sind Teile dieses Weges.

Wen verkiindigen wir?

Es hilft sicherlich, auf die Anfénge christlicher Verkiindigung zu schauen.
Man entdeckt dabei unter anderem eines: Die ersten christlichen Verkiin-
diger machten sich weniger Gedanken iiber die Gesellschaft, in der die
frohe Botschaft ankommen, als vielmehr iiber den, der verkiindet werden
sollte. Der sogenannte Diognetbrief (2. Jh. n. Chr.) zeigt auf wunderbare
Weise, dass die romische Gesellschaft von den Christen weder ddmoni-
siert noch verherrlicht wurde. Von Christus her, als der offenbarten Fiille
der Wahrheit, eroffnete sich der Blick auf das «davor» nicht nur in der
Tradition des Alten Bundes, sondern auch in der paganen Kultur. Es galt,
wie bei Justin, die dort vorhandenen Samen oder Teilaspekte der Wahrheit
in ihrer weltpddagogischen Funktion zu erkennen. Natiirlich gibt es unter
den frithen Apologeten auch solche, die mit der griechischen Welt und
Kultur nichts zu tun haben wollten. Doch die dialogische Haltung setzte
sich durch.

Dies sollte auch heute zentral bleiben. In erster Linie geht es um die
Frage: «Was sagt ihr, wer ich bin?» Wenn wir emblematische Verkiindi-
gungsgeschichten aus der Apostelgeschichte genauer unter die Lupe neh-
men, wie etwa die Pfingstpredigt des Petrus (Apg 2), die Begegnung zwi-
schen Philippus und dem Athiopier (Apg 8) oder die Areopagrede des
Paulus (Apg 17), wird deutlich, dass fiir die Apostel entscheidend war, die
«Wer»-Frage zu stellen und zu beantworten.!9 Nicht die blosse Identifika-

10 Dazu gehort sicherlich eine stindig frische Vertiefung der biblischen und alt-
kirchlichen Verkiindigungsquellen. Das neutestamentliche Kerygma spricht uns an,
die Exegese ist eine theologische und existentielle Herausforderung jeder christlichen
Generation. Vgl. MERJIA MERRAS, Do We Meet Modernity with Out-Of-Date-Questi-
ons? Some Hermeneutical Reflections, in: Assaad Kattan/Fadi Georgi (Hg.), Thin-
king Modernity. Towards a Reconfiguration of the Relationship between Orthodox
Theology and Modern Culture, Balamand (University of Balamand) — Miinster
(Westphalian Wilhelm’s University) 2010, 11-19. Ebenso ist die Auseinandersetzung
mit dem friihchristlichen Verkiindigungsethos die beste Werkstattiibung, um das en-
ge Verhiltnis zwischen Exegese — Soteriologie — Glaubenszeugnis — Zeitgeschehen
zu eruieren: «Returning to the early centuries can provide us with the resources that
we need to articulate Orthodox theology in our own contemporary situation.» JOHN
BEHR, Returning to First Principles. Articulating Orthodox Theology in a Postmo-
dern Context, in: A. a. O., 33. Dass der Ruf «zuriick zu den Quellen» nicht als patro-

10



Glaubensverkiindigung zwischen Selbstsikularisierung und prophetischem Dienst

tion des erwarteten Messias oder des «unbekannten Gottes» der Athener
mit der Person Jesu Christi ist dabei intendiert, sondern die Tatsache, dass
diese Person gerade durch ihren Tod hindurch die Gottessohnschaft offen-
bart hat: durch die Auferstehung. Die «Wer»-Frage wird immer im Zu-
sammenhang mit dem Tod und der Auferstehung Jesu Christi beantwor-
tet, d.h. mit der Gewissheit einer grundlegenden neuen Erfahrung zwi-
schen Gott und Mensch im Ereignis des Kreuzes. Am besten ist dies in
den paulinischen Ausfiithrungen in 1 Kor 15 sichtbar: Das ganze Evange-
lium hingt am zentralen Zeugnis, dass der gestorbene Christus von Gott
auferweckt wurde. Eine Verkiindigung, die nicht aus der Gewissheit des
Todes und der Auferstehung Christi ihre Kraft schopft, ist leer und sinn-
los. Die Glaubenserfahrung der Jiinger war aus der Leere des Karsamstags
und der iiberraschenden Begegnung mit dem Auferstandenen entstanden.
Dies ist auch in einer sdkularen Gesellschaft nicht weniger giiltig.

Dabei setzen die Apostel immer etwas voraus: dass der Tod als etwas
Tragisches oder zumindest als die grosste ungeloste Frage der Menschheit
wahrgenommen wird. Hingegen stehen wir heute vor der grossen Heraus-
forderung, dass die Erfahrung des Todes eine epochale Neuinterpretation
bekommen hat. Vor dem Tod bemiihen wir uns um die Akzeptanz der
Endlichkeit im Sinne einer Lebens- und Weisheitskunst: Wenn er nicht
gerade tabuisiert wird, wird der Tod als Sinnerfiillung des Lebens zele-
briert. Auferstehung hat hier wenig Platz, hochstens als Schimmer eines
schones Kindheitstraums... . Wie konnen in einem solchen Kontext der
Tod Jesu Christi und seine Auferstehung als Schliisselereignisse des Heils
vermittelt werden? Die Erfahrung Gottes hat im Christentum mit der Er-
fahrung des Todes (in der Gestalt des Kreuzes) zu tun. Je weniger wir mit
der Erfahrung des Todes konfrontiert werden, desto schwieriger wird es,
ein Verhiltnis zum gekreuzigten und auferstandenen Sohn Gottes herzu-
stellen. Aus dieser Sicht werden Begribnis und Totengedenken — wenn es
tiberhaupt dazu kommt — in der sdkularen Gesellschaft zu entscheidenden
Momenten christlicher Verkiindigung, weil sie zu den wenigen Momenten
innerhalb eines sdkular «regulierten» Lebens gehoren, in denen die Aus-
einandersetzung mit dem Tod, und damit mit dem Sinn des Kreuzes, un-

logische Bewunderungsarchiologie misszuverstehen ist, sondern als fundamental-
theologische Haltung einer schopferischen Auseinandersetzung zwischen lebendiger,
kirchlicher Glaubensiiberlieferung und Postmoderne, im diachronen Dialog mit der
sehr verwandten fundamentaltheologischen und kerygmatischen Herausforderung
der ersten christlichen Jahrhunderte, versteht sich von selbst.

11



loan Moga

ausweichlich ist. Ich meine das nicht im missionarischem Sinn, sondern
im Sinne der Vermittlung einer Glaubenserfahrung, die den Auferstande-
nen und das neue Leben in ihm ins Zentrum setzt. Im Tod endet das sae-
culum, nicht aber das Leben in Christus.

Als These formuliert: Christliche Verkiindigung in sikularer Gesell-
schaft ist das, was sie von Anfang an war: die Mitteilung einer authenti-
schen Erfahrung von gott-menschlicher Gemeinschaft, die im Kreuz und
in der Auferstehung Jesu Christi griindet. Authentisch zu sein, gerade
wenn man eine 2000-jihrige Tradition hinter sich hat, ist jedoch keine
einfache Sache. Ich wiirde sogar behaupten, dass die Krise christlicher
Verkiindigung heute gerade in den Authentizitétsproblemen der Verkiindi-
genden liegt — unabhiéngig davon, ob sie auf Modernisierung und Reform
setzen (wie es in verschiedenen Formen in westlichen Kirchen der Fall ist)
oder die verbindliche Kontinuitét mit der Tradition versuchen (diese Op-
tion vertritt die orthodoxe Kirche). Man kann nicht die Menschen zu et-
was erwecken, wenn man nicht selbst ein standig Erwachender bleibt.

Leben in der Kirche als Mystagogie

Immer mehr Menschen finden sich in den Gottesdiensten oder in den
herkommlichen kirchlichen Diskursen nicht mehr zurecht. Das gilt z.T.
auch fiir die orthodoxe Kirche. Friiher hatte man darauf die Katechese als
wichtigste Antwort. Doch selbst die Begriffe Katechese (Unterweisung)
oder Katechismus konnen fiir diese Menschen entfremdend wirken. An-
dert man das Layout oder das Kommunikationsmittel (Facebook statt
Pfarragape, Youcat statt Erwachsenenkatechismus), damit die frohe Bot-
schaft schmackhafter wird, oder geht es um einen echten Dialog? Dabei
hatte die Alte Kirche mit «Unterweisung» keine theoretische Erklirung
des Glaubens gemeint, sondern eine existenziell-sakramentale Einfiih-
rung in das Heilsmysterium. Die Kirche ist per definitionem ein Erfah-
rungsraum oder -ort der Einfiihrung, ein Ort des Ubergangs. Die «Myst-
agogie» — Einfiihrung in die Mysterien — war nicht nur fiir die Nichtge-
tauften, sondern auch fiir die Getauften da. Der Weg in das Mysterium
Gottes ist ein Kontinuum,

So kommen wir — scheint mir — zu einer zentralen Komponente christ-
licher Verkiindigung: Spiritualitit, geistlichem Leben. Der orthodoxen
Kirche wurde oft nachgesagt, sie habe kaum missionarisches Wirken ent-
faltet, dafiir habe sie aber eine reichhaltige Spiritualitit. Aus diesem Vor-
urteil ist abzulesen, dass man Verkiindigung und Spiritualitit als zwei

12



Glaubensverkiindigung zwischen Selbstsidkularisierung und prophetischem Dienst

getrennte Ausrichtungen des Christlichen wahrnimmt. Verkiindigung hat
nicht nur mit Glaubensvermittlung, sondern auch mit Mitteilung einer
geistig-geistlichen Erfahrung, sprich mit Heiligkeit zu tun. Spiritualitét
trdagt in der ostkirchlichen Tradition eine asketische Grunddimension:
Ohne den Prozess einer inneren Reinigung, den man friiher eher scholas-
tisch unter dem Leitbegriff der «Tugenden» zusammenfasste, ist ein Vor-
anschreiten im geistlichen Leben nicht moglich. Askese und Mystik blei-
ben eng miteinander verbunden. Die Lebenszeugnisse zeitgendssischer
heiliger (wenn auch nicht immer heilig gesprochener) Minner und Frauen
sind die beste authentische Vermittlung dieser Spiritualitét fiir heutige
Menschen.

Deshalb sind Bekenntnis, Verkiindigung und geistliches Leben Grund-
elemente einer solchen «alten» (weil auf die altkirchliche Zeit zurtickge-
henden) und doch sehr lebendigen missionarischen Ausrichtung. Anasta-
sios Yannoulatos, einer der bekanntesten orthodoxen Missionswissen-
schaftler und zugleich Oberhaupt der Orthodoxen Kirche von Albanien,
spricht in diesem Kontext von der «zentralen und unersetzlichen» Rolle
der «geistlichen Erfahrung» bei der Bewahrung der Menschlichkeit im
globalen Kontext von Individualismus und Willkiir:

The only thing that is in a position to neutralize this lethal virus of selfishness
is genuine religious experience. (...) The more genuine and pure the religious
experience, the more decisively it can make a positive contribution within the
global process, awakening a spirit of struggle within organized groups and
peoples.!!

Prophetische Spiritualitiat: Aber wie?

In vielen Studien zu unserem Thema fillt das Stichwort «prophetisch» als
Hauptaufgabe der christlichen Verkiindigung in der Postmoderne.'2 Oft

11 ANASTASIOS YANNOULATOS, Globalization and Religious Experience, in:
idem, Facing the World. Orthodox Christian Essays on Global Concerns, Geneva
(World Council of Churches) 2003, 179-199, hier 194.

12 Vgl. etwa HEINRICH BEDFORD-STROHM/ETIENNE DE VILLIERS (Hg.), Prophe-
tic Witness. An Appropiate Contemporary Mode of Public Discourse?, Wien — Berlin
(LIT) 2011; PETROS VASSILIADIS, The Universal Claims of Orthodoxy and the Parti-
cularity of its Witness in a Pluralistic World, in: Emanuel Clapsis (Hg.), The Ortho-
dox Churches in a Pluralistic World. An Ecumenical Conversation, Geneva (World
Council of Churches) 2004, 192-206. Vassiliadis spricht von einer «prophetischen

13



loan Moga

jedoch bleibt dies ein schwammiger Begriff. Olivier Clement, ein franzo-
sischer orthodoxer Theologe, hat bereits 1988 in einem Aufsatz als Per-
spektive fiir die Kirche in der sdkularen Gesellschaft die Entfaltung einer
«prophetischen Partnerschaft» betont.!3 Darunter verstand er sowohl eine
kritische Widerstandshaltung gegeniiber einer Welt, die Gott aus ihrem
Leben aussortiert hat, als auch eine inspirierende Rolle fiir sie. Zum pro-
phetischen Dienst der Kirche gehore sowohl die Entfaltung eines «authen-
tischen Pluralismus» zwischen verschiedenen Charismen, als auch die
Chance einer demiitigen, diskreten, aber strahlenden Sichtbarkeit in der
Gesellschaft. Ein Vierteljahrhundert spiter sind wir ein bisschen erniich-
tert: denn — so schon das Stichwort «prophetische Partnerschaft» klingen
mag — sie setzt auch einen guten Draht nach oben voraus. Nicht wir sind
prophetische Gegenwart in dieser Welt, sondern der Heilige Geist.

In der orthodoxen Kirche hatte seit der byzantinischen Zeit vor allem
das Monchtum diese prophetische Funktion inne. Doch gerade in unserer
Zeit darf die Prophetie nicht mehr nur mit einem kirchlichen Stand in
Verbindung gebracht werden. Denn angesichts der Relativierung der tradi-
tionellen Vorstellungen iiber das, was die Familie ausmacht, bekommt der
Weg der christlichen Familie ebenso prophetische Ziige wie der monasti-
sche Weg. Die Entfaltung einer Ehe- und Familienspiritualitdit, die die
Schonheit eines gemeinschaftlichen Lebens in Christus inmitten der Ge-
sellschaft als prophetisches Zeugnis der Liebe herausstellt, scheint mir
heute eine Prioritdt in der christlichen Verkiindigung zu haben.

Diese thesenartig formulierten Gedanken diirften viel Hinterfragbares
enthalten. Entscheidend ist jedoch, iiber ihr mutmassliches Pathos hinaus
einzusehen, dass wir mit unserer christlichen Verkiindigung aus einer fa-
talistischen Defensivhaltung, aber auch aus einer anpassungsorientierten,
sich selbst sidkularisierenden Missionsauffassung aussteigen sollten. Si-
cherlich arbeiten wir in Ost und West immer noch mit unterschiedlichen
Arbeitsinstrumenten und Losungsansétzen, oft sogar mit divergenten her-
meneutischen Zugingen zu den biblischen und altkirchlichen Fundamen-
ten unserer ethischen Kriteriologie. Doch die Herausforderungen und
auch das letzte Ziel sind dieselben. Als in diese Epoche Hineingeborene

eschatologischen Vision von der Kirche» als dem «absoluten Imperativ» fiir das
christliche Zeugnis in der heutigen Welt. A. a. O., 200.

13 Vgl. OL1vIER CLEMENT, Témoigner dans une société sécularisée, in: Contacts
40 (1988) 277-295.

14



Glaubensverkiindigung zwischen Selbstsékularisierung und prophetischem Dienst

sind wir durch Gottes Vorsehung und durch die inspirierende, pneuma-
erfiillte Tradition der Kirche nicht nur befihigt, sondern auch verpflichtet,
die Schonheit und die existentielle Fiille des apostolischen Auferstehungs-
glaubens zu leben.

loan Moga (geb. 1979 in Fdgdras, Rumdnien), Dr. theol., studierte orthodoxe
Theologie an der Universitdt Miinchen und promovierte 2009 dort mit einer
Arbeit iiber die Ekklesiologie Hans Urs von Balthasars aus orthodoxer Sicht.
Seit 2010 ist er Univ.-Ass. Postdoc am Institut fiir Historische Theologie der
Katholisch-Theologischen Fakultit der Universitdt Wien und seit 2013 zu-
sdtzlich Lehrbeauftragter an der Kirchlich-Pddagogischen Hochschule
Wien/Krems. Forschungsschwerpunkte: Systematische Theologie, orthodox/
romisch-katholischer Dialog. Seit 2005 ist er Priester der Rumdnisch-Ortho-
doxen Kirche.

Adresse: Institut fiir Historische Theologie, Katholisch-Theologische
Fakultdt, Schenkenstr. 810, A-1010 Wien, Osterreich.
E-Mail: ioan.moga@univie.ac.at

English Summary

The paper considers the different interpretation of the relationship between modern
society and religion, and questions the classical Orthodox Church view that «sec-
ularization» represents a purely Western import which needs to be resisted. It is
rather a question on the one hand of taking account of the different social contexts
the Orthodox Church lives in, and on the other, of addressing internal tendencies
to secularization caused by an inadequate understanding of the task of proclama-
tion as one not anchored in personal experience. The author adopts an approach
based on practical theology, and from the background of his pastoral experience
in the Orthodox Church suggests some guidelines for a renewed pastoral ap-
proach. These include: (1) a readiness to see a secular and pluralist society not
(any longer) as a bogeyman and a product of foreign culture, but to discover in it
the «kairos» for the proclamation of faith and a new and fruitful synthesis with
what is genuinely Christian; (2) not putting theories of pastoral strategy or sociol-
ogy or high theological visions at the centre of proclamation, but actual human
beings; (3) making the local church a vibrant place of community and genuine
encounter; (4) re-experiencing the existential christocentricity of the scriptural
inheritance; (5) a fresh understanding of mystagogy not as an objective, catechet-
ical talking about faith, but as a subject-oriented initiation into the mysteries of the
faith — in other words of existence; (6) developing the prophetic potential of Chris-
tian spirituality (including family spirituality).

15



	"Es ist gut, dass wir hier sind" (Mt 17,4) : Glaubensverkündigung zwischen Selbstsäkularisierung und prophetischem Dienst : ein orthodoxer Beitrag

