Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 105 (2015)
Heft: 4

Bibliographie:  Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

FrRANZ XAVER BISCHOF/GEORG ESSEN
(Hg.) Theologie, kirchliches Lehr-
amt und 6ffentliche Meinung. Die
Miinchener Gelehrtenversammlung
von 1863 und ihre Folgen (Miin-
chener kirchenhistorische Studien.
NF 4), Stuttgart (Kohlhammer)
2015, 197 S. ISBN 978-3-17-
028949-9

Die Katholische Akademie in Bayern
veranstaltete zum 150-Jahre-Jubildum
der Miinchener Versammlung katholi-
scher Gelehrter von 1863 eine Tagung
vom 16. bis 18. September 2013. Die
Referate auf der «bewusst interdiszip-
lindr angelegten Tagung» (d.h. Kir-
chengeschichte, Kirchenrecht und sys-
tematische Theologie) stammen aus-
schliesslich von romisch- katholischen
Theologen; Mitglieder einer profanen
Fakultit wie Neuzeithistoriker o.4.
oder gar Altkatholiken als Schicksals-
genossen Dollingers fehlen.

Am Anfang des Buchs ist nach ei-
ner Einfiihrung die Rede Dollingers
aus den offiziellen Kongressakten ab-
gedruckt (11-33). Im ersten Beitrag
stellt Franz Xaver Bischof diese Rede
in ihrem zeitgeschichtlichen Umfeld
dar; sie bilde «die entscheidende Zasur
im spannungs- und konfliktreichen
Verhiltnis von theologischer Wissen-
schaft und kirchlichem Lehramt» (35).
Dabei identifiziert er das «kirchliche
Lehramt» mit den romischen Autorité-
ten (Papst und Kurie), mit denen die
Neuscholastiker kein spannungs- und
konfliktreiches Verhiltnis hatten. In
Déllinger sieht er einen «entschiede-
nen Vertreter des Humboldtschen Bil-
dungs- und Universititsideals» (36, s.

IKZ 105 (2015) Seiten 335-340

auch 45). Er beachtet nicht, dass Dol-
linger in Landshut promoviert wurde,
dessen Geist damals von Michael Sai-
ler geprigt war, noch dass die katholi-
sche Theologie im Barockzeitalter auf
dem «historischen Auge der Theolo-
gie» keineswegs blind war. Bei der
Darstellung der Vorgeschichte der Re-
de Déllingers wird der in J. Friedrichs
Dollingerbiographie (3 Béande, Miin-
chen 1899-1901) ausfiihrlich zitierte
Brief Joh. Bapt. Heinrichs (ebd. 288-
294) iibergangen, ebenso wie die hier
dargestellten Bemiihungen von Fried-
rich Michelis und des Wiener Nuntius
de Luca. Das traurige Resiimee fiir
Dollingers Eintreten fiir die Freiheit
der Wissenschaft lautet, dass der Ver-
sohnungsversuch zwischen den theo-
logischen «Richtungen» gescheitert
sei. Das in Folge einer Intrige ergange-
ne romische Breve «Tuas libenter rich-
tete sich in seinem Kern gegen die
Moglichkeit der Theologie als Wissen-
schaft iiberhaupt und sollte sich im
Riickblick als die entscheidende kirch-
liche Zwangsmassnahme erweisen,
mit der die Methodenvielfalt in der
katholischen Theologie und die ihr seit
dem Mittelalter zukommenden Frei-
raume beschnitten wurden» (47). Das
gemeinsame Abschlussdokument mit
dem Bericht an den Papst, der mit dem
pépstlichen Segen beantwortet wurde,
wird nicht erwihnt.

Die Entstehung dieses Breves be-
leuchtet Hubert Wolf im folgenden
Beitrag «Joseph Kleutgen, das Breve
Tuas libenter (1863) und die Folgen
fiir die katholische Theologie». Er fin-
det, dieses Breve «stellt einen gravie-
renden Einschnitt in der Kirchen- und
Theologiegeschichte dar, der an Be-
deutung vielleicht sogar die Dogmati-

335



Bibliographie

sierung des pépstlichen Jurisdiktions-
primats und der Unfehlbarkeit [...]
iibertrifft.» Denn jetzt «wurden Wis-
senschaftler und Glaubige zum absolu-
ten Gehorsam gegeniiber allen Ausse-
rungen des Papstes — egal, in welcher
Form er sie auch abgab — allen Dekre-
ten der romischen Kongregationen —
insbesondere des Heiligen Offiziums
und der Indexkongregation —und sogar
entsprechender Lehrmeinungen <recht-
glaubiger> romischer Theologen ver-
pflichtet» (49). Aber das gilt natiirlich
nur, wenn man sich den Papstdogmen
von 1870 unterwirft. Zuvor, 1863,
brauchte man sich diesem Breve nur
dusserlich zu unterwerfen, wie das die
«deutschen» Theologen taten (s. dazu
den Beitrag von Neuner, 112), und
konnte auf bessere Zeiten hoffen, die
man durch die Beeinflussung der 6f-
fentlichen Meinung herbeizufiihren
hoffte.

Der Dogmatiker Georg Essen triagt
anlésslich des Bildes von den «Zwei
Augen der Theologie» einen Traktat
iiber «Geschichte als Leitkategorie der
Theologie in der Moderne» bei (71-84).
Es folgen von Gunda Werner «Syste-
matisch-theologische Perspektiven auf
einen Grundvollzug von Kirche» unter
der Uberschrift «<Wir aber haben alle
Ursachen, Gott zu danken> — das Zu-
einander von Offentlicher Meinung
und universitdrer Theologie am Bei-
spiel Ignaz von Doéllingers» (85-107).
Werner referiert Arbeiten moderner
romisch-katholischer Theologen und
schliesslich zustimmend die vorsichtige
Stellungnahme von Karl Rahner zur
Rolle der offentlichen Meinung und
versucht den Begriff der «Offentlich-
keit» zu kldren. Sie stellt mit dem Wis-
senschaftsrat fest, «dass der zentrale

336

Ort wissenschaftlicher Theologie an
den Universititen zu verorten ist.»
«Das starke Plidoyer» des Wissen-
schaftsrates sei «von den Argumenten
Dollingers kaum zu unterscheiden»
(104.). Schliesslich wird noch das
praktische Beispiel Dollingers er-
wihnt, der die Geistlichkeit auffordert,
die «Zeichen der Zeit» zu erkennen,
indem sie die sozialen und 6konomi-
schen Probleme der Gegenwart in der
Offentlichkeit behandelt (106f.).
Unter dem Titel «[...] das rechtmis-
sige Eigentum der einen wahren Kir-
che» schreibt Peter Neuner iiber «Ein
Jahrhundert eines 6kumenischen Mo-
tivs — Von Doéllinger 1863 bis Unitatis
redintegratio 1964» (109-124). Im
ersten Teil behandelt er «Ddllinger als
Polemiker». Fiir Dollinger sei «das
grundlegende Kriterium fiir Kirche
[...] deren Apostolizitit» (109) und
zwar in «doppelter Zuspitzung»: Ur-
sprungstreue in der Lehre und Sukzes-
sion des bischoflichen Amtes (110).
Doch bei aller Kritik am Protestantis-
mus musste Doéllinger erkennen, «dass
die bischofliche Sukzession allein
nicht vermocht hatte, die katholische
Kirche vor folgenschweren Irrtiimern
zu bewahren» (ebd.). So formulierte er
vor der Gelehrtenversammlung 1863
«erstmals ein Okumenisches Pro-
gramm, das allerdings noch recht im
Banne eines deutschen Nationalbe-
wusstseins stand» (ebd.) Hier wire ein
Hinweis auf die Ortskirchentheologie
angebracht gewesen. Dollinger erklirt
hier, es gibt «auch in der Kirche eine
ausserordentliche Gewalt neben den
ordentlichen Gewalten, und dies ist die
offentliche Meinung. Durch sie iibt die
theologische Wissenschaft die ihr ge-
bithrende Macht, welcher in der Linge



Bibliographie

nichts widersteht» (112). Wie Déllin-
ger die Offentliche Meinung beein-
flusst hat, wird hier nicht erortert. Im-
merhin: «Die Kritik, die der fast 70-jdh-
rige Dollinger am Vatikanischen Kon-
zil iibte, folgte den gleichen Kriterien,
die er als junger Theologe gegeniiber
dem Protestantismus gedussert hatte»
(ebd.). Neuner urteilt: «Dollinger kriti-
sierte eine Schreckvision, die durch die
Rezeptionsgeschichte der vergangenen
140 Jahre als widerlegt angesehen wer-
den kann.»Wer an die Papstdogmen
von 1870 glaubt, kann so schreiben.
Als Altkatholik weiss man aus der tig-
lichen Erfahrung mit anderen Katholi-
ken, dass die offentliche Meinung in
der katholischen Kirche die Papstdog-
men nicht rezipiert hat. So konnte Dol-
linger (und mit ihm vor allem die deut-
schen Altkatholiken) bei aller wissen-
schaftlichen und theologischen Kritik
den romisch-katholischen Teil der Kir-
che in der Praxis anerkennen.

Im zweiten Teil werden die «oku-
menischen Aktivitidten» Dollingers ge-
schildert. Allerdings sah dieser sich
nicht nur mit Orthodoxen und Anglika-
nern verbunden (113), sondern auch
mit der Kirche von Utrecht. Die Vortra-
ge «Uber die Wiedervereinigung der
christlichen Kirchen» vom Friihjahr
1872 hielt Déllinger nicht als Vorsit-
zender der erst auf dem Kolner Kon-
gress im Herbst 1872 errichteten
«Kommission zur Forderung der
christlichen Einheit». Er sprang viel-
mehr ein, als bei einer Vortragsreihe
Reinkens und Loyson nicht recht anka-
men. Dollinger konnte hier mit sieben
Vortrigen einspringen, weil er sich
schon lange mit dem Gedanken der
Union der christlichen Kirchen be-
schéftigt hatte. Neuner erwihnt hier

die «Weltmissionskonferenz in Edin-
burgh, mit der die Geschichte der mo-
dernen dkumenischen Bewegung ihren
Anfang nahm» (114) und iibersieht,
dass das altkatholische Engagement
sich vor allem auf «Faith and Order»
richtete. Zwar geht Neuner noch aus-
fiihrlich auf die Bonner Unionskonfe-
renzen ein (115-118), an deren Ende
Déllinger iliberzeugt war, «dass die kir-
chentrenneden Differenzen iiberwun-
den und eine Gemeinschaft der betei-
ligten Kirchen moglich sei» (117).
Immerhin wird als spiate Folge die
Bonner Vereinbarung einer Interkom-
munion zwischen Anglikanern und
Altkatholiken von 1931 erwihnt. Un-
beriicksichtigt bleiben die Besuche der
Bischofe Reinkens und Herzog bei den
Anglikanern, das Chicago-Lambeth-
Quadrilateral von 1888, die Griindung
der «Revue internationale de Théolo-
gie» auf dem zweiten internationalen
Altkatholikenkongress 1892 in Lu-
zern, die (seit 1911) als «Internationale
kirchliche Zeitschrift» (IKZ) sich der
Okumenischen Bewegung verpflichtet
weiss. Nicht erwédhnt wird auch die In-
itiative von Robert Gardiner fiir eine
Weltkonferenz fiir «Faith and Order»,
die Bischof Herzog und sein spiterer
Nachfolger Adolf Kiiry bereitwillig
aufgriffen, sodass nach dem Ersten
Weltkrieg der damalige Miinchener
Nuntius Eugenio Pacelli (spiter Papst
Pius XII.) Herzog zu den drei wichtigs-
ten Forderern der 6kumenischen Be-
wegung zidhlte. Im dritten Teil von
Neuners Beitrag wird die «Okumene
in der romisch-katholischen Kirche»
anhand von pipstlichen Erlassen be-
handelt (119-120); daneben seien in
der Theologie die Theorien «vom Vo-
tum ecclesiae und von den vestigia

00



Bibliographie

bzw. den elementa ecclesiae» entwi-
ckelt worden (121). Die stillschwei-
gende Nichtbeachtung des von Pius
IX. 1873 erlassenen Verbots Pius einer
gemeinsamen Beniitzung von Gottes-
dienstriumen durch romische und Alt-
katholiken nach dem Zweiten Welt-
krieg und andere Okumenische Kon-
takte auf Ortsebene werden iibergan-
gen. In einem vierten Abschnitt werden
«Okumenische Motive und Zielvor-
stellungen» angesprochen und festge-
stellt: «Faktisch lassen sich bei Dollin-
ger die wichtigsten Modelle von 6ku-
menischer Gemeinschaft nachweisen»
(122). Im fiinften Abschnitt «D6llin-
gers Stellung zu den Juden» wird die
Landtagsrede von 1846 als Gegensatz
zur Akademierede von 1881 aufge-
fasst (123 f.). Dabei wird iibersehen,
dass es 1846 um das ging, was heute
als «Raubtierkapitalismus» bezeichnet
wird, wihrend es 1881 um einen welt-
anschaulichen Antisemitismus ging,
der von H. v. Treitschke und A. Stécker
in Berlin hoffihig gemacht wurde.
Gregor Klapczynski behandelt un-
ter dem Titel «Historie und Scholastik»
die «Katholische Kirchengeschichte
nach Dollinger» (125-138), wobei das
«nach» sowohl zeitlich (post) als auch
als entsprechend (secundum) aufge-
fasst werden kann. Er meint: «Nur die
«deutsche> Theologie verstand sich fiir
den Dollinger des Jahres 1863 auf die
Historie.» «Nur sie wusste auch die
Theologie als einen Organismus zu
wiirdigen, der tiber einen unvergéngli-
chen und unwandelbaren gottlichen
Kern» verfiige (126). Spiter behauptet
er dann: H. Schrors schuf «aus genuin
neuscholastischem Geist die Grundla-
ge fiir die «Constuction> des Christen-
tums aus einer <Idee>, was man bislang

338

nur von den <Tiibingern> sagen zu kon-
nen glaubte — ein von Dollinger her
ganz undenkbarer Gedanke» (134).
Entspricht nicht der «gottliche Kern»
in Dollingers Theologie der «Idee»
von Schrors? Der Unterschied liegt da-
rin, dass Dollinger mit Tradition und
Quellenforschung die Wirklichkeit er-
forschen wollte, wihrend die Neu-
scholastik die Wirklichkeit von einem
vorgegebenen Gedankengebidude aus
zu rekonstruieren suchte. Klapczynski
liebt es, die Geschichte von Extrempo-
sitionen her darzustellen, um dann am
Ende sagen zu konnen: «Und doch ver-
undeutlicht sich das distinkte Schwarz
und Weiss, das Déllinger malte, in der
theologischen Selbstwahrnehmung der
meisten Kirchenhistoriker der Zwi-
schenkonzilszeit und bei genauerer
Betrachtung auch aus heutiger Sicht zu
einer vielfiltig abgestuften Wirklich-
keit» (137). Es war doch das Ziel von
Dollingers Rede, gerade die «Verun-
deutlichung» den romischen «Neu-
scholastikern» nahezubringen, die mit
ithrem «eindeutigen» Wahrheitsver-
stindnis glaubten, jede Abweichung in
Rom denunzieren und verurteilen las-
sen zu miissen. Dollinger predigte To-
leranz und stellte die Folgen der Intole-
ranz dar.

Diese Absicht bestitigt Klaus Un-
terburger im ersten Teil seines Aufsat-
zes «Lehramt und Theologie zwischen
den beiden vatikanischen Konzilien»
(139-152) mit den Worten: «Ddéllingers
Rede war gegen den eifernden Exklu-
sivismus der neuscholastischen Schule
gerichtet» (143). In den beiden folgen-
den Abschnitten «Theologie und Lehr-
amt nach dem I. Vatikanum» (144—146)
und «Die Modernismuskrise als Hohe-
und Wendepunkt» (146—147) schildert



Bibliographie

er die von Dollinger befiirchtete Ent-
wicklung bis Pius X., die das Fass zum
Uberlaufen brachte, sodass man statt
«auf Verurteilung und restaurative
Uberwachung» nun «mehr auf Erzie-
hung und auf allmihliche Reform
durch romische Personalpolitik» setzte
(147). Das erforderte eine Umbildung
der romischen Bildungspolitik, die in
dem Abschnitt «Die Weichenstellun-
gen nach 1914 und die rémische Nor-
mierung der theologischen Ficher un-
ter Pius XI.» (147-150) behandelt wird.
Der Aufsatz schliesst mit dem Ab-
schnitt «Zwei Typen von Lehramt: Die
Pipste Pius XII. und Johannes XXIII.»,
in dem geschildert wird, wie der alles
regierende Paternalismus des katholi-
schen Milieus, den Pius XII. verkor-
perte, durch «Dollingers Prophetie,
dass sich der offentlichen Meinung
letztlich nichts entziehen konne [...]
die Kirche in den 1950er und 1960er
Jahren immer mehr» eingeholt wurde
(151), bis Johannes XXIII. die «pasto-
rale Not des Seelsorgers» antrieb, «auf
Dialog und eine Pastoral der Barmher-
zigkeit zu setzen» (ebd.). Bei allem
Wandel seien aber «die von Dollinger
scharf konturierten Spannungsverhilt-
nisse» zwischen ultramontanem Lehr-
amt und Universitétstheologie geblie-
ben: «Dollingers Rede von 1863 vor
150 Jahren — sie geht uns deshalb auch
heute noch etwas an» (152).

Aus dem Rahmen der bisherigen
Beitrige fillt der letzte Vortrag von
Martin Rehak «Wie weit reicht die Un-
fehlbarkeit des kirchlichen Lehramts ?»
Er behandelt «Can. 750 § 2 CIC und
die Lehre von den <Katholischen
Wahrheiten>» (153—-192) und geht von
der Antwort des katholischen Kate-
chismus aus: «Diese Unfehlbarkeit

reicht so weit wie das Glaubenserbe
der gottlichen Offenbarung». Rehak
zeichnet die Entwicklung des «Glau-
benserbes» von Vatikanum I iiber Vati-
kanum II bis zur Hinzufiigung eines
§ 2 zu can. 750 CIC durch Papst Johan-
nes Paul II. im Jahr 1998 mit dem Motu
proprio «Ad tuendam fidem» nach. In
dem neuen § 2 heisst es, «anzunehmen
und zu bewahren ist auch alles und je-
des [...] was zur unversehrten Bewah-
rung und getreuen Auslegung des
Glaubensgutes erforderlich ist» (155).
Dem Dilemma, dass man damit — wie
in der Auseinandersetzung mit dem
Jansenismus — «die Kirche in die Lage
versetzte, gleichsam Tatsachenent-
scheidungen in Bezug auf irdische
Sachverhalte zu treffen» (174), ver-
sucht man dadurch zu entgehen, dass
man unter Berufung auf Thomas von
Aquin und Bonaventura zwischen pri-
maéren und sekundiaren Glaubenssitzen
oder «Glaubenswahrheiten» und «Ka-
tholischen Wahrheiten» (171) unter-
scheidet, die zu glauben (credere) oder
festzuhalten (tenere) sind. So rechnet
Rehak die Lehre, «dass die Priester-
weihe Minnern vorbehalten sei» (175),
unter die «Katholischen Wahrheiten»
und merkt dazu u.a. an: «Was die Posi-
tionierung des kirchlichen Lehramts in
formeller Hinsicht anbelangt, liesse
sich kritisch bemerken, dass in dieser
(disziplindren?) Frage zwar eine lo-
gisch notwendige Verbindung mit der
gottlichen Offenbarung  behauptet,
aber doch nicht klar gesagt wird, wel-
cher konkrete Glaubenssatz bzw. wel-
che Offenbarungslehre genau nicht
mehr rein bewahrt und getreulich aus-
gelegt werden konnte, wenn man die
kirchliche Lehre vom Vorbehalt des
Weihesakraments fiir Ménner preis-

339



Bibliographie

gibe» (175, Anm. 71). Er spricht sich
am Ende dieses Abschnitts mit Josef
Ratzinger dafiir aus, «manche Ent-
scheidung des kirchlichen Lehramts,
die fiir ihre Zeit vielleicht als essentiell
fiir die Bewahrung des katholischen
Glaubens galt, in der historischen
Riickschau zu einem pastoral motivier-
ten Klugheitsurteil zu relativieren»
(176). Ein interessantes Beispiel dazu
ist der «Exkurs: zum Problem der Un-
giiltigkeit der anglikanischen Weihen»
(179-183). Schlussendlich werden
«Anfragen an die herrschende Doktrin
und Disziplin»verschiedener Theolo-
gen referiert (183-191) und «Zusam-
menfassende Beobachtungen» zu dem
von Johannes Paul II. erlassenen § 2 zu
can 750 CIC gegeben (191-192).

Das Buch behandelt mit grosser
Offenheit einen entscheidenden Schritt
hin zur Exkommunikation der deutsch-
sprachigen Altkatholiken infolge der
Papstdogmen von 1870. Leider werden
fast nur inner-romisch-katholische
Probleme behandelt. Die Vorgeschich-
te, die Johann Friedrich beschreibt (im
dritten Band seiner Ddéllingerbiogra-
phie, 278-312), wird nicht beriihrt,
auch nicht das «Theologische Litera-
turblatt», das im Herbst 1865 auf einer
Nachfolgeversammlung der Versamm-
lung von 1863 gegriindet wurde (s.
H.E. Kessler, Ein letzter Verstindi-
gungsversuch, in: IKZ 69, 1979, 267-
276, hier 268 f.). Ein (kommentiertes)
Teilnehmerverzeichnis wire interes-
sant. Es fehlt ein Abkiirzungsverzeich-
nis, Druckfehler sind stehen geblieben,
Anmerkungsverweise sind nicht abge-
glichen und die Rede Déllingers wird
nicht nach dem Abdruck im Buch, son-
dern nach diversen anderen Ausgaben
zitiert. Trotz dieser Nebensdchlichkei-

340

ten: Das Buch beleuchtet einen wich-
tigen Augenblick in der Geschichte
des Katholizismus, in dem «Freiheit,
Gleichheit und Briiderlichkeit» oder
auch die «freiheitlich-demokratische
Grundordnung» unter die Rider ge-
kommen sind.

Ewald Kessler, Leimen D



Wechsel in der Chefredaktion der IKZ ab 2016

Mit dieser Nummer der IKZ beendet der Unterzeichnete seine Aufgabe
als Chefredaktor der IKZ, die er seit 2001wahrgenommen hat. Neue
Chefredaktorin ab 2016 ist Prof. Dr. Angela Berlis. Beitrége fiir die IKZ
und Anfragen in redaktionellen Belangen sind infolgedessen an sie zu
adressieren.

Thre Dienstadresse lautetr:

Prof. Dr. theol. Angela Berlis
Universitit Bern
Departement fiir altkatholische Theologie

Langgassstrasse 51
CH-3011 Bern

E-Mail: angela.berlis@theol.unibe.ch

Prof. Dr. Urs von Arx

IKZ 105 (2015) Seite 341 341




@
QIRCHLICHE "0 b 16)%8
4 EITSCHRIFT "

Bern Interreligious Oecumenical Studies

Dezember 2015

Einladung zur Abonnementsbestellung von IKZ-bios ab 2016

Sehr geehrte Leserin, sehr geehrter Leser,

die ersten zwei Ausgaben von IKZ-bios (2014 und 2015) wurden den Abonnenten der IKZ unentgeltlich zu-
gestellt. Wie bereits angekiindigt, wird dies ab 2016 nicht mehr der Fall sein.

IKZ-bios muss ab sofort eigens abonniert werden. Es gibt zwei Mdglichkeiten:

a) Die jahrliche Ausgabe von IKZ-bios kann zusammen mit den vier Quartalheften der IKZ zum Preis von
insgesamt CHF 106.00 (Schweiz) bzw. 112.00 (Ausland) abonniert werden (zuziiglich Portokosten). Das
Heft kostet CHF 30.00.

b) Ohne IKZ-Abonnement kostet eine Ausgabe von IKZ-bios CHF 40.00 (zuziiglich Portokosten).

Derzeit ist Bd. 3 zum Thema Religious Minorities and Interreligious Relations: Social and Theological Chal-
lenges in Vorbereitung.

Bitte richten Sie lhre Bestellung an: abonnemente@staempfli.com
Geben Sie dabei bitte an, ob Sie bereits Abonnent der IKZ sind.

Wir hoffen auf |hr Interesse und wiirden uns freuen, Sie ab 2016 als Abonnent bzw. Abonnentin von IKZ-
bios begriissen zu diirfen!
Mit freundlichen Griissen

im Namen der Herausgebenden von IKZ-bios

Prof. Dr. Angela Berlis



IENTERNATIONALE

&
MIRCHLICHE " b 16® S

JAEITSCHRIFT ..o

Bern Interreligious Oecumenical Studies

December 2015

Invitation for Subscription of IKZ-bios from 2016 onwards

Dear reader,

The first two volumes of IKZ-bios (2014 and 2015) were included within the standard subscription of the IKZ
during these years.

As earlier announced, from 2016 onwards, IKZ-bios will not be included anymore.

Volume 3, with the title Religious Minorities and Interreligious Relations: Social and Theological Challenges,
is currently in preparation.

We hope that you are interested to get the IKZ-bios series also in the future.

From 2016 onwards a volume of IKZ-bios will CHF 40.00 (plus postage).
For subscribers of the IKZ, the price will be CHF 30.00 (plus postage).

Please direct your subscription to: abonnemente@staempfli.com
Please indicate if you are a subscriber of IKZ as well.
Yours sincerely

on behalf of the editors

Prof. Dr. Angela Berlis



Redaktionskommission

Prof. Dr. Urs von Arx, Bern (Chefredaktor); Prof. Dr. Angela Berlis, Bern;

Prof. Dr. Giinter Esser, Bonn; Doz. Dr. Mattijs Ploeger, Utrecht; Prof. Dr. Klaus
Rohmann, Attendorn D; Prof. Dr. Peter-Ben Smit, Amsterdam; Bischof Prof. Dr.
Wiktor Wysoczanski, Warschau.

Eingegangene Beitrige werden von der Redaktionskommission begutachtet.

Adressé der Redaktion

Redaktion IKZ, c/o Universitit Bern, Departement fiir Christkatholische Theologie,
Linggassstrasse 51, CH-3012 Bern. E-Mail: u.vonarx @sunrise.ch

Typoskripte, redaktionelle Korrespondenz, Tausch- und Rezensionsexemplare

sind an obige Adresse zu richten. Angenommene Beitriige sind elektronisch

mit Ausdruck (Textgestaltung geméss den Richtlinien auf dem Internet) einzu-
reichen.

Internet: www.ikz.unibe.ch
ISSN 0020-9252

Abonnemente und Adressenverwaltung

Stampfli AG, Wolflistrasse 1, Postfach, CH-3001 Bern

Telefon +41 (0)31 300 66 66, Fax +41 (0)31 300 63 90

E-Mail: abonnemente @staempfli.com, IBAN: CH35 0900 0000 3000 0169 8
BIC: POFICHBEXXX.

Die Zeitschrift erscheint in Quartalsheften von mindestens 64 Seiten 8° zum
Jahrespreis von CHF 76.— fiir die Schweiz bzw. von CHF 82.— fiir das Ausland.
Das Einzelheft kostet CHF 24.— zuziigl. Versandspesen.

Abbestellungen mindestens vier Wochen vor Jahresende. Probehefte kostenlos.
Druck: Stimpfli AG, Bern

Publiziert mit Unterstiitzung der Schweizerischen Akademie fiir Geistes- und
Sozialwissenschaften (SAGW) durch Vermittlung der Schweizerischen
Theologischen Gesellschaft (SThG) — http://www.sagw.ch/sthg

Generalregister zu RITh und IKZ
Jahrgang 1 (1893)— 8 (1900), vergriffen

Jahrgang 9 (1901) — 18 (1910), nicht erschienen s
Jahrgang 1 (1911) — 25 (1935), vergriffen R M
Jahrgang 26 (1936) — 50 (1960), CHF 5.— FSC  lungsvollen Quelien
Jahrgang 51 (1961) — 75 (1985), CHF 12.— Solh . OGRS 100BY




	Bibliographie

