
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 105 (2015)

Heft: 4

Artikel: Eucharistie und Gesellschaft

Autor: Delikostantis, Konstantinos

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-583640

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-583640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eucharistie und Gesellschaft

KonVan/mos De/ikoVanfis

1. Dimensionen der Liturgie

Oft wurde das orthodoxe Christentum von Westeuropäern als Fossil aus

vergangenen Zeiten angesehen, mit sterilem Traditionalismus gleichge-
setzt und als ein dem westlichen Geist im Prinzip fremdes, eben als ein
«östliches» Phänomen betrachtet.' Selbst grosse Köpfe des Westens haben
kein Verständnis für das östliche Paradigma der Christenheit aufbringen
können. Hegel sah in Byzanz, von dem die Orthodoxie heute nach schöpft,
nur «ein morsches Gebäude», das «endlich von den kräftigen Türken zer-
trümmert wurde»^. Max Scheler nannte die orthodoxe Spiritualität «eine
ihrem Ursprung und Sinn nach so weltflüchtige, so passiv-kontemplative,
so ästhetische, aus hellenistischer Dekadenz geborene, feine und subtile
herbstliche Religiosität»^. Adolf Harnack charakterisierte seinerseits das

östliche Kirchentum, «mit seinen Priestern und seinem Kultus, mit allen
den Gefässen, Kleidern, Heiligen, Bildern und Amuletten, mit seiner Fas-

tenordnung und seinen Festen» als «etwas dem Evangelium Fremdes», ja
sogar als «jene Art von Religion, um deren Auflösung willen sich Jesus

Christus ans Kreuz schlagen liess»!
Heute noch, selbst im Rahmen der ökumenischen Bewegung, zu deren

Gründern die Orthodoxe Kirche gehört, grassiert die Ansicht, dass diese

Kirche, mit ihren endlosen Zeremonien, den weltabgeschiedenen Klöstern
und ihren zahllosen Frömmigkeitsbräuchen, eine «ultraliturgische Kir-
che» geblieben ist, die «im Unterschied zu den Kirchen des Westens den

Einsatz für die irdische Wirklichkeit als zweitrangig erachtet, von ihr ge-

' Vortrag gehalten auf der orthodox-altkatholischen Tagung zum Generalthema
«Die orthodoxe und die altkatholische Kirche und ihre Verantwortung für ein zusam-
menwachsendes Europa», Zürich, 22.-23. Mai 2015, und zwar zum Themenblock
«Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchenekklesiologie».

^ Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der
Geschichte (Werke 12), Frankfurt a.M. (Suhrkamp) 1970, XII, 412.

3 Max Scheler, Über östliches und westliches Christentum, in: Gesammelte
Werke, hg. von Max Scheler und Manfred S. Frings, Band VI, Bern (Francke) 1963,
111.

* Adolf von Harnack, Das Wesen des Christentums, Leipzig (Hinrichs)
1900,150.

IKZ 105 (2015) Seiten 315-328 315



Konstantinos

radezu flieht, um sich in einer mystischen Spiritualität der himmlischen
(Wirklichkeit) zuzuwenden»®. Die Orthodoxe Kirche leide an einem kul-
tischen Monismus und an einem ebenso quietistischen Eschatologismus.

Um schnell zu unserem Thema «Eucharistie und Gesellschaft» zu ge-
langen, sage ich, was wohl eine Binsenweisheit ist, dass die Beschreibung
des kirchlichen Lebens in der Orthodoxie mit dem Begriff «Liturgie» sehr
treffend ist, jedoch das Verständnis der «Liturgie» im Sinne eines aus-
schliesslich kultischen Geschehens, was auch in der Wiedergabe des Wor-
tes ZeiYowrgia mit «Gottesdienst» mitklingt, ein grobes Missverständnis
darstellt: «Indem der Begriff Liturgie in den kultischen Bereich eingeengt
wird, entsteht eine Kluft zwischen dem Sakralen, zu dem die Liturgie, die
sakrale Gottesverehrung, gehört, und dem Profanen, dem die anderen Ak-
tivitäten der Kirche gewidmet sind.»® Die Wahrheit ist, dass das ganze
Leben der Kirche eine Liturgie, «ein Dienst zur Verwirklichung des Rei-
ches Gottes auf Erden»^ ist, was nicht durch die Abwendung von der Welt,
sondern gerade durch die Öffnung und die Zuwendung zur Welt gesche-
hen kann.

In der Eucharistie, als dem Wesen der kirchlichen Allliturgie, ist diese

Verbindung mit der Welt ganz offensichtlich und zwar in dreierlei Hin-
sieht:

a) Wie Metropolit Johannes Zizioulas ausführt, kommt in der Eucharistie
eine überaus positive Annahme der Welt und der Schöpfung^ zum Aus-
druck:

Tout fidèle qui va à la liturgie porte en lui le monde (et nous entendons cela de

la manière la plus réaliste). Il ne porte pas simplement sa chair d'homme, son
être concret avec ses faiblesses et ses passions. Il porte sa relation avec le
monde naturel, avec la création. Dans l'Eglise ancienne, mais aujourd'hui
aussi dans les milieux où la simple piété traditionnelle n'a pas été encore tota-
lement évincée par des dissociations intellectuelles, les fidèles ne venaient pas

5 Anastasios Kallis, Orthodoxie. Was ist das?, Mainz (Grünewald) 1979, 62.
® A.a.O., 63.
7 Ebd.
* Vgl. Jean Zizioulas, La vision eucharistique du monde et l'homme contem-

porain, in: Métropolite Jean (Zizioulas) de Pergame, L'Église et ses institutions.
Textes choisis par Grigorios Papathomas/Hyacinthe Destivelle, Paris (Cerf) 2011,
243-255 [Nachdruck aus: Contacts 19 (1967) 83-92], 254. Eine deutsche Überset-

zung aus dem Französischen (Die Welt in der eucharistischen Schau und der Mensch
von heute) bietet US 25 (1970) 342-349.

316



Eucharistie und Gesellschaft

seuls à l'Église: ils amenaient avec eux les dons de la création: le pain, le vin
et l'huile. Et ces dons - combien cela est caractéristique - étaient portés en

procession (en défilé) liturgique pour parvenir aux mains de l'évêque qui at-
tendait à l'entrée (l'actuelle «Grande Entrée» de la liturgie) et devait les offrir
à Dieu comme eucharistie. Au lieu de faire oublier les besoins temporels en
venant à l'Église - comme on pourrait l'attendre - la liturgie demande aux
fidèles de les y apporter et de prier pour «des saisons clémentes, l'abondance
des fruits de la terre pour ceux qui sont en mer, les voyageurs, les mala-
des», pour la défaite des ennemis de l'État, pour la victoire du roi, etc. La
quête aussi - ce scandale pour certains cœurs pieux - est un acte qui nous
révèle qu'au cours de la liturgie a lieu très exactement un c/temmemenf (un
défilé, pourrait-on dire) du monde total devant l'autel (...)'

Hier haben wir die orthodoxe Antwort auf ein Problem, das während mei-
ner Zeit als Student in Tübingen die Theologie und die Kirche besonders

beschäftigte und auch heute noch stark angeht. Warum besuchen immer
weniger Christen den Gottesdienst? Eben, weil in ihren Augen, wie da-
mais Norbert GreinacheC urteilte, die Liturgie vom konkreten Leben
abgesondert ist, weil sie an «Realitätsverlust» leidet. Das führt dazu, dass

die Menschen im Gottesdienst ihre existentiellen Probleme, ihre Sorgen
und ihre Hoffnungen nicht wiederfinden und nicht artikuliert sehen. Sie

können in ihm nicht erkennen, was sie wirklich bewegt, was die hoff-
nungsvolle und heilsame Perspektive ihres Lebens ist.

b) Eine andere, sehr wichtige Dimension der orthodoxen Liturgie ist ihr
Gemeinschaftscharakter. Die orthodoxe Theologie spricht vom «liturgi-
sehen Wir»", vom «liturgischen Plural»^. Das sind Wörter, die auf die

Liturgie als gemeinsames Handeln verweisen, das von allen zusammen,
nicht bloss vom Priester oder vom Bischof, vollzogen wird. Die eucharis-
tische Liturgie ist nicht der Ort einer rein vertikalen Begegnung jedes
einzelnen mit Gott'L wie Zizioulas ausführt:

Elle est essentiellement socm/c et ecc/ésia/e et, comme telle, s'est conserveé -
d'une manière plus ou moins vécue - en Orient. Il n'y a peut-être aucune

s A.a.O., 245f.

Norbert Greinacher, Die Kirche der Armen. Zur Theologie der Befreiung,
München (Piper) 1980, 115-116.

" Kallis, Orthodoxie (wie Anm. 5), 65.

" Georgij Florovskij, Themen Orthodoxer Theologie, Athen (Artos Zois)
1989, 168-196 (griech.).

" Zizioulas, Vision (wie Anm. 8), 249.

317



Ximstanfiraos De/ifo.v&mh.v

autre manifestation de l'existence ecclésiale où les chrétiens cessent à ce point
d'être des individus pour devenir Église. Dans l'eucharistie, la prière, la foi,
l'amour, la charité (c'est-à-dire tout ce que les fidèles pratiquent individuelle-
ment) cessent d'être «mien» et devient «nôtre» et la relation entière de l'homme
avec Dieu devient relations de Dieu avec son peuple, avec son Église.
L'eucharistie n'est pas seulement communion de chacun avec le Christ; elle est
aussi communion des fidèles entre eux et unité dans le Corps du Christ, «non
plusieurs corps, mais un seul corps» selon saint Jean Chrysostome interpré-
tant fidèlement saint Paul. Ainsi la vérité biblique que la voie vers Dieu résu-

me et implique la vraie voie vers le prochain est particulièrement vivante dans

l'eucharistie, qui est l'acte le plus anti-individualiste de l'Église.
De cette façon, l'homme cesse d'être individu et devient personne Il

n'est pas un moyen vers un but; il est lui-même le but, l'image et la ressem-
blance de Dieu qui trouve son accomplissement dans sa communion avec
Dieu et avec les autres et seulement ainsi.'''

Es handelt sich hier um ein «Wir», das «auf eine Grösse anderer Ordnung
als jegliche Form einer soziologischen Gesellschaft»^ hinweist. Die Kir-
che ist «keine Anhäufung von Individuen, sondern ein lebendiger Orga-
nismus, in dem die Glieder zum Haupt, d.h. Christus, und zueinander in
einer existentiellen Lebensbeziehung stehen»'^. Es handelt sich auch um
etwas ganz anderes als um einen Kollektivismus, in dem die Person dem

übergeordneten Ganzen geopfert würde. Ich selbst spreche von einer
«Kultur der Person» oder von der «Kultur der Solidarität». Man könnte
auch von einem «ekklesialen Personalismus» sprechen, um dem Vorwurf
des Kommunitarismus gegen die Orthodoxie zu begegnen.

Es ist ein Verdienst von Bischof Johannes Zizioulas, auch an diesem
Punkt Wertvolles hervorgehoben zu haben. Eucharistische Gemeinschaft
bedeutet Annahme der Andersheit, Bejahung der Differenz, die eine con-
c/iho .s/ne gna non für die Gemeinschaft ist. In der Eucharistie werden wir
echte «re/aP'ono/ Oeings»V Wir geben zwar der Eucharistie den Namen
«Kommunion», aber in dieser Kommunion wird nicht nur die Gemein-
schaft verwirklicht, sondern auch das Anders-Sein bejaht und geheiligt.'^

m A.a.O., 249f.

Kallis, Orthodoxie (wie Anm. 5), 65.
« A.a.O.
" John D. Zizioulas, Introduction: Communion and Otherness, in: ders., Com-

munion and otherness. Further Studies in Personhood and the Church, ed. by Paul
McPartlan, London (T&T Clark) 2006, 1-12, hier 6.

's Ebd.

318



Eucharistie und Gesellschaft

Als eucharistische Gemeinschaft ist die Kirche «par excellence der Ort
der Person»" und der Freiheit. Person bedeutet Relation und Anders-sein-
Können in dieser und dank dieser Relation. Die Person ist «ein Ich, das

existieren kann nur in Beziehung zu einem Du, welches seine Existenz
und sein Anders-Sein bejaht»^.

Wenn «eine Person keine Person» ist, dann ist die Freiheit der Person

nicht «Freiheit von dem Anderen», sondern «Freiheit/ür den Anderen»,
und das ist die Definition der Liebe.21 Liebe bedeutet, dem Anderen zu
erlauben, «wahrlich ein Anderer zu sein» und zugleich «in Beziehung mit
uns zu stehen»^. Wenn wir den Anderen lieben, nicht froft seines Ver-
schieden-Seins von uns, sondern we// er ein Anderer ist als wir, dann
«leben wir», wie Zizioulas hinzufügt, «in der Freiheit als Liebe und in der
Liebe als Freiheit»^.

Wie ich schon angedeutet habe, wenn in der orthodoxen Theologie der
Gemeinschaftscharakter des kirchlichen Lebens betont wird, haben wir
keinen Kommunitarismus oder keine Unterschätzung oder gar Eliminie-
rung der Personalität vor uns. Vielmehr scheint hier die menschliche Per-

son in ihrer Einzigartigkeit und Freiheit, eben als einmaliges «Sein in
Beziehung» auf. Das orthodoxe Leben ist Leben «gemeinsamer Freiheit»
(koinë eleutheria),^ weil unser Gott ein «gemeinsames Gutes» (koinon
agathon)^^ ist, weil unsere Hoffnung die «gemeinsame Auferstehung»
(koine anastasis)^ ist.

c) Die Eucharistie, in der sich das Wesen der Kirche realisiert und offen-
bart, ist ein eschatologischer Akt. Wie wieder Zizioulas sagt, «die Identi-
tät, das Sein, die Ontologie der Kirche ist eschatologisch»V Dies wird
primär in der eucharistischen Liturgie erlebt, wo alle kirchlichen Akte

" Ioannis Zizioulas, Das Recht der Person, in: Akren r/er Afcac/em/e von Ariien
72 (2/1997) 585-602, hier 600 (griech.).

20 Zizioulas, Communion (wie Anm. 17), 9.
21 Ebd.
22 A.a.O., 10.
23 Ebd.
24 Nikolaos Kabasilas, Vom Leben in Christus 6,29 (PG 150, 653A; SC 361

[ed. Congourdeau], 64).
25 A.a.O., 7,51 (PG 150, 704C; SC 361 [ed. Congourdeau], 172).
26 Apolytikion des Palmsonntags.
22 Ioannis Zizioulas, Kirche und Eschata, in: Pantelis Kalaïtzidis (Hg.), Kirche

und Eschatologie, Athen (Kastaniotis) 2003, 24-45, hier 41 (griech.).

319



KoMrtawft'rtOS De/ifewtaMt«

wirklich «verkirchlicht», d.h. eschatologisch werden. Es ist ganz im Sinne
dieser ihrer eschatologischen Ausrichtung, wenn die Kirche die Sorgen,
das Leid und die bedrückenden Probleme des Kirchenvolkes auf sich
nimmt. «Sie wendet ihr Gesicht nicht ab vom Hunger, von der Krankheit,
von den Ängsten der Menschen, auch nicht von ihren, oft blutigen Kämp-
fen für Freiheit.»^ Hier ist es wiederum der eschatologische Geist der
Eucharistie, der die Kirche von der Säkularisierung rettet, indem er sie

davon abhält, historische, politische und kulturelle Formationen zu verab-
solutieren. Es ist nicht von ungefähr, dass die Eucharistie-zentrierte Or-

thodoxie, gegen die Gefahr der Säkularisierung, ständig «eschatologische
Antikörper»^ zu entwickeln vermochte.

Nun, es ist bekannt, dass die Betonung der eschatologischen Ausrich-

tung des kirchlichen Lebens im orthodoxen Christentum oft als Eschato-

logismus missverstanden und kritisiert wurde. Gewiss, die starke eschato-

logische Ausrichtung in der Orthodoxie, die verbunden ist mit dem Glau-
ben an die Vergänglichkeit der geschichtlichen Mächte, an die Brüchigkeit
der Institutionen, an die Vorläufigkeit aller weltlichen Einrichtungen, hat
eine Distanz des Gläubigen gegenüber den Strukturen der Welt zur Folge.
Das bedeutet jedoch mitnichten eine Indifferenz für das Leben des Men-
sehen auf seinem geschichtlichen Weg, das sich ja nicht unabhängig von
den Ordnungen der Welt abspielt. In der Haltung der Orthodoxie gegen-
über der Geschichte wird das «In-der-Welt-Sein» der Kirche in seiner

Gleichursprünglichkeit mit ihrem «Nicht-von-dieser-Welt-Sein» offenbar.
Vor einem solchen theologischen Hintergrund ist es leicht verstand-

lieh, warum die Eucharistie sich nicht in die vier Wände des Kirchenrau-
mes einschliessen lässt, warum «Liturgie» das Funktionieren des Lebens
der Kirche in seiner Ganzheit bezeichnet. Da das ganze Leben der Kirche
eucharistisch ist, ist auch die soziale Aktion der Kirche liturgisch, ihre
Diakonie ist «liturgische Diakonie». Man kann zwar von der «Liturgie vor
der Liturgie» und der «Liturgie nac/î der Liturgie» sprechen, um dadurch
die Zentralität der Eucharistie im Leben der Kirche zu bezeichnen. Hier
darf sich aber keine Spaltung des kirchlichen Lebens einschleichen. Ale-
xandros Papaderos bemerkt treffend: Der Begriff «Liturgie nach der Li-
turgie» kann dazu verleiten, «die Diakonie als zweitrangig und inferior

28 A.a.O., 45.
29 A.a.O., 41.

320



Eucharistie und Gesellschaft

gegenüber dem Gottesdienstlichen der Liturgie zu sehen. Daher ist es bes-

ser, von der //fnrgwc/ien Diakome zu sprechen»-.
Die «Dynamik der liturgischen Realität»^ oder der «liturgische Im-

puls» erlaubt es nicht, den sozialen Dienst der Kirche als konkurrierend
oder gar als antithetisch zu ihrem liturgisch-eschatologischen Wesen an-
zusehen. Es ist vielmehr dessen Äusserung und Aktualisierung in der
Welt.

Etwas ganz anderes ist es, natürlich, wenn aus dem Evangelium ein
soziales Programm gemacht wird, wenn die sa/ns c/trirfiana mit sa/us

pwMca, die christliche Freiheit mit politischer Freiheit identifiziert wird,
wenn «das In-der-Welt-Sein der Kirche in ein Von-der-Welt-Sein» ver-
wandelt wird. Damit wäre übrigens der Welt nicht geholfen. Die Kirche
kann ihr Zeugnis in der Welt nur geben, wenn sie sich nicht mit der Welt
identifiziert, sondern ihr eucharistisch-eschatologisches Wesen entfaltet.

2. Die Kultur der Solidarität

Auf dieser Basis lässt sich die bewundernswerte soziale Präsenz und das

Zeugnis der Philanthropie der Orthodoxen Kirche im Laufe ihrer ganzen
Geschichte und auch heute, angesichts der grossen sozialen und wirt-
schaftlichen Probleme, verstehen. Das hat nicht nur mit der Dringlichkeit
der Probleme zu tun, sondern auch mit der Substanz der christlichen
Wahrheit: «Soziale Missstände und wirtschaftliche Entwicklungen tan-
gieren den Menschen bis in die Tiefen seiner Existenz hinein. Wenn der
Mensch als Person oberster Wert kirchlichen Handelns ist, wenn das men-
schenwürdige Leben mit den sich wandelnden gesellschaftlichen Gege-
benheiten zusammenhängt, dann ist eine Kirche nicht glaubwürdig, die in
platonisierender Attitüde die Welt, die Gesellschaft und ihre Nöte im Na-

30 Alexandros Papaderos, Aspekte orthodoxer Sozialethik, in: Ingeborg Gab-
riel u.a. (Hg.), Perspektiven Ökumenischer Sozialethik. Der Auftrag der Kirchen im
größeren Europa, Mainz (Grünewald) 2005, 23-126, hier 68.

3' Der ökumenische Charakter des orthodoxen Zeugnisses, Neu-Vala-
mo/Finnland 1977, in: Athanasios Basdekis (Hg.), Orthodoxe Kirche und Ökume-
nische Bewegung. Dokumente - Erklärungen - Berichte 1900-2006, Frankfurt a.M.
(Lembeck)/Paderborn (Bonifatius) 2006, 242-248, hier 247.

32 Bartholomaios Archondonis (Ökumenischer Patriarch von Konstantino-
pel), Die Kirche als Herausforderung der Säkularisierung, in: Nikos A. Nissiotis.
Religion, Philosophy and Sport in Dialogue. In Memoriam, hg. von Maria N. Nissio-
tis, Athen 1994, 35-40, hier 39.

321



Konstantinos De/ifawtanft's

men der Priorität der <Seele> oder des <Geistes> vernachlässigt.»^ Der
Mensch lebt durchaus «vom Brot», auch wenn er nicht «vom Brot allein»
lebt (Mt 4,4).

Die Sorge der Kirche für den Mitmenschen beschränkte sich natürlich
nicht auf den gelegentlichen Beistand zum leidenden Nächsten, sondern
sie hatte einen breiteren Radius. Sie umfasste organisierte Philanthropie,
vielschichtige karitative Tätigkeit und zahlreiche diesbezügliche kirchli-
che Institutionen. Die sozialen Leistungen der Kirche verblüffen bis heute
selbst die Gegner des Christentums. Die Geschichte der Solidarität mit
dem leidenden Menschen kann nicht ohne Bezugnahme auf den Beitrag
der Kirche geschrieben werden.

Eine weitere Dimension des sozialen Zeugnisses der Kirche war die
Kritik gegen die Ungerechtigkeit, der Kampf gegen soziale Missstände. Es

ist nicht von ungefähr, dass die Kirchenväter bedeutende Wahrheiten
zum Thema soziale Ungerechtigkeit, Missbrauch des Reichtums und der

Macht, Funktionen des Eigentums, solidarische Gesellschaft usw. formu-
liert haben. Sie haben nicht nur die individuelle, sondern auch die soziale
Dimension der Sünde und ihre katastrophalen Auswirkungen herausge-
stellt. Man kann demnach nicht behaupten, dass sich kirchliches Handeln
im Osten auf «Mikrodiakonie» beschränkte, auf jene situative Interven-
tion der Kirche oder einzelner Gläubigen zur Linderung des Leids der

Nächsten, die hauptsächlich «kurzfristig-therapeutisch» wirkte.^ Es hatte
auch eine «makrodiakonische» Dimension, langfristig, organisierend, kri-
tisierend, sich einsetzend gegen soziale Ungerechtigkeit, nicht nur helfend,
sondern auch gestaltend und die Möglichkeiten der jeweiligen Gegenwart
verwertend. Das alles war lebendige Wirklichkeit, bevor sich in der Neu-
zeit und in der Moderne durch die Entdeckung des Menschen als Subjekt
der Geschichte, durch den Übergang von vorgegebener zu aufgegebener
Normativität, von der Theonomie zur Autonomie usw. ein Paradigmen-
Wechsel vollzogen hat.

Gewiss, die Bewusstwerdung der Möglichkeit der Veränderung und
der Gestaltung der Institutionen stellt heute auch das kirchliche Handeln

vor neue Herausforderungen. Zusammen mit der Linderung der Not gilt
es, mit Entschlossenheit die Ursachen der Not aufzudecken und für ge-

33 Konstantinos Delikostantis, Die «Kultur der Philanthropie» in der Ortho-
doxie, in: Wissenschaftliches Jahrbuch der Theologischen Fakultät der Universität
Athen 44 (2009) 249-257, hier 250 (griech.).

3* Papaderos, Aspekte (wie Anm. 30), 75-76.

322



Eucharistie und Gesellschaft

rechtere Strukturen zu arbeiten. Die von jeher sozialorientierte Orthodo-
xie ist heute aufgerufen, ihre soziale Substanz unter den neuen kulturellen
Gegebenheiten zu aktualisieren, die Zeichen der Zeit zu erkennen und

ernst zu nehmen. Die orthodoxe Theologie muss die zeitgenössische Kul-
tur erforschen, ihre sozialen, politischen und wirtschaftlichen Dimensio-
nen kritisch auswerten und, angesichts der heutigen Anforderungen, ihre
eigene soziale Präsenz und Wirkung gestalten, sich gegen Entwicklungen,
Tendenzen und Institutionen auflehnen, die die Würde des Menschen ver-
letzen, für die Etablierung einer «Kultur der Solidarität» arbeiten. Der

Einspruch, dass sich in diesem Engagement kirchliches Handeln in die
Ambivalenzen der «menschlichen Angelegenheiten» verwickelt, erinnert
uns daran, dass wir herausgefordert sind, unseren Verstand und unser
Herz, unseren Willen und unser christliches Gewissen wachzuhalten. Auf
jeden Fall ist «die Auseinandersetzung mit der Moderne», wie Ingeborg
Gabriel zu Recht feststellt, «eine vorrangige Aufgabe der christlichen Kir-
chen». Dies gilt «insbesondere für Fragen der Sozial - und Wirtschafts-
Ordnung»^.

Ich bemühe mich aufzuzeigen, dass die Begegnung des orthodoxen
Christentums mit der Moderne nicht am Dialog mit dem Menschenrechts-
denken vorbeigehen kann. Die Orthodoxie erweist den Menschenrechten
und sich selbst den schlechtesten Dienst, wenn sie die Menschenrechte als

Ausdruck des westlichen Individualismus ablehnt oder wenn sie, selektiv,

nur den sozialen Inhalt der Menschenrechte bejaht, während sie die indi-
viduellen Menschenrechte missachtet. Ich glaube zwar, dass die Freiheit
des Individuums und die individuellen Menschenrechte nicht den vollen
Sinn und den ganzen Begriff der Freiheit beinhalten und ausdrücken. Ich
bin aber auch sicher, dass die sozialen Menschenrechte keine echten Frei-
heitsrechte sind, wenn sie die Freiheit des Individuums nicht beinhalten
und nicht respektieren. Die Menschenrechte haben ursprünglich auch eine

kommunitäre Dimension, die in den sogenannten «Menschenrechten drit-
ter Generation» volle Aktualität erlangt hat. Wir orthodoxe Theologen

35 Ingeborg Gabriel, Perspektiven der Sozial- und Wirtschaftsethik. Überle-

gungen zur Russischen Orthodoxen Sozialkonzeption aus Sicht der Katholischen
Soziallehre, in: Die Sozialkonzeption der Russischen Orthodoxen Kirche. Ein Doku-
ment der sozialen Verantwortung, Wissenschaftliche Enquete der Stiftung Pro Oriente
(Wien, 10.-11. September 2003), Bialystok (Orthdruk) 2007, 132-138, hier 138.

323



Kbnstanfinos De/ifawfanft's

müssen endgültig Schluss damit machen, die Moderne mit ihren negativen
Auswüchsen zu identifizieren!^

Auf der Basis der bisherigen Darlegungen ist es einsichtig, dass die

Schwierigkeiten der Orthodoxie mit den Menschenrechten nicht primär
theologischer Natur sind, sondern sich eher aus historischen Kontexten
und Erfahrungen ergeben. Sie sind in diesem Sinne nicht unüberwindbar.
Es ist ein Fehler, das Gespräch über Menschenrechte orthodoxerseits als

importierten Diskurs zu disqualifizieren. Unser Eintreten für die Men-
schenrechte bedeutet keine Stützung des modernen «Gotteskomplexes»",
sondern ist eine Möglichkeit, das Unterscheidend-Christliche, das jeden
Humanismus - auch den Horizont der menschenrechtlichen Freiheit -
übersteigt, aufscheinen zu lassen.

Wir haben dieses «Christliche Proprium» als «eucharistisches Ethos»

darzulegen versucht. Wenn die Kirche in der Eucharistie und durch sie

lebt, dann ist auch die ganze kirchliche Theologie als das «in Gedanken

gefasste» konkrete kirchliche Leben eine «eucharistische Theologie».
Die zeitgenössische eucharistische Ekklesiologie ist eine Interpretation
und Formulierung der eucharistischen Identität der Kirche und die Aktu-
alisierung wertvoller Dimensionen dieser Identität. In diesem Sinne hat
Zizioulas Recht, wenn er feststellt, dass die eucharistische Ekklesiologie
«nicht bloss eine Theorie oder ein Theologoumenon» ist. Sie ist viel mehr
«tief verwurzelt» in der Tradition der Orthodoxen Kirche. «Sie geht zu-
rück auf die Bibel und die frühen Kirchenväter und hat in entscheidender
Weise das liturgische und kanonische Leben der Orthodoxie beeinflusst.»"
Die Kirche war von jeher Eucharistie-zentriert, und sie hat diese Qualität
auch in jener Zeit bewahrt, in der das theologische Denken vom kirchli-
chen Leben durch westliche Einflüsse entfremdet war. Die neopatristische
Wende und die eucharistische Ekklesiologie haben die sich selbst entfrem-
dete orthodoxe Theologie wieder an ihren Ursprung, an das eucharistisch-
asketische Leben der Kirche zurückgebunden.

Auf der Basis ihrer eucharistischen Identität nimmt die Orthodoxe
Kirche die Zeichen der Zeit wahr und versucht, ihr christliches Zeugnis

3® Vgl. Konstantin Delikostantis, Die Menschenrechte im Kontext der Or-
thodoxen Theologie, in: ÖR 56 (2007) 19-35.

" Horst Eberhard Richter, Der Gotteskomplex. Die Geburt und die Krise
des Glaubens an die Allmacht des Menschen, Reinbek bei Hamburg (Rowohlt) 1979.

38 John D. Zizioulas, Eucharistie Ecclesiology in the Orthodox Tradition, in:
Jean-Marie Van Cangh (Hg.) L'ecclésiologie eucharistique, Bruxelles (Académie In-
ternationale des Sciences Religieuses) 2009, 187-202, hier 201.

324



Eucharistie und Gesellschaft

der Einheit von Gottesliebe und Nächstenliebe coram Deo et coram /torn/-
m'bas zu geben und als Zeuge der Kultur der Solidarität in einer gespalte-
nen Welt aufzutreten.

Ich halte es für sehr wichtig, dass die Idee der Solidarität mit der Idee
der christlichen Nächstenliebe und Brüderlichkeit verbunden wird und

gleichzeitig auf die moderne Freiheitsgeschichte verweist, eben auf die
sozialen und politischen Kämpfe für eine gerechte Welt, deren Motto
«Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit» war. Als gemeinsamer Bezugs-
punkt der christlichen Theologie und der modernen Freiheitsgeschichte
kann sich die Solidarität positiv auf ihre Begegnung auswirken und den

gemeinsamen Kampf für eine humane Welt anspornen.^
Hans Maier hat in seinem Buch «Welt ohne Christentum - was wäre

anders?» auf die revolutionäre Anthropologie des Christentums ver-
wiesen, die, anders als das Modell griechischer «Wohlgeratenheit», die
Armen, Behinderten, Kranken, Niedrigen, Besessenen einbezog, altein-

gesessene Hierarchien und völkische Schranken auflöste und eine Kultur
der Brüderlichkeit und der Solidarität fundierte.'"' Die wichtigsten huma-
nen Errungenschaften in unserer Kultur, in Gesellschaft und Politik, be-
ruhen auf dieser christlichen «Umwertung der Werte». Im Blick auf die

heutige Entwicklung zu einer «postchristlichen» europäischen Kultur
stellt Maier folgende dringende Fragen: «Wissen wir, ob die Kultur des

Sozialstaats den Untergang der Nächstenliebe überleben würde? Müsste
nicht die Solidarität mit dem Nächsten verschwinden, wenn dieser nur
noch der Fremde, der Andere wäre, der Konkurrent, ja der Feind? Kann es

soziale Verantwortung überhaupt noch geben, wenn das Feben selbst (der
ungeborenen Kinder, der Alten u.a.) in Frage gestellt wird? Gibt es noch

Menschenrechte, wenn die Menschheit und ihr Schöpfer in einem <Kampf
der Zivilisationen) aus dem Blick geraten?»"'

Angesichts der sich heute ausbreitenden «Entsolidarisierung» und des

Abbaus der sozialen Errungenschaften kann die im eucharistischen Ethos
wurzelnde Kultur der Solidarität, meiner Meinung nach, als ein starker

Impuls für mehr Humanität und soziale Gerechtigkeit wirken. Wenn die
Heraufkunft des «Individuums ohne Fenster zum Mitmenschen» die ma-

3' Vgl. Konstantinos Delikostantis, Die Kultur der Solidarität. Soziologi-
sehe und theologische Annäherungen, Athen (Ennoia) 2013 (griech).

"o Hans Maier, Welt ohne Christentum - was wäre anders?, Freiburg i.Br. (Her-
der) 1999, 6.

"i A.a.O., 148-151.

325



Konsfantmos De/ifawtantw

lima cn/pa der westlichen Kultur ist, dann stellt die solidarische Gemein-
schaft der Personen, jenseits aller kommunitaristischen Verengungen und
jeder humanitaristischen Nivellierung, die Magna Charta der orthodoxen
Kultur dar. In der orthodoxen Tradition wird die Hölle dargestellt als der

Ort, an dem die Menschen das Gesicht des Anderen nicht sehen können,
weil ihre Rücken aneinander gekettet sind. «Hölle» ist das Fehlen jeder
Beziehung zum Anderen, die Einkerkerung des Menschen in sich selbst.

Wenn der Andere die «Hölle» ist, dann bleibt dem Menschen nur die «Hol-
le» der geschlossenen Individualität übrig, das «hebe Selbst», die äussers-

te Entfremdung als Mensch.
Das Wort von Fernand Braudel^ umwandelnd, dass der westliche

Mensch sich beleidigt fühlt, wenn das Grundprinzip des Liberalismus,
eben die individuelle Freiheit, angezweifelt und eingeschränkt wird, könn-
te man behaupten, dass seinerseits der orthodoxe Mensch sich zutiefst
entfremdet fühlt und mit Empörung reagiert, wenn die Gemeinschaftlich-
keit und die Solidarität ignoriert oder negiert werden. Es ist nicht von un-
gefähr, dass die heutige weltweite Wirtschaftskrise in den orthodoxen
Ländern vornehmlich als Krise der Solidarität wahrgenommen wird.

Im Rahmen der orthodoxen Kultur der Solidarität ist die höchste Frei-
heit des Menschen nicht die Einforderung der individuellen Rechte, son-
dem der freiwillige Verzicht auf die eigenen Rechte im Namen der Liebe
und des Kampfes für das Recht des Nächsten. «Als einige Mönche, auf
dem Weg in der Wüste, in ein kleines Nonnenkloster eintraten», heisst es

im Neon M/rerikorc, «bot ihnen die Äbtissin ein Körbchen mit Früchten an,

von denen ein Teil faul waren. Die Mönche assen die faulen Früchte und
liessen die guten liegen. <Ihr seid, wahrlich, echte Asketen>, sagte darauf
die fromme Äbtissin.»^

In der Kultur der Solidarität dient die Wirtschaft den Menschen und
nicht dem Profitstreben und dem Mehr-Haben-Wollen. Die Erde ist hier
nicht Objekt der Ausbeutung seitens des Menschen. Der Mensch macht
vielmehr einen eucharistischen Gebrauch der Schöpfung. Lebendige or-
thodoxe Präsenz in der heutigen Welt bedeutet Kampf für eine «Kultur der
Person», für den Vorrang der Person gegenüber den Person-blinden Me-
chanismen des Markts, Widerstand gegen das zeitgenössische «Techno-

pol» (Neil Postman), gegen den antipersonalistischen Szientismus in der

42 Fernand Braudel, Grammaire des civilisations, Paris (Flammarion) 1993.
43 Neon Miterikon. hg. von Pantelis B. Paschos, Athen (Akritas) 1990, 31

(griech.).

326



Eucharistie und Gesellschaft

Genetik und der Biotechnologie, gegen den Titanismus purer technologi-
scher Machbarkeit usw.

Eine Idealisierung der Orthodoxie liegt mir völlig fern. Es mag sein,
dass das Wort des französischen Denkers und Philhellenen Jacques La-
carrière für die Orthodoxie als «Heim» der zeitgenössischen Griechen
alle Orthodoxen betrifft.^ Es scheint mir jedoch, dass manche von uns
sich dieses Heim allzu behaglich eingerichtet haben. Man kann die Tatsa-
che nicht beschönigen, dass etwa das Prinzip der Autokephalie, gepaart
mit offenen oder Krypto-Nationalismen, eine Quelle von ständigen Span-

nungen ist. Auch der Zustand der orthodoxen Diaspora, wo der Primat des

Kulturellen in der Organisation der Kirche dominiert und die kirchliche
Gemeinschaft in der nationalen und sprachlichen Besonderheit gründet,
steht der orthodoxen eucharistischen Ekklesiologie entgegen. Die Eucha-
ristie sprengt die Priorität des kulturellen als Grundbedingung des kirch-
liehen Lebens. Nicht zuletzt ist die traditionelle «Synallelia», die Idee ei-
ner solidarischen Symbiose von Kirche und Staat, in orthodoxen Ländern,
eine Quelle von Problemen.

Das alles darf nicht mit dem Wesen des orthodoxen Christentums
identifiziert werden. Die echte Orthodoxie ist in ihrem Kern weder natio-
nalistisch noch antipluralistisch. Nikos Matsoukas sah «Ökumenizität
und Kosmopolitismus» als «die wesentlichen Merkmale» des orthodoxen
Christentums.^ Christos Yannaras hält es seinerseits für eine völlige Um-
kehrung der historischen Tatsachen, wenn die Orthodoxie, die «auf der
Katholizität jeder lokalen kirchlichen Gemeinschaft, unabhängig von
Rasse und Sprache», bestand, heute als die Tradition betrachtet wird, die
in besonderem Mass den Ethnozentrismus begünstigt."^

Die Orthodoxe Kirche, die nie akosmisch oder weltfremd war, antwor-
tet auf die heutigen Herausforderungen weder durch Weltflucht noch durch

Identifizierung mit der Welt, sondern durch die Aktualisierung ihrer eu-
charistisch-eschatologischen Substanz. Mit den Worten des Ökumeni-
sehen Patriarchen Bartholomaios, mit denen ich schliessen möchte: «Die
Orthodoxe Kirche hat der monophysitischen Unterschätzung der Welt, auf

Jacques Lacarrif.re, Pour un Grec, l'Orthodoxie, c'est sa maison, in: Le
Monde vom 24.11.1998, S. 17.

45 Nikos Matsoukas, Griechisch-Orthodoxe Tradition und westliche Kultur im
Rahmen des Neugriechentums, Thessaloniki (Minima) 1985, 48 (griech.).

46 Christos Yannaras, Die Inhumanität des Rechts, Athen (Domos) 1998,158
(griech.).

327



FtmstanftVios Defiko.vtamz.s'

welche die Welt mit dem Aufstand gegen die Kirche und mit der Säkula-

risierung reagierte, nie zugestimmt. Sie wird auch nie der nestorianischen
Überschätzung der Welt, die heute zu einer neuen babylonischen Gefan-

genschaft der Kirche, nämlich zu ihrer Säkularisierung, führt, zustim-
men. Das Sein der Kirche selbst stellt die grosse Herausforderung der

modernen und postmodernen säkularisierten Welt dar.»*"

Fonsfanrincw De/ikostanfis (geb. 7948 in 7mbros/Gökfeaäa 77?), 7965-7970
Sindinm in Cba/ki, Pro/ Dr. pM. 7980 Dr. p/»7. (Tübingen), 7997-2007 Pro/
/ür Gren^/ragen zwischen Philosophie, Theologie tmä Pädagogik an der Pdda-

gogischen PahnliäiFiorina derAristoteles Dniversitäf Thessalonihi; seit 2007
o. Pro//ür Philosophie and Systematische Theologie, Theologische Faka/räf
der UniversitätAthen. Mitglied in verschiedenen Gremien des Ökumenischen

Patriarchats/ür ökamem'scbe Fragen.

Adresse: Phidiow 9, GP-74565 Fz/TrsiaMfben, Griechenland
£-mail: kdelikos@theol.aoa.gr

English Snmma/7

Contrary to the frequent assertion that the Orthodox Church's "ultraliturgi-
cal" character leads to an indifference towards worldly realities, this paper
expounds the thesis that it is precisely the eucharistie and liturgical nature of
Orthodoxy that provides the source for a culture of diakonia, in which the
church reveals itself as in the world but not of the world. The fact that the
Orthodox Church has never identified itself with the world does not mean that
it is acosmic or unworldly.

The eucharist, as the fundamental implementation of the life of the church
which also expresses her eschatological orientation, sets forth a positive ac-

ceptance of the world as well as an affirmation of the communion and free-
dom of humans. Since the church's whole life is liturgical, her social involve-
ment is also liturgical diakonia. In this sense, it is not surprising that through
the course of history the Orthodox Church has had a remarkable social près-
ence, and not merely in individual cases ("microdiakonia") and philanthropy,
but also as a critic of social wrongs ("macrodiakonia"). In our times, in con-
trast to the demand for narrow individual human rights, the Orthodox Church
has spoken out for a culture of solidarity and as the place for a freedom which
significantly exceeds the bounds of human rights in terms of autonomous
freedom.

4? Bartholomaios, Kirche (wie Anm. 32), 39.

328


	Eucharistie und Gesellschaft

