Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 105 (2015)

Heft: 4

Artikel: Eucharistie und Gesellschaft

Autor: Delikostantis, Konstantinos

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583640

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eucharistie und Gesellschaft

Konstantinos Delikostantis

1. Dimensionen der Liturgie

Oft wurde das orthodoxe Christentum von Westeuropéern als Fossil aus
vergangenen Zeiten angesehen, mit sterilem Traditionalismus gleichge-
setzt und als ein dem westlichen Geist im Prinzip fremdes, eben als ein
«Ostliches» Phianomen betrachtet.! Selbst grosse Kopfe des Westens haben
kein Verstidndnis fiir das ostliche Paradigma der Christenheit aufbringen
konnen. Hegel sah in Byzanz, von dem die Orthodoxie heute nach schopft,
nur «ein morsches Gebédude», das «endlich von den kriftigen Tiirken zer-
triimmert wurde»?. Max Scheler nannte die orthodoxe Spiritualitit «eine
ihrem Ursprung und Sinn nach so weltfliichtige, so passiv-kontemplative,
so dsthetische, aus hellenistischer Dekadenz geborene, feine und subtile
herbstliche Religiositédt»3. Adolf Harnack charakterisierte seinerseits das
ostliche Kirchentum, «mit seinen Priestern und seinem Kultus, mit allen
den Gefissen, Kleidern, Heiligen, Bildern und Amuletten, mit seiner Fas-
tenordnung und seinen Festen» als «etwas dem Evangelium Fremdes», ja
sogar als «jene Art von Religion, um deren Auflosung willen sich Jesus
Christus ans Kreuz schlagen liess»#.

Heute noch, selbst im Rahmen der 6kumenischen Bewegung, zu deren
Griindern die Orthodoxe Kirche gehort, grassiert die Ansicht, dass diese
Kirche, mit ihren endlosen Zeremonien, den weltabgeschiedenen Klostern
und ihren zahllosen Frommigkeitsbrauchen, eine «ultraliturgische Kir-
che» geblieben ist, die «im Unterschied zu den Kirchen des Westens den
Einsatz fiir die irdische Wirklichkeit als zweitrangig erachtet, von ihr ge-

I Vortrag gehalten auf der orthodox-altkatholischen Tagung zum Generalthema
«Die orthodoxe und die altkatholische Kirche und ihre Verantwortung fiir ein zusam-
menwachsendes Europa», Ziirich, 22.-23. Mai 2015, und zwar zum Themenblock
«Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchenekklesiologie».

2 GeOrRG WILHELM FrIEDRICH HEGEL, Vorlesungen iiber die Philosophie der
Geschichte (Werke 12), Frankfurt a.M. (Suhrkamp) 1970, X1I1I, 412.

3 MAX SCHELER, Uber ostliches und westliches Christentum, in: Gesammelte
Werke, hg. von Max Scheler und Manfred S. Frings, Band VI, Bern (Francke) 1963,
111.

4 ApoLF voN HARNACK, Das Wesen des Christentums, Leipzig (Hinrichs)
1900, 150.

IKZ 105 (2015) Seiten 315-328 315



Konstantinos Delikostantis

radezu flieht, um sich in einer mystischen Spiritualitdt der himmlischen
(Wirklichkeit) zuzuwenden»’. Die Orthodoxe Kirche leide an einem kul-
tischen Monismus und an einem ebenso quietistischen Eschatologismus.

Um schnell zu unserem Thema «Eucharistie und Gesellschaft» zu ge-
langen, sage ich, was wohl eine Binsenweisheit ist, dass die Beschreibung
des kirchlichen Lebens in der Orthodoxie mit dem Begriff «Liturgie» sehr
treffend ist, jedoch das Versténdnis der «Liturgie» im Sinne eines aus-
schliesslich kultischen Geschehens, was auch in der Wiedergabe des Wor-
tes leitourgia mit «Gottesdienst» mitklingt, ein grobes Missverstindnis
darstellt: «Indem der Begriff Liturgie in den kultischen Bereich eingeengt
wird, entsteht eine Kluft zwischen dem Sakralen, zu dem die Liturgie, die
sakrale Gottesverehrung, gehort, und dem Profanen, dem die anderen Ak-
tivitdten der Kirche gewidmet sind.»® Die Wahrheit ist, dass das ganze
Leben der Kirche eine Liturgie, «ein Dienst zur Verwirklichung des Rei-
ches Gottes auf Erden»’ ist, was nicht durch die Abwendung von der Welt,
sondern gerade durch die Offnung und die Zuwendung zur Welt gesche-
hen kann.

In der Eucharistie, als dem Wesen der kirchlichen Allliturgie, ist diese
Verbindung mit der Welt ganz offensichtlich und zwar in dreierlei Hin-
sicht:

a) Wie Metropolit Johannes Zizioulas ausfiihrt, kommt in der Eucharistie
eine iiberaus positive Annahme der Welt und der Schopfung® zum Aus-
druck:

Tout fidele qui va a la liturgie porte en lui le monde (et nous entendons cela de
la maniére la plus réaliste). Il ne porte pas simplement sa chair d’homme, son
étre concret avec ses faiblesses et ses passions. Il porte sa relation avec le
monde naturel, avec la création. Dans I’Eglise ancienne, mais aujourd’hui
aussi dans les milieux ol la simple piété traditionnelle n’a pas été€ encore tota-
lement évincée par des dissociations intellectuelles, les fideles ne venaient pas

5 ANAsTASIOS KALLIS, Orthodoxie. Was ist das?, Mainz (Griinewald) 1979, 62.
6 A.aQ,63.
7 Ebd.

8 Vgl. JEAN Z1ZIOULAS, La vision eucharistique du monde et ’homme contem-
porain, in: Métropolite Jean (Zizioulas) de Pergame, L’Eglise et ses institutions.
Textes choisis par Grigorios Papathomas/Hyacinthe Destivelle, Paris (Cerf) 2011,
243-255 [Nachdruck aus: Contacts 19 (1967) 83-92], 254. Eine deutsche Uberset-
zung aus dem Franzosischen (Die Welt in der eucharistischen Schau und der Mensch
von heute) bietet US 25 (1970) 342-349.

316



Eucharistie und Gesellschaft

seuls a I'Eglise: ils amenaient avec eux les dons de la création: le pain, le vin
et I’huile. Et ces dons — combien cela est caractéristique — étaient portés en
procession (en défilé) liturgique pour parvenir aux mains de ’évéque qui at-
tendait a I'entrée (I'actuelle «Grande Entrée» de la liturgie) et devait les offrir
a Dieu comme eucharistie. Au lieu de faire oublier les besoins temporels en
venant 2 I'Eglise — comme on pourrait I'attendre — la liturgie demande aux
fideles de les y apporter et de prier pour «des saisons clémentes, I’abondance
des fruits de la terre (...) pour ceux qui sont en mer, les voyageurs, les mala-
des», pour la défaite des ennemis de I’Etat, pour la victoire du roi, etc. La
quéte aussi — ce scandale pour certains cceurs pieux — est un acte qui nous
révele qu'au cours de la liturgie a lieu trés exactement un cheminement (un
défilé, pourrait-on dire) du monde total devant I'autel (...)°

Hier haben wir die orthodoxe Antwort auf ein Problem, das wihrend mei-
ner Zeit als Student in Tiibingen die Theologie und die Kirche besonders
beschéftigte und auch heute noch stark angeht. Warum besuchen immer
weniger Christen den Gottesdienst? Eben, weil in ihren Augen, wie da-
mals Norbert Greinacher!? urteilte, die Liturgie vom konkreten Leben
abgesondert ist, weil sie an «Realitidtsverlust» leidet. Das fiihrt dazu, dass
die Menschen im Gottesdienst ihre existentiellen Probleme, ihre Sorgen
und ihre Hoffnungen nicht wiederfinden und nicht artikuliert sehen. Sie
konnen in ihm nicht erkennen, was sie wirklich bewegt, was die hoff-
nungsvolle und heilsame Perspektive ihres Lebens ist.

b) Eine andere, sehr wichtige Dimension der orthodoxen Liturgie ist ihr
Gemeinschaftscharakter. Die orthodoxe Theologie spricht vom «liturgi-
schen Wir»!!, vom «liturgischen Plural»!2. Das sind Worter, die auf die
Liturgie als gemeinsames Handeln verweisen, das von allen zusammen,
nicht bloss vom Priester oder vom Bischof, vollzogen wird. Die eucharis-
tische Liturgie ist nicht der Ort einer rein vertikalen Begegnung jedes
einzelnen mit Gott!3, wie Zizioulas ausfiihrt:

Elle est essentiellement sociale et ecclésiale et, comme telle, s’est conserveé —
d’'une maniere plus ou moins vécue — en Orient. Il n’y a peut-étre aucune

9 A.a.O., 245f.

10 NORBERT GREINACHER, Die Kirche der Armen. Zur Theologie der Befreiung,
Miinchen (Piper) 1980, 115-116.

11 KALLIS, Orthodoxie (wie Anm. 5), 65.

12 GEorGl) FLORrOVSK1), Themen Orthodoxer Theologie, Athen (Artos Zois)
1989, 168-196 (griech.).

13- ZiziouLas, Vision (wie Anm. 8), 249,

317



Konstantinos Delikostantis

autre manifestation de I'existence ecclésiale ol les chrétiens cessent a ce point
d’étre des individus pour devenir Eglise. Dans I'eucharistie, la priere, la foi,
I’amour, la charité (c’est-a-dire tout ce que les fideles pratiquent individuelle-
ment) cessent d’étre «mien» et devient «nbtre» et larelation entiere de ’homme
avec Dieu devient relations de Dieu avec son peuple, avec son Eglise.
L'eucharistie n’est pas seulement communion de chacun avec le Christ; elle est
aussi communion des fideles entre eux et unité dans le Corps du Christ, «<non
plusieurs corps, mais un seul corps» selon saint Jean Chrysostome interpré-
tant fidelement saint Paul. Ainsi la vérité biblique que la voie vers Dieu résu-
me et implique la vraie voie vers le prochain est particulierement vivante dans
Peucharistie, qui est I'acte le plus anti-individualiste de I'Eglise.

De cette fagon, ’homme cesse d’€tre individu et devient personne (...) Il
n’est pas un moyen vers un but; il est lui-méme le but, 'image et la ressem-
blance de Dieu qui trouve son accomplissement dans sa communion avec
Dieu et avec les autres et seulement ainsi.!4

Es handelt sich hier um ein «Wir», das «auf eine Grosse anderer Ordnung
als jegliche Form einer soziologischen Gesellschaft»!> hinweist. Die Kir-
che ist «keine Anhdufung von Individuen, sondern ein lebendiger Orga-
nismus, in dem die Glieder zum Haupt, d.h. Christus, und zueinander in
einer existentiellen Lebensbeziehung stehen»!6. Es handelt sich auch um
etwas ganz anderes als um einen Kollektivismus, in dem die Person dem
iibergeordneten Ganzen geopfert wiirde. Ich selbst spreche von einer
«Kultur der Person» oder von der «Kultur der Solidaritéit». Man kénnte
auch von einem «ekklesialen Personalismus» sprechen, um dem Vorwurf
des Kommunitarismus gegen die Orthodoxie zu begegnen.

Es ist ein Verdienst von Bischof Johannes Zizioulas, auch an diesem
Punkt Wertvolles hervorgehoben zu haben. Eucharistische Gemeinschaft
bedeutet Annahme der Andersheit, Bejahung der Differenz, die eine con-
ditio sine qua non fiir die Gemeinschaft ist. In der Eucharistie werden wir
echte «relational beings»'7. Wir geben zwar der Eucharistie den Namen
«Kommunion», aber in dieser Kommunion wird nicht nur die Gemein-
schaft verwirklicht, sondern auch das Anders-Sein bejaht und geheiligt.!®

14 A.a.0., 249f.
15 KALLIS, Orthodoxie (wie Anm. 5), 65.
16 A.a.0.

17" JoHN D. Z1zioUuLAS, Introduction: Communion and Otherness, in: ders., Com-
munion and otherness. Further Studies in Personhood and the Church, ed. by Paul
McPartlan, London (T&T Clark) 2006, 1-12, hier 6.

18 Ebd.

318



Eucharistie und Gesellschaft

Als eucharistische Gemeinschaft ist die Kirche «par excellence der Ort
der Person»!® und der Freiheit. Person bedeutet Relation und Anders-sein-
Konnen in dieser und dank dieser Relation. Die Person ist «ein Ich, das
existieren kann nur in Beziehung zu einem Du, welches seine Existenz
und sein Anders-Sein bejaht»?0.

Wenn «eine Person keine Person» ist, dann ist die Freiheit der Person
nicht «Freiheit von dem Anderen», sondern «Freiheit fiir den Anderen»,
und das ist die Definition der Liebe.2! Liebe bedeutet, dem Anderen zu
erlauben, «wahrlich ein Anderer zu sein» und zugleich «in Beziehung mit
uns zu stehen»?2., Wenn wir den Anderen lieben, nicht trotz seines Ver-
schieden-Seins von uns, sondern weil er ein Anderer ist als wir, dann
«leben wir», wie Zizioulas hinzufiigt, «in der Freiheit als Liebe und in der
Liebe als Freiheit»?3.

Wie ich schon angedeutet habe, wenn in der orthodoxen Theologie der
Gemeinschaftscharakter des kirchlichen Lebens betont wird, haben wir
keinen Kommunitarismus oder keine Unterschédtzung oder gar Eliminie-
rung der Personalitét vor uns. Vielmehr scheint hier die menschliche Per-
son in ihrer Einzigartigkeit und Freiheit, eben als einmaliges «Sein in
Beziehung» auf. Das orthodoxe Leben ist Leben «gemeinsamer Freiheit»
(koin€ eleutheria),2* weil unser Gott ein «gemeinsames Gutes» (koinon
agathon)® ist, weil unsere Hoffnung die «gemeinsame Auferstehung»
(koin€ anastasis)?¢ ist.

c¢) Die Eucharistie, in der sich das Wesen der Kirche realisiert und offen-
bart, ist ein eschatologischer Akt. Wie wieder Zizioulas sagt, «die Identi-
tdt, das Sein, die Ontologie der Kirche ist eschatologisch»?’. Dies wird
primér in der eucharistischen Liturgie erlebt, wo alle kirchlichen Akte

19 JOANNIS Z1Z10ULAS, Das Recht der Person, in: Akten der Akademie von Athen
72 (2/1997) 585-602, hier 600 (griech.).

20 Z1z1oUuLAS, Communion (wie Anm. 17), 9.

21 Ebd.

22 A.a.0., 10.

23 Ebd.

24 N1KoLAOS KABASILAS, Vom Leben in Christus 6,29 (PG 150, 653A; SC 361
[ed. Congourdeau], 64).

5 A.a.0, 7,51 (PG 150, 704C; SC 361 [ed. Congourdeau], 172).

26 Apolytikion des Palmsonntags.

27 JoaNNIs Z1z1oULAsS, Kirche und Eschata, in: Pantelis Kalaitzidis (Hg.), Kirche
und Eschatologie, Athen (Kastaniotis) 2003, 2445, hier 41 (griech.).

319



Konstantinos Delikostantis

wirklich «verkirchlicht», d.h. eschatologisch werden. Es ist ganz im Sinne
dieser ihrer eschatologischen Ausrichtung, wenn die Kirche die Sorgen,
das Leid und die bedriickenden Probleme des Kirchenvolkes auf sich
nimmt. «Sie wendet ihr Gesicht nicht ab vom Hunger, von der Krankheit,
von den Angsten der Menschen, auch nicht von ihren, oft blutigen Kémp-
fen fiir Freiheit.»?® Hier ist es wiederum der eschatologische Geist der
Eucharistie, der die Kirche von der Sikularisierung rettet, indem er sie
davon abhilt, historische, politische und kulturelle Formationen zu verab-
solutieren. Es ist nicht von ungefihr, dass die Eucharistie-zentrierte Or-
thodoxie, gegen die Gefahr der Sidkularisierung, stindig «eschatologische
Antikorper»?® zu entwickeln vermochte.

Nun, es ist bekannt, dass die Betonung der eschatologischen Ausrich-
tung des kirchlichen Lebens im orthodoxen Christentum oft als Eschato-
logismus missverstanden und kritisiert wurde. Gewiss, die starke eschato-
logische Ausrichtung in der Orthodoxie, die verbunden ist mit dem Glau-
ben an die Verginglichkeit der geschichtlichen Michte, an die Briichigkeit
der Institutionen, an die Vorldufigkeit aller weltlichen Einrichtungen, hat
eine Distanz des Gldubigen gegeniiber den Strukturen der Welt zur Folge.
Das bedeutet jedoch mitnichten eine Indifferenz fiir das Leben des Men-
schen auf seinem geschichtlichen Weg, das sich ja nicht unabhiingig von
den Ordnungen der Welt abspielt. In der Haltung der Orthodoxie gegen-
iber der Geschichte wird das «In-der-Welt-Sein» der Kirche in seiner
Gleichurspriinglichkeit mit ihrem «Nicht-von-dieser-Welt-Sein» offenbar.

Vor einem solchen theologischen Hintergrund ist es leicht verstéind-
lich, warum die Eucharistie sich nicht in die vier Winde des Kirchenrau-
mes einschliessen ldsst, warum «Liturgie» das Funktionieren des Lebens
der Kirche in seiner Ganzheit bezeichnet. Da das ganze Leben der Kirche
eucharistisch ist, ist auch die soziale Aktion der Kirche liturgisch, ihre
Diakonie ist «liturgische Diakonie». Man kann zwar von der «Liturgie vor
der Liturgie» und der «Liturgie nach der Liturgie» sprechen, um dadurch
die Zentralitédt der Eucharistie im Leben der Kirche zu bezeichnen. Hier
darf sich aber keine Spaltung des kirchlichen Lebens einschleichen. Ale-
xandros Papaderos bemerkt treffend: Der Begriff «Liturgie nach der Li-
turgie» kann dazu verleiten, «die Diakonie als zweitrangig und inferior

8 A.a0,45.
% A.aO.,4l.

320



Eucharistie und Gesellschaft

gegeniiber dem Gottesdienstlichen der Liturgie zu sehen. Daher ist es bes-
ser, von der liturgischen Diakonie zu sprechen»0,

Die «Dynamik der liturgischen Realitdt»’! oder der «liturgische Im-
puls» erlaubt es nicht, den sozialen Dienst der Kirche als konkurrierend
oder gar als antithetisch zu ihrem liturgisch-eschatologischen Wesen an-
zusehen. Es ist vielmehr dessen Ausserung und Aktualisierung in der
Welt.

Etwas ganz anderes ist es, natiirlich, wenn aus dem Evangelium ein
soziales Programm gemacht wird, wenn die salus christiana mit salus
publica, die christliche Freiheit mit politischer Freiheit identifiziert wird,
wenn «das In-der-Welt-Sein der Kirche in ein Von-der-Welt-Sein»3? ver-
wandelt wird. Damit wire iibrigens der Welt nicht geholfen. Die Kirche
kann ihr Zeugnis in der Welt nur geben, wenn sie sich nicht mit der Welt
identifiziert, sondern ihr eucharistisch-eschatologisches Wesen entfaltet.

2. Die Kultur der Solidaritit

Auf dieser Basis lédsst sich die bewundernswerte soziale Prisenz und das
Zeugnis der Philanthropie der Orthodoxen Kirche im Laufe ihrer ganzen
Geschichte und auch heute, angesichts der grossen sozialen und wirt-
schaftlichen Probleme, verstehen. Das hat nicht nur mit der Dringlichkeit
der Probleme zu tun, sondern auch mit der Substanz der christlichen
Wahrheit: «Soziale Missstinde und wirtschaftliche Entwicklungen tan-
gieren den Menschen bis in die Tiefen seiner Existenz hinein. Wenn der
Mensch als Person oberster Wert kirchlichen Handelns ist, wenn das men-
schenwiirdige Leben mit den sich wandelnden gesellschaftlichen Gege-
benheiten zusammenhéngt, dann ist eine Kirche nicht glaubwiirdig, die in
platonisierender Attitiide die Welt, die Gesellschaft und ihre Néte im Na-

30 ALEXANDROS PAPADEROS, Aspekte orthodoxer Sozialethik, in: Ingeborg Gab-
riel u.a. (Hg.), Perspektiven Okumenischer Sozialethik. Der Auftrag der Kirchen im
groBeren Europa, Mainz (Griinewald) 2005, 23-126, hier 68.

31 DER OKUMENISCHE CHARAKTER DES ORTHODOXEN ZEUGNISSES, NEU-VALA-
MO/FINNLAND 1977, in: Athanasios Basdekis (Hg.), Orthodoxe Kirche und Okume-
nische Bewegung. Dokumente — Erkldrungen — Berichte 1900-2006, Frankfurt a.M.
(Lembeck)/Paderborn (Bonifatius) 2006, 242-248, hier 247.

32 BARTHOLOMAIOS ARCHONDONIS (Okumenischer Patriarch von Konstantino-
pel), Die Kirche als Herausforderung der Sékularisierung, in: Nikos A. Nissiotis.
Religion, Philosophy and Sport in Dialogue. In Memoriam, hg. von Maria N. Nissio-
tis, Athen 1994, 35-40, hier 39.

221



Konstantinos Delikostantis

men der Prioritdt der «Seele> oder des «Geistes> vernachlédssigt.»*3 Der
Mensch lebt durchaus «vom Brot», auch wenn er nicht «vom Brot allein»
lebt (Mt 4,4).

Die Sorge der Kirche fiir den Mitmenschen beschrénkte sich natiirlich
nicht auf den gelegentlichen Beistand zum leidenden Néchsten, sondern
sie hatte einen breiteren Radius. Sie umfasste organisierte Philanthropie,
vielschichtige karitative Téatigkeit und zahlreiche diesbeziigliche kirchli-
che Institutionen. Die sozialen Leistungen der Kirche verbliiffen bis heute
selbst die Gegner des Christentums. Die Geschichte der Solidaritdt mit
dem leidenden Menschen kann nicht ohne Bezugnahme auf den Beitrag
der Kirche geschrieben werden.

Eine weitere Dimension des sozialen Zeugnisses der Kirche war die
Kritik gegen die Ungerechtigkeit, der Kampf gegen soziale Missstéinde. Es
ist nicht von ungefédhr, dass die Kirchenviter bedeutende Wahrheiten
zum Thema soziale Ungerechtigkeit, Missbrauch des Reichtums und der
Macht, Funktionen des Eigentums, solidarische Gesellschaft usw. formu-
liert haben. Sie haben nicht nur die individuelle, sondern auch die soziale
Dimension der Siinde und ihre katastrophalen Auswirkungen herausge-
stellt. Man kann demnach nicht behaupten, dass sich kirchliches Handeln
im Osten auf «Mikrodiakonie» beschridnkte, auf jene situative Interven-
tion der Kirche oder einzelner Glaubigen zur Linderung des Leids der
Nichsten, die hauptsichlich «kurzfristig-therapeutisch» wirkte.34 Es hatte
auch eine «makrodiakonische» Dimension, langfristig, organisierend, kri-
tisierend, sich einsetzend gegen soziale Ungerechtigkeit, nicht nur helfend,
sondern auch gestaltend und die Moglichkeiten der jeweiligen Gegenwart
verwertend. Das alles war lebendige Wirklichkeit, bevor sich in der Neu-
zeit und in der Moderne durch die Entdeckung des Menschen als Subjekt
der Geschichte, durch den Ubergang von vorgegebener zu aufgegebener
Normativitédt, von der Theonomie zur Autonomie usw. ein Paradigmen-
wechsel vollzogen hat.

Gewiss, die Bewusstwerdung der Moglichkeit der Verdnderung und
der Gestaltung der Institutionen stellt heute auch das kirchliche Handeln
vor neue Herausforderungen. Zusammen mit der Linderung der Not gilt
es, mit Entschlossenheit die Ursachen der Not aufzudecken und fiir ge-

33 KONSTANTINOS DELIKOSTANTIS, Die «Kultur der Philanthropie» in der Ortho-
doxie, in: Wissenschaftliches Jahrbuch der Theologischen Fakultit der Universitit
Athen 44 (2009) 249-257, hier 250 (griech.).

34 PAPADEROS, Aspekte (wie Anm. 30), 75-76.

522



Eucharistie und Gesellschaft

rechtere Strukturen zu arbeiten. Die von jeher sozialorientierte Orthodo-
xie ist heute aufgerufen, ihre soziale Substanz unter den neuen kulturellen
Gegebenheiten zu aktualisieren, die Zeichen der Zeit zu erkennen und
ernst zu nehmen. Die orthodoxe Theologie muss die zeitgendssische Kul-
tur erforschen, ihre sozialen, politischen und wirtschaftlichen Dimensio-
nen kritisch auswerten und, angesichts der heutigen Anforderungen, ihre
eigene soziale Prasenz und Wirkung gestalten, sich gegen Entwicklungen,
Tendenzen und Institutionen auflehnen, die die Wiirde des Menschen ver-
letzen, fiir die Etablierung einer «Kultur der Solidaritdt» arbeiten. Der
Einspruch, dass sich in diesem Engagement kirchliches Handeln in die
Ambivalenzen der «menschlichen Angelegenheiten» verwickelt, erinnert
uns daran, dass wir herausgefordert sind, unseren Verstand und unser
Herz, unseren Willen und unser christliches Gewissen wachzuhalten. Auf
jeden Fall ist «die Auseinandersetzung mit der Moderne», wie Ingeborg
Gabriel zu Recht feststellt, «eine vorrangige Aufgabe der christlichen Kir-
chen». Dies gilt «insbesondere fiir Fragen der Sozial — und Wirtschafts-
ordnung»33,

Ich bemiihe mich aufzuzeigen, dass die Begegnung des orthodoxen
Christentums mit der Moderne nicht am Dialog mit dem Menschenrechts-
denken vorbeigehen kann. Die Orthodoxie erweist den Menschenrechten
und sich selbst den schlechtesten Dienst, wenn sie die Menschenrechte als
Ausdruck des westlichen Individualismus ablehnt oder wenn sie, selektiv,
nur den sozialen Inhalt der Menschenrechte bejaht, wihrend sie die indi-
viduellen Menschenrechte missachtet. Ich glaube zwar, dass die Freiheit
des Individuums und die individuellen Menschenrechte nicht den vollen
Sinn und den ganzen Begriff der Freiheit beinhalten und ausdriicken. Ich
bin aber auch sicher, dass die sozialen Menschenrechte keine echten Frei-
heitsrechte sind, wenn sie die Freiheit des Individuums nicht beinhalten
und nicht respektieren. Die Menschenrechte haben urspriinglich auch eine
kommunitidre Dimension, die in den sogenannten «Menschenrechten drit-
ter Generation» volle Aktualitéit erlangt hat. Wir orthodoxe Theologen

35 INGEBORG GABRIEL, Perspektiven der Sozial- und Wirtschaftsethik. Uberle-
gungen zur Russischen Orthodoxen Sozialkonzeption aus Sicht der Katholischen
Soziallehre, in: Die Sozialkonzeption der Russischen Orthodoxen Kirche. Ein Doku-
ment der sozialen Verantwortung, Wissenschaftliche Enquete der Stiftung Pro Oriente
(Wien, 10.-11. September 2003), Biatystok (Orthdruk) 2007, 132—138, hier 138.

323



Konstantinos Delikostantis

miissen endgiiltig Schluss damit machen, die Moderne mit ihren negativen
Auswiichsen zu identifizieren!36

Auf der Basis der bisherigen Darlegungen ist es einsichtig, dass die
Schwierigkeiten der Orthodoxie mit den Menschenrechten nicht primér
theologischer Natur sind, sondern sich eher aus historischen Kontexten
und Erfahrungen ergeben. Sie sind in diesem Sinne nicht uniiberwindbar.
Es ist ein Fehler, das Gesprich iiber Menschenrechte orthodoxerseits als
importierten Diskurs zu disqualifizieren. Unser Eintreten fiir die Men-
schenrechte bedeutet keine Stiitzung des modernen «Gotteskomplexes»?7,
sondern ist eine Moglichkeit, das Unterscheidend-Christliche, das jeden
Humanismus — auch den Horizont der menschenrechtlichen Freiheit —
tibersteigt, aufscheinen zu lassen.

Wir haben dieses «Christliche Proprium» als «eucharistisches Ethos»
darzulegen versucht. Wenn die Kirche in der Eucharistie und durch sie
lebt, dann ist auch die ganze kirchliche Theologie als das «in Gedanken
gefasste» konkrete kirchliche Leben eine «eucharistische Theologie».
Die zeitgenossische eucharistische Ekklesiologie ist eine Interpretation
und Formulierung der eucharistischen Identitidt der Kirche und die Aktu-
alisierung wertvoller Dimensionen dieser Identitit. In diesem Sinne hat
Zizioulas Recht, wenn er feststellt, dass die eucharistische Ekklesiologie
«nicht bloss eine Theorie oder ein Theologoumenon» ist. Sie ist viel mehr
«tief verwurzelt» in der Tradition der Orthodoxen Kirche. «Sie geht zu-
riick auf die Bibel und die frilhen Kirchenviter und hat in entscheidender
Weise das liturgische und kanonische Leben der Orthodoxie beeinflusst.»38
Die Kirche war von jeher Eucharistie-zentriert, und sie hat diese Qualitét
auch in jener Zeit bewahrt, in der das theologische Denken vom kirchli-
chen Leben durch westliche Einfliisse entfremdet war. Die neopatristische
Wende und die eucharistische Ekklesiologie haben die sich selbst entfrem-
dete orthodoxe Theologie wieder an ihren Ursprung, an das eucharistisch-
asketische Leben der Kirche zuriickgebunden.

Auf der Basis ihrer eucharistischen Identitit nimmt die Orthodoxe
Kirche die Zeichen der Zeit wahr und versucht, ihr christliches Zeugnis

36 Vgl. KONSTANTIN DELIKOSTANTIS, Die Menschenrechte im Kontext der Or-
thodoxen Theologie, in: OR 56 (2007) 19-35.

37 HorsT EBERHARD RICHTER, Der Gotteskomplex. Die Geburt und die Krise
des Glaubens an die Allmacht des Menschen, Reinbek bei Hamburg (Rowohlt) 1979.

3 JonN D. Zi1ziouLas, Eucharistic Ecclesiology in the Orthodox Tradition, in:
Jean-Marie Van Cangh (Hg.) Lecclésiologie eucharistique, Bruxelles (Académie In-
ternationale des Sciences Religieuses) 2009, 187-202, hier 201.

324



Eucharistie und Gesellschaft

der Einheit von Gottesliebe und Nichstenliebe coram Deo et coram homi-
nibus zu geben und als Zeuge der Kultur der Solidaritit in einer gespalte-
nen Welt aufzutreten.

Ich halte es fiir sehr wichtig, dass die Idee der Solidaritéit mit der Idee
der christlichen Néchstenliebe und Briiderlichkeit verbunden wird und
gleichzeitig auf die moderne Freiheitsgeschichte verweist, eben auf die
sozialen und politischen Kédmpfe fiir eine gerechte Welt, deren Motto
«Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit» war. Als gemeinsamer Bezugs-
punkt der christlichen Theologie und der modernen Freiheitsgeschichte
kann sich die Solidaritit positiv auf ihre Begegnung auswirken und den
gemeinsamen Kampf fiir eine humane Welt anspornen.3°

Hans Maier hat in seinem Buch «Welt ohne Christentum — was wire
anders?» auf die revolutiondre Anthropologie des Christentums ver-
wiesen, die, anders als das Modell griechischer «Wohlgeratenheit», die
Armen, Behinderten, Kranken, Niedrigen, Besessenen einbezog, altein-
gesessene Hierarchien und voélkische Schranken aufloste und eine Kultur
der Briiderlichkeit und der Solidaritit fundierte.*? Die wichtigsten huma-
nen Errungenschaften in unserer Kultur, in Gesellschaft und Politik, be-
ruhen auf dieser christlichen «Umwertung der Werte». Im Blick auf die
heutige Entwicklung zu einer «postchristlichen» européischen Kultur
stellt Maier folgende dringende Fragen: «Wissen wir, ob die Kultur des
Sozialstaats den Untergang der Néchstenliebe iiberleben wiirde? Miisste
nicht die Solidaritdt mit dem Nichsten verschwinden, wenn dieser nur
noch der Fremde, der Andere wire, der Konkurrent, ja der Feind? Kann es
soziale Verantwortung iiberhaupt noch geben, wenn das Leben selbst (der
ungeborenen Kinder, der Alten u.a.) in Frage gestellt wird? Gibt es noch
Menschenrechte, wenn die Menschheit und ihr Schépfer in einem <Kampf
der Zivilisationen> aus dem Blick geraten?»4!

Angesichts der sich heute ausbreitenden «Entsolidarisierung» und des
Abbaus der sozialen Errungenschaften kann die im eucharistischen Ethos
wurzelnde Kultur der Solidaritidt, meiner Meinung nach, als ein starker
Impuls fiir mehr Humanitit und soziale Gerechtigkeit wirken. Wenn die
Heraufkunft des «Individuums ohne Fenster zum Mitmenschen» die ma-

3 Vgl. KONSTANTINOS DELIKOSTANTIS, Die Kultur der Solidaritdt. Soziologi-
sche und theologische Annéherungen, Athen (Ennoia) 2013 (griech).

40 HANS MAIER, Welt ohne Christentum — was wire anders?, Freiburg i.Br. (Her-
der) 1999, 6.

4 A0, 148-151.

325



Konstantinos Delikostantis

xima culpa der westlichen Kultur ist, dann stellt die solidarische Gemein-
schaft der Personen, jenseits aller kommunitaristischen Verengungen und
jeder humanitaristischen Nivellierung, die Magna Charta der orthodoxen
Kultur dar. In der orthodoxen Tradition wird die Holle dargestellt als der
Ort, an dem die Menschen das Gesicht des Anderen nicht sehen kénnen,
weil ihre Riicken aneinander gekettet sind. «Holle» ist das Fehlen jeder
Beziehung zum Anderen, die Einkerkerung des Menschen in sich selbst.
Wenn der Andere die «Holle» ist, dann bleibt dem Menschen nur die «HOI-
le» der geschlossenen Individualitét iibrig, das «liebe Selbst», die dussers-
te Entfremdung als Mensch.

Das Wort von Fernand Braudel*? umwandelnd, dass der westliche
Mensch sich beleidigt fiihlt, wenn das Grundprinzip des Liberalismus,
eben die individuelle Freiheit, angezweifelt und eingeschrinkt wird, konn-
te man behaupten, dass seinerseits der orthodoxe Mensch sich zutiefst
entfremdet fiihlt und mit Emporung reagiert, wenn die Gemeinschaftlich-
keit und die Solidaritit ignoriert oder negiert werden. Es ist nicht von un-
gefihr, dass die heutige weltweite Wirtschaftskrise in den orthodoxen
Landern vornehmlich als Krise der Solidaritdt wahrgenommen wird.

Im Rahmen der orthodoxen Kultur der Solidaritit ist die hochste Frei-
heit des Menschen nicht die Einforderung der individuellen Rechte, son-
dern der freiwillige Verzicht auf die eigenen Rechte im Namen der Liebe
und des Kampfes fiir das Recht des Nachsten. «Als einige Mdnche, auf
dem Weg in der Wiiste, in ein kleines Nonnenkloster eintraten», heisst es
im Neon Miterikon, «bot ihnen die Abtissin ein Kérbchen mit Friichten an,
von denen ein Teil faul waren. Die Monche assen die faulen Friichte und
liessen die guten liegen. <hr seid, wahrlich, echte Asketen, sagte darauf
die fromme Abtissin.»*3

In der Kultur der Solidaritit dient die Wirtschaft den Menschen und
nicht dem Profitstreben und dem Mehr-Haben-Wollen. Die Erde ist hier
nicht Objekt der Ausbeutung seitens des Menschen. Der Mensch macht
vielmehr einen eucharistischen Gebrauch der Schopfung. Lebendige or-
thodoxe Prisenz in der heutigen Welt bedeutet Kampf fiir eine «Kultur der
Person», fiir den Vorrang der Person gegeniiber den Person-blinden Me-
chanismen des Markts, Widerstand gegen das zeitgendssische «Techno-
pol» (Neil Postman), gegen den antipersonalistischen Szientismus in der

42 FERNAND BRAUDEL, Grammaire des civilisations, Paris (Flammarion) 1993.
4 NEON MITERIKON. hg. von Pantelis B. Paschos, Athen (Akritas) 1990, 31
(griech.).

326



Eucharistie und Gesellschaft

Genetik und der Biotechnologie, gegen den Titanismus purer technologi-
scher Machbarkeit usw.

Eine Idealisierung der Orthodoxie liegt mir vollig fern. Es mag sein,
dass das Wort des franzosischen Denkers und Philhellenen Jacques La-
carricre fiir die Orthodoxie als «Heim» der zeitgenOssischen Griechen
alle Orthodoxen betrifft.44 Es scheint mir jedoch, dass manche von uns
sich dieses Heim allzu behaglich eingerichtet haben. Man kann die Tatsa-
che nicht beschonigen, dass etwa das Prinzip der Autokephalie, gepaart
mit offenen oder Krypto-Nationalismen, eine Quelle von stindigen Span-
nungen ist. Auch der Zustand der orthodoxen Diaspora, wo der Primat des
Kulturellen in der Organisation der Kirche dominiert und die kirchliche
Gemeinschaft in der nationalen und sprachlichen Besonderheit griindet,
steht der orthodoxen eucharistischen Ekklesiologie entgegen. Die Eucha-
ristie sprengt die Prioritit des kulturellen als Grundbedingung des kirch-
lichen Lebens. Nicht zuletzt ist die traditionelle «Synallelia», die Idee ei-
ner solidarischen Symbiose von Kirche und Staat, in orthodoxen Léndern,
eine Quelle von Problemen.

Das alles darf nicht mit dem Wesen des orthodoxen Christentums
identifiziert werden. Die echte Orthodoxie ist in ihrem Kern weder natio-
nalistisch noch antipluralistisch. Nikos Matsoukas sah «Okumenizitit
und Kosmopolitismus» als «die wesentlichen Merkmale» des orthodoxen
Christentums.*> Christos Yannaras hilt es seinerseits fiir eine vollige Um-
kehrung der historischen Tatsachen, wenn die Orthodoxie, die «auf der
Katholizitit jeder lokalen kirchlichen Gemeinschaft, unabhingig von
Rasse und Sprache», bestand, heute als die Tradition betrachtet wird, die
in besonderem Mass den Ethnozentrismus begiinstigt.*6

Die Orthodoxe Kirche, die nie akosmisch oder weltfremd war, antwor-
tet auf die heutigen Herausforderungen weder durch Weltflucht noch durch
Identifizierung mit der Welt, sondern durch die Aktualisierung ihrer eu-
charistisch-eschatologischen Substanz. Mit den Worten des Okumeni-
schen Patriarchen Bartholomaios, mit denen ich schliessen mochte: «Die
Orthodoxe Kirche hat der monophysitischen Unterschidtzung der Welt, auf

44 JacQUES LACARRIERE, Pour un Grec, I’Orthodoxie, c’est sa maison, in: Le
Monde vom 24.11.1998, S. 17.

45 NIKOS MATSOUKAS, Griechisch-Orthodoxe Tradition und westliche Kultur im
Rahmen des Neugriechentums, Thessaloniki (Minima) 1985, 48 (griech.).

46 CHRISTOS YANNARAS, Die Inhumanitit des Rechts, Athen (Domos) 1998, 158
(griech.).

327



Konstantinos Delikostantis

welche die Welt mit dem Aufstand gegen die Kirche und mit der Sdkula-
risierung reagierte, nie zugestimmt. Sie wird auch nie der nestorianischen
Uberschitzung der Welt, die heute zu einer neuen babylonischen Gefan-
genschaft der Kirche, ndmlich zu ihrer Sékularisierung, fiihrt, zustim-
men. Das Sein der Kirche selbst stellt die grosse Herausforderung der
modernen und postmodernen sidkularisierten Welt dar.»#7

Konstantinos Delikostantis (geb. 1948 in Imbros/Gokgeada TR), 1963-1970
Studium in Chalki, Prof. Dr. phil. 1980 Dr. phil. (Tiibingen), 1991-2001 Prof.
fiir Grenzfragen zwischen Philosophie, Theologie und Pddagogik an der Pdda-
gogischen Fakultdt Florina der Aristoteles Universitdt Thessaloniki; seit 2001
o. Prof. fiir Philosophie und Systematische Theologie, Theologische Fakultdit
der Universitdt Athen. Mitglied in verschiedenen Gremien des Okumenischen
Patriarchats fiir okumenische Fragen.

Adresse: Phidiou 9, GR-14563 Kifissia/Athen, Griechenland
E-mail: kdelikos@theol.uoa.gr

English Summary

Contrary to the frequent assertion that the Orthodox Church’s “ultraliturgi-
cal” character leads to an indifference towards worldly realities, this paper
expounds the thesis that it is precisely the eucharistic and liturgical nature of
Orthodoxy that provides the source for a culture of diakonia, in which the
church reveals itself as in the world but not of the world. The fact that the
Orthodox Church has never identified itself with the world does not mean that
it is acosmic or unworldly.

The eucharist, as the fundamental implementation of the life of the church
which also expresses her eschatological orientation, sets forth a positive ac-
ceptance of the world as well as an affirmation of the communion and free-
dom of humans. Since the church’s whole life is liturgical, her social involve-
ment is also liturgical diakonia. In this sense, it is not surprising that through
the course of history the Orthodox Church has had a remarkable social pres-
ence, and not merely in individual cases (“microdiakonia”) and philanthropy,
but also as a critic of social wrongs (“macrodiakonia”). In our times, in con-
trast to the demand for narrow individual human rights, the Orthodox Church
has spoken out for a culture of solidarity and as the place for a freedom which
significantly exceeds the bounds of human rights in terms of autonomous
freedom.

47 BARTHOLOMAIOS, Kirche (wie Anm. 32), 39.

328



	Eucharistie und Gesellschaft

