Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 105 (2015)

Heft: 4

Artikel: Einfihrung in die Grundgedanken einer eucharistischen Ekklesiologie
Autor: Ploeger, Mattijs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583639

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einfithrung in die Grundgedanken einer
eucharistischen Ekklesiologie

Mattijs Ploeger

Vorbemerkung

Der Beitrag bietet eine allgemeine Einfiihrung in die sogenannte «eucha-
ristische Ekklesiologie».! Anschliessend an meine Einfiihrung wird Pro-
fessor Delikostantis in seinem Beitrag anthropologische und gesellschaft-
liche Folgerungen aus solch einer eucharistischen Ekklesiologie ziehen.
Ich prisentiere das Konzept; Professor Delikostantis den breiteren Rah-
men und die glaubenspraktischen Konsequenzen.

1. Die Kirche feiert Eucharistie
1.1. Feier der Schépfung, Erlosung und Vollendung

Eine Kirchgemeinde feiert die Eucharistie. Menschen sind zusammenge-
kommen, nicht nur mit Verwandten oder Freunden, sondern mit Mitchris-
ten vor Ort. Die Gemeinde ist zusammengekommen, um zu feiern. Nicht
nur, um das zu feiern, was die individuellen Gemeindemitglieder heute
zufillig beschiftigt, sondern, um das zu feiern, warum sie Christen sind,
ja, warum sie Menschen sind. Sie sind zusammengekommen, um die
Schopfung, die Erlosung und die Vollendung zu feiern. Die Schopfung,
Erl6sung und Vollendung eines jeden einzelnen Menschen, aber auch der
zusammengekommenen Gruppe — der Kirche. Und noch viel mehr: Sie
sind zusammengekommen, um Schépfung, Erlosung und Vollendung der
ganzen Menschheit und der ganzen Welt zu feiern.

I Vortrag gehalten auf der orthodox-altkatholischen Tagung zum Generalthema
«Die orthodoxe und die altkatholische Kirche und ihre Verantwortung fiir ein zusam-
menwachsendes Europa», Ziirich, 22.-23. Mai 2015, und zwar zum Themenblock
«Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchenekklesio-
logie».

IKZ 105 (2015) Seiten 303-314 303



Mattijs Ploeger

1.2. Feier am Sonntag

Sie kommen darum am Sonntag zusammen: Am ersten Tag der Woche,
dem Tag der Schopfung schlechthin, dem Tag an dem Gott — in principio:
zu Beginn und im Prinzip — das Licht iiber das Dunkel hat siegen lassen.
Am ersten Tag der Woche, dem allein «es vergénnt [war], die Stunde zu
kennen, in der Christus erstand von den Toten»?. Sie kommen zusammen
am ersten Tag der Woche, der zugleich der achte Tag ist: der Tag der end-
giiltigen Vollendung, der eschatologische Tag. So feiert die Gemeinde am
Sonntag die Schopfung, die Erlésung und die Vollendung.

1.3. Feier des Gotteswortes und des Herrenleibes

Die Gemeinde ist zusammengekommen zur Feier der Eucharistie. Das
heisst nicht nur: Feier mit Brot und Wein. Die Feier der Eucharistie um-
fasst die ganze Liturgie, die — von frilhen Zeugnissen her bis in unsere Zeit —
Christen unterschiedlicher Zeiten und unterschiedlicher Kirchen mitein-
ander verbindet. Die beiden Hauptteile dieser Liturgie sind der Wortgot-
tesdienst und die Eucharistiefeier im engeren Sinne. Christen sind also
zusammengekommen, um das zu feiern, was Protestanten in meinem
Heimatland «Schrift und Tisch» nennen.? Mit der orthodoxen Liturgie
gesagt: Die Gemeinde ist zusammengekommen fiir zwei Arten von Theo-
phanie: fiir den Einzug des Wortes Gottes und fiir den Einzug der eucha-
ristischen Gaben. Mit einer Formulierung des Zweiten Vatikanischen
Konzils gesagt: Die Gemeinde ist zusammengekommen, um von zwei
Tischen gendhrt zu werden: vom «Tisch des Gotteswortes» und vom
«Tisch des Herrenleibes»4.

1.4. Feier der Getauften

Um zur eucharistischen Gemeinde zu gehoren, sind die Mitglieder getauft
worden. Schon friih als Sdugling oder erst spéter nach einer personlichen

2 Vgl. Osterlob II, Deutsches Altarbuch 2006, S. 117-118 (vgl. auch Gebet- und
Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Band II, 2008, S. 118).

3 «Dienst van Schrift en Tafel», ein gdngiger Ausdruck im «liturgischen» Pro-
testantismus der Niederlande; vgl. MARCEL BARNARD u.a. (Hg.), De weg van de litur-
gie. Tradities, achtergronden, praktijk, Zoetermeer (Meinema), 1998, 7.

4 Sacrosanctum Concilium Nr. 48 und 51.

304



Einfiihrung in die Grundgedanken einer eucharistischen Ekklesiologie

Entscheidung. Die Taufe — Handauflegung und Salbung inbegriffen — ist
die Pforte, die in die eucharistische Gemeinschaft fiihrt.

1.5. Feier mit diakonischem Bewusstsein

Die Gemeinde feiert die Eucharistie nicht als weltfremden Ritualismus.
Die Anliegen der Welt kommen sowieso schon in die Kirche hinein, da-
durch, dass die Gemeinde aus konkreten Menschen besteht, die ihre indi-
viduellen und kollektiven Freuden und Sorgen in die Kirche mitbringen.
In Fiirbitten und Litaneien werden diese Freuden und Sorgen und viele
andere Anliegen der Menschheit und der Schopfung betend vor Gott ge-
bracht. In der Alten Kirche empfing der Diakon von den Gldubigen nicht
nur Brot und Wein fiir die Eucharistiefeier, sondern auch Naturalien aller
Art, die nach dem Gottesdienst unter den Armen verteilt wurden. Noch
immer stehen Brot und Wein — neben anderen Bedeutungen — auch fiir
das, was wir Gott und einander schenken aus dem Vielen, das wir von Gott
empfangen haben. Und noch immer ist es der Diakon, der diesen diakoni-
schen Austausch zwischen Altar und Alltagstisch koordiniert.

1.6. Feier der Gemeinde, einschliesslich ihrer Amter

Die Gemeinde feiert die Eucharistie in einer organisierten Weise. Die
Feier von allen wird in unterschiedlichen Momenten von unterschiedli-
chen Personen mit unterschiedlichen Charismen geleitet. Es gibt Vorle-
sende, es gibt Vorsingende, es gibt Rollen, Funktionen und Amter. Diese
Vielfalt der feiernden Gemeinde wird zusammengehalten von einer Per-
son, die den Vorsitz innehat.

1.7. Feier in Gemeinschaft mit anderen Ortskirchen

Die Gemeinde feiert die Eucharistie nicht in Isolation. Sie ist zusammen-
gekommen zur Feier der Schopfung, der Versohnung und der Vollendung —
und deshalb ist ihre Feier schon von der Bedeutung dieses Wortes her
«katholisch»: inhaltlich das Ganze umfassend. Das ganze Heil wird von
der Ortsgemeinde in der Eucharistie gefeiert. Wenn alle Inhalte des Glau-
bens und alle Amter der Kirche priisent sind, ist die katholische Kirche vor
Ort prisent. Diese lokale Kirche feiert die Eucharistie aber nicht in Isola-
tion, sondern in Gemeinschaft mit den anderen lokalen Kirchen.

305



Mattijs Ploeger

2. Eucharistische Ekklesiologie: Eucharistie als Paradigma fiir Kirche

Ich habe geschildert, wie die christliche Gemeinde Eucharistie feiert und
dass in dieser Feier alles zu finden ist, was sie als Kirche inhaltlich be-
stimmt. Alles, was man iiber Kirche sagen konnte, kann man ableiten aus
und wiedererkennen in der Feier der Eucharistie.

Grundlegend fiir eine «eucharistische Ekklesiologie» ist, dass sie die
Eucharistie als Paradigma beniitzt. Die Eucharistie ist Modell fiir alles,
was Kirche ist und bedeutet. Die eucharistische Ekklesiologie sagt nicht —
wie sie manchmal missverstanden wird —, dass die Eucharistiefeier das
einzige Wichtige sei, was die Kirche zu tun hat, oder, dass die Kirche nur
wirklich bestehe, wenn sie Eucharistie feiert. In einer eucharistischen Ek-
klesiologie darf man die Eucharistie nicht nur «liturgisch» verstehen (als
konkrete Feier, wie wichtig das auch ist), sondern man muss die Eucharis-
tie als theologisches Paradigma verstehen. Eucharistie-Feiern ist nicht
alles, was die Kirche zu tun hat. Aber in der Eucharistie kommt alles zu-
sammen, und von der Eucharistie geht alles aus, was die Kirche ist und zu
tun hat. Einige Punkte daraus werde ich jetzt etwas systematischer behan-
deln.

3. Ekklesiologische Konsequenzen der Eucharistie
3.1. Eucharistie: Zusammenkunft des berufenen Go;‘tesvolkes

Zuallererst macht die Eucharistiefeier deutlich, dass die Kirche eine Ver-
sammlung ist, eine synaxis. Christ sein ist, obwohl eine personliche Sa-
che, keine individuelle Sache. Zum christlichen Glauben kommen, Christ
werden, geht zusammen mit der Einverleibung in den Leib Christi, in die
Kirche, in die Gemeinschaft. In zwei Weisen kommt diese Gemeinschaft
spiirbar zusammen: im Gottesdienst und in der Synode — also liturgisch
und synodal/konzilidr. Dabei ist die liturgische Zusammenkunft das, was
grundlegend ist und am regelmaéssigsten stattfindet.

3.2. Eucharistie: Feier der kirchenstiftenden Heilstaten

In der Liturgie versammelt sich die Kirche rundum ihre grundlegenden
Schriften, Fakten und Handlungen. Die Liturgie ist sozusagen die sténdi-
ge Wiederbelebung der Griindungsfakten — der raison d’ étre — der Kirche.
Sowohl im Alten als im Neuen Testament hat Gott bzw. Jesus sich ein
Volk, eine geordnete Gemeinschaft berufen. Die Berufung des Volkes

306



Einfiihrung in die Grundgedanken einer eucharistischen Ekklesiologie

dient nicht zuletzt dem Gottesdienst. Hier kommen biblisch-theologische
Gegebenheiten zusammen mit dem Befund aus den liturgiewissenschaft-
lichen und anthropologischen Ritual Studies, ndamlich, dass das Zusam-
menkommen der Gemeinschaft als Kultgemeinschaft stark zur Identitét
der Gemeinschaft betragt.

Genau das ist auch in der christlichen Liturgie der Fall: Die christliche
Liturgie formt und bestitigt die Identitdt der Kirche dadurch, dass die
fundamentalen Aspekte der Heilsgeschichte im liturgischen Gedéichtnis
aufgenommen und aktualisiert werden. In der Taufe und in der Eucharis-
tie werden individueller Christ und christliche Gemeinde immer wieder in
Kontakt gebracht und sakramental verbunden mit den kirchenstiftenden
Ereignissen, insbesondere mit dem Tod und der Auferstehung von Jesus
Christus und mit der Gabe des Heiligen Geistes.

Weil die Liturgie die Inhalte des christlichen Glaubens an uns vermit-
telt, wird die Liturgie manchmal die eigentliche Theologie genannt — die
theologia prima, im Unterschied zur systematisierten Theologie als theo-
logia secunda. Auf dieser Grundlage hat sich — nicht zuletzt von orthodo-
xen Theologen angeregt — eine ganze Schule der sogenannten «liturgi-
schen Theologie» in vielen Kirchen entfaltet.

3.3. Eucharistie: Feier der getauften Gemeinschaft

Statt «eucharistische» Gemeinschaft kann man die Kirche auch «getaufte»
Gemeinschaft nennen. Die Eucharistie feiernde Gemeinde ist keine andere
als die getaufte Gemeinde. Deshalb wird manchmal dafiir plddiert, nicht
von einer eucharistischen Ekklesiologie, sondern von einer Taufekklesio-
logie (oder baptismalen Ekklesiologie) zu sprechen. Dabei soll man je-
doch im Auge behalten, dass die Taufe kein Ziel an sich ist, sondern ein
Beginn. Sie ist die Initiation ins christliche Leben, ins kirchliche Leben,
ins eucharistische Leben. Deshalb ist es 6kumenisch besonders wichtig,
dass wir uns wechselseitig die Taufe anerkennen, weil wir einander damit
ein gewisses Mass an «Ekklesialitédt» zuschreiben. Andererseits sagt eine
blosse Taufanerkennung wenig, wenn damit «nur» die Wassertaufe ge-
meint ist, und die Fragen nach Handauflegung und Salbung und nach der
eucharistischen «Einverleibung» (in den Leib Christi) noch offen bleiben.>

5 Vgl. Urs voN ARrx, Taufanerkennung und Kirchengemeinschaft. Kann und
muss das zweite aus dem ersten folgen? Zugleich ein Aufruf zur Reform der Tauf-
praxis, in: OR 59 (2010) 60-86.

307



Mattijs Ploeger

3.4. Eucharistie: Die Kirche ist die eucharistische Gemeinschaft

Dass die getaufte und gefirmte Gemeinschaft und die Eucharistie feiernde
Gemeinschaft wesentlich dieselbe Gemeinschaft sind, und dass diese die
Kirche ist, ist ein wichtiger Grundgedanke der eucharistischen Ekklesio-
logie. Hier kommen hochtheologische Gedanken iiber Kirche und Sakra-
mente zusammen mit praktischen und empirisch spiirbaren Aspekten des
Kircheseins. Das ist iibrigens ein interessantes Charakteristikum der eu-
charistischen Ekklesiologie: Sie ist biblisch und theologisch tiefgriindig,
zugleich aber auch sehr konkret und fassbar. Ein klares Beispiel dafiir ist
die Identitit von «Kirche» und «getaufter und eucharistischer Gemein-
schaft».

Diese Identitét hat logischerweise zufolge, dass, wer getauft und ge-
firmt ist, auch zur eucharistischen Gemeinschaft gehort. Diese Zusam-
mengehorigkeit ist im Westen durch das zeitliche Auseinanderliegen von
Taufe, Firmung und Erstkommunion gestort. Der meines Erachtens grosse
Nachteil dieser Zersplitterung der Initiation, die zur Anomalie fiihrt, dass
getaufte Mitglieder der Kirche, namlich die Kinder, jahrelang nicht an der
Kommunion teilhaben, hat bekanntlich auch einen Vorteil, namlich die
einfachere Einarbeitung der Katechese — und die Moglichkeit der person-
lichen Bejahung — im Prozess der Initiation.

Die Identitit von Kirche und eucharistischer Gemeinschaft ist auch der
Grund, warum Orthodoxe und Romisch-Katholiken — und traditionell
auch Altkatholiken und zum Beispiel Lutheraner — zur Kommunion sozu-
sagen nur die «eigenen Mitglieder» zulassen. Die Gedanke ist: Man kann
nur Eucharistie miteinander feiern, wenn man auch tatséchlich dieselbe
Kirche ist. In dieser Sicht ist «dieselbe Kirche» die eigene Kirche und die
Kirchen, mit denen man in voller Kirchengemeinschaft (koinonia/com-
munio) steht. Es ist wichtig festzuhalten, dass eine vielleicht als restriktiv
erfahrene Zulassung zur Kommunion nicht zuallererst Folge der Nicht-
anerkennung von Amtern oder einer anderen eucharistischen Theologie
ist. Die etwas restriktive Zulassung griindet zuallererst auf dem eucharis-
tisch-ekklesiologischen Prinzip der Identitdt von Kirche und eucharisti-
scher Gemeinschaft.

Wenn man aber zugleich eine breitere Taufanerkennung praktiziert,
befindet man sich in der anomalen Situation, dass man getaufte Personen
von der Kommunion ausschliesst. Wenn man sie aber zulassen wiirde,
kommt man in die ebenfalls anomale Situation, dass man Personen zur
Kommunion zulisst, mit denen man nicht in voller Kirchengemeinschaft

308



Einfiihrung in die Grundgedanken einer eucharistischen Ekklesiologie

lebt. Vom inneren Zusammenhang von Taufe, Eucharistie und Kirche her
sind beide Situationen eine Anomalie, die nicht zu losen ist, solange die
Kirchen einander als getaufte Christen anerkennen, aber noch nicht in
voller Kirchengemeinschaft vereinigt sind.

3.5. Eucharistie: Diakonische Feier

Der Eucharistiefeier kann man auch den diakonischen Aspekt der Kirche
entnehmen. Die Gabe von Brot, Wein und anderen Naturalien, die vom
Diakon sowohl liturgisch als ausserliturgisch organisiert ist, ist immer
noch das Zeichen dafiir, dass die christliche Gemeinschaft eine diakoni-
sche Einstellung haben soll. Das Diakonische ist nicht nur eine ethische,
moralische Sache, sondern eine Art von Lebensfiihrung, die direkt aus der
Eucharistie herauswichst. Es ist Christus selbst, der sich als der Diener fiir
uns hingibt. Die eucharistische Bewegung des Brechens und des Teilens —
eine Bewegung, die von Christus ausgeht — soll von uns im ausserliturgi-
schen Dienst (Diakonie) fortgesetzt werden. Viele gesellschaftliche Fol-
gen der eucharistischen Ekklesiologie entstammen diesem Aspekt.

3.6. Eucharistie: Feier der Gemeinde

Die ganze Gemeinde ist zusammengekommen, um Eucharistie zu feiern.
Man sollte deshalb das Wort «Zelebrant» eigentlich nicht fiir die Vorste-
henden reservieren, sondern auf alle zur Feier Versammelten anwenden.
Alle sind ja Zelebranten im buchstéblichen Sinne: diejenigen, die feiern.
Alle liturgischen Gebete werden vom «Wir» der Kirche gebetet. Die Li-
turgiewissenschaft hat die Faustregel entdeckt, dass priesterliche Gebete
in der «Ich»-Form fast ausnahmslos spitere Ergéinzungen aus dem Bereich
der Privatgebete sind und — sowohl historisch als inhaltlich gesehen — keine
eigentlichen «liturgischen» Gebete sind.

3.7. Eucharistie: Feier mit Vorsteherfunktionen (Amtern)
innerhalb der Gemeinde

Dennoch feiert die Gemeinde die Eucharistie nicht als formlose Gruppe.
Wie Paulus schon schreibt, sind in der Gemeinde viele unterschiedlichen
Charismen zu finden. Der Leib Christi besteht aus unterschiedlichen Glie-
dern, die einander wechselseitig benétigen, um Leib Christi sein zu kon-
nen. Das Haupt — Jesus Christus selbst — hilt den ganzen Leib zusammen.

309



Mattijs Ploeger

In der Eucharistiefeier kommen diese Charismen zusammen und zeigen
sich in einer Vielfalt von liturgischen Rollen, Funktionen und Amtern.
Hier ist es iibrigens wichtig, in Erinnerung zu rufen, dass die altkirch-
liche Liturgie eine reiche Liturgie mit vielen Rollen war, und dass die
mittelalterliche — in dieser Hinsicht von der Reformation nicht wesentlich
verdnderte — Situation des einfachen Priesters oder Pridikanten nicht die
Vollform der Liturgie ist, die im 20. Jahrhundert von der Liturgischen
Bewegung wiederentdeckt worden ist. Die fiir eine eucharistische Ekkle-
siologie paradigmatische Form der Eucharistiefeier ist die altkirchliche
bzw. nun wiederentdeckte «Vollform» — technisch gesagt: das Pontifikal-
amt — mit allen Rollen, Funktionen und Amtern an ihrer eigenen Stelle.

Inmitten von all diesen Charismen und Amtern gibt es in der Eucha-
ristiefeier den einen Vorstehenden. Die vorstehende Person macht sicher-
lich nicht alles alleine, sie ist aber diejenige, die die Einheit in der Vielfalt
verkorpert. Dieses Amt des Vorstehens ist die Aufgabe des Bischofs oder —
im Namen des Bischofs — eines Priesters. Der Bischof — oder der von ihm
beauftragte Priester — verkorpert die Einheit in der Vielfalt und verkorpert
das Haupt (Christus) inmitten und gegeniiber des Leibes (Christus). Es ist
offenbar nicht die «Christusreprisentation» schlechthin, die den Vorste-
her von der Gemeinde abhebt. Denn die Gemeinde ist auch Christus, Leib
Christi, jeder und jedes Glied des totus Christus, des ganzen Christus. Es
ist aber eine besondere Art der Christusreprisentation, die der Vorsteher
wahrzunehmen hat: das Vorstehen in persona Christi capitis, d.h. das
Verkorpern des Hauptes Christus gegeniiber der Gemeinde als Verkorpe-
rung des Leibes Christi.

Wenn durch Taufe und Salbung die Christusreprisentation der Ge-
meinde (des Leibes Christi) von Frauen und Minnern getragen werden
kann —nicht aus biologischen und schopfungsgemissen Griinden, sondern
aus soteriologischen, sakramentalen, ikonischen Griinden, ndmlich von
Taufe und Salbung her —, dann ist es theologisch nicht einsehbar, warum
die Christusreprisentation des Vorstehers — die auch nicht biologisch und
schopfungsgemiiss, sondern soteriologisch, sakramental, ikonisch durch
die Ordination zustande kommt — nur von Miénnern wahrgenommen
werden konnte. Die Frauenordination ist deshalb meines Erachtens kein
wirkliches Problem auf amtstheologischer und sakramentstheologischer
Ebene. Es ist wahrscheinlich eher die Traditionsfrage — und damit die
Frage, was Tradition ist und wie Tradition funktioniert —, die von unseren
beiden Kirchen im Moment unterschiedlich interpretiert wird.

310



Einfiihrung in die Grundgedanken einer eucharistischen Ekklesiologie

3.8. Eucharistie: Paradigma der Vorsteherrolle innerhalb und
ausserhalb der Liturgie

Ekklesiologisch kann man der Vollform der Liturgie entnehmen, dass es
innerhalb der Kirche einige spezielle Amter gibt, deren Tréiger eine Vor-
steherrolle in der Gemeinde ausiiben. Das «Paradigmatische» einer ekkle-
siologischen Betrachtung der Liturgie bedeutet hier, dass man die liturgi-
sche Vorsteherrolle als Modell betrachtet fiir die ausserliturgische Vorste-
herrolle. Dass der Bischof unser Vorsteher in der Liturgie ist, hat dann zur
Folge, dass er auch logischerweise unser Vorsteher bei der synodalen Ver-
sammlung und bei anderen Aspekten des kirchlichen Lebens sein sollte.
Dasselbe gilt fiir den Priester auf der Ebene einer Pfarrei.

Man zieht also aus dem liturgischen Vorstehen die Konsequenz der
ausserliturgischen Leitung und Verantwortung. Dabei wirft die Liturgie
das Licht genau darauf, was Vorstehen nicht bedeutet: alles alleine ma-
chen. Vorstehen in der Vollform der Liturgie heisst eher: fast nichts selbst
tun, sondern die Verantwortung dafiir tragen, dass alle Charismen und
Amter der Kirche ihre Beitriige leisten konnen, und die Verantwortung
dafiir tragen, dass in der Vielfalt die Einheit bewahrt bleibt. Damit sind
genau die Aufgabe des Bischofs sowie die delegierte Aufgabe des Pries-
ters als Pfarrer einer Gemeinde angedeutet.

Diese eucharistisch-ekklesiologische Sicht auf die Amter ist nur er-
fahrbar, wenn die Bistiimer nicht zu gross sind. Wie gesagt, will die eu-
charistische Ekklesiologie sowohl theologisch tiefgriindig als auch kon-
kret spiirbar sein. Man kann das Bistum mit allen Charismen und Amtern
nur als Ortskirche erfahren, wenn es iiberschaubar ist — wenn der Bischof
sein Bistum wirklich kennenlernen kann und wenn man wirklich ab und
zu als Ortskirche zusammenkommen kann. Weil ein Bistum in der eucha-
ristischen Ekklesiologie prinzipiell nur einen Bischof haben kann — Bi-
schof sein ist in dieser Auffassung immer synonym mit Diozesanbischof-
Sein —, sollte es sowieso kein Bistum geben, dass so gross ist, dass es
Weihbischéfe bendétigt. Aber auch mit dem einen Bischof soll das Bistum
nur eine beschrinkte, «iibersehbare» Grosse haben.

Der Vorwurf, der manchmal gegen die eucharistische Ekklesiologie
erhoben wird, sie sei zu episkopozentrisch, trifft darum nicht wirklich zu.
Eine eucharistische Ekklesiologie ist tatsdchlich episkopozentrisch, aber
die zentrale Stellung des Bischofs und seine «Macht» werden von zwei
wesentlichen Aspekten relativiert: von der Einbindung der bischoflichen
Aufgaben in die Synodalitédt des Presbyteriums und des ganzen Bistums

311



Mattijs Ploeger

sowie vom Desiderat des kleinen Bistums, sodass es mehr Bischife mit
beschrinkterer Ausstrahlung geben wiirde. Der fast automatische Gedanke,
das Bistum sei eine Provinz und der Bischof ein Kirchenfiirst, gehort nicht
zum Konzept der eucharistischen Ekklesiologie.

3.9. Eucharistie: Feier der Katholizitdt der lokalen Kirche

Wenn die Liturgie die versammelte Kirche darstellt und wenn die Liturgie
die Inhalte des christlichen Glaubens vermittelt und wenn in der Liturgie
alle Charismen und Amter der Kirche zusammenkommen, kann man sa-
gen, dass die Eucharistie feiernde Kirche die katholische Kirche ist. Die
eucharistische Ekklesiologie geht zuallererst von diesem inhaltlichen,
qualitativen Begriff der Katholizitit aus. In dieser Sicht ist Katholizitét
das, was das Ganze des Glaubens betrifft. Alles, was man wesentlich iiber
die christliche Kirche sagen kann, ist in der lokalen (di6zesanen) Eucha-
ristie feiernden Kirche zu finden.

3.10. Eucharistie: Feier der Communio der lokalen und universalen Kirche

Zu dieser qualitativen Katholizitét der Ortskirche gehort, dass diese Orts-
kirche mit den anderen Ortskirchen in Gemeinschaft steht. Diese Ge-
meinschaft (koinonia/communio) gehort intrinsisch zur Identitdt der
Ortskirche. In der Eucharistiefeier kann man das dadurch bemerken, dass
vielleicht die Namen anderer Bischofe genannt werden (z.B. eines Erzbi-
schofs oder eines Patriarchen oder des Bischofs von Rom), und dadurch,
dass die Feier vom Bischof geleitet wird, der in Gemeinschaft mit den
anderen Bischofen nicht nur die Verantwortung fiir seine Ortskirche, son-
dern auch die Mitverantwortung fiir die Gemeinschaft der Ortskirchen
tragt.

Eine eucharistische Ekklesiologie ist deshalb nicht vollstéindig, wenn
sie sich nur auf eine Pfarrgemeinde beschrinkt, denn dort sind nicht alle
Amter der Kirche anwesend; der Bischof gehort prinzipiell zur «Orts-
kirche» dazu. Eine eucharistische Ekklesiologie ist aber auch nicht voll-
stindig, wenn sie sich nur auf ein Bistum beschrinkt. Die Eucharistie ist
ja die Feier der koinonia/communio, der Gemeinschaft aller Getauften,
der Gemeinschaft der ganzen Kirche. Deshalb gehort es zur Feier der
Ortskirche, dass sie in Gemeinschaft mit den anderen Ortskirchen gefeiert
wird.

312



Einfiihrung in die Grundgedanken einer eucharistischen Ekklesiologie

So konnte man sagen, dass die eucharistische Ekklesiologie bei der
lokalen Kirche anfingt. Jedoch dadurch, dass sie bei der Eucharistiefeier
der lokalen Kirche anfiangt, betrifft sie simultan — gleichzeitig — auch die
Universalkirche, verstanden als die Gemeinschaft der Ortskirchen. Es
gibt in der Eucharistiefeier ja kein «frither» und «spiter»: Die Eucharistie
feiernde Ortskirche feiert zugleich in communio mit der Gemeinschaft der
Kirchen. Aus der eucharistischen Ekklesiologie sollte man also nicht ab-
leiten, dass die Ortskirche sich selbst geniige. Eucharistie feiert man nie-
mals individuell — nicht als Priester, aber auch nicht als Pfarrgemeinde
und nicht als Bistum. Wenn die eucharistische Ekklesiologie auch metho-
disch von der Eucharistiefeier der Ortskirche ausgeht, so thematisiert sie
notwendigerweise auch die Universalkirche, in die die Ortskirche einge-
bunden ist.

In einer communio-Theologie (wozu die eucharistische Ekklesiologie
gehort) ist es sehr gut moglich, die Rolle vom bischéflichen Primat auf
unterschiedlicher Ebene anzuerkennen. Die communio-Ekklesiologie
denkt sozusagen in konzentrischen Kreisen. Jeder Kreis ist eine «Gemein-
schaft von Gemeinschaften» — geleitet von einem Erzbischof, einem Pa-
triarchen und letztendlich vom Bischof von Rom. Fiir alle diese Primat-
schaften gilt aber dasselbe Modell des liturgischen Vorstehens: nichts
alles alleine machen und sich einbinden lassen in der Synodalitit.

4. Der breitere theologische Rahmen: communio-Theologie

Gerade habe ich den Begriff communio-Theologie beniitzt. Eucharisti-
sche Ekklesiologie ist ein Teilgebiet der communio-Theologie und sie hat
darin einen logischen und organischen Platz. Wenn man in der Linie der
communio-Theologie denkt, braucht man sozusagen keinen separaten
dogmatischen Traktat iiber die Kirche. Die Kirche, als die am gottlichen
Leben partizipierende Gemeinschaft von Menschen, ist schon gegeben
mit der Lehre des trinitarischen Gottes, mit der Lehre vom durch den
Geist zur eschatologischen Person gemachten Christus, also mit der Lehre
der christlichen Theologie und Soteriologie. Und obwohl eine communio-
Theologie in diesen technischen Worten vielleicht hochtheologisch und
abstrakt klingt, ist sie sowohl sehr biblisch bezogen als auch konkret er-
fahrbar. Es geht um den Gott, der sich als die dreifaltige Liebesgemein-
schaft zeigt. Es geht um den Gott, der sich in Christus und den Aposteln
eine konkrete Gemeinschaft, eine konkrete Kirche formt. Es geht um den
Gott, der in Christus durch den Geist die ganze Schopfung mit sich ver-

313



Mattijs Ploeger

sohnen will. Partizipation an dieser Versohnung und an dieser Liebesge-
meinschaft — das ist, was es heisst, Kirche und Christ zu sein.

Mattijs Ploeger (geb. 1970 in Westervoort/NL), Doz. Dr. theol. Studium der
Theologie in Leiden, Utrecht und Cambridge/ UK. 1998—-2002 Assistent in
Egmond aan Zee, 1999 Priesterweihe, 2002-2007 Pfarrer in Krommenie,
2007-2010 in Egmond aan Zee, 2010-2014 an der Kathedralkirche in Haar-
lem/NL. 2008 Promotion in Utrecht bei Anton Houtepen und Jan Hallebeek.
Seit 2008 Dozent fiir Systematische Theologie am Altkatholischen Seminar
der Universitdt Utrecht, seit 2009 auch Rektor, seit 2014 zudem stellvertre-
tender Dozent fiir Liturgik und assistierender Priester in Egmond aan Zee.

Adresse: Jacob van Strijplein 1, NL-1816 NV Alkmaar, Niederlande.
Email: m.ploeger@uu.nl

English Summary

When the church — especially the local church in its fullness (the diocese) — cele-
brates the eucharist, everything is present that constitutes the church as church.
The other way round, when examining what the church really is and believes, one
should look at the eucharistic celebration. The church is the community of the
baptized, built up time and again in the celebration of the eucharist.

This is the fundamental idea behind the school of thought called “eucharistic
ecclesiology”. This ecclesiological school does not teach that the celebration of
the eucharist is the only, or the only important, ecclesial task. It does, however,
regard the eucharist as paradigmatic for everything else the church is and does:
people of God, body of Christ, temple of the Spirit, baptized community, eucha-
ristic communion, a community structured by ordained ministries, a community
in relation with the other local churches, a community with societal tasks and
consequences.

Eucharistic ecclesiology is a form of communion ecclesiology, which in turn is
an element within communion theology. This type of theology regards “com-
munion” as the fundamental principle in describing God, creation, humanity,
christology, soteriology, ecclesiology and eschatology. In this all-encompassing
concept of salvation history as the restoration of communion, the church and the
eucharist as the heart of the church have their logical place, pointing away from
themselves towards the reconciliation of the world.

314



	Einführung in die Grundgedanken einer eucharistischen Ekklesiologie

