
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 105 (2015)

Heft: 4

Artikel: Einführung in die Grundgedanken einer eucharistischen Ekklesiologie

Autor: Ploeger, Mattijs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-583639

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-583639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einführung in die Grundgedanken einer
eucharistischen Ekklesiologie

Mafftys P/oeger

Vorbemerkung

Der Beitrag bietet eine allgemeine Einführung in die sogenannte «eucha-
ristische Ekklesiologie».' Anschliessend an meine Einführung wird Pro-
fessor Delikostantis in seinem Beitrag anthropologische und gesellschaft-
liehe Folgerungen aus solch einer eucharistischen Ekklesiologie ziehen.
Ich präsentiere das Konzept; Professor Delikostantis den breiteren Rah-

men und die glaubenspraktischen Konsequenzen.

1. Die Kirche feiert Eucharistie

7.7. Feier <7er Sc/töp/img, Fr/öswng Vb//ene?«ng

Eine Kirchgemeinde feiert die Eucharistie. Menschen sind zusammenge-
kommen, nicht nur mit Verwandten oder Freunden, sondern mit Mitchris-
ten vor Ort. Die Gemeinde ist zusammengekommen, um zu feiern. Nicht
nur, um das zu feiern, was die individuellen Gemeindemitglieder heute

zufällig beschäftigt, sondern, um das zu feiern, warum sie Christen sind,

ja, warum sie Menschen sind. Sie sind zusammengekommen, um die

Schöpfung, die Erlösung und die Vollendung zu feiern. Die Schöpfung,
Erlösung und Vollendung eines jeden einzelnen Menschen, aber auch der

zusammengekommenen Gruppe - der Kirche. Und noch viel mehr: Sie

sind zusammengekommen, um Schöpfung, Erlösung und Vollendung der

ganzen Menschheit und der ganzen Welt zu feiern.

' Vortrag gehalten auf der orthodox-altkatholischen Tagung zum Generalthema
«Die orthodoxe und die altkatholische Kirche und ihre Verantwortung für ein zusam-
menwachsendes Europa», Zürich, 22.-23. Mai 2015, und zwar zum Themenblock
«Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchenekklesio-
logie».

IKZ 105 (2015) Seiten 303-314 303



Atoftfo Pfoeger

7.2. Feier am Sonntag

Sie kommen darum am Sonntag zusammen: Am ersten Tag der Woche,
dem Tag der Schöpfung schlechthin, dem Tag an dem Gott - m princz/no:
zu Beginn und im Prinzip - das Licht über das Dunkel hat siegen lassen.

Am ersten Tag der Woche, dem allein «es vergönnt [war], die Stunde zu
kennen, in der Christus erstand von den Tötend. Sie kommen zusammen
am ersten Tag der Woche, der zugleich der achte Tag ist: der Tag der end-

gültigen Vollendung, der eschatologische Tag. So feiert die Gemeinde am
Sonntag die Schöpfung, die Erlösung und die Vollendung.

7.3. Feier des Gofîesworfes nnd des 7/erre«/ed?es

Die Gemeinde ist zusammengekommen zur Feier der Eucharistie. Das
heisst nicht nur: Feier mit Brot und Wein. Die Feier der Eucharistie um-
fasst die ganze Liturgie, die - von frühen Zeugnissen her bis in unsere Zeit -
Christen unterschiedlicher Zeiten und unterschiedlicher Kirchen mitein-
ander verbindet. Die beiden Hauptteile dieser Liturgie sind der Wortgot-
tesdienst und die Eucharistiefeier im engeren Sinne. Christen sind also

zusammengekommen, um das zu feiern, was Protestanten in meinem
Heimatland «Schrift und Tisch» nennend Mit der orthodoxen Liturgie
gesagt: Die Gemeinde ist zusammengekommen für zwei Arten von Theo-
phanie: für den Einzug des Wortes Gottes und für den Einzug der eucha-
ristischen Gaben. Mit einer Formulierung des Zweiten Vatikanischen
Konzils gesagt: Die Gemeinde ist zusammengekommen, um von zwei
Tischen genährt zu werden: vom «Tisch des Gotteswortes» und vom
«Tisch des Herrenleibes»L

7.4. Feier der Getan/ten

Um zur eucharistischen Gemeinde zu gehören, sind die Mitglieder getauft
worden. Schon früh als Säugling oder erst später nach einer persönlichen

^ Vgl. Osterloh II, Deutsches Altarbuch 2006, S. 117-118 (vgl. auch Gebet- und
Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Band II, 2008, S. 118).

3 «Dienst van Schrift en Tafel», ein gängiger Ausdruck im «liturgischen» Pro-
testantismus der Niederlande; vgl. Marcel Barnard u.a. (Hg.), De weg van de litur-
gie. Tradities, achtergronden, praktijk, Zoetermeer (Meinema), 1998, 7.

* Sacrosanctum Concilium Nr. 48 und 51.

304



Einführung in die Grundgedanken einer eucharistischen Ekklesiologie

Entscheidung. Die Taufe - Handauflegung und Salbung inbegriffen - ist
die Pforte, die in die eucharistische Gemeinschaft führt.

f .5. Feier mit d/a&omsc/zem Fewnssisein

Die Gemeinde feiert die Eucharistie nicht als weltfremden Ritualismus.
Die Anliegen der Welt kommen sowieso schon in die Kirche hinein, da-

durch, dass die Gemeinde aus konkreten Menschen besteht, die ihre indi-
viduellen und kollektiven Freuden und Sorgen in die Kirche mitbringen.
In Fürbitten und Litaneien werden diese Freuden und Sorgen und viele
andere Anliegen der Menschheit und der Schöpfung betend vor Gott ge-
bracht. In der Alten Kirche empfing der Diakon von den Gläubigen nicht
nur Brot und Wein für die Eucharistiefeier, sondern auch Naturalien aller
Art, die nach dem Gottesdienst unter den Armen verteilt wurden. Noch
immer stehen Brot und Wein - neben anderen Bedeutungen - auch für
das, was wir Gott und einander schenken aus dem Vielen, das wir von Gott
empfangen haben. Und noch immer ist es der Diakon, der diesen diakoni-
sehen Austausch zwischen Altar und Alltagstisch koordiniert.

7.6. Feier der Gemeinde, einscMerc/ic/t direr Ämter

Die Gemeinde feiert die Eucharistie in einer organisierten Weise. Die
Feier von allen wird in unterschiedlichen Momenten von unterschiedli-
chen Personen mit unterschiedlichen Charismen geleitet. Es gibt Vörie-
sende, es gibt Vorsingende, es gibt Rollen, Funktionen und Ämter. Diese
Vielfalt der feiernden Gemeinde wird zusammengehalten von einer Per-

son, die den Vorsitz innehat.

1.7. Feier in Gemeinsc/ta/t mit anderen Grt.sFircden

Die Gemeinde feiert die Eucharistie nicht in Isolation. Sie ist zusammen-
gekommen zur Feier der Schöpfung, der Versöhnung und der Vollendung -
und deshalb ist ihre Feier schon von der Feden/nng dieses Wortes her
«katholisch»: inhaltlich das Ganze umfassend. Das ganze Heil wird von
der Ortsgemeinde in der Eucharistie gefeiert. Wenn alle Inhalte des Glau-
bens und alle Ämter der Kirche präsent sind, ist die katholische Kirche vor
Ort präsent. Diese lokale Kirche feiert die Eucharistie aber nicht in Isola-
tion, sondern in Gemeinschaft mit den anderen lokalen Kirchen.

305



Maffî'/s P/oeger

2. Eucharistische Ekklesiologie: Eucharistie als Paradigma für Kirche

Ich habe geschildert, wie die christliche Gemeinde Eucharistie feiert und
dass in dieser Feier alles zu finden ist, was sie als Kirche inhaltlich be-
stimmt. Alles, was man über Kirche sagen könnte, kann man ableiten aus
und wiedererkennen in der Feier der Eucharistie.

Grundlegend für eine «eucharistische Ekklesiologie» ist, dass sie die
Eucharistie als Paradigma benützt. Die Eucharistie ist Modell für alles,
was Kirche ist und bedeutet. Die eucharistische Ekklesiologie sagt n/c/d -
wie sie manchmal missverstanden wird -, dass die Eucharistiefeier das

einzige Wichtige sei, was die Kirche zu tun hat, oder, dass die Kirche nur
wirklich bestehe, wenn sie Eucharistie feiert. In einer eucharistischen Ek-

klesiologie darf man die Eucharistie nicht nur «liturgisch» verstehen (als
konkrete Feier, wie wichtig das auch ist), sondern man muss die Eucharis-
tie als theologisches Paradigma verstehen. Eucharistie-Feiern ist nicht
alles, was die Kirche zu tun hat. Aber in der Eucharistie kommt alles zu-
sammen, und von der Eucharistie geht alles aus, was die Kirche ist und zu
tun hat. Einige Punkte daraus werde ich jetzt etwas systematischer behan-
dein.

3. Ekklesiologische Konsequenzen der Eucharistie

3./. PncZ/arAde; Znsa/nmen&nn/Z r/es fiern/enen Godesvo/kes

Zuallererst macht die Eucharistiefeier deutlich, dass die Kirche eine Ver-

samm/img ist, eine synaxA. Christ sein ist, obwohl eine persönliche Sa-

che, keine individuelle Sache. Zum christlichen Glauben kommen, Christ
werden, geht zusammen mit der Einverleibung in den Leib Christi, in die
Kirche, in die Gemeinschaft. In zwei Weisen kommt diese Gemeinschaft

spürbar zusammen: im Gottesdienst und in der Synode - also liturgisch
und synodal/konziliär. Dabei ist die liturgische Zusammenkunft das, was

grundlegend ist und am regelmässigsten stattfindet.

3.2. PncfiarAde: Pe/er der A'rcdensd/Zenden //e/AZaZen

In der Liturgie versammelt sich die Kirche rundum ihre grundlegenden
Schriften, Fakten und Handlungen. Die Liturgie ist sozusagen die ständi-

ge Wiederbelebung der Gründungsfakten - der raAon d'être - der Kirche.
Sowohl im Alten als im Neuen Testament hat Gott bzw. Jesus sich ein
Volk, eine geordnete Gemeinschaft berufen. Die Berufung des Volkes

306



Einführung in die Grundgedanken einer eucharistischen Ekklesiologie

dient nicht zuletzt dem Gottesdienst. Hier kommen biblisch-theologische
Gegebenheiten zusammen mit dem Befund aus den liturgiewissenschaft-
liehen und anthropologischen FzYzza/ Statfz'es, nämlich, dass das Zusam-
menkommen der Gemeinschaft als Kultgemeinschaft stark zur Identität
der Gemeinschaft beträgt.

Genau das ist auch in der christlichen Liturgie der Fall: Die christliche
Liturgie formt und bestätigt die Identität der Kirche dadurch, dass die
fundamentalen Aspekte der Heilsgeschichte im liturgischen Gedächtnis

aufgenommen und aktualisiert werden. In der Taufe und in der Eucharis-
tie werden individueller Christ und christliche Gemeinde immer wieder in
Kontakt gebracht und sakramental verbunden mit den kirchenstiftenden
Ereignissen, insbesondere mit dem Tod und der Auferstehung von Jesus

Christus und mit der Gabe des Heiligen Geistes.

Weil die Liturgie die Inhalte des christlichen Glaubens an uns vermit-
telt, wird die Liturgie manchmal die eigentliche Theologie genannt - die

f/zeo/ogz'a pz-z'zzza, im Unterschied zur systematisierten Theologie als r/zeo-

/ogzYz .vecwzzt/a. Auf dieser Grundlage hat sich - nicht zuletzt von orthodo-
xen Theologen angeregt - eine ganze Schule der sogenannten «liturgi-
sehen Theologie» in vielen Kirchen entfaltet.

3J. Fzzc/zzznsrie: Fezer der getazz/tezz Gemezzzsc/za/i

Statt «eucharistische» Gemeinschaft kann man die Kirche auch «getaufte»
Gemeinschaft nennen. Die Eucharistie feiernde Gemeinde ist keine andere

als die getaufte Gemeinde. Deshalb wird manchmal dafür plädiert, nicht
von einer eucharistischen Ekklesiologie, sondern von einer Taufekklesio-
logie (oder baptismalen Ekklesiologie) zu sprechen. Dabei soll man je-
doch im Auge behalten, dass die Taufe kein Ziel an sich ist, sondern ein
Beginn. Sie ist die Initiation ins christliche Leben, ins kirchliche Leben,
ins eucharistische Leben. Deshalb ist es ökumenisch besonders wichtig,
dass wir uns wechselseitig die Taufe anerkennen, weil wir einander damit
ein gewisses Mass an «Ekklesialität» zuschreiben. Andererseits sagt eine
blosse Taufanerkennung wenig, wenn damit «nur» die Wassertaufe ge-
meint ist, und die Fragen nach Handauflegung und Salbung und nach der
eucharistischen «Einverleibung» (in den Leib Christi) noch offen bleibend

5 Vgl. Urs von Arx, Taufanerkennung und Kirchengemeinschaft. Kann und
muss das zweite aus dem ersten folgen? Zugleich ein Aufruf zur Reform der Tauf-
praxis, in: ÖR 59 (2010) 60-86.

307



P/oager

3.4. EucAarisrie: Dz'e Ä7'rc/ze /'.st <3ze enc/zan'sh'scAe Ge/neznscArz/z

Dass die getaufte und gefirmte Gemeinschaft und die £z/cAaràrz'e/(?ze/7zJe
Gemeinschaft wesentlich dieselbe Gemeinschaft sind, und dass diese <3ze

KzrcAe ist, ist ein wichtiger Grundgedanke der eucharistischen Ekklesio-
logie. Hier kommen hochtheologische Gedanken über Kirche und Sakra-
mente zusammen mit praktischen und empirisch spürbaren Aspekten des

Kircheseins. Das ist übrigens ein interessantes Charakteristikum der eu-
charistischen Ekklesiologie: Sie ist biblisch und theologisch tiefgründig,
zugleich aber auch sehr konkret und fassbar. Ein klares Beispiel dafür ist
die Identität von «Kirche» und «getaufter und eucharistischer Gemein-
schaft».

Diese Identität hat logischerweise zufolge, dass, wer getauft und ge-
firmt ist, auch zur eucharistischen Gemeinschaft gehört. Diese Zusam-

mengehörigkeit ist im Westen durch das zeitliche Auseinanderliegen von
Taufe, Firmung und Erstkommunion gestört. Der meines Erachtens grosse
AAzcAtez'/ dieser Zersplitterung der Initiation, die zur Anomalie führt, dass

getaufte Mitglieder der Kirche, nämlich die Kinder, jahrelang nicht an der
Kommunion teilhaben, hat bekanntlich auch einen Vo/te/7, nämlich die
einfachere Einarbeitung der Katechese - und die Möglichkeit der person-
liehen Bejahung - im Prozess der Initiation.

Die Identität von Kirche und eucharistischer Gemeinschaft ist auch der

Grund, warum Orthodoxe und Römisch-Katholiken - und traditionell
auch Altkatholiken und zum Beispiel Lutheraner - zur Kommunion sozu-

sagen nur die «eigenen Mitglieder» zulassen. Die Gedanke ist: Man kann

nur Eucharistie miteinander feiern, wenn man auch tatsächlich dieselbe
Kirche ist. In dieser Sicht ist «dieselbe Kirche» die eigene Kirche und die
Kirchen, mit denen man in voller Kirchengemeinschaft (AozMonza/cozn-

mn/z/oj steht. Es ist wichtig festzuhalten, dass eine vielleicht als restriktiv
erfahrene Zulassung zur Kommunion nicht zuallererst Folge der Nicht-
anerkennung von Ämtern oder einer anderen eucharistischen Theologie
ist. Die etwas restriktive Zulassung gründet zuallererst auf dem eucharis-

tisch-ekklesiologischen Prinzip der Identität von Kirche und eucharisti-
scher Gemeinschaft.

Wenn man aber zugleich eine breitere Taufanerkennung praktiziert,
befindet man sich in der anomalen Situation, dass man getaufte Personen

von der Kommunion ausschliesst. Wenn man sie aber zulassen würde,
kommt man in die ebenfalls anomale Situation, dass man Personen zur
Kommunion zulässt, mit denen man nicht in voller Kirchengemeinschaft

308



Einführung in die Grundgedanken einer eucharistischen Ekklesiologie

lebt. Vom inneren Zusammenhang von Taufe, Eucharistie und Kirche her
sind beide Situationen eine Anomalie, die nicht zu lösen ist, solange die
Kirchen einander als getaufte Christen anerkennen, aber noch nicht in
voller Kirchengemeinschaft vereinigt sind.

3.5. ÊMcAariit/e: Dz'a&tmz'sc/ze Feier

Der Eucharistiefeier kann man auch den dza£om'sc/ze/z Aspekt der Kirche
entnehmen. Die Gabe von Brot, Wein und anderen Naturalien, die vom
Diakon sowohl liturgisch als ausserliturgisch organisiert ist, ist immer
noch das Zeichen dafür, dass die christliche Gemeinschaft eine diakoni-
sehe Einstellung haben soll. Das Diakonische ist nicht nur eine ethische,
moralische Sache, sondern eine Art von Lebensführung, die direkt aus der
Eucharistie herauswächst. Es ist Christus selbst, der sich als der Diener für
uns hingibt. Die eucharistische Bewegung des Brechens und des Teilens -
eine Bewegung, die von Christus ausgeht - soll von uns im ausserliturgi-
sehen Dienst (Diakonie) fortgesetzt werden. Viele gesellschaftliche Fol-

gen der eucharistischen Ekklesiologie entstammen diesem Aspekt.

3.6. Fzzc/zaz-zVze: Feier 3er Gemeinde

Die ganze Gemeinde ist zusammengekommen, um Eucharistie zu feiern.
Man sollte deshalb das Wort «Zelebrant» eigentlich nicht für die Vorste-
henden reservieren, sondern auf alle zur Feier Versammelten anwenden.
Alle sind ja Zelebranten im buchstäblichen Sinne: diejenigen, die feiern.
Alle liturgischen Gebete werden vom «Wir» der Kirche gebetet. Die Li-
turgiewissenschaft hat die Faustregel entdeckt, dass priesterliche Gebete
in der «Ich»-Form fast ausnahmslos spätere Ergänzungen aus dem Bereich
der Privatgebete sind und - sowohl historisch als inhaltlich gesehen - keine
eigentlichen «liturgischen» Gebete sind.

3.7. Fnc/zarAZze; Fezer mz'Z VorsZe/zez/nzzMozzezz (AmZe/Tz)

zzzzzer/za/6 der Gemeinde

Dennoch feiert die Gemeinde die Eucharistie nicht als formlose Gruppe.
Wie Paulus schon schreibt, sind in der Gemeinde viele unterschiedlichen
Charismen zu finden. Der Leib Christi besteht aus unterschiedlichen Glie-
dem, die einander wechselseitig benötigen, um Leib Christi sein zu kön-
nen. Das Haupt - Jesus Christus selbst - hält den ganzen Leib zusammen.

309



Mafft'/s P/oeffer

In der Eucharistiefeier kommen diese Charismen zusammen und zeigen
sich in einer Vielfalt von liturgischen Rollen, Funktionen und Ämtern.

Hier ist es übrigens wichtig, in Erinnerung zu rufen, dass die altkirch-
liehe Liturgie eine reiche Liturgie mit vielen Rollen war, und dass die
mittelalterliche - in dieser Hinsicht von der Reformation nicht wesentlich
veränderte - Situation des einfachen Priesters oder Prädikanten nicht die
Vollform der Liturgie ist, die im 20. Jahrhundert von der Liturgischen
Bewegung wiederentdeckt worden ist. Die für eine eucharistische Ekkle-
siologie paradigmatische Form der Eucharistiefeier ist die altkirchliche
bzw. nun wiederentdeckte «Vollform» - technisch gesagt: das Pontifikal-
amt - mit allen Rollen, Funktionen und Ämtern an ihrer eigenen Stelle.

Inmitten von all diesen Charismen und Ämtern gibt es in der Eucha-
ristiefeier den e/nen Vorstehenden. Die vorstehende Person macht sicher-
lieh nicht alles alleine, sie ist aber diejenige, die die Einheit in der Vielfalt
verkörpert. Dieses Amt des Vorstehens ist die Aufgabe des Bischofs oder -
im Namen des Bischofs - eines Priesters. Der Bischof- oder der von ihm
beauftragte Priester - verkörpert die Einheit in der Vielfalt und verkörpert
das Haupt (Christus) inmitten und gegenüber des Leibes (Christus). Es ist
offenbar nicht die «Christusrepräsentation» schlechthin, die den Vorste-
her von der Gemeinde abhebt. Denn die Gemeinde ist auch Christus, Leib
Christi, jeder und jedes Glied des tote C/inste, des ganzen Christus. Es
ist aber eine besondere Art der Christusrepräsentation, die der Vorsteher
wahrzunehmen hat: das Vorstehen in persona C/znsfz capitis, d.h. das

Verkörpern des //anpies Christus gegenüber der Gemeinde als Verkörpe-
rung des Leides Christi.

Wenn durch Taufe und Salbung die Christusrepräsentation der Ge-
meinde (des Leibes Christi) von Frauen und Männern getragen werden
kann- nicht aus biologischen und schöpfungsgemässen Gründen, sondern

aus soteriologischen, sakramentalen, ikonischen Gründen, nämlich von
Taufe und Salbung her -, dann ist es theologisch nicht einsehbar, warum
die Christusrepräsentation des Vorstehers - die auch nicht biologisch und

schöpfungsgemäss, sondern soteriologisch, sakramental, ikonisch durch
die Ordination zustande kommt - nur von Männern wahrgenommen
werden könnte. Die Frauenordination ist deshalb meines Erachtens kein
wirkliches Problem auf amtstheologischer und sakramentstheologischer
Ebene. Es ist wahrscheinlich eher die Trate/ons/rage - und damit die

Frage, was Tradition ist und wie Tradition funktioniert -, die von unseren
beiden Kirchen im Moment unterschiedlich interpretiert wird.

310



Einführung in die Grundgedanken einer eucharistischen Ekklesiologie

3.S. Ewc/taräh'e: der Vor.s'?e/re/To//e bmer/za/b M«d

öMS5er/?a/i> der Lifurgie

Ekklesiologisch kann man der Vollform der Liturgie entnehmen, dass es

innerhalb der Kirche einige spezielle Ämter gibt, deren Träger eine Vor-
steherrolle in der Gemeinde ausüben. Das «Paradigmatische» einer ekkle-
siologischen Betrachtung der Liturgie bedeutet hier, dass man die liturgi-
sehe Vorsteherrolle als Modell betrachtet für die ausserliturgische Vorste-
herrolle. Dass der Bischof unser Vorsteher in der Liturgie ist, hat dann zur
Folge, dass er auch logischerweise unser Vorsteher bei der synodalen Ver-

Sammlung und bei anderen Aspekten des kirchlichen Lebens sein sollte.
Dasselbe gilt für den Priester auf der Ebene einer Pfarrei.

Man zieht also aus dem liturgischen Vorstehen die Konsequenz der

ausserliturgischen Leitung und Verantwortung. Dabei wirft die Liturgie
das Licht genau darauf, was Vorstehen nicht bedeutet: alles alleine ma-
chen. Vorstehen in der Vollform der Liturgie heisst eher: fast nichts selbst

tun, sondern die Verantwortung dafür tragen, dass alle Charismen und
Ämter der Kirche ihre Beiträge leisten können, und die Verantwortung
dafür tragen, dass in der Vielfalt die Einheit bewahrt bleibt. Damit sind

genau die Aufgabe des Bischofs sowie die delegierte Aufgabe des Pries-
ters als Pfarrer einer Gemeinde angedeutet.

Diese eucharistisch-ekklesiologische Sicht auf die Ämter ist nur er-

fahrbar, wenn die Bistümer nicht zu gross sind. Wie gesagt, will die eu-
charistische Ekklesiologie sowohl theologisch tiefgründig als auch kon-
kret spürbar sein. Man kann das Bistum mit allen Charismen und Ämtern

nur als Ortskirche erfahren, wenn es überschaubar ist - wenn der Bischof
sein Bistum wirklich kennenlernen kann und wenn man wirklich ab und

zu als Ortskirche zusammenkommen kann. Weil ein Bistum in der eucha-

ristischen Ekklesiologie prinzipiell nur einen Bischof haben kann - Bi-
schof sein ist in dieser Auffassung immer synonym mit Diözesanbischof-
Sein -, sollte es sowieso kein Bistum geben, dass so gross ist, dass es

Weihbischöfe benötigt. Aber auch mit dem einen Bischof soll das Bistum
nur eine beschränkte, «übersehbare» Grösse haben.

Der Vorwurf, der manchmal gegen die eucharistische Ekklesiologie
erhoben wird, sie sei zu episkopozentrisch, trifft darum nicht wirklich zu.
Eine eucharistische Ekklesiologie ist tatsächlich episkopozentrisch, aber
die zentrale Stellung des Bischofs und seine «Macht» werden von zwei
wesentlichen Aspekten relativiert: von der Einbindung der bischöflichen
Aufgaben in die Synodalität des Presbyteriums und des ganzen Bistums

311



Atorz/s P/oeger

sowie vom Desiderat des kleinen Bistums, sodass es mehr Bischöfe mit
beschränkterer Ausstrahlung geben würde. Der fast automatische Gedanke,
das Bistum sei eine Provinz und der Bischof ein Kirchenfürst, gehört nicht
zum Konzept der eucharistischen Ekklesiologie.

3.9. Fz/c/zanVze: Feier der ÄTzt/zo/zzzfäf der /oÄz/ezz Äjrc/ze

Wenn die Liturgie die versammelte Kirche darstellt und wenn die Liturgie
die Inhalte des christlichen Glaubens vermittelt und wenn in der Liturgie
alle Charismen und Ämter der Kirche zusammenkommen, kann man sa-

gen, dass die Eucharistie feiernde Kirche die to/zo/zsc/ze Kirche ist. Die
eucharistische Ekklesiologie geht zuallererst von diesem inhaltlichen,
qualitativen Begriff der Katholizität aus. In dieser Sicht ist Katholizität
das, was das Ganze des Glaubens betrifft. Alles, was man wesentlich über
die christliche Kirche sagen kann, ist in der lokalen (diözesanen) Eucha-
ristie feiernden Kirche zu finden.

3.70. Fzzc/zaràtze: Fezez- der Commzzzzzo der /oAz/ezz zrzzd zzzzzversa/ezz ATzrc/ze

Zu dieser qualitativen Katholizität der Ortskirche gehört, dass diese Orts-
kirche mit den anderen Ortskirchen in Gemeinschaft steht. Diese Ge-
meinschaft (&omo«za/commzz«z'oj gehört intrinsisch zur Identität der
Ortskirche. In der Eucharistiefeier kann man das dadurch bemerken, dass

vielleicht die Namen anderer Bischöfe genannt werden (z.B. eines Erzbi-
schofs oder eines Patriarchen oder des Bischofs von Rom), und dadurch,
dass die Feier vom Bischof geleitet wird, der in Gemeinschaft mit den

anderen Bischöfen nicht nur die Verantwortung für seine Ortskirche, son-
dem auch die Mitverantwortung für die Gemeinschaft der Ortskirchen
trägt.

Eine eucharistische Ekklesiologie ist deshalb nicht vollständig, wenn
sie sich nur auf eine Pfarrgemeinde beschränkt, denn dort sind nicht alle
Ämter der Kirche anwesend; der Bischof gehört prinzipiell zur «Orts-
kirche» dazu. Eine eucharistische Ekklesiologie ist aber aizc/z nicht voll-
ständig, wenn sie sich nur auf ein Bistum beschränkt. Die Eucharistie ist

ja die Feier der £oz>zonza/commz/«zo, der Gemeinschaft aller Getauften,
der Gemeinschaft der ganzen Kirche. Deshalb gehört es zur Feier der
Ortskirche, dass sie in Gemeinschaft mit den anderen Ortskirchen gefeiert
wird.

312



Einführung in die Grundgedanken einer eucharistischen Ekklesiologie

So könnte man sagen, dass die eucharistische Ekklesiologie bei der
lokalen Kirche anfängt. Jedoch dadurch, dass sie bei der Eucharistiefeier
der lokalen Kirche anfängt, betrifft sie simultan - gleichzeitig - auch die
Universalkirche, verstanden als die Gemeinschaft der Ortskirchen. Es

gibt in der Eucharistiefeier ja kein «früher» und «später»; Die Eucharistie
feiernde Ortskirche feiert zugleich in comm«/îio mit der Gemeinschaft der
Kirchen. Aus der eucharistischen Ekklesiologie sollte man also nicht ab-
leiten, dass die Ortskirche sich selbst genüge. Eucharistie feiert man nie-
mais individuell - nicht als Priester, aber auch nicht als Pfarrgemeinde
und nicht als Bistum. Wenn die eucharistische Ekklesiologie auch metho-
disch von der Eucharistiefeier der Ortskirche ausgeht, so thematisiert sie

notwendigerweise auch die Universalkirche, in die die Ortskirche einge-
bunden ist.

In einer commumo-Theologie (wozu die eucharistische Ekklesiologie
gehört) ist es sehr gut möglich, die Rolle vom bischöflichen Primat auf
unterschiedlicher Ebene anzuerkennen. Die commwm'o-Ekklesiologie
denkt sozusagen in konzentrischen Kreisen. Jeder Kreis ist eine «Gemein-
schaft von Gemeinschaften» - geleitet von einem Erzbischof, einem Pa-

triarchen und letztendlich vom Bischof von Rom. Für alle diese Primat-
Schäften gilt aber dasselbe Modell des liturgischen Vorstehens: nichts
alles alleine machen und sich einbinden lassen in der Synodalität.

4. Der breitere theologische Rahmen: communio-Theologie

Gerade habe ich den Begriff commwmo-Theologie benützt. Eucharisti-
sehe Ekklesiologie ist ein Teilgebiet der communio-Theologie und sie hat
darin einen logischen und organischen Platz. Wenn man in der Linie der
commwmo-Theologie denkt, braucht man sozusagen keinen separaten
dogmatischen Traktat über die Kirche. Die Kirche, als die am göttlichen
Leben partizipierende Gemeinschaft von Menschen, ist schon gegeben
mit der Lehre des trinitarischen Gottes, mit der Lehre vom durch den
Geist zur eschatologischen Person gemachten Christus, also mit der Lehre
der christlichen Theologie und Soteriologie. Und obwohl eine commwm'o-

Theologie in diesen technischen Worten vielleicht hochtheologisch und
abstrakt klingt, ist sie sowohl sehr biblisch bezogen als auch konkret er-
fahrbar. Es geht um den Gott, der sich als die dreifaltige Liebesgemein-
schaft zeigt. Es geht um den Gott, der sich in Christus und den Aposteln
eine konkrete Gemeinschaft, eine konkrete Kirche formt. Es geht um den

Gott, der in Christus durch den Geist die ganze Schöpfung mit sich ver-

313



Maftip P/oeger

söhnen will. Partizipation an dieser Versöhnung und an dieser Liebesge-
meinschaft - das ist, was es heisst, Kirche und Christ zu sein.

Atony's P/oeger (geè. 7970 m Westervoott/IVL), Doz. Dr. t/teo/. Sta/Zam der
PLeo/ogie in Leiden, (/trec/ît nnd Cawdridge/t/K. 7998-2002 Assistent in
Lgmond aan Zee, 7999 PriesferweiLe, 2002-2007 P/arrer in Kro/nwenie,
2007-2070 in Tsgtnond aan Zee, 2070-207-7 an der Pat/teära/LZ/r/te in 77aar-
Zem/ZVL. 200<S Promotion in DtrecLt 7>ei Anton 77o«tepen nnd /an T/a/ieOeeL.

Seif 200S Dozent/iir Syste/natisc/ze 77zeo/ogie am A/tLat/to/Zsc/ten Seminar
der Universität 7/frec/tf, seif 2009 ancZt PeLtor, seit 2074 zndem ste/ivertre-
tender Dozent/ur LifnrgiL nnd assistierender Priester in Pgmond aan Zee.

Adresse: /aco7> van Stri/p/ein 7, 1VL-7876 ZWAttmaar, Meder/ande.
Lmaii: m.pioeger@nn.ni

£ngiis/t Snmmar}'

When the church - especially the local church in its fullness (the diocese) - cele-
brates the eucharist, everything is present that constitutes the church as church.
The other way round, when examining what the church really is and believes, one
should look at the eucharistie celebration. The church is the community of the

baptized, built up time and again in the celebration of the eucharist.
This is the fundamental idea behind the school of thought called "eucharistie

ecclesiology". This ecclesiological school does not teach that the celebration of
the eucharist is the only, or the only important, ecclesial task. It does, however,
regard the eucharist as paradigmatic for everything else the church is and does:

people of God, body of Christ, temple of the Spirit, baptized community, eucha-
ristic communion, a community structured by ordained ministries, a community
in relation with the other local churches, a community with societal tasks and

consequences.
Eucharistie ecclesiology is a form of communion ecclesiology, which in turn is

an element within communion theology. This type of theology regards "com-
munion" as the fundamental principle in describing God, creation, humanity,
christology, soteriology, ecclesiology and eschatology. In this all-encompassing
concept of salvation history as the restoration of communion, the church and the
eucharist as the heart of the church have their logical place, pointing away from
themselves towards the reconciliation of the world.

314


	Einführung in die Grundgedanken einer eucharistischen Ekklesiologie

