
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 105 (2015)

Heft: 4

Artikel: Die Dreieinheit Gottes als Modell für die Ökumene der christlichen
Kirchen aus orthodoxer Sicht

Autor: Larentzakis, Grigorios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-583638

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-583638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Dreieinheit Gottes als Modell für die Ökumene der
christlichen Kirchen aus orthodoxer Sicht

Gngon'as LarercfzakA

Der Psalmist wusste, wie wichtig das Zusammenkommen von Geschwis-
tern ist, wenn sie mit guten Absichten zusammenkommen, um das Zusam-
menwohnen zu bestätigend So sagt der Psalmist: «Siehe, was ist so gut
oder was ist so erfreulich, wie wenn Geschwister beieinander wohnen»
(Ps 133,1). Und die Kirchenväter interpretieren nicht nur das örtliche Bei-
einander-Sein, sondern das Beieinander-Sein mit der gleichen Gesinnung.
So der hl. Athanasius: Unser Wohnort, unser oikoç, ist die Kirche, in der wir
uns befinden. Aber das blosse Nebeneinander- und Miteinander-Zusam-
mensein für die erlebte Gemeinschaft reicht nicht aus. Deshalb betont er:
Kai (|)pövtga 7tpé7iet eîvai xà aùxcP, d.h.: Man muss auch die gleiche Ge-

sinnung haben!

Ekklesiologisch und ökumenisch angewandt muss es heissen: Wenn
die gleiche Gesinnung erforderlich ist, bedeutet es, dass es bei der kirch-
liehen Gemeinschaft, die wir anstreben, nicht um eine oberflächliche Ge-
meinschaft geht, nicht nur um ein blosses Nebeneinander-Koexistieren,
sondern um etwas Wesentliches. Es handelt sich um eine innere und tiefe-
re Gemeinschaft, die die Einheit des einen Leibes Christi in der Vielfalt
seiner Glieder manifestiert, und zwar auf einem gemeinsamen unersetzli-
chen Fundament, dem Herzen unseres Glaubens und unseres Christseins
mit allen Konsequenzen, auf dem Fundament unseres dreieinigen Gottes.

Deshalb haben wir überlegt, dass bei dieser unserer Begegnung hier
über die Implikationen der Lehre von Gott dem Dreieinen, der in sich

Gemeinschaft, perichoretische Beziehung der «Hypostasen» (und daher

«Liebe») ist, nachgedacht werde, und zwar

a) für die Beziehungen der bestehenden Kirchen unterein-
ander und für die Beziehungen der Getauften in der Kirche wie auch

1 Referat gehalten an der orthodox - altkatholischen Tagung zum General-
thema «Die orthodoxe und die altkatholische Kirche und ihre Verantwortung für ein
zusammenwachsendes Europa», Zürich, 22.-23. Mai 2015, und zwar zum Themen-
block «Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchen-
theologie».

2 Athanasius, torn. 1 (PG 26, 797A).

288 IKZ 105 (2015) Seiten 288-302



Die Dreieinheit Gottes als Modell für die Ökumene der christlichen Kirchen

b) für die sozia/e« Beziehungen aller Menschen gleichwertige,
nach dem Bild Gottes geschaffene Personen unabhängig von Eth-
nie, Geschlecht, Religion (und damit für eine christliche Anthropo-
logie, die über das Christliche hinaus diskursfähig ist).

Zunächst muss gemeinsam das Selbstverständliche noch einmal er-
wähnt werden, dass für das Christentum der dreieinige Gott Quelle und
Fundament ist. Die Formulierung im Kapitel Die T/e/7/ge Drez/b/hgke;?
des gemeinsamen Textes des offiziellen Theologischen Dialogs zwischen

unseren Kirchen, der Gesamtorthodoxie und der Altkatholischen Kirche,
ist eindeutig klar:

Wir bekennen den einen Gott in drei Hypostasen, Vater, Sohn und Heiliger
Geist Die drei göttlichen Personen sind miteinander verbunden und un-
vermischt in dem einen Gott geeint, einerseits weil sie eines Wesens sind,
andererseits weil sie einander ohne Vermischung durchdringen. Daher «er-
kennen wir aus der Wesenseinheit und der gegenseitigen Durchdringung der

Hypostasen sowie der Identität ihres Willens und Wirkens, ihrer Kraft, Macht
und Bewegung dass Gott einer und ungeteilt ist; denn wahrhaft einer ist
Gott: Gott(-Vater) und das Wort und sein Geist» (Johannes von Damaskus,
P.G. 94, 825), wobei jede Trennung oder Teilung des Wesens, jede Unterord-

nung der drei Personen aufgrund eines Vorranges oder Vorzuges ausgeschlos-
sen bleibt.^

Vom dreieinigen Gott haben die ganze Schöpfung und wir das Sein -
«vom Vater durch den Sohn im Heiligen Geist» - und wir das C/insfsem
«im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes». Und
dies gilt für alle Christen, auch wenn dies noch nicht von allen gemeinsam
festgestellt wurde! In der Konsequenz und entsprechend dem Wunsch Jesu

selbst soll die Verwirklichung der Gemeinschaft auch gemäss der trinita-
rischen Gemeinschaft erfolgen: «Ich bitte aber nicht allein für sie, sondern
auch für die, die durch ihr Wort an mich glauben werden. Auf dass sie

alle eins seien, gleichwie du, Vater, in mir und ich in dir; dass auch sie in
uns seien, damit die Welt glaubt» (Joh 17, 20-21). Das bedeutet, dass das

wichtigste, unverzichtbare Fundament des christlichen Glaubens und des

christlichen Lebens der dreieinige Gott selbst ist* Vladimir Lossky for-

3 Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen
Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit französischer und engli-
scher Übersetzung. Hg. von Urs von Arx, Beiheft zu IKZ 79 (1989), 49 DwÜ I
P1991], 27).

* Vgl. Basilius, Über den heiligen Geist, X, 22 a-b. Eingeleitet und übersetzt

von Manfred Blum, Freiburg i. Br. (Herder) 1967, 48f.

289



Gn'^or/oî Larenfzakts

muliert die orthodoxe Grundposition: Die hl. Trinität ist «das unerschüt-
terliche Fundament alles religiösen Denkens, aller Frömmigkeit, allen

geistlichen Lebens, aller mystischen Erfahrung. Die Dreifaltigkeit sucht,

wer immer Gott und die Fülle des Seins sucht, wer nach Sinn und Ziel der
menschlichen Existenz fragt.»®

Welche Einheit wollen wir?

Wenn man also die Frage stellt, welche Einheit® wir haben wollen, dann
kann es aus diesem Gebet Jesu nur eine Antwort geben: die Einheit und
die Gemeinschaft, wie sie in der trinitarischen Communio der drei göttli-
chen Personen verwirklicht wird. Dieses Gebet zeigt auch das ZZeZ und die
Mef/zor/e der Verwirklichung der christlichen Koinonia: «... gleichwie Du,
Vater, in mir und ich in Dir bin; dass auch sie in uns seien, damit die Welt
glaubt». Somit wird hier der Wille Jesu deutlich, dass die Urquelle, das

Urbild und Vorbild der kirchlichen Einheit, die Einheit bzw. die Koinonia
der drei göttlichen Personen durch das Band der Liebe ist und dass diese

Einheit auch die Koinonia mit den drei göttlichen Personen zum Ziel hat.

Die Verwirklichung dieser Ziele der Koinonia betrachtet Jesus sogar als

Zeugnis der Glaubwürdigkeit seiner Sendung überhaupt: «Damit die Welt
glaubt, dass Du mich gesandt hast.» Es geht also dabei nicht um das me-
taphysische, abstrakte eine göttliche Wesen in der sich entfernt befinden-
den Transzendenz, sondern um die personale Gemeinschaft der drei exis-
tierenden und wirkenden göttlichen Personen in der Heilsgeschichte, wie
sie uns auch die Bibel vermittelt.

Diese in seinem Gebet von Jesus beschriebene Einheit ist keine theo-
retische Verständigung oder etwa eine formalrechtliche, vertragliche
Übereinstimmung, sondern eine soteriologische, d.h. für die Tekeiœarç,

für die Vervollkommnung und für das Heil der Menschen notwendige,
und das bedeutet: für das konkrete Leben existenziell sehr wichtige Ge-
meinschaft. Jesus dazu: «Ich in ihnen und Du in mir, so dass sie vollkom-
men seien im Eins-Sein ...» (Joh 17, 23). Der hl. Athanasios sieht in dieser

s Vladimir Lossky, Die mystische Theologie der morgenländischen Kirche,
Graz (Styria) 1961, 85.

® Grigorios Larentzakis, Welche kirchlich-theologische Einheit strebt die
Orthodoxe Kirche an? Grundkonzept und Perspektiven im neuen Europa: in:
OrthFor 19 (2006) 175-192.

290



Die Dreieinheit Gottes als Modell für die Ökumene der christlichen Kirchen

trinitarischen soteriologischen Dimension des Heils das Fundament der
christlichen Einheit.?

Eine blosse friedliche Koexistenz oder eine tolerierte Existenz des An-
deren darf nicht das angestrebte Ziel sein. Auch eine kirchliche Gemein-
schaft nur auf der Basis der Gastmöglichkeit, der Gastfreundschaft und
der Gastbereitschaft öffnet zwar die geschlossenen Türen der ausgrenzen-
den Exklusivität und vermeidet Polemik und gegenseitige Bekämpfung,
vielleicht auch die schädliche konfessionelle Konkurrenz, schafft aber
nicht die von Jesus selbst in seinem letzten Gebet gewünschte kirchliche
Einheit und gelebte Gemeinschaft.

Vor mehr als 30 Jahren, im Jahre 1977, anlässlich des 50-Jahr-Jubilä-

ums der Gründung der Kommission von Glauben und Kirchenverfassung
des Weltkirchenrates, fragte auch Jürgen Moltmann: «Welche Einheit?
Der Dialog zwischen den Traditionen des Ostens und des Westens.»^ Er
stellte damals in seiner Antwort fest: «Die Ökumenische Bewegung sucht
die Einheit der Kirche in der Wa/zr/zezï ,/e.vzz C/zrArz'; nicht mehr und nicht
weniger. Was sie von innen her bewegt, ist das <hohepriesterliche Gebet>

Jesu, das er nach Johannes vor seiner Passion an den Vater richtete: <... auf
dass sie alle eins seien> (Joh 17, 21)».' Dann sagte Moltmann:

Mit Recht haben ostkirchliche Theologen westliche Pragmatiker immer wie-
der daraufhingewiesen, dass die Fortsetzung jenes Gebetes sagt, we/c/ze Ein-
heit gemeint ist: «... gleichwie Du, Vater, in mir und ich in Dir; dass auch sie

in uns seien, damit die Welt glaubt, dass Du mich gesandt hast.» Die Einheit
der Kirche, um die Jesus betet und die wir suchen, kann keine andere sein, als

Einheit mit der Dreifaltigkeit und Einheit in der Dreifaltigkeit. Das geschieht
in der Kraft des Heiligen Geistes, der den Vater mit dem Sohn verbindet. Es

ist die Einheit in der Liebe Gottes und zugleich damit die Einheit in Gott, der
in sich selbst Liebe Af. Diese Ez'n/zezf C7zz-Afz in der Kirche sucht die ökume-
nische Bewegung; nicht mehr, aber auch nicht weniger?"

Diese eindeutigen Feststellungen von Moltmann spiegeln tatsächlich auch
die Grundauffassung der Orthodoxen Kirche zur gesuchten Einheit wider.

^ Athanasius, Ar. 3,22 (PG 26, 368C). Vgl. dazu Grigorios Larentzakis,
Einheit der Menschheit, Einheit der Kirche bei Athanasius. Vor- und nachchristliche
Soteriologie und Ekklesiologie bei Athanasius v. Alexandrien (GrTS 1), Graz (Styria)
H981, 236.

® Jürgen Moltmann, Welche Einheit? Der Dialog zwischen den Traditionen
des Ostens und des Westens, in: ÖR 26 (1977) 287-296, hier 289.

9 Ebd.
10 Ebd.

291



Gn'goricw Zzrrentzak«

Eine Klarstellung scheint mir hier erforderlich: Dieses «gleichwie» der
Einheit der Kirche mit der Einheit der drei göttlichen Personen bedeutet
nicht Identifikation der Kirche bzw. der Christen mit den drei göttlichen
Personen; dies wäre eine pantheistische, falsche Auffassung. Dieses

«gleichwie» bedeutet Vorbild und Ähnlichkeit. Wenn Jesus dieses «gleich-
wie», dieses KaGcoç, verwendet, meint er nicht Identität, sondern Vorbild.
Eikon und Typos betont nachdrücklich auch der hl. Athanasios von Alex-
andrien."

Das Christwerden durch die Taufe im Namen des dreieinigen
Gottes: Fundament der christlichen Einheit

Die Taufe im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes

darf nicht nur als eine kirchenrechtliche Bedingung für die Gültigkeit der
Taufe angesehen werden, was auch immer wieder gesagt und betont wird.
Sie gewährt auch nicht nur den Eintritt in die Kirche, als ob die Kirche
eine Organisation oder, noch weniger, als ob die Kirche ein Verein wäre,
in den man eintritt oder aus dem man austritt, je nach Bedarf. Die so voll-
zogene Taufe hat eine existenzielle Bedeutung, und sie gewährt die Ein-
gliederung in den Leib Christi selbst, der die Kirche ist. Erstes Prinzip und

wichtiges Fundament der Einheit ist also die auf dem Namen des dreieini-

gen Gottes vollzogene Taufe.
Denn zunächst wird man Christ. Zwar wird man Christ nicht in einem

luftleeren Raum, sondern innerhalb einer Gemeinschaft, d.h. innerhalb
einer Kirche. Es bleibt aber das Konstitutivum der Mitgliedschaft inner-
halb einer Kirche das Faktum, dass man im Namen des Vaters und des

Sohnes und des Heiligen Geistes Christ wird, d.h. Träger des Namens

Christi, mit allen Konsequenzen einer neuen Existenz, eines neuen Le-
bens.

Gerade zu diesem Punkt ist mir eine Publikation von meinem frühe-
ren, verehrten Lehrer für Dogmatik in Erinnerung, dem Metropoliten von
Ephesos, Chrysostomos Konstantinidis, der über Christuslehre (Christo-
logia), Christenlehre (Christianologia) und Einheit geschrieben hatV Vor

" Athanasios, Ar. 3,20 (PG 26, 364C) und an mehreren anderen Stellen. Vgl.
Larentzakis, Einheit (wie Anm. 7), 241.

'2 Chrysostomos Konstantinidis, Metropolit von Myra [zuletzt von Ephesos],
Christologia, Christianologia kai henotës [Christologie, Christenlehre und Einheit],
in: Orthodoxia 37 (1962) 364ff. (griech.).

292



Die Dreieinheit Gottes als Modell für die Ökumene der christlichen Kirchen

fast fünfzig Jahren, im Jahre 1962, betonte der weitblickende Hierarch des

Ökumenischen Patriarchates, dass man bei den ökumenischen Bemühun-

gen für die christliche Einheit nicht im Bereich der ekklesiologischen
Sackgassen bleiben darf. Es muss der Gedanke bewusster gemacht wer-
den, dass jeder Christ, bevor er als Mitglied dieser oder jener Kirche oder
Konfession beurteilt oder betrachtet wird, der er oft auch zufällig ange-
hört, zunächst als Christ beurteilt werden müsse. Denn es muss vor allem
berücksichtigt werden, dass, weil er Christ ist, er auch Mitglied seiner
Kirche oder Konfession wird, und das bedeutet, dass die Persönlichkeit
jedes Gliedes der Kirche nicht die kirchliche Institution, in der er lebt und
existiert, gestaltet, sondern zuerst und hauptsächlich Christus selbst." In
diesem Sinne, sagt Metropolit Chrysostomos, wird die Kirche von Jesus

Christus und den Christen aufgebaut. Und die Christen, die Glieder des

Leibes Christi, gestalten und fördern in ihrer Einheit die Einheit der Kir-
che." In diesem Zusammenhang sehen wir Jesus Christus, die Christen in
ihrer doppelten Einheit mit Christus und untereinander sowie die Kirche,
deren Einheit Gabe und Aufgabe ist, auch sie in ihrer doppelten Dirnen-
sion: der übernatürlichen und der natürlichen. Das Göttliche und das

Menschliche begegnen sich in der Kirche, deren Haupt Christus selber ist
und deren Seele der Heilige Geist. Gerade deshalb kann die Kirche auch

nicht nur als eine sozial erfassbare Grösse oder nur als Organisation und

Verwaltung betrachtet werden. In diesem Punkt weiss ich, dass wir uns
gegenseitig als Christen respektieren und schätzen müssen. Damit sind
noch nicht alle Probleme beseitigt, doch eine wichtige Voraussetzung ge-
geben für den weiteren Weg und die konkreten Konsequenzen in einem

ekklesiologischen Neuansatz.
Vielleicht meinen viele, wir wären schon viel weiter gekommen. Ich

meine jedoch, dass wir auch bei diesen Zusammenhängen angstfrei von
konfessionellen Zwängen deutlicher sprechen müssten, denn wir haben
dazu noch einiges zu tun. Deshalb ist es wichtig, dass die gegenseitige

Anerkennung der richtig vollzogenen Taufe überall dort erfolgt, wo es

noch nicht geschehen ist.

13 A.a.O., 365.

" A.a.O., 366.

293



Gn'gon'os Larentzak«

Ekklesiologische Konsequenzen: die Eine Kirche und
die vielen Ortskirchen

Auch für die Ekklesiologie, also für die Kirchenlehre, ist der Vorbildcha-
rakter der Trinitarischen Communio sehr wichtig, und zwar für das Ver-
hältnis zwischen der Universalkirche und den Ortskirchen. Wie wird die-
ses Verhältnis theologisch begründet? Nach orthodoxer Auffassung dient
die Gemeinschaft der drei göttlichen Personen als Urbild und Vorbild der

Ortskirchen; gemäss dem letzten Gebet Jesu, das als sein Testament be-
trachtet werden kann: «Alle sollen eins sein: wie du, Vater, in mir bist und
ich in dir bin» (Joh 17,21). Es handelt sich hier also um die perichoretische
Beziehung in gegenseitiger Durchdringung. Es ist die auf Liebe fundierte
Gemeinschaft der drei gleichwertigen göttlichen Personen ohne Unter-

Ordnung (Subordination). In diesem Sinne müssen also auch die Ortskir-
chen in ihrem Verhältnis zur Universalkirche verstanden und respektiert
werden.'5 Der orthodoxe Erzbischof von Australien Stylianos, der auch

Kopräsident im offiziellen Theologischen Dialog zwischen der Orthodo-
xen und der Römisch-katholischen Kirche war, stellt fest:

Liebe ist das erste und letzte Prinzip der trinitarischen Einheit, nicht ein
<Subordinationsprinzip>, welches die Eigenständigkeit der Personen gefähr-
den oder beinträchtigen könnte. Die drei Personen werden somit als unge-
trennt, aber zugleich als unvermischt betrachtet. Wenn wir jetzt dies in ekkle-
siologische Kategorien übertragen wollen, so heisst das, dass bei der Lösung
der trinitarischen Frage sowohl das Prinzip der Kollegialität in der Einheit,
wie das Prinzip der Autokephalie in den drei Personen zu erkennen ist. Diese

Lösung ist also auch für die ekklesiologische Frage die einzig richtige und

legitime, die einzig biblische und traditionelle, wenn die Kirche wahrhaft
glaubt, dass sie ihren Ursprung und ihr Vorbild in der Trinität hat.'®

Und dies hat auch ökumenische Konsequenzen. Wie verhalten sich die
konfessionell voneinander differenzierten Kirchen?

'5 Vgl. Grigorios Larentzakis, Über die Bedeutung der Ortskirche in der or-
thodoxen Theologie, in: OrthFor 2 (1988) 227-238, hier 233f. Vgl. auch ders., Trini-
tarisches Kirchenverständnis, in: Wilhelm Breuning (Hg.), Trinität. Aktuelle Perspek-
tiven der Theologie, Freiburg i.Br. (Herder) 1984, 73-96, hier 86f.

'6 Stylianos Harkianakis, Die Entwicklung der Ekklesiologie in der neueren
griechisch-orthodoxen Theologie, in: Cath(M) 28 (1974) 1-12, hier 9.

294



Die Dreieinheit Gottes als Modell für die Ökumene der christlichen Kirchen

Konkretionen in der Methode und in der Form
der kirchlichen Gemeinschaft

Dieses «gleichwie ich in Dir und Du in mir» im letzten Gebet Jesu hat
konkrete Konsequenzen:

a) G/eic'/zwerfigked -par cam part, ept t'sots /torow - der c/trwdtc/tett
Ktrc/ten t'm d'kttmettwc/ten Dt'a/og and in der Verwtrk/tc/tttng der Kotno-
nia/ Die drei göttlichen Personen sind untereinander «gleichwertig»,
könnte man sagen. Die Kirchenväter betonen: Der eine ist nicht mehr Gott
als der andere; der andere war nicht früher als der andere, betont Gregor
von NazianzV Ganz klar formuliert wird diese Gleichwertigkeit durch
den Ausdruck homoousios, egal ob er als wesensgleich oder wesenseins

interpretiert wird! Bereits das erste Ökumenische Konzil von Nizäa 325

definierte auch gemäss der Auffassung des hl. Athanasios von Alexandri-
en die «Wesensgleichheit» von Vater und Sohn und das zweite Ökumeni-
sehe Konzil von Konstantinopel 381 die «Gleichwertigkeit» des Heiligen
Geistes, «der vom Vater ausgeht und mit dem Vater und dem Sohn ange-
betet und verherrlicht wird», wie das grosse Glaubensbekenntnis formu-
liert.

b) Em/zeiY in der V7e//a/f/ Die Einheit der Kirchen darf nicht als eine

Uniformität angestrebt werden - ebenfalls gemäss dem Vorbild der Exis-
tenzweise der Heiligen Trinität! In der Trinitätslehre wird ausdrücklich
die Einheit des einen Gottes dem Wesen nach betont, jedoch in der Drei-
heit der konkreten Personen oder der Hypostasen, die ihre eigene Identität
bewahren. Der Vater ist der Vater, er kann nicht zugleich der Sohn oder
der Heilige Geist sein, oder einmal der Vater, ein anderes Mal der Sohn
und ein anderes Mal der Heilige Geist. Der Sohn ist ebenfalls der Sohn
und nicht zugleich der Vater und der Heilige Geist oder einmal der Sohn,
dann der Vater und ein anderes Mal der Heilige Geist. Schliesslich ist auch
der Heilige Geist nach der Heiligen Schrift die existierende und wirkende
göttliche Person, sie ist nicht zugleich der Vater oder der Sohn, auch nicht
abwechselnd der Vater oder der Sohn. Eine solche Annahme wurde bereits
in der Frühkirche als die Häresie des Modalismus der Tropiker bzw. des

Sabellianismus verurteilt. Das bedeutet, dass in der Heiligen Trinität und

gemäss unserer gemeinsamen christlichen Lehre eine Einheit dem Wesen
nach in der Vielfalt der Personen existiert.

" Gregor von Nazianz, Orat. 31,9f. (PG 36, 144f.). Vgl. Larentzakis, Kir-
chenverständnis (wie Anm. 15), 81.

295



Gn'goriay Larenfzzzfa's

Überträgt man diese gemeinsame Lehre auf das Anliegen der Wieder-

herstellung der christlichen Einheit, bedeutet dies, dass die christliche
Einheit als Ein/zeit zm Wesezzt/z'c/zezz zzzzseres G/rzM^ezz.s' z'zz der Vze//h/Z der
verac/zz'eJezzezz Forzzzezz exAfz'erezz kazzzz; Vielfalt in der Verwaltung von
selbstständigen Kirchen, Vielfalt in der Reichhaltigkeit der liturgischen
Formen, Vielfalt in den Ausdrucksformen der Darstellung und Formulie-

rung unseres Glaubens! Allerdings kann uns niemand die Aufgabe abneh-

men, die Grenzen zwischen der notwendigen Einheit im Wesentlichen des

christlichen Glaubens und der legitimen, sinnvollen und notwendigen
Vielfalt zu klären. Denn alles unter dem Mantel der Vielfalt und der Ver-
schiedenheit gelten zu lassen, ohne das notwendig gemeinsame Christli-
che anzustreben, grenzt an Beliebigkeit, die der tatsächlichen Einheit und
dem gemeinsamen Zeugnis der zentralen christlichen Botschaft nicht die-
nen kann. Ist wirklich das ökumenische Ziel nur das «geordnete Mitein-
ander» unserer Kirchen, die mit verschiedenen Bekenntnissen im Glauben
leben müssen?^ Ist also das gemeinsame Bekennen des Wesentlichen des

christlichen Glaubens nicht erforderlich? Was heisst «bekenntnisverschie-
dene Kirchen»? Eine gegenseitige Anerkennung des Status quo? Auch
Wolfgang Thönissen stellt die Frage ganz offen und direkt: «Es fehlt of-
fensichtlich ein klares Zeugnis zur Einheit der Kirche Jesu Christi Ist
etwa das Feuer der Ökumenischen Bewegung erloschen? Aber können
wir wirklich davon ausgehen, dass es uns gelingen wird, in der Welt das

Evangelium zu verkünden und den Glauben zu leben, ohne uns im Kern
darum zu bemühen, der Welt und den Glaubenden selbst ein gemeinsames
Bild von Jesus Christus zu vermitteln? Wer diesen Kern aufgibt, gibt
auch alle ökumenischen Bemühungen preis (...)»"

c) Kez'zze I/zzterozzJzzzzzzg-Ökz/zzzeize/ In der Trinitätslehre schon der
Frühkirche wurde die Subordinatio, die Unterordnung innerhalb der Exis-
tenz der drei göttlichen Personen, als Häresie verurteilt. Wenn also Jesus

sagt, «gleichwie ich in dir und du in mir», so sollen auch sie eins sein, dann
bedeutet es in der Gleichwertigkeit der göttlichen Personen, eben ohne

Unterordnung und Überordnung in ihrer Existenz! Nachahmenswertes

Vgl. Kirchengemeinschaft nach evangelischem Verständnis. Ein Votum zum
geordneten Miteinander bekenntnisverschiedener Kirchen. Ein Beitrag des Rates der

Evangelischen Kirche in Deutschland, hg. v. Kirchenamt der Evangelischen Kirche in
Deutschland (EKD), Herrenhäuser Strasse 12, D-30419 Hannover, 2001.

" Wolfgang Thönissen, Bericht des Instituts [Johann-Adam-Möhler-Institut
für Ökumenikl zur Situation der Ökumene im Jahr 2004, in: KNA-ÖKI vom 21. Juni
2005, Beilage/Thema der Woche, S. 9f.

296



Die Dreieinheit Gottes als Modell für die Ökumene der christlichen Kirchen

und wichtiges Prinzip der Gemeinschaft auch in der Ökumene! Eine For-

derung nach Unterordnung als Bedingung für die Wiederherstellung der
christlichen Einheit würde von vornherein das Scheitern aller Bemühun-

gen programmieren. So muss z.B. an die problematische Stelle im Schrei-
ben der Glaubenskongregation «an die Bischöfe der Katholischen Kirche
über einige Aspekte der Kirche als Communio» erinnert werden, wo es

heisst: «14. Die Einheit der Eucharistie und die Einheit des Episkopates
cum Pe/ro et Pefro sind nicht unabhängig voneinander Wurzel der
Einheit der Kirche (...)»2°

d) Gememsc/tq/if aw/ t/em Ftmdamem der pen'c/torerisc/te« Zie&e-
Communio Fcc/esiarum/ In der Heiligen Trinität besteht die innigste Ge-
meinschaft zwischen den drei göttlichen Personen durch das Band der
Liebe. Jesus hat in seinem letzten Gebet nicht gesagt, wie ich, Vater, neben
Dir existiere, auch nicht gesagt, wie ich, Vater, mit Dir existiere, sondern
wie ich, Vater in Dir existiere. Und genau dies bedeutet keine blosse Ko-
existenz nebeneinander, sondern eine innere, eine wesentliche, eine voll-
endete Form der innigsten Gemeinschaft. Die Kirchenväter sprechen von
einer peric/iorerisc/zen Existenz, und das bedeutet eine existenzielle ge-
genseitige Durchdringung auf dem Fundament der unendlichen Liebe.
Liebe bedeutet keine Gefühlsduselei. Liebe bedeutet Solidarität, irratio-
nale, unberechenbare Hingabe und in ihrer radikalsten Form Aufopferung
für den Anderen. Jesus hat es am Kreuz am deutlichsten für uns Menschen

vorgelebt! Von dieser Liebe spricht Jesus selbst in seinem letzten Gebet

(Joh 17) mit einer deutlichen, unmissverständlichen Sprache: Die Bezie-
hung zu seinem Vater und zu den Menschen basiert auf dieser Liebe:

21 Alle sollen eins sein: Wie du, Vater, in mir bist und ich in dir bin, sollen
auch sie in uns sein, damit die Welt glaubt, dass du mich gesandt hast.
22 Und ich habe ihnen die Herrlichkeit gegeben, die du mir gegeben hast;
denn sie sollen eins sein, wie wir eins sind,
23 ich in ihnen und du in mir. So sollen sie vollendet sein in der Einheit, damit
die Welt erkennt, dass du mich gesandt hast und die Meinen ebenso geliebt
hast wie mich.
24 Vater, ich will, dass alle, die du mir gegeben hast, dort bei mir sind, wo ich
bin. Sie sollen meine Herrlichkeit sehen, die du mir gegeben hast, weil du
mich schon geliebt hast vor der Erschaffung der Welt...

20 http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_
cfaith_doc_28051992_communionis-notio_ge.html

297



Gn'gonay LarenrzaHs

26 Ich habe ihnen deinen Namen bekannt gemacht und werde ihn bekannt
machen, damit die Liebe, mit der du mich geliebt hast, in ihnen ist und damit
ich in ihnen bin (Joh 17, 21-26).

Wollen wir dies ernst nehmen und die Aufforderung Jesu auch für die
kirchliche Einheit umsetzen, dann bedeutet dies für das Ziel der Ökumene,
dass es nicht nur um eine blosse Koexistenz, nicht um das Nebeneinander-
Existieren von verschiedenen Kirchen geht, sondern um eine echte innere
Commwm'o ZsccZesmrwm mit allen Konsequenzen.

Ökumenische Stimmen

Das bisher Gesagte stellt keine willkürliche Interpretation von mir dar.

Auch keine spezifische exklusive orthodoxe Position! Auch nicht nur eine

noch nicht erkannte Auffassung aus der gemeinsamen Stimme der Kir-
chenväter der Frühkirche, sondern eine gesamtchristliche Auffassung
auch in der heutigen Ökumene. Immer wieder wird dieses wichtige Prin-
zip aus dem Herzen und der Mitte unseres Glaubens für die Ökumene

zitiert, auch wenn dies uns allen noch nicht bewusst geworden ist.
Der Ökumenische Rat der Kirchen (ORK) und die Konferenz Europä-

ischer Kirchen (KEK) stellen grundsätzlich den Glauben an den dreieini-

gen Gott und die richtige, auf den Namen des dreieinigen Gottes vollzöge-
ne Taufe als Bedingung für die Mitgliedschaft in diesen ökumenischen
Organisationen. Das Gleiche gilt auch bei den anderen regionalen ökume-
nischen Strukturen.

Auch bei den bilateralen Theologischen Dialogen wird dieses trinita-
rische Prinzip immer wieder berücksichtigt. Beim offiziellen Theologi-
sehen Dialog zwischen der Gesamtorthodoxie und der Altkatholischen
Kirche wird im Kapitel über «Die Einheit der Kirche und die Ortskir-
chen» festgestellt: «Das Leben der Ortskirchen ist also unbeschadet der
Verschiedenheiten in ihren Sitten und Gebräuchen seinem Wesen nach ein
und dasselbe.» Nach dem Hinweis auf Eph 4, 4-6 wird ausdrücklich fest-

gestellt: «Es ist nicht eine Vielzahl, sondern der eine Leib Christi, unge-
teilt und ganz an jedem Ort. In dieser Einheit des Lebens der Ortskirchen
bildet sich die Einheit der heiligen Dreifaltigkeit selbst ab.»2'

Im offiziellen Dialog zwischen der Römisch-katholischen Kirche und der

Gesamtorthodoxie wurde dieser Grundsatz auch im ersten offiziellen Do-

Koinonia (wie Anm. 3), 63-65, hier 63f. DwÜ I P1991], 40-41, hier 41).

298



Die Dreieinheit Gottes als Modell für die Ökumene der christlichen Kirchen

kument von München (1982), «Das Mysterium der Kirche und der Eucha-
ristie im Licht des Mysteriums der Heiligen Dreieinigkeit», gemeinsam
festgehalten: «... die eine und einige Kirche (ist), weil der eine und einzige
Gott die Gemeinschaft von drei Personen ist, Gemeinschaft von vielen
Gemeinden [d.h. Ortskirchen]; zugleich ist die Ortskirche Gemeinschaft

von Personen. Die eine und einzige Kirche ist identisch mit der Koinonia
der [Orts-]Kirchen. Einheit und Vielfalt erscheinen hier als so eng mitein-
ander verbunden, dass die eine ohne die andere nicht bestehen kann»

(III, 2).22

In einer theologischen Konsultation der Konferenz Europäischer Kir-
chen (Goslar 1982) wurde festgestellt:

So wie die göttlichen Personen wirkliche Personen sind, so sind auch die
Ortskirchen wirkliche Kirchen mit der Fülle des sakramentalen und ekklesi-
alen Charakters (katholisch) im Vollzug des eucharistischen Mysteriums und
nicht nur Teile von einem Ganzen. Die gesamte Kirche Christi wird nicht
durch das Addieren der Teilkirchen verwirklicht, sondern durch die Gemein-
schaft der Ortskirchen in gegenseitiger Durchdringung (Perichorese) zum
Ausdruck gebracht Kirchliche Einheit und Gemeinschaft bedeutet nicht
Uniformität. Die Einheit in der Vielfalt auf der Basis des trinitarischen Vor-
bildes drückt auch den Reichtum und die Dynamik der kirchlichen Gemein-
schaft aus.23

Diese Fundierung der christlichen Einheit wird nicht nur von den Ortho-
doxen immer wieder gefordert, sondern wird auch in unseren ökumeni-
sehen Theologischen Dialogen als sehr wichtig erachtet: von Evangeli-
sehen (und nicht nur von J. Moltmann), von den Katholiken** bis hin zum

22 DwÜ II [1992], 8. Vgl. dazu Grigorios Larentzakis, Die Heilige Dreieinig-
keit und die Einheit der Kirche. Zum Münchner Dokument des offiziellen theologi-
sehen Dialogs zwischen der orthodoxen und der römisch-katholischen Kirche, in: Für
Kirche und Heimat, FS Franz Loidl, Wien (Herold) 1985, 151-172; ders., 10 Jahre

offizieller Dialog zwischen orthodoxer und katholischer Kirche - Eine Bilanz, in:
Alfred Stirnemann/Gerhard Wilflinger (Hg.), In Verbo autem tuo. Die Ökumene un-
ter Kardinal Groer (Pro Oriente 16), Innsbruck (Tyrolia) 1994, 46-77.

23 Bericht der Sektion 2: Trinität als Modell der Einheit - Das Verhältnis zwi-
sehen Einheit und Gemeinschaft, Universalem und Lokalem, in: Die versöhnende
Kraft der Trinität. Bericht der Studienkonsultation der Konferenz Europäischer Kir-
chen, 22.-26. November 1982, Goslar BRD (Studienheft Konferenz Europäischer
Kirchen 15), Genf (KEK) 1983,96-98, hier 97f. Vgl. auch OeFo 6 (1983) 89-92, hier
91; hier (45-96) auch eine weitere Dokumentation zur Konferenz.

24 Vgl. auch Wolfgang Klausnitzer, Der Primat des Bischofs von Rom. Ent-
wicklung, Dogma, Ökumenische Zukunft, Freiburg (Herder) 2004, 56f., der es für

299



Grigon'os LarentzafcA

Zweiten Vatikanischen Konzil^ wie auch von den offiziellen Theologi-
sehen Dialogen zwischen der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche
und zwischen der Römisch-katholischen und der Orthodoxen Kirche, aber
auch von ökumenischen Organisationen.^ Dieses Ergebnis kann mit
Freude hervorgehoben werden, weil bei der Fundierung der christlichen
Einheit nicht nur eine Konvergenz, sondern ein wichtiger Konsens gefun-
den wurde, den wir sehr ernst nehmen müssen, um die konkreten Schluss-

folgerungen daraus zu ziehen. Es handelt sich um eine unabdingbare ge-
meinsame Verantwortung, die daraus entsteht - und zwar ohne Alternative:
Der Auftrag Jesu für die Verwirklichung der kirchlichen bzw. christlichen
Einheit ist verbindlich und zugleich verbindend. Er ist Gabe und Aufgabe.
Er zeigt den Weg und das Z/e/. Und dieser Auftrag hat auch konkrete Kon-

Sequenzen sowohl für die Art der Verwirklichung der kirchlichen Koino-
nia als auch für das konkrete krisenhafte Leben der Menschen in unseren
Kirchen heute.

In diesem Sinne konnte auch die bekannte Theologin Dr. Mary Tanner
aus der Kirche von England, langjährige Vorsitzende der Kommission
für Glauben und Kirchenverfassung des ORK, in ihrem Referat an der
10. Vollversammlung der KEK in Prag vom 1. bis 11. September 1992

betonen:

Wie kein anderes Konzept hat das Nachdenken über das Wesen der Koinonia
unsere Phantasie beflügelt, und wir haben über diesen Austausch zwischen
Geben und Empfangen von Liebe und Leben zwischen den Personen der Hei-
ligen Dreifaltigkeit gegrübelt. Wir haben begriffen, dass die Wechselbezie-
hung (Per/c/torese) von Leben und Liebe die drei göttlichen Personen so

völlig durchdringt, dass es nicht drei Götter, sondern eine Gott-Gemeinschaft
ist In Gottes Komom'a gibt es keine Aussenseiter: Gottes Liebe erreicht
jeden einzelnen Nur ein Künstler wie der Maler Rubljow mit seiner Ikone
oder ein Dichter wie der Verfasser des Johannes-Evangeliums können so et-

eine Zielvorstellung hält, «eine tiefere Reflexion auf das trinitarische Wesen der Kir-
che angesichts des Vorwurfs orthodoxer Theologen an die Adresse der westlich-
(römisch-)katholischen Ekklesiologie, die Kirche fast ausschliesslich von Jesus

Christus und damit christozentrisch (und in der Gefährdung einer geradezu christo-
monistischen Reduktion) zu konzipieren».

25 Vgl. u.a. das Dekret über den Ökumenismus I/ntafA redinregrafio 2: «Höchs-
tes Vorbild und Urbild dieses Geheimnisses [d.h. der Einheit der Kirche] ist die Ein-
heit des einen Gottes des Vaters und des Sohnes im Heiligen Geist in der Dreiheit der
Personen.»

26 Vgl. Larentzakis, Kirchenverständnis (wie Anm. 15), 73-96; ders., Drei-
einigkeit (wie Anm. 22), 151-172.

300



Die Dreieinheit Gottes als Modell für die Ökumene der christlichen Kirchen

was wie diese göttliche Realität der Tfoinonia für uns einfangen. Im 17. Kapi-
tel des Johannes-Evangeliums erfahren wir, dass diese göttliche Einheit nicht
nur das Vorbild für unsere Einheit ist sondern in erstaunlicher Weise auch
die Quelle und Grundlage für unsere Einheit miteinander.»^

Das Vorbild der trinitarischen Koinonia von gleichwertigen göttlichen
Personen kann genauso gut auch für das soziale Leben der Menschen in
dieser Welt gelten. In der Konsequenz daraus lassen sich viele soziale
Probleme, Ungleichheiten, Ausbeutungen, Unterdrückungen, Unterstel-
lungen, überwinden bzw. überhaupt vermeiden. Das trinitarische Vorbild
der gleichwertigen Personen kann für die gegenseitige Achtung der Würde
der menschlichen Personen ein fundamentaler Wegweiser sein. Darüber
müsste allerdings ein eigenes Referat bzw. eine ganze Abhandlung ge-
schrieben werden. Dies könnte auch eine gemeinsame Aufgabe sein.

Ich bin fest davon überzeugt: Wenn wir es mit der Ökumene ernst
meinen und letztlich auch unseren Glauben für unser Leben ernst nehmen,
dann stellt das letzte Gebet Jesu für die Einheit der Christen und für die
Art und Weise, wie christliche Existenz überhaupt sein kann, keine Utopie
dar!

Grigorios Larerafzak« (geb. 7942 in CTmnia GB), Pro/ em. Dr. Dr. theol.
7967-7965 Dico/ogie.vfnr/inm in Chalki (Koni'iantinope/), dann in Salzburg
und 7nnsZ>rncfc, hier 7969 theologische Promotion. Ledrtä/ii/eiZ in Graz
(7970-2007), Wien (7970-7975), Linz (7985-7984), Kp/7 Wien/Krems
(2007-2074). A7e/zrma/.v in Gen/(7?osse)> u. C/zamdeYy). 7985 TLadiiitation in
Graz, 7985 weitere dzeo/ogi.s'c/ze Promotion in 77ie.s\yaZon;L'i. 7987-2007
Pro/ /iir ort/zodoxe und ö'knmeniscLe Theologie der Theologischen Fakultät
der Universität Graz. Delegierter nnd Mitglied in me/treren Pommi,s.sionen
und Ökumenischen Organisationen. Stv. Leiter der ökumenischen ,S7i/tung
PPO OB7EZVTE, Sektion Graz. Mitglied des 7nterreligiösen Beirates der
Stadt Graz. Archon Megas Protonotar des Ökumenischen Patriarchates von
Konsfanfinopel.

Adresse: Akti Papanikoli 77 (IVea Chora), GR-75700 Chania (Kreta),
Griechenland, hzw. Peuerhachgasse 79/7V, A-8020 Graz, Österreich.
E-Mail: grigorios.larentzakis@uni-graz.at.

2' Mary Tanner, Gott eint - in Christus eine neue Schöpfung, in: Gott eint - in
Christus eine neue Schöpfung. Bericht der 10. Vollversammlung der Konferenz Eu-
ropäischer Kirchen, l.-ll. September 1992, Prag (CSFR), Genf (KEK) 1993, 108f.;

vgl. auch OeFo 15 (1992) 143-149, hier 144f.

301



Grigonos Larentzafe

£Wg/fs/z Summary

In Orthodox perspective the trinitarian unity of God serves as a model for the

unity of the Christian Churches. Together we must bear in mind the obvious in-
sight that for Christians, the Triune God is the source, the foundation and the

model for living, for Christian living, and for the realization of ecclesiastical
fcomom'a (John 17:22). This must apply in all churches.

Together we need to reflect on the implications of the teaching of God, the
Three in One, who is Communion in the perichoresis of the hypostases (and thus

"Love"). This means that the strived-for goal must not be mere peaceful co-exis-
tence or a tolerance of one another's existence. Nor may church union be simply
on the basis of receiving guests, or a readiness and practice of hospitality. In Or-
thodox understanding the community of the three Divine Persons is the pattern
and model for the community of the local churches in an ecclesiological recon-
figuration.

The concrete consequences: an equal voice -par cam pari - for each Christian
church in the ecumenical dialogue and in realization of fcofnonia, the commanio
ecc/esiarMm, on the basis of love. This means: Unity in the essentials of our faith
while allowing variety in its diverse expressions: in church government, in the
richness of our liturgical forms, in the means of expressing and formulating our
faith! Thus no ecumenical superior or inferior.

The example of fcoinortia in the Trinity, where all Divine Persons are equal, can
also be applied to social life in this word, and consequently many social problems,
inequalities, acts of exploitation, suppression and subjection, are capable of being
overcome, or indeed not arising in the first place. The Trinitarian example of the
equal Persons can be a basic sign pointing towards mutual recognition of the

dignity of human beings.

302


	Die Dreieinheit Gottes als Modell für die Ökumene der christlichen Kirchen aus orthodoxer Sicht

