Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 105 (2015)

Heft: 4

Artikel: Die Dreieinheit Gottes als Modell fuir die Okumene der christlichen
Kirchen aus orthodoxer Sicht

Autor: Larentzakis, Grigorios

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583638

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Dreieinheit Gottes als Modell fiir die Okumene der
christlichen Kirchen aus orthodoxer Sicht

Grigorios Larentzakis

Der Psalmist wusste, wie wichtig das Zusammenkommen von Geschwis-
tern ist, wenn sie mit guten Absichten zusammenkommen, um das Zusam-
menwohnen zu bestitigen.! So sagt der Psalmist: «Siehe, was ist so gut
oder was ist so erfreulich, wie wenn Geschwister beieinander wohnen»
(Ps 133,1). Und die Kirchenviter interpretieren nicht nur das ortliche Bei-
einander-Sein, sondern das Beieinander-Sein mit der gleichen Gesinnung.
So der hl. Athanasius: Unser Wohnort, unser oikog, ist die Kirche, in der wir
uns befinden. Aber das blosse Nebeneinander- und Miteinander-Zusam-
mensein fiir die erlebte Gemeinschaft reicht nicht aus. Deshalb betont er:
Kai ppovipa Tpémet eivar To ovTd2, d.h.: Man muss auch die gleiche Ge-
sinnung haben!

Ekklesiologisch und ékumenisch angewandt muss es heissen: Wenn
die gleiche Gesinnung erforderlich ist, bedeutet es, dass es bei der kirch-
lichen Gemeinschaft, die wir anstreben, nicht um eine oberflachliche Ge-
meinschaft geht, nicht nur um ein blosses Nebeneinander-Koexistieren,
sondern um etwas Wesentliches. Es handelt sich um eine innere und tiefe-
re Gemeinschaft, die die Einheit des einen Leibes Christi in der Vielfalt
seiner Glieder manifestiert, und zwar auf einem gemeinsamen unersetzli-
chen Fundament, dem Herzen unseres Glaubens und unseres Christseins
mit allen Konsequenzen, auf dem Fundament unseres dreieinigen Gottes.

Deshalb haben wir iiberlegt, dass bei dieser unserer Begegnung hier
iiber die Implikationen der Lehre von Gott dem Dreieinen, der in sich
Gemeinschaft, perichoretische Beziehung der «Hypostasen» (und daher
«Liebe») ist, nachgedacht werde, und zwar

a) fiir die ekklesialen Beziehungen der bestehenden Kirchen unterein-
ander und fiir die Beziehungen der Getauften in der Kirche wie auch

1 Referat gehalten an der orthodox — altkatholischen Tagung zum General-
thema «Die orthodoxe und die altkatholische Kirche und ihre Verantwortung fiir ein
zusammenwachsendes Europa», Ziirich, 22.-23. Mai 2015, und zwar zum Themen-
block «Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchen-
theologie».

2 ATHANASIUS, tom. 1 (PG 26, 797A).

288 IKZ 105 (2015) Seiten 288-302



Die Dreieinheit Gottes als Modell fiir die Okumene der christlichen Kirchen

b) fiir die sozialen Beziehungen aller Menschen qua gleichwertige,
nach dem Bild Gottes geschaffene Personen unabhingig von Eth-
nie, Geschlecht, Religion (und damit fiir eine christliche Anthropo-
logie, die iiber das Christliche hinaus diskursféhig ist).

Zunichst muss gemeinsam das Selbstverstdndliche noch einmal er-
wihnt werden, dass fiir das Christentum der dreieinige Gott Quelle und
Fundament ist. Die Formulierung im Kapitel Die Heilige Dreifaltigkeit
des gemeinsamen Textes des offiziellen Theologischen Dialogs zwischen
unseren Kirchen, der Gesamtorthodoxie und der Altkatholischen Kirche,
ist eindeutig klar:

Wir bekennen den einen Gott in drei Hypostasen, Vater, Sohn und Heiliger
Geist (...) Die drei gottlichen Personen sind miteinander verbunden und un-
vermischt in dem einen Gott geeint, einerseits weil sie eines Wesens sind,
andererseits weil sie einander ohne Vermischung durchdringen. Daher «er-
kennen wir aus der Wesenseinheit und der gegenseitigen Durchdringung der
Hypostasen sowie der Identitét ihres Willens und Wirkens, ihrer Kraft, Macht
und Bewegung (...) dass Gott einer und ungeteilt ist; denn wahrhaft einer ist
Gott: Gott(-Vater) und das Wort und sein Geist» (Johannes von Damaskus,
P.G. 94, 825), wobei jede Trennung oder Teilung des Wesens, jede Unterord-
nung der drei Personen aufgrund eines Vorranges oder Vorzuges ausgeschlos-
sen bleibt.3

Vom dreieinigen Gott haben die ganze Schopfung und wir das Sein —
«vom Vater durch den Sohn im Heiligen Geist» —und wir das Christsein
«im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes». Und
dies gilt fiir alle Christen, auch wenn dies noch nicht von allen gemeinsam
festgestellt wurde! In der Konsequenz und entsprechend dem Wunsch Jesu
selbst soll die Verwirklichung der Gemeinschaft auch gemiss der trinita-
rischen Gemeinschaft erfolgen: «Ich bitte aber nicht allein fiir sie, sondern
auch fiir die, die durch ihr Wort an mich glauben werden. Auf dass sie
alle eins seien, gleichwie du, Vater, in mir und ich in dir; dass auch sie in
uns seien, damit die Welt glaubt» (Joh 17, 20-21). Das bedeutet, dass das
wichtigste, unverzichtbare Fundament des christlichen Glaubens und des
christlichen Lebens der dreieinige Gott selbst ist.* Vladimir Lossky for-

3 Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen
Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 19751987 mit franzdsischer und engli-
scher Ubersetzung. Hg. von Urs von Arx, Beiheft zu IKZ 79 (1989), 49 (= DwU I
[21991], 27).

4 Vgl. BasiLius, Uber den heiligen Geist, X, 22 a-b. Eingeleitet und iibersetzt
von Manfred Blum, Freiburg i. Br. (Herder) 1967, 48f.

289



Grigorios Larentzakis

muliert die orthodoxe Grundposition: Die hl. Trinitét ist «das unerschiit-
terliche Fundament alles religiosen Denkens, aller Frommigkeit, allen
geistlichen Lebens, aller mystischen Erfahrung. Die Dreifaltigkeit sucht,
wer immer Gott und die Fiille des Seins sucht, wer nach Sinn und Ziel der
menschlichen Existenz fragt.»?

Welche Einheit wollen wir?

Wenn man also die Frage stellt, welche Einheit® wir haben wollen, dann
kann es aus diesem Gebet Jesu nur eine Antwort geben: die Einheit und
die Gemeinschaft, wie sie in der trinitarischen Communio der drei gottli-
chen Personen verwirklicht wird. Dieses Gebet zeigt auch das Zie/ und die
Methode der Verwirklichung der christlichen Koinonia: «... gleichwie Du,
Vater, in mir und ich in Dir bin; dass auch sie in uns seien, damit die Welt
glaubt». Somit wird hier der Wille Jesu deutlich, dass die Urquelle, das
Urbild und Vorbild der kirchlichen Einheit, die Einheit bzw. die Koinonia
der drei gottlichen Personen durch das Band der Liebe ist und dass diese
Einheit auch die Koinonia mit den drei gottlichen Personen zum Ziel hat.
Die Verwirklichung dieser Ziele der Koinonia betrachtet Jesus sogar als
Zeugnis der Glaubwiirdigkeit seiner Sendung iiberhaupt: «Damit die Welt
glaubt, dass Du mich gesandt hast.» Es geht also dabei nicht um das me-
taphysische, abstrakte eine gottliche Wesen in der sich entfernt befinden-
den Transzendenz, sondern um die personale Gemeinschaft der drei exis-
tierenden und wirkenden gottlichen Personen in der Heilsgeschichte, wie
sie uns auch die Bibel vermittelt.

Diese in seinem Gebet von Jesus beschriebene Einheit ist keine theo-
retische Verstdndigung oder etwa eine formalrechtliche, vertragliche
Ubereinstimmung, sondern eine soteriologische, d.h. fiir die teAeinotg,
fiir die Vervollkommnung und fiir das Heil der Menschen notwendige,
und das bedeutet: fiir das konkrete Leben existenziell sehr wichtige Ge-
meinschaft. Jesus dazu: «Ich in ihnen und Du in mir, so dass sie vollkom-
men seien im Eins-Sein ...» (Joh 17, 23). Der hl. Athanasios sieht in dieser

5 VLapiMIR Lossky, Die mystische Theologie der morgenlidndischen Kirche,
Graz (Styria) 1961, 85.

6 GriGorios LARENTZAKIS, Welche kirchlich-theologische Einheit strebt die
Orthodoxe Kirche an? Grundkonzept und Perspektiven im neuen Europa: in:
OrthFor 19 (2006) 175-192.

290



Die Dreieinheit Gottes als Modell fiir die Okumene der christlichen Kirchen

trinitarischen soteriologischen Dimension des Heils das Fundament der
christlichen Einheit.’

Eine blosse friedliche Koexistenz oder eine tolerierte Existenz des An-
deren darf nicht das angestrebte Ziel sein. Auch eine kirchliche Gemein-
schaft nur auf der Basis der Gastmoglichkeit, der Gastfreundschaft und
der Gastbereitschaft 6ffnet zwar die geschlossenen Tiiren der ausgrenzen-
den Exklusivitdt und vermeidet Polemik und gegenseitige Bekdmpfung,
vielleicht auch die schiddliche konfessionelle Konkurrenz, schafft aber
nicht die von Jesus selbst in seinem letzten Gebet gewiinschte kirchliche
Einheit und gelebte Gemeinschaft.

Vor mehr als 30 Jahren, im Jahre 1977, anlédsslich des 50-Jahr-Jubila-
ums der Griindung der Kommission von Glauben und Kirchenverfassung
des Weltkirchenrates, fragte auch Jiirgen Moltmann: «Welche Einheit?
Der Dialog zwischen den Traditionen des Ostens und des Westens.»® Er
stellte damals in seiner Antwort fest: «Die Okumenische Bewegung sucht
die Einheit der Kirche in der Wahrheit Jesu Christi; nicht mehr und nicht
weniger. Was sie von innen her bewegt, ist das <hohepriesterliche Gebet»
Jesu, das er nach Johannes vor seiner Passion an den Vater richtete: <... auf
dass sie alle eins seien> (Joh 17, 21)».? Dann sagte Moltmann:

Mit Recht haben ostkirchliche Theologen westliche Pragmatiker immer wie-
der darauf hingewiesen, dass die Fortsetzung jenes Gebetes sagt, welche Ein-
heit gemeint ist: «... gleichwie Du, Vater, in mir und ich in Dir; dass auch sie
in uns seien, damit die Welt glaubt, dass Du mich gesandt hast.» Die Einheit
der Kirche, um die Jesus betet und die wir suchen, kann keine andere sein, als
Einheit mit der Dreifaltigkeit und Einheit in der Dreifaltigkeit. Das geschieht
in der Kraft des Heiligen Geistes, der den Vater mit dem Sohn verbindet. Es
ist die Einheit in der Liebe Gottes und zugleich damit die Einheit in Gott, der
in sich selbst Liebe ist. Diese Einheit Christi in der Kirche sucht die 6kume-
nische Bewegung; nicht mehr, aber auch nicht weniger.1?

Diese eindeutigen Feststellungen von Moltmann spiegeln tatséchlich auch
die Grundauffassung der Orthodoxen Kirche zur gesuchten Einheit wider.

7 ATHANASIUS, Ar. 3,22 (PG 26, 368C). Vgl. dazu GRIGORIOS LARENTZAKIS,
Einheit der Menschheit, Einheit der Kirche bei Athanasius. Vor- und nachchristliche
Soteriologie und Ekklesiologie bei Athanasius v. Alexandrien (GrTS 1), Graz (Styria)
21981, 236.

§ JURGEN MOLTMANN, Welche Einheit? Der Dialog zwischen den Traditionen
des Ostens und des Westens, in: OR 26 (1977) 287-296, hier 289.

9 Ebd.

10 Ebd.

2901



Grigorios Larentzakis

Eine Klarstellung scheint mir hier erforderlich: Dieses «gleichwie» der
Einheit der Kirche mit der Einheit der drei gottlichen Personen bedeutet
nicht Identifikation der Kirche bzw. der Christen mit den drei géttlichen
Personen; dies wire eine pantheistische, falsche Auffassung. Dieses
«gleichwie» bedeutet Vorbild und Ahnlichkeit. Wenn Jesus dieses «gleich-
wie», dieses kaBdg, verwendet, meint er nicht Identitét, sondern Vorbild.
Eikon und Typos betont nachdriicklich auch der hl. Athanasios von Alex-
andrien.!!

Das Christwerden durch die Taufe im Namen des dreieinigen
Gottes: Fundament der christlichen Einheit

Die Taufe im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes
darf nicht nur als eine kirchenrechtliche Bedingung fiir die Giiltigkeit der
Taufe angesehen werden, was auch immer wieder gesagt und betont wird.
Sie gewihrt auch nicht nur den Eintritt in die Kirche, als ob die Kirche
eine Organisation oder, noch weniger, als ob die Kirche ein Verein wire,
in den man eintritt oder aus dem man austritt, je nach Bedarf. Die so voll-
zogene Taufe hat eine existenzielle Bedeutung, und sie gewihrt die Ein-
gliederung in den Leib Christi selbst, der die Kirche ist. Erstes Prinzip und
wichtiges Fundament der Einheit ist also die auf dem Namen des dreieini-
gen Gottes vollzogene Taufe.

Denn zunichst wird man Christ. Zwar wird man Christ nicht in einem
luftleeren Raum, sondern innerhalb einer Gemeinschaft, d.h. innerhalb
einer Kirche. Es bleibt aber das Konstitutivum der Mitgliedschaft inner-
halb einer Kirche das Faktum, dass man im Namen des Vaters und des
Sohnes und des Heiligen Geistes Christ wird, d.h. Triger des Namens
Christi, mit allen Konsequenzen einer neuen Existenz, eines neuen Le-
bens.

Gerade zu diesem Punkt ist mir eine Publikation von meinem friihe-
ren, verehrten Lehrer fiir Dogmatik in Erinnerung, dem Metropoliten von
Ephesos, Chrysostomos Konstantinidis, der iiber Christuslehre (Christo-
logia), Christenlehre (Christianologia) und Einheit geschrieben hat.'? Vor

1 ATHANASIOS, Ar. 3,20 (PG 26, 364C) und an mehreren anderen Stellen. Vgl.
LARENTZAKIS, Einheit (wie Anm. 7), 241.

12 CHRYSOSTOMOS KONSTANTINIDIS, Metropolit von Myra [zuletzt von Ephesos],
Christologia, Christianologia kai henotés [Christologie, Christenlehre und Einheit],
in: Orthodoxia 37 (1962) 364ff. (griech.).

202



Die Dreieinheit Gottes als Modell fiir die Okumene der christlichen Kirchen

fast fiinfzig Jahren, im Jahre 1962, betonte der weitblickende Hierarch des
Okumenischen Patriarchates, dass man bei den 6kumenischen Bemiihun-
gen fiir die christliche Einheit nicht im Bereich der ekklesiologischen
Sackgassen bleiben darf. Es muss der Gedanke bewusster gemacht wer-
den, dass jeder Christ, bevor er als Mitglied dieser oder jener Kirche oder
Konfession beurteilt oder betrachtet wird, der er oft auch zuféllig ange-
hort, zunédchst als Christ beurteilt werden miisse. Denn es muss vor allem
beriicksichtigt werden, dass, weil er Christ ist, er auch Mitglied seiner
Kirche oder Konfession wird, und das bedeutet, dass die Personlichkeit
jedes Gliedes der Kirche nicht die kirchliche Institution, in der er lebt und
existiert, gestaltet, sondern zuerst und hauptséichlich Christus selbst.!3 In
diesem Sinne, sagt Metropolit Chrysostomos, wird die Kirche von Jesus
Christus und den Christen aufgebaut. Und die Christen, die Glieder des
Leibes Christi, gestalten und fordern in ihrer Einheit die Einheit der Kir-
che. In diesem Zusammenhang sehen wir Jesus Christus, die Christen in
ihrer doppelten Einheit mit Christus und untereinander sowie die Kirche,
deren Einheit Gabe und Aufgabe ist, auch sie in ihrer doppelten Dimen-
sion: der iibernatiirlichen und der natiirlichen. Das Gottliche und das
Menschliche begegnen sich in der Kirche, deren Haupt Christus selber ist
und deren Seele der Heilige Geist. Gerade deshalb kann die Kirche auch
nicht nur als eine sozial erfassbare Grosse oder nur als Organisation und
Verwaltung betrachtet werden. In diesem Punkt weiss ich, dass wir uns
gegenseitig als Christen respektieren und schitzen miissen. Damit sind
noch nicht alle Probleme beseitigt, doch eine wichtige Voraussetzung ge-
geben fiir den weiteren Weg und die konkreten Konsequenzen in einem
ekklesiologischen Neuansatz.

Vielleicht meinen viele, wir wiren schon viel weiter gekommen. Ich
meine jedoch, dass wir auch bei diesen Zusammenhingen angstfrei von
konfessionellen Zwingen deutlicher sprechen miissten, denn wir haben
dazu noch einiges zu tun. Deshalb ist es wichtig, dass die gegenseitige
Anerkennung der richtig vollzogenen Taufe iiberall dort erfolgt, wo es
noch nicht geschehen ist.

13 A.a.0, 365.
14 A.a.0., 366.

293



Grigorios Larentzakis

Ekklesiologische Konsequenzen: die Eine Kirche und
die vielen Ortskirchen

Auch fiir die Ekklesiologie, also fiir die Kirchenlehre, ist der Vorbildcha-
rakter der Trinitarischen Communio sehr wichtig, und zwar fiir das Ver-
hiltnis zwischen der Universalkirche und den Ortskirchen. Wie wird die-
ses Verhiltnis theologisch begriindet? Nach orthodoxer Auffassung dient
die Gemeinschaft der drei gottlichen Personen als Urbild und Vorbild der
Ortskirchen; gemiss dem letzten Gebet Jesu, das als sein Testament be-
trachtet werden kann: «Alle sollen eins sein: wie du, Vater, in mir bist und
ich in dir bin» (Joh 17, 21). Es handelt sich hier also um die perichoretische
Beziehung in gegenseitiger Durchdringung. Es ist die auf Liebe fundierte
Gemeinschaft der drei gleichwertigen gottlichen Personen ohne Unter-
ordnung (Subordination). In diesem Sinne miissen also auch die Ortskir-
chen in ihrem Verhiltnis zur Universalkirche verstanden und respektiert
werden.!> Der orthodoxe Erzbischof von Australien Stylianos, der auch
Koprisident im offiziellen Theologischen Dialog zwischen der Orthodo-
xen und der Romisch-katholischen Kirche war, stellt fest:

Liebe ist das erste und letzte Prinzip der trinitarischen Einheit, nicht ein
«Subordinationsprinzip>, welches die Eigenstindigkeit der Personen geféhr-
den oder beintrichtigen konnte. Die drei Personen werden somit als unge-
trennt, aber zugleich als unvermischt betrachtet. Wenn wir jetzt dies in ekkle-
siologische Kategorien iibertragen wollen, so heisst das, dass bei der Losung
der trinitarischen Frage sowohl das Prinzip der Kollegialitit in der Einheit,
wie das Prinzip der Autokephalie in den drei Personen zu erkennen ist. Diese
Losung ist also auch fiir die ekklesiologische Frage die einzig richtige und
legitime, die einzig biblische und traditionelle, wenn die Kirche wahrhaft
glaubt, dass sie ihren Ursprung und ihr Vorbild in der Trinitét hat.16

Und dies hat auch okumenische Konsequenzen. Wie verhalten sich die
konfessionell voneinander differenzierten Kirchen?

15 Vgl. GRIGORIOS LARENTZAKIS, Uber die Bedeutung der Ortskirche in der or-
thodoxen Theologie, in: OrthFor 2 (1988) 227-238, hier 233f. Vgl. auch DERS., Trini-
tarisches Kirchenverstindnis, in: Wilhelm Breuning (Hg.), Trinitét. Aktuelle Perspek-
tiven der Theologie, Freiburg i.Br. (Herder) 1984, 73-96, hier 86f.

16 STYLIANOS HARKIANAKIS, Die Entwicklung der Ekklesiologie in der neueren
griechisch-orthodoxen Theologie, in: Cath(M) 28 (1974) 1-12, hier 9.

294



Die Dreieinheit Gottes als Modell fiir die Okumene der christlichen Kirchen

Konkretionen in der Methode und in der Form
der kirchlichen Gemeinschaft

Dieses «gleichwie ich in Dir und Du in mir» im letzten Gebet Jesu hat
konkrete Konsequenzen:

a) Gleichwertigkeit — par cum pari, epi isois horois — der christlichen
Kirchen im okumenischen Dialog und in der Verwirklichung der Koino-
nia! Die drei goéttlichen Personen sind untereinander «gleichwertig»,
konnte man sagen. Die Kirchenviter betonen: Der eine ist nicht mehr Gott
als der andere; der andere war nicht friiher als der andere, betont Gregor
von Nazianz.!” Ganz klar formuliert wird diese Gleichwertigkeit durch
den Ausdruck homoousios, egal ob er als wesensgleich oder wesenseins
interpretiert wird! Bereits das erste Okumenische Konzil von Nizia 325
definierte auch gemiss der Auffassung des hl. Athanasios von Alexandri-
en die «Wesensgleichheit» von Vater und Sohn und das zweite Okumeni-
sche Konzil von Konstantinopel 381 die «Gleichwertigkeit» des Heiligen
Geistes, «der vom Vater ausgeht und mit dem Vater und dem Sohn ange-
betet und verherrlicht wird», wie das grosse Glaubensbekenntnis formu-
liert.

b) Einheit in der Vielfalt! Die Einheit der Kirchen darf nicht als eine
Uniformitét angestrebt werden — ebenfalls geméss dem Vorbild der Exis-
tenzweise der Heiligen Trinitédt! In der Trinitédtslehre wird ausdriicklich
die Einheit des einen Gottes dem Wesen nach betont, jedoch in der Drei-
heit der konkreten Personen oder der Hypostasen, die ihre eigene Identitét
bewahren. Der Vater ist der Vater, er kann nicht zugleich der Sohn oder
der Heilige Geist sein, oder einmal der Vater, ein anderes Mal der Sohn
und ein anderes Mal der Heilige Geist. Der Sohn ist ebenfalls der Sohn
und nicht zugleich der Vater und der Heilige Geist oder einmal der Sohn,
dann der Vater und ein anderes Mal der Heilige Geist. Schliesslich ist auch
der Heilige Geist nach der Heiligen Schrift die existierende und wirkende
gottliche Person, sie ist nicht zugleich der Vater oder der Sohn, auch nicht
abwechselnd der Vater oder der Sohn. Eine solche Annahme wurde bereits
in der Friihkirche als die Hiresie des Modalismus der Tropiker bzw. des
Sabellianismus verurteilt. Das bedeutet, dass in der Heiligen Trinitdt und
gemiss unserer gemeinsamen christlichen Lehre eine Einheit dem Wesen
nach in der Vielfalt der Personen existiert.

17 GREGOR VON NAZIANZ, Orat. 31,9f. (PG 36, 144f). Vgl. LARENTZAKIS, Kir-
chenverstindnis (wie Anm. 15), 81.

295



Grigorios Larentzakis

Ubertriigt man diese gemeinsame Lehre auf das Anliegen der Wieder-
herstellung der christlichen Einheit, bedeutet dies, dass die christliche
Einheit als Einheit im Wesentlichen unseres Glaubens in der Vielfalt der
verschiedenen Formen existieren kann: Vielfalt in der Verwaltung von
selbststandigen Kirchen, Vielfalt in der Reichhaltigkeit der liturgischen
Formen, Vielfalt in den Ausdrucksformen der Darstellung und Formulie-
rung unseres Glaubens! Allerdings kann uns niemand die Aufgabe abneh-
men, die Grenzen zwischen der notwendigen Einheit im Wesentlichen des
christlichen Glaubens und der legitimen, sinnvollen und notwendigen
Vielfalt zu kldren. Denn alles unter dem Mantel der Vielfalt und der Ver-
schiedenheit gelten zu lassen, ohne das notwendig gemeinsame Christli-
che anzustreben, grenzt an Beliebigkeit, die der tatsdchlichen Einheit und
dem gemeinsamen Zeugnis der zentralen christlichen Botschaft nicht die-
nen kann. Ist wirklich das 6kumenische Ziel nur das «geordnete Mitein-
ander» unserer Kirchen, die mit verschiedenen Bekenntnissen im Glauben
leben miissen?!® Ist also das gemeinsame Bekennen des Wesentlichen des
christlichen Glaubens nicht erforderlich? Was heisst «bekenntnisverschie-
dene Kirchen»? Eine gegenseitige Anerkennung des Status quo? Auch
Wolfgang Thonissen stellt die Frage ganz offen und direkt: «Es fehlt of-
fensichtlich ein klares Zeugnis zur Einheit der Kirche Jesu Christi (...) Ist
etwa das Feuer der Okumenischen Bewegung erloschen? (...) Aber kénnen
wir wirklich davon ausgehen, dass es uns gelingen wird, in der Welt das
Evangelium zu verkiinden und den Glauben zu leben, ohne uns im Kern
darum zu bemiihen, der Welt und den Glaubenden selbst ein gemeinsames
Bild von Jesus Christus zu vermitteln? (...) Wer diesen Kern aufgibt, gibt
auch alle 6kumenischen Bemiihungen preis (...)»!?

¢) Keine Unterordnung-Okumene! In der Trinitdtslehre schon der
Friihkirche wurde die Subordinatio, die Unterordnung innerhalb der Exis-
tenz der drei goéttlichen Personen, als Héresie verurteilt. Wenn also Jesus
sagt, «gleichwie ich in dir und du in mir», so sollen auch sie eins sein, dann
bedeutet es in der Gleichwertigkeit der gottlichen Personen, eben ohne
Unterordnung und Uberordnung in ihrer Existenz! Nachahmenswertes

18 Vgl. Kirchengemeinschaft nach evangelischem Verstdndnis. Ein Votum zum
geordneten Miteinander bekenntnisverschiedener Kirchen. Ein Beitrag des Rates der
Evangelischen Kirche in Deutschland, hg. v. Kirchenamt der Evangelischen Kirche in
Deutschland (EKD), Herrenhduser Strasse 12, D-30419 Hannover, 2001.

19 WOLFGANG THONISSEN, Bericht des Instituts [Johann-Adam-M®&hler-Institut
fiir Okumenik] zur Situation der Okumene im Jahr 2004, in: KNA-OKI vom 21. Juni
2005, Beilage/Thema der Woche, S. 9f.

296



Die Dreieinheit Gottes als Modell fiir die Okumene der christlichen Kirchen

und wichtiges Prinzip der Gemeinschaft auch in der Okumene! Eine For-
derung nach Unterordnung als Bedingung fiir die Wiederherstellung der
christlichen Einheit wiirde von vornherein das Scheitern aller Bemiihun-
gen programmieren. So muss z.B. an die problematische Stelle im Schrei-
ben der Glaubenskongregation «an die Bischofe der Katholischen Kirche
tiber einige Aspekte der Kirche als Communio» erinnert werden, wo es
heisst: «14. Die Einheit der Eucharistie und die Einheit des Episkopates
cum Petro et sub Petro sind nicht unabhingig voneinander Wurzel der
Einheit der Kirche (...)»20

d) Gemeinschaft auf dem Fundament der perichoretischen Liebe-
Communio Ecclesiarum! In der Heiligen Trinitit besteht die innigste Ge-
meinschaft zwischen den drei gottlichen Personen durch das Band der
Liebe. Jesus hat in seinem letzten Gebet nicht gesagt, wie ich, Vater, neben
Dir existiere, auch nicht gesagt, wie ich, Vater, mit Dir existiere, sondern
wie ich, Vater in Dir existiere. Und genau dies bedeutet keine blosse Ko-
existenz nebeneinander, sondern eine innere, eine wesentliche, eine voll-
endete Form der innigsten Gemeinschaft. Die Kirchenviter sprechen von
einer perichoretischen Existenz, und das bedeutet eine existenzielle ge-
genseitige Durchdringung auf dem Fundament der unendlichen Liebe.
Liebe bedeutet keine Gefiihlsduselei. Liebe bedeutet Solidaritit, irratio-
nale, unberechenbare Hingabe und in ihrer radikalsten Form Aufopferung
fiir den Anderen. Jesus hat es am Kreuz am deutlichsten fiir uns Menschen
vorgelebt! Von dieser Liebe spricht Jesus selbst in seinem letzten Gebet
(Joh 17) mit einer deutlichen, unmissverstandlichen Sprache: Die Bezie-
hung zu seinem Vater und zu den Menschen basiert auf dieser Liebe:

21 Alle sollen eins sein: Wie du, Vater, in mir bist und ich in dir bin, sollen
auch sie in uns sein, damit die Welt glaubt, dass du mich gesandt hast.

22 Und ich habe ihnen die Herrlichkeit gegeben, die du mir gegeben hast;
denn sie sollen eins sein, wie wir eins sind,

23 ich in ihnen und du in mir. So sollen sie vollendet sein in der Einheit, damit
die Welt erkennt, dass du mich gesandt hast und die Meinen ebenso geliebt
hast wie mich.

24 Vater, ich will, dass alle, die du mir gegeben hast, dort bei mir sind, wo ich
bin. Sie sollen meine Herrlichkeit sehen, die du mir gegeben hast, weil du
mich schon geliebt hast vor der Erschaffung der Welt...

20 http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_
cfaith_doc_28051992_communionis-notio_ge.html

297



Grigorios Larentzakis

26 Ich habe ihnen deinen Namen bekannt gemacht und werde ihn bekannt
machen, damit die Liebe, mit der du mich geliebt hast, in ihnen ist und damit
ich in ihnen bin (Joh 17, 21-26).

Wollen wir dies ernst nehmen und die Aufforderung Jesu auch fiir die
kirchliche Einheit umsetzen, dann bedeutet dies fiir das Ziel der Okumene,
dass es nicht nur um eine blosse Koexistenz, nicht um das Nebeneinander-
Existieren von verschiedenen Kirchen geht, sondern um eine echte innere
Communio Ecclesiarum mit allen Konsequenzen.

Okumenische Stimmen

Das bisher Gesagte stellt keine willkiirliche Interpretation von mir dar.
Auch keine spezifische exklusive orthodoxe Position! Auch nicht nur eine
noch nicht erkannte Auffassung aus der gemeinsamen Stimme der Kir-
chenviter der Friihkirche, sondern eine gesamtchristliche Auffassung
auch in der heutigen Okumene. Immer wieder wird dieses wichtige Prin-
zip aus dem Herzen und der Mitte unseres Glaubens fiir die Okumene
zitiert, auch wenn dies uns allen noch nicht bewusst geworden ist.

Der Okumenische Rat der Kirchen (ORK) und die Konferenz Europi-
ischer Kirchen (KEK) stellen grundsitzlich den Glauben an den dreieini-
gen Gott und die richtige, auf den Namen des dreieinigen Gottes vollzoge-
ne Taufe als Bedingung fiir die Mitgliedschaft in diesen 6kumenischen
Organisationen. Das Gleiche gilt auch bei den anderen regionalen kume-
nischen Strukturen.

Auch bei den bilateralen Theologischen Dialogen wird dieses trinita-
rische Prinzip immer wieder beriicksichtigt. Beim offiziellen Theologi-
schen Dialog zwischen der Gesamtorthodoxie und der Altkatholischen
Kirche wird im Kapitel iiber «Die Einheit der Kirche und die Ortskir-
chen» festgestellt: «Das Leben der Ortskirchen ist also unbeschadet der
Verschiedenheiten in ihren Sitten und Gebriuchen seinem Wesen nach ein
und dasselbe.» Nach dem Hinweis auf Eph 4, 4—6 wird ausdriicklich fest-
gestellt: «Es ist nicht eine Vielzahl, sondern der eine Leib Christi, unge-
teilt und ganz an jedem Ort. In dieser Einheit des Lebens der Ortskirchen
bildet sich die Einheit der heiligen Dreifaltigkeit selbst ab.»?!

Im offiziellen Dialog zwischen der R6misch-katholischen Kirche und der
Gesamtorthodoxie wurde dieser Grundsatz auch im ersten offiziellen Do-

21 Koinonia (wie Anm. 3), 63—65, hier 63f. (= DwU I [21991], 40—41, hier 41).

298



Die Dreieinheit Gottes als Modell fiir die Okumene der christlichen Kirchen

kument von Miinchen (1982), «Das Mysterium der Kirche und der Eucha-
ristie im Licht des Mysteriums der Heiligen Dreieinigkeit», gemeinsam
festgehalten: «... die eine und einige Kirche (ist), weil der eine und einzige
Gott die Gemeinschaft von drei Personen ist, Gemeinschaft von vielen
Gemeinden [d.h. Ortskirchen]; zugleich ist die Ortskirche Gemeinschaft
von Personen. Die eine und einzige Kirche ist identisch mit der Koinonia
der [Orts-]Kirchen. Einheit und Vielfalt erscheinen hier als so eng mitein-
ander verbunden, dass die eine ohne die andere nicht bestehen kann»
(111, 2).22

In einer theologischen Konsultation der Konferenz Européischer Kir-
chen (Goslar 1982) wurde festgestellt:

So wie die gottlichen Personen wirkliche Personen sind, so sind auch die
Ortskirchen wirkliche Kirchen mit der Fiille des sakramentalen und ekklesi-
alen Charakters (katholisch) im Vollzug des eucharistischen Mysteriums und
nicht nur Teile von einem Ganzen. Die gesamte Kirche Christi wird nicht
durch das Addieren der Teilkirchen verwirklicht, sondern durch die Gemein-
schaft der Ortskirchen in gegenseitiger Durchdringung (Perichorese) zum
Ausdruck gebracht (...) Kirchliche Einheit und Gemeinschaft bedeutet nicht
Uniformitét. Die Einheit in der Vielfalt auf der Basis des trinitarischen Vor-
bildes driickt auch den Reichtum und die Dynamik der kirchlichen Gemein-
schaft aus.23

Diese Fundierung der christlichen Einheit wird nicht nur von den Ortho-
doxen immer wieder gefordert, sondern wird auch in unseren 6kumeni-
schen Theologischen Dialogen als sehr wichtig erachtet: von Evangeli-
schen (und nicht nur von J. Moltmann), von den Katholiken24 bis hin zum

22 DwU II[1992], 8. Vgl. dazu GRIGORIOS LARENTZAKIS, Die Heilige Dreieinig-
keit und die Einheit der Kirche. Zum Miinchner Dokument des offiziellen theologi-
schen Dialogs zwischen der orthodoxen und der romisch-katholischen Kirche, in: Fiir
Kirche und Heimat, FS Franz Loidl, Wien (Herold) 1985, 151-172; DERS., 10 Jahre
offizieller Dialog zwischen orthodoxer und katholischer Kirche — Eine Bilanz, in:
Alfred Stirnemann/Gerhard Wilflinger (Hg.), In Verbo autem tuo. Die Okumene un-
ter Kardinal Groer (Pro Oriente 16), Innsbruck (Tyrolia) 1994, 46-77.

23 Bericht der Sektion 2: Trinitdt als Modell der Einheit — Das Verhéltnis zwi-
schen Einheit und Gemeinschaft, Universalem und Lokalem, in: Die verséhnende
Kraft der Trinitét. Bericht der Studienkonsultation der Konferenz Européischer Kir-
chen, 22.-26. November 1982, Goslar BRD (Studienheft Konferenz Europiischer
Kirchen 15), Genf (KEK) 1983, 96-98, hier 97f. Vgl. auch OeFo 6 (1983) 89-92, hier
91; hier (45-96) auch eine weitere Dokumentation zur Konferenz.

24 Vgl. auch WOLFGANG KLAUSNITZER, Der Primat des Bischofs von Rom. Ent-
wicklung, Dogma, Okumenische Zukunft, Freiburg (Herder) 2004, 56f., der es fiir

299



Grigorios Larentzakis

Zweiten Vatikanischen Konzil?> wie auch von den offiziellen Theologi-
schen Dialogen zwischen der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche
und zwischen der Romisch-katholischen und der Orthodoxen Kirche, aber
auch von Okumenischen Organisationen.?6 Dieses Ergebnis kann mit
Freude hervorgehoben werden, weil bei der Fundierung der christlichen
Einheit nicht nur eine Konvergenz, sondern ein wichtiger Konsens gefun-
den wurde, den wir sehr ernst nehmen miissen, um die konkreten Schluss-
folgerungen daraus zu ziehen. Es handelt sich um eine unabdingbare ge-
meinsame Verantwortung, die daraus entsteht — und zwar ohne Alternative:
Der Auftrag Jesu fiir die Verwirklichung der kirchlichen bzw. christlichen
Einheit ist verbindlich und zugleich verbindend. Er ist Gabe und Aufgabe.
Er zeigt den Weg und das Ziel. Und dieser Auftrag hat auch konkrete Kon-
sequenzen sowohl fiir die Art der Verwirklichung der kirchlichen Koino-
nia als auch fiir das konkrete krisenhafte Leben der Menschen in unseren
Kirchen heute.

In diesem Sinne konnte auch die bekannte Theologin Dr. Mary Tanner
aus der Kirche von England, langjihrige Vorsitzende der Kommission
fiir Glauben und Kirchenverfassung des ORK, in ihrem Referat an der
10. Vollversammlung der KEK in Prag vom 1. bis 11. September 1992
betonen:

Wie kein anderes Konzept hat das Nachdenken iiber das Wesen der Koinonia
unsere Phantasie befliigelt, und wir haben iiber diesen Austausch zwischen
Geben und Empfangen von Liebe und Leben zwischen den Personen der Hei-
ligen Dreifaltigkeit gegriibelt. Wir haben begriffen, dass die Wechselbezie-
hung (Perichorese) von Leben und Liebe die drei gottlichen Personen so
vollig durchdringt, dass es nicht drei Gétter, sondern eine Gott-Gemeinschaft
ist (...) In Gottes Koinonia gibt es keine Aussenseiter: Gottes Liebe erreicht
jeden einzelnen (...) Nur ein Kiinstler wie der Maler Rubljow mit seiner Ikone
oder ein Dichter wie der Verfasser des Johannes-Evangeliums konnen so et-

eine Zielvorstellung hilt, «eine tiefere Reflexion auf das trinitarische Wesen der Kir-
che angesichts des Vorwurfs orthodoxer Theologen an die Adresse der westlich-
(romisch-)katholischen Ekklesiologie, die Kirche fast ausschliesslich von Jesus
Christus und damit christozentrisch (und in der Gefdahrdung einer geradezu christo-
monistischen Reduktion) zu konzipieren».

25 Vgl. u.a. das Dekret iiber den Okumenismus Unitatis redintegratio 2: «Hochs-
tes Vorbild und Urbild dieses Geheimnisses [d.h. der Einheit der Kirche] ist die Ein-
heit des einen Gottes des Vaters und des Sohnes im Heiligen Geist in der Dreiheit der
Personen.»

26 Vgl. LARENTZAKIS, Kirchenverstindnis (wie Anm. 15), 73-96; DERS., Drei-
einigkeit (wie Anm. 22), 151-172.

300



Die Dreieinheit Gottes als Modell fiir die Okumene der christlichen Kirchen

was wie diese gottliche Realitédt der Koinonia fiir uns einfangen. Im 17. Kapi-
tel des Johannes-Evangeliums erfahren wir, dass diese gottliche Einheit nicht
nur das Vorbild fiir unsere Einheit ist (...) sondern in erstaunlicher Weise auch
die Quelle und Grundlage fiir unsere Einheit miteinander.»2’

Das Vorbild der trinitarischen Koinonia von gleichwertigen gottlichen
Personen kann genauso gut auch fiir das soziale Leben der Menschen in
dieser Welt gelten. In der Konsequenz daraus lassen sich viele soziale
Probleme, Ungleichheiten, Ausbeutungen, Unterdriickungen, Unterstel-
lungen, iiberwinden bzw. liberhaupt vermeiden. Das trinitarische Vorbild
der gleichwertigen Personen kann fiir die gegenseitige Achtung der Wiirde
der menschlichen Personen ein fundamentaler Wegweiser sein. Dariiber
miisste allerdings ein eigenes Referat bzw. eine ganze Abhandlung ge-
schrieben werden. Dies kdnnte auch eine gemeinsame Aufgabe sein.

Ich bin fest davon iiberzeugt: Wenn wir es mit der Okumene ernst
meinen und letztlich auch unseren Glauben fiir unser Leben ernst nehmen,
dann stellt das letzte Gebet Jesu fiir die Einheit der Christen und fiir die

Art und Weise, wie christliche Existenz iiberhaupt sein kann, keine Utopie
dar!

Grigorios Larentzakis (geb. 1942 in Chania GR), Prof. em. Dr. Dr. theol.
1961-1965 Theologiestudium in Chalki (Konstantinopel), dann in Salzburg
und Innsbruck, hier 1969 theologische Promotion. Lehrtitigkeit in Graz
(1970-2007), Wien (1970-1975), Linz (1983-1984), KpH Wien/Krems
(2007-2014). Mehrmals in Genf (Bossey u. Chambésy). 1983 Habilitation in
Graz, 1983 weitere theologische Promotion in Thessaloniki. 1987-2007
Prof. fiir orthodoxe und okumenische Theologie der Theologischen Fakultdt
der Universitdit Graz. Delegierter und Mitglied in mehreren Kommissionen
und Okumenischen Organisationen. Stv. Leiter der okumenischen Stiftung
PRO ORIENTE, Sektion Graz. Mitglied des Interreligiosen Beirates der
Stadt Graz. Archon Megas Protonotar des Okumenischen Patriarchates von
Konstantinopel.

Adresse: Akti Papanikoli 17 (Nea Chora), GR-73100 Chania (Kreta),
Griechenland, bzw. Feuerbachgasse 19/1V, A-8020 Graz, Osterreich.
E-Mail: grigorios.larentzakis@uni-graz.at.

27 MARY TANNER, Gott eint — in Christus eine neue Schopfung, in: Gott eint — in
Christus eine neue Schopfung. Bericht der 10. Vollversammlung der Konferenz Eu-
ropdischer Kirchen. 1.—-11. September 1992, Prag (CSFR), Genf (KEK) 1993, 108f.;
vgl. auch OeFo 15 (1992) 143-149, hier 144{.

301



Grigorios Larentzakis

English Summary

In Orthodox perspective the trinitarian unity of God serves as a model for the
unity of the Christian Churches. Together we must bear in mind the obvious in-
sight that for Christians, the Triune God is the source, the foundation and the
model for living, for Christian living, and for the realization of ecclesiastical
koinonia (John 17:22). This must apply in all churches.

Together we need to reflect on the implications of the teaching of God, the
Three in One, who is Communion in the perichoresis of the hypostases (and thus
“Love”). This means that the strived-for goal must not be mere peaceful co-exis-
tence or a tolerance of one another’s existence. Nor may church union be simply
on the basis of receiving guests, or a readiness and practice of hospitality. In Or-
thodox understanding the community of the three Divine Persons is the pattern
and model for the community of the local churches in an ecclesiological recon-
figuration.

The concrete consequences: an equal voice — par cum pari — for each Christian
church in the ecumenical dialogue and in realization of koinonia, the communio
ecclesiarum, on the basis of love. This means: Unity in the essentials of our faith
while allowing variety in its diverse expressions: in church government, in the
richness of our liturgical forms, in the means of expressing and formulating our
faith! Thus no ecumenical superior or inferior.

The example of koinonia in the Trinity, where all Divine Persons are equal, can
also be applied to social life in this word, and consequently many social problems,
inequalities, acts of exploitation, suppression and subjection, are capable of being
overcome, or indeed not arising in the first place. The Trinitarian example of the
equal Persons can be a basic sign pointing towards mutual recognition of the
dignity of human beings.

302



	Die Dreieinheit Gottes als Modell für die Ökumene der christlichen Kirchen aus orthodoxer Sicht

