
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 105 (2015)

Heft: 4

Artikel: Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen
Ortskirchentheologie : illustriert am Dialog mit der Orthodoxen Kirche,
der Römisch-katholischen Kirche und der Kirche von Schweden

Autor: Arx, Urs von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-583637

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-583637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer
eucharistischen Ortskirchentheologie - illustriert am
Dialog mit der Orthodoxen Kirche, der Römisch-
katholischen Kirche und der Kirche von Schweden

t/rs von Arx

1. Einleitung

1.1 Die Altkatholische Kirche hat in ihren ökumenischen Beziehungen zu
anderen Kirchen ein besonderes Verhältnis zur Orthodoxen Kirche, da sie

mit ihr den eingehendsten theologischen Dialog geführt hat.' Die Rede ist
vom Dialog der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen
Kommission, die in den Jahren 1975-1987 zu sieben Vollversammlungen
zusammengetreten ist und insgesamt 26 Konsenstexte^ verabschiedet hat.
Diese Texte skizzieren im Rückgriff auf gemeinsame patristische Per-

spektiven eine von beiden Seiten geteilte theologische Basis hinsichtlich
der Gotteslehre, Christologie, Ekklesiologie, Soteriologie, Sakramenten-
lehre und Eschatologie, und sie thematisieren im Blick auf die angestrebte
Kirchengemeinschaft abschliessend deren Voraussetzungen und Folgen.
Die beiden umfangreichsten Themenblöcke betreffen das Verständnis von
Kirche und Sakramenten.

' Vortrag gehalten auf der orthodox-altkatholischen Tagung zum Generalthema
«Die orthodoxe und die altkatholische Kirche und ihre Verantwortung für ein zusam-
menwachsendes Europa», Zürich, 22.-23. Mai 2015. Der zum Themenblock «Kirch-
liehe Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchenekklesiologie»
vorgetragene Text stellt eine teilweise veränderte Fassung des Referates dar, das der
Verfasser bei seiner Ehrenpromotion durch die Orthodoxe Theologische Fakultät
«Andrei «Çaguna» der Lucian-Blaga-Universität Sibiu am 19. Juni 2014 gehalten hat.

2 Vgl. Urs von Arx (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamt-
ausgäbe der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit
französischer und englischer Übersetzung, in: Beiheft zu IKZ 79 (1989), 229 S. (Kür-
zel: OrtMM). Ich gebe zusätzlich die Fundstelle an in: DwÜ [Dokumente wachsen-
der Übereinstimmung], Band I (H991) und Band II (1992). Eine bis 1985 reichende

Ausgabe der Konsenstexte in griechischer Sprache findet sich in: Metropolit Da-
maskinos [Papandreou] (Hg.), Theologikai Dialogoi. Mia Orthodoxos Prooptikë,
Thessaloniki (Kyriakidë) 1986, 241-285. Als authentisch gelten der griechische und
der deutsche Text.

IKZ 105 (2015) Seiten 259-287 259



{/ri von Arx

Es ist nun nicht meine Absicht, auf diesen Dialog oder seine Vorge-
schichte, die bis in die Frühzeit der Konstituierung von altkatholischen
Bistümern in Opposition zu den sog. Papstdogmen des Ersten Vatikani-
sehen Konzils von 1870 zurückreicht, im Einzelnen einzugehen. Darüber
ist in der Vergangenheit schon hinreichend viel geschrieben worden.^

Ich will an dieser Stelle auch nicht näher auf die Gründe eingehen, die

in der Regel genannt werden zur Erklärung dafür, dass die Kirchenge-
meinschaft bis jetzt nicht zustande gekommen und das Ziel irgendwie aus

dem Blick geraten ist. Bekanntlich werden immer wieder zwei Hindernisse

genannt: die erst nach Abschluss des Dialogs erfolgte Einführung der
Ordination von Frauen zum priesterlichen Dienst auf Seiten der Altkatho-
liken und - die freilich schon seit 1931/32 bestehende und auch allen in-
formierten Orthodoxen seit je bekannte - Kirchengemeinschaft der Alt-
katholiken mit den AnglikanernA Die Beziehungen der Altkatholiken zur
Kirche von England und zur amerikanischen Episkopalkirche reichen,
ebenso wie diejenigen zu den Orthodoxen, in die 1870er-Jahre zurück,
und es gab im Blick auf das Ziel einer Art Kirchenunion gelegentlich
deutlich trilaterale Gesprächskonstellationen\ was heute kaum mehr be-
kannt ist.

3 Vgl. die - unterdessen auch schon leicht veraltete - Bibliographie in: Urs von
Arx, Evaluation of the Orthodox - Old Catholic Dialogue (Consultation on Dia-
logues between Orthodox and other Member Churches of CEC, Pullach, Germany,
23-25 June 2008), in: Reseptio [Helsinki] 1/2009, 76-98, hier 90-98 (http://sakasti.
evl.fi/sakasti.nsf/0/10FE7C6FC73BEDC2C22576F2004102B3/$FILE/Resep-
tiol_2009.pdf). Eine knappe Skizze der Vorgeschichte findet sich in: Koinonia (wie
Anm. 1), 11-18.

* Dieses Problemfeld war 1973 bei der gemeinsamen Festlegung der Thematik
als ein letzter Punkt gemeinsamer ekklesiologischer Erörterung («9. Das Problem der

<Interkommunion>») in Aussicht genommen worden (vgl. IKZ 63 [1973] 188-192),
wurde aber im Verlauf des Dialogs offenbar einvernehmlich fallen gelassen. Das
bleibt rätselhaft, denn in der Stellungnahme der 3. Vorkonziliaren Panorthodoxen
Konferenz vom 1986 in Chambésy (CH) zum Dialog mit den Altkatholiken wird
die «Aufrechterhaltung der alten [!] Interkommunionspraxis der Alt-Katholischen
Kirche mit der Anglikanischen Kirche» erneut als eine Schwierigkeit angedeutet;
vgl. US 42 (1987) 4-28, hier 10.

' So z.B. bei den von Ignaz Döllinger (1799-1890) initiierten Bonner Unions-
konferenzen von 1874/75 oder zwei Generationen später im Umfeld der Lambeth-
Konferenz in London von 1930 und der drei je bilateralen Konferenzen mit altkatho-
lischer, anglikanischer und orthodoxer Beteiligung in Bonn, London und wiederum
Bonn im Jahr 1931. Vgl. Urs von Arx, The Historical Background to the Bonn Agree-

260



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

Ebenso gehe ich nicht darauf ein, warum die IBK, nachdem die altka-
tholischen Synoden in den Jahren 1990-1998 ihre Stellungnahmen zu den
orthodox-altkatholischen Dialogtexten verabschiedet hatten, nicht in der

Lage war, ihrerseits eine offizielle Erklärung der Utrechter Union zuhan-
den der Orthodoxen Kirche zu formulieren.®

Vielmehr versuche ich im Folgenden zu zeigen, wie die gemeinsame
orthodox-altkatholische Sicht der Kirche als Communio von bischöflichen
Ortskirchen, die in der Feier der Eucharistie ihre Lebensmitte haben, auch

in anderen, späteren theologischen Dialogen der Altkatholischen Kirche
zur Geltung gekommen ist. Das ist der Fall in den offiziellen Dialogen der
Utrechter Union der Altkatholischen Kirchen a) mit dem Päpstlichen Rat

zur Förderung der Einheit der Christen und b) mit der Kirche von Schwe-
den. In beiden Dialogen ist, wenn auch mit einem unterschiedlichen Zeit-
horizont, von Kirchengemeinschaft in der Zukunft die Rede.

Beim erstgenannten Dialog hat eine gemischte Kommission den Er-

trag einer fünfjährigen Arbeit im Jahr 2009 mit einer Publikation abge-
schlössen, die den Titel Ä7rc/te mwc/ Äfrc/zengememsc/ta/f trägt7 Vor die-
sem internationalen Dialog gab es nationale bilaterale Gesprächskommis-
sionen, die bald nach Abschluss des Zweiten Vatikanischen Konzils in den

Niederlanden, in Deutschland und der in Schweiz eingerichtet wurden.
Sie stellten gemeinsam eine «Übereinstimmung (fest) hinsichtlich der

ment 1931 (unveröffentlichtes Referat gehalten auf der anglikanisch-Altkatholischen
Theologenkonferenz in Leeds, 2005).

® Vgl. Altkatholische Stellungnahmen zu den Gemeinsamen Texten der Ge-
mischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission 1975-1987. Eine
Dokumentation (mit einem von Prof. Dr. Urs von Arx und Prof. Dr. Martien Parmen-
tier verantworteten Fazit) im Auftrag der IBK zusammengestellt und herausgegeben
von Urs von Arx, Bern, Juli 2000 (mit einem Nachtrag November 2007), 41 S. [Typo-
skript]

' Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen Römisch-Ka-
tholisch - Altkatholischen Dialogkommission, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt
a.M. (Lembeck) 2009/^2010 (Kürzel: KwÄg mit Angabe der Nummer); wiederabge-
druckt in: DwÜ IV, 2012, 19-52 [ohne den umfangreichen Anhang autoritativer alt-
katholischer Äusserungen zum Primat des Bischofs von Rom] j/ranzöswc/r Église et
communion ecclésiale. Rapport de la commission mixte internationale catholique-
romaine - vieille-catholique, in: Istina 57 (2012) 45-102; eng/wc/t: Church and Eccle-
sial Communion, in: John Gibaut u.a. (Hg.), Growth in Agreement IV, Geneva
(WCC)/Grand Rapids MI (Eerdmans) [in Vorbereitung]; zugänglich unter: http://
www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/chrstuni/vetero-cattolici/rc_pc_
chrstuni_doc_20090512_report-church-ecclesial-communion_en.html [09.10.2015],

261



[/ri vowArx

göttlichen Offenbarung und ihrer Übermittlung durch das Zeugnis der

Heiligen Schrift und der Kirche, der sieben Sakramente und des kirchli-
chen Amtes, das in apostolischer Sukzession ausgeübt wird»*. Der neue

Dialog sollte vor allem den Primat des Bischofs von Rom im Rahmen ei-

ner Communio-Ekklesiologie klären. Da die neue internationale Kom-
mission in ihren Überlegungen eine grosse Konvergenz jenseits früherer
Abgrenzungen und Animositäten feststellte, fasste sie sogar, wie der Titel
des Berichts andeutet, die Möglichkeit einer «Kirchengemeinschaft» ins

Auge; freilich wies sie auch auf eine Reihe von nach wie vor bestehenden
und explizit formulierten «offenen Fragen» hin.

Beim zweitgenannten Dialog hat eine andere gemischte Kommission
das Ergebnis ihrer rund achtjährigen Überlegungen im Jahr 2013 mit
einem bisher noch ungedruckten Bericht abgeschlossen, der den Titel
t/frec/zf and t/ppsa/a on z/ze Way to Comzzzzznzozz trägt.® Dieser Dialog
stellt insofern eine Innovation dar, als es sich um den ersten Dialog mit
einer Kirche handelt, die im allgemeinen Verständnis - anders oder zu-
mindest eindeutiger als die Anglikaner - zu den Reformationskirchen ge-
hört und als eine der evangelisch-lutherischen Kirchen zählt. Für die Alt-
katholiken war aber entscheidend, in ihr eine von der Reformation ge-
formte katholische Kirche zu sehen. Im Kommissionsbericht wird das so
beschrieben:

(1.1) The two churches have a history of separation from the Roman Catholic
Church whilst continuing the catholic heritage in their own ways, from pre-
reformation Catholicism in the Church of Sweden and from counter-reforma-
tion'° Catholicism in the Old Catholic Church. The present encounter of these

two traditions is unique. They both preserve a rich liturgical and eucharistie
life, value an unbroken episcopal structure, have a priesthood including both
men and women, have a deep commitment to the visible unity of the church
and to the ecumenical movement, and maintain an open, though critical, atti-
tude to changing values in society.

Ein wichtiger Punkt aus altkatholischer Perspektive ist, ähnlich wie schon

für die Beziehungen mit der Kirche von England, die Kontinuität mit der

* Vgl. KuKg, Nr. 26.

' Kürzel: LWp (mit Angabe der Nummer). Der Text ist zugänglich unter: http://
www.utrechter-union.org/fman/258.pdf [09.10.2015]. Eine vorläufige deutsche Über-

Setzung findet sich unter: http://www.utrechter-union.org/pagina/397/die_kirche_
von_schweden [09.10.2015].

"> Besser wäre «post-reformation».

262



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

vorreformatorischen katholischen Kirche. Deshalb würde für die Alt-
katholiken eine kirchliche Gemeinschaft mit der Kirche von Schweden
weder eine kirchliche Gemeinschaft mit den Lutheranern weltweit be-
deuten noch einen Beitritt zur sogenannten Porvoo-Communion anglika-
nischer und evangelisch-lutherischer Kirchen im Norden Europas impli-
zieren. Auf das damit verbundene ekklesiologische Problem, das mit dem

Neologismus «Transitivität» benannt wird, werde ich am Schluss meines

Vortrags zurückkommen.
Der Innovationscharakter des Dialogs zeigt sich übrigens auch im

Aufbau und Inhalt des Kommissionsberichtes: Mehr als die Hälfte ist ei-

ner einführenden konfessionskundlichen Selbstdarstellung der beiden
Seiten gewidmet, weil es in der Vergangenheit nur sporadische Kontakte
zwischen den beiden Kirchen gab.

Im weiteren Kontext dieser beiden Dialoge mit seinen ekklesiologi-
sehen Grundaussagen wäre noch ein weiteres Dokument zu erwähnen, in
dem ebenfalls Aspekte der erwähnten, in der Eucharistie gründenden
Communio-Ekklesiologie bezeugt werden. Im Jahr 2013 veröffentlichte
der 1998 ins Leben gerufene Anglican - Old Catholic International Co-
ordinating Council (AOCICC) einen Bericht Re/ozzgzzzg taget/zer zzz Ezzz'ope.

A ,/ozzzZ Statement on Aspects o/Ecc/eszo/ogy one? Mteszozz." Damit wird
ein Stück weit nachgeholt, was im Zusammenhang mit dem anglikanisch-
altkatholischen sogenannten «Bonn Agreement» von 1931 (bestehend aus

drei Sätzen!) nicht erfolgt ist, nämlich eine theologisch hinreichende Dar-
legung dessen, was als gemeinsamer Glaube zu gelten hat; damals gab es

keine theologischen Dialoge der Art und Intensität, wie wir - in Ost und
West - sie seit dem letzten Drittel des 20. Jahrhunderts kennen. Aus Zeit-
gründen gehe ich darauf aber nicht weiter ein und begnüge mich mit gele-
gentlichen Zitaten in den Fussnoten. - Um der Vollständigkeit willen sei

hier noch Folgendes angefügt: Die einzige weitere altkatholische Anwen-
dung der «Bonner Vereinbarung» zur Herstellung von Kirchengemein-
schaft erfolgte 1965. Sie betraf die Spanische Reformierte Episkopalkir-
che (Iglesia Espanola Reformada Episcopal), die Lusitanische Katholisch-
Apostolisch-Evangelische Kirche in Portugal (Igreja Lusitana Catölica
Apostölica Evangélica) und die Philippinische Unabhängige Kirche (Igle-

» Vgl. IKZ 102 (2012) 140-158, hier bes. 147-150 Nr. 13-23); ebenfalls zu-
gänglich unter: http://www.anglicancommunion.org/media/102933/AOCICC_Pa-
per_Belonging_together_in_Europe_final.pdf [09.10.2015] (Kürzel: AOC/CC mit
Angabe der Nr.).

263



t/rs von An*

sia Filipina Independiente). Alle stehen auch ihrerseits mit den Anglika-
nern in Gemeinschaft; die beiden erstgenannten Kirchen gehören seit
1980 formell zur Anglican Communion und stehen unter der metropolita-
nen Aufsicht des Erzbischofs von Canterbury.

Einen weiteren Dialog, den die Altkatholische Kirche der Utrechter
Union seit 2011 führt, betrifft die südindische Mar Thoma Syrian Church.
Ich lasse ihn hier ganz beiseite, weil dessen explizite theologische Schwer-

punkte auf einer anderen Eben liegen, auch wenn es pauschal heisst, «both
churches can identify with the tradition and language of Eucharistie
ecclesiology»'2.

1.2 Ich werde zuerst die eucharistische Ortskirchenekklesiologie kurz
skizzieren, wie sie im Wesentlichen in den ekklesiologischen Konsenstex-

ten des orthodox-altkatholischen Dialogs erkennbar ist. Diese sind freilich
weithin in einer letztlich von der westlichen Tradition beeinflussten Schul-

theologie formuliert, was auch die vielen Zitate aus den östlichen und
westlichen Kirchenvätern nicht verbergen oder überspielen können. Um
die oben behaupteten Querverbindungen und Analogien zu den anderen

genannten Dialogtexten in der mir zur Verfügung stehenden Zeit aufzei-

gen zu können, verzichte ich in der Regel auf wörtliche Zitate aus den
orthodox-altkatholischen Texten. Ich gebe die wesentlichen Punkte viel-
mehr so wieder, dass ich mich an der im zeitgenössischen ökumenischen
Diskurs verwendeten Terminologie orientiere, also eine Art Metareflexion
zu den Formulierungen der orthodox-altkatholischen Konsenstexte zur
Ekklesiologie vortrage.

I* Das hat u.a. damit zu tun, dass auf den drei Sitzungen der gemischten Dialog-
kommission die kirchliche Gemeinschaft mit den Anglikanern, in der sowohl die Mar
Thoma Kirche als auch die Altkatholischer Kirche steht, als eine nicht weiter zu er-
örternde Vorgegebenheit betrachtet wird, sodass nur mögliche Kontroverspunkte
untersucht wurden, so etwa Fragen, die eine nicht chalzedonensisch formulierte
Christologie, das Heiligen- und Totengedächtnis, die Autorität der sieben ökumeni-
sehen Konzile u.a.m. betreffen; vgl. IKZ 102 (2012) 315-320 [SantWgn Statement von
2011; hier S. 317 das Zitat]; 103 (2013)324-331 [///ppo/yfMi Sratemenr von 2012]; 105

(2015) 158-166 [Mwnnar Statement von 2014]; deutsche Übersetzung unter: http://
www.utrechter-union.org/pagina/399/die_mar_thoma_syrian_church [09.10.2015].
Vgl. dazu jüngst Peter-Ben Smit, 'Der Dialog zwischen den alt-katholischen Kir-
chen der Utrechter Union und der Mar Thoma Syrian Church of Malabar als ökume-
nische und interkulturelle Herausforderung', in: Anja Goller u.a. (Hg.), Weg-Gemein-
schaft. FS Günter Esser, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2015,107-123.

264



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

Dieses Vorgehen bringt ein gewisses Risiko mit sich, denn was ich auf
diese Weise als gemeinsame orthodox-altkatholische ekklesiologische
Perspektive darstelle, geschieht von einem altkatholischen Blickwinkel
aus. Damit liegt ein Akt von Textrezeption vor, den ich für unabdingbar
halte, sollen bilaterale Konsenstexte sinnstiftende Wirkungen entfalten.

Umgekehrt unterliegt jede solche Textrezeption natürlich der Kritik der
anderen Seite; das gehört ebenfalls zum Prozess der Rezeption.^ Und so

füge ich bei: Ihre Kritik hilft diesem Prozess.

In einem zweiten Schritt stelle ich die Analogien und Übereinstim-

mungen des orthodox-altkatholischen Kirchenverständnisses mit dem
Kirchenverständnis dar, wie sie in den genannten zwei Dokumenten sieht-

bar werden, also als gemeinsame altkatholisch-römisch-katholische und
altkatholisch-schwedische Sicht.

Den Vergleich zwischen den drei bilateralen Perspektiven einer eucha-
ristischen Ortskirchentheologie führe ich so durch, dass ich ihn in drei
Teilabschnitte gliedere. Zuerst thematisiere ich das ekklesiologische
Grundverständnis, wie es in den genannten drei Dialogtexten in Sicht
kommt. Danach gehe ich auf die eucharistisch-episkopal strukturierte
Ortskirche ein, wie sie in den drei Dialogen als Grundeinheit ekklesiolo-
gischer Reflexion und entsprechender Praxis aufgefasst wird. Schliesslich
stelle ich das Verständnis der Gemeinschaft der Ortskirchen in ihren un-
terschiedlichen räumlichen Dimensionen bis hin zur universalen Einheit
der Kirche dar. Anders gesagt: Zu jedem Teilbereich kommt in einem
ersten Schritt das zur Sprache, was ich als gemeinsame orthodox-alt-
katholische Perspektive identifiziere. Dem lasse ich in einem zweiten
Schritt das folgen, was ich als Übereinstimmung oder mindestens deut-
liehe Konvergenz zur orthodox-altkatholischen Auffassung im römisch-
katholisch-altkatholischen und im altkatholisch-schwedischen Dialog er-
kennen kann.

Zum Abschluss meines Vortrags skizziere ich einige inhärente Proble-

me bei Dialogen, die eine Kirche mit verschiedenen Partnern, aber mit
dem einen Ziel, «kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharisti-
sehen Ortskirchentheologie», führt.

13 Das Folgende ist eine verkürzte Wiederaufnahme eines Abschnitts aus: Urs
von Arx, 'Ekklesiologische Konvergenzen im Orthodox-Altkatholischen Dialog', in:
Lidwien van Buuren/Peter-Ben Smit (Hg.), Meester in Kerk en Recht. FS Jan Halle-
beek (Publicatieserie Stichting Oud-Katholiek Seminarie 50), Amersfoort/Sliedrecht
(Merweboek) 2013, 115-138, hier 127-133.

265



t/rs von Arx

2. Konturen einer gemeinsamen Perspektive des Mysteriums
der einen Kirche und ihres Zeugnisses in der Welt

2.7 Das gemeinsame Grnnrfverstoniin/'s

2.1.1 (Orf/tAM) Fundamental ist der Glaube, dass das, was Kirche ist, nur
hinreichend in den Blick kommt, wenn sie zuerst als Heils- und Lebens-

räum verstanden wird, der letztlich im dreieinigen Gott gründet. Die Kir-
che lebt von der barmherzigen und liebenden Zuwendung des Vaters zu
seiner Schöpfung, die sich in der Sendung des Sohnes und des Heiligen
Geistes vollzogen hat und vollzieht und deren Vollendung noch aussteht.'^

Aufgrund dieser Teilhabe an der Wirklichkeit Gottes ist die Kirche ein

Mysterium. Das kommt etwa darin zum Ausdruck, dass die Kirche im
Glaubenssymbol von Nizäa-Konstantinopel erwähnt wird, und zwar als

eine Grösse, auf die sich die Aussage «wir glauben» im Kontext des Glau-
bens an den Heiligen Geist bezieht. Menschliche Aussagen über die Kir-
che haben daher in erster Linie einen doxologischen Charakter; das heisst,
die Kirche kann letztlich nicht aufgrund von glaubensexternen Kriterien
definiert oder erkannt werden.

Die Kirche als ein für die Menschen geschaffener Heils- und Lebens-

räum «in Gott» ist andererseits institutionalisierbar - ja, sie ist auch eine

«Institution», die z.B. nach religionsphänomenologischen und soziologi-
sehen Fragestellungen untersucht und beschrieben werden kann. Auch
ihre Strukturen und ihre kanonischen Grenzen können thematisiert wer-
den, was für jede ekklesiologische Reflexion oder für ökumenische Frage-
Stellungen unabdingbar ist. Aber auch dies hebt den Mysteriencharakter
der Kirche nicht auf. Keine ekklesiologische oder sonstige Beschreibung
der Kirche kann ganz einholen, was sie ist. Das ist aber umgekehrt nicht
so zu verstehen, dass überhaupt keine Aussage über die Kirche als Ort der
Präsenz Gottes in der Welt möglich ist oder dass sie ihrem Wesen nach
unsichtbar ist. Vielmehr gilt, dass das Unsichtbare im Sichtbaren präsent
ist, dass jede Aussage über die Kirche, weil sie die Kirche Gottes ist, einen
letztlich apophatischen Charakter hat. Das alles widerspiegelt schliesslich

nur den Umstand, dass die irdische Kirche auf dem Weg in das Reich
Gottes ist, auf dessen Vollendung in der Schöpfung Gottes sie zusammen
mit der himmlischen Kirche wartet.

Vgl. von Arx (Hg.), Koinonia (wie Anm. 2), 59-62 DwÜ I, 37-40 («Wesen
und Eigenschaften der Kirche»), sowie gelegentliche Aussagen und Implikamente in
den anderen ekklesiologischen Konsenstexten.

266



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

Aus dieser Perspektive sind auch die vier sogenannten Wesensmerk-
male der Kirche zu sehen und im theologischen Gespräch einzubringen:
Sie ist die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche

2.1.2 (Wu/fg) In einem zusammenfassenden Abschnitt werden die grund-
legenden ekklesiologischen Übereinstimmungen im römisch-katholisch-
altkatholischen Kommissionsbericht so formuliert:

(36) Sie [die Kirche] ist eine durch die Sendung Jesu Christi und des Heiligen
Geistes von Gott ins Leben gerufene Gemeinschaft, in der die Glaubenden
sakramental an der Gemeinschaft des dreieinigen Gottes Anteil erhalten und

zur Verkündigung des Evangeliums berufen und ermächtigt sind. Als der von
Gott geschaffene und je neu dynamisierte Heils- und Lebensraum ist sie in all
ihren menschlichen Schwächen der Anbruch des Reiches Gottes, der erneu-
erten Schöpfung Gottes, und auf dem Weg dahin, wo Gott alles in allem ist.

Der Dialogtext führt näherhin aus, dass die Kirche ein Mysterium ist, in-
sofern Gott sie an seinem dreifaltigen Leben teilhaben lässt und ihre Ein-
heit in Gemeinschaft die Einheit des dreieinigen Gottes widerspiegelt:
«So ist die Kirche vorgegebene Stiftung und kraft des Geistes immer neu-
es Geschehen und als solche Anbruch der erneuerten Schöpfung, die ihrer
Vollendung entgegengeht» (Nr. 7). Sie lebt nach dem Willen des Vaters
kraft des Heiligen Geistes durch Jesus Christus «vom Wort und den Sak-

ramenten» (Nr. 9). Abgewehrt wird ein Verständnis der Kirche, das diese

als ein primär menschliches gesellschaftliches Phänomen sieht (Nr. 7).

2.1.3 (LWp) Im ekklesiologischen Abschnitt des altkatholisch-schwedi-
sehen Kommissionsberichtes («The Church as a gift of God's presence in
the world: Our common vision») wird ebenfalls der Mysteriencharakter
und die Sakramentalität der sichtbaren Kirche herausgestellt:^

" Eine Aussage über die Sakramentalität der Kirche findet sich - in einem aller-
dings anders gearteten systematischen Aufbau - auch im AOC/CC-Text (wie Anm.
11), 150 Nr. 20f.): "(...) both churches agree that the Church is a historical and vi-
sible community as well as mystical body, founded on the life, death and resurrection
of our incarnate Lord, Jesus Christ. The Church is sacramental, to the extent that its
visible institutions point to the incarnation of Jesus Christ and, under the inspiration
of the Holy Spirit, seek to protect and carry the Church through history both
churches agree that the Church is an eschatological community, facing forwards in
expectation of the coming reign of Christ in justice and truth. The Church of Christ
as the whole body can be said to be indefectible, but as a pilgrim people its decisions
in history are provisional, and require constant reassessment in the light of history."

267



t/r,s von Ar*

(5) The church as a reality in which we 'believe' is the realm of life and sal-
vation, created by the Father in his sending of the Son and the Holy Spirit,
where human beings who are justified by and reconciled to God, and brought
together as his people, are called to share in God's saving and life-giving acts
and to lead the entire creation to its eternal consummation.
The church is primarily a mystery of God. As such it has a fundamental sac-
ramental character. It is an instrument of God's love and mercy for the world.
This love and mercy culminates in Christ, who may justly be termed the

original sacrament.
In its human aspects the church is also a socially constructed institution with
its own form and history. The church as God's creation is not entirely coter-
minous with its human manifestation, nor is its human manifestation free
from sin. Therefore the church is in continuous need of God's mercy and

forgiveness.

Anhand der vier Wesensmerkmale der Kirche - sie wird im Glaubens-

symbol von Nizäa-Konstantinopel bekannt als die eine, heilige, katholi-
sehe und apostolische Kirche - wird dann zur Wirklichkeit der Kirche
mehr gesagt (5.1). Dabei wird festgehalten, dass sich die Einheit, Katholi-
zität und Apostolizität der Kirche in erster Linie in der Ortskirche und
ihren Lebensäusserungen manifestiert. Damit berühren wir schon den

zweiten Themenbereich des Vortrags.

2.2 Die O/Tsk/rc/te'®

2.2.1 (OV/zA/r) Im zweiten Durchgang durch die drei bilateralen Dialog-
dokumente geht es um die Frage, wo die Kirche Gottes als Heils- und
Lebensraum den Menschen primär begegnet. Das ist dort der Fall, wo die
Eucharistie gefeiert wird. Hier wird die Gemeinschaft ((o/nô/iiûj der vom
Geist Gottes berührten Menschen, die in der Taufe bzw. der Taufeucharis-

Hinsichtlich der Vorläufigkeit von Entscheidungen würde man gern eine Erläuterung
lesen.

Vorweg sei betont: Konstitutiv für die hier vorgetragene ekklesiologische Per-

spektive ist, dass der Bischof primär als Vorsteher der eucharistischen Versammlung
und als Träger der personalen Episkopé gesehen wird, welche er in Verbindung mit
den Trägern der kollegialen und der kommunionalen Episkopé (d.h. dem Presbyteri-
um und den übrigen Getauften bzw. einer ortskirchlichen synodalen Versammlung)
wahrnimmt, dabei aber die primäre Verantwortung für das Bleiben der Ortskirche in
der Einheit und Wahrheit der Kirche Gottes trägt. Vgl. auch unten 2.4 sowie Matths
Ploeger, Einführung in die Grundgedanken einer eucharistischen Ekklesiologie (in
diesem Heft S. 303-314).

268



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

tie in den Leib Christi eingegliedert worden sind, immer wieder neu kon-
stituiert; hier werden sie, was sie sind: Glieder am Leib Christi. Dies ge-
schieht im Hören des Wortes Gottes und im Empfang der geheiligten
Gaben (Leib und Blut Christi) - theologisch gesprochen in Wort und Sa-

krament (diese Verbindung ist konstitutiv für das hier vorausgesetzte Ver-
ständnis von «Eucharistiefeier»).

Ich füge hier eine ein: Die Feier der Eucharistie
darf nicht isoliert gesehen werden. Um anzudeuten, was Leben in und mit
der irdischen Kirche, die auf dem Weg zur künftigen Vollendung des Rei-
ches Gottes ist, impliziert, hat sich in neuerer Zeit in westlichen Kirchen
die Rede von den drei Grundvollzügen der Kirche als eucharistischer Ge-
meinschaft eingebürgert: /e/foMrg/a, martyna und (so auch in
den erwähnten Texten der altkatholischen Dialoge mit Rom, mit der Kir-
che von Schweden und mit den Anglikanern). Diese drei Termini begeg-
nen in orthodox-altkatholischen Konsenstexten nicht explizit, aber der
Sache nach ist durchaus enthalten, wofür die drei Begriffe stehen. In äus-

serster Kürze sei angedeutet, worum es dabei geht. Le/towrg/a steht für
den im Gottesdienst (und hier eben zentral in der Eucharistie) gefeierten
Glauben, der im dankenden Lobpreis für Gottes Zuwendung zu den Men-
sehen und in der Bitte um deren Vollendung in der Zta.V/eza Gottes zum
Ausdruck kommt. Marfyn'a meint die Bezeugung dieses vom Evangelium
her genährten Glaubens im Gottesdienst, vor allem aber in der Lebenspra-
xis der Getauften oder in kirchlichen Stellungnahmen zu Fragen des ge-
seilschaftlichen Zusammenlebens, die sich aus der biblischen Botschaft
aufdrängen. Dza&oma heisst die Wahrnehmung ihres heilenden (seelsor-
gerlichen) Auftrags gegenüber den konkreten materiellen und psychischen
Nöten von Menschen in resoluter Überschreitung ihrer eigenen institutio-
nellen, d.h. kanonischen Grenzen. Die drei Grundvollzüge lassen sich
nicht voneinander isolieren, sie bedingen und durchdringen einander. So

kann etwa D/a&om'a als «Liturgie [vor und] nach der Liturgie» (so z.B. der
rumänische Theologe Ion Bria) verstanden werden, und alles, was im
Raum der Diakonia an menschlichen Nöten entdeckt wird, geht wieder in
das fürbittende Gebet des priesterlichen Gottesvolkes ein. Die Grundvoll-
züge haben so ihre geistliche Mitte in der Eucharistiefeier, die freilich für
sich keineswegs die meiste Zeit beansprucht.

Die Kirche ist als eucharistische Gemeinschaft der Getauften geglie-
dert und damit auch strukturiert durch das Gegenüber und Miteinander
von geweihten Amtsträgern und Volk, Klerus und Laien, die alle zusam-
men die «königliche Priesterschaft» sind, von der IPetr 2,9 spricht. Jeder

269



t/rs vow Ara

liturgische Akt kennt diese Gliederung in der Gestalt des Gegenübers und
Miteinanders von Liturgen und Volk (Letzteres ist im Ostern weitaus häu-

figer als im Westen durch den Chor vertreten).
Die Amtsträger führen den Auftrag der Apostel weiter, ohne selbst die

fundamentale und einmalige Funktion der Apostel des Herrn zu überneh-

men. Sie stehen vielmehr als Glieder der Kirche in der apostolischen Suk-
Zession und Kontinuität, die der Kirche als Ganzes und darin den Bischö-
fen in einer besonderen Weise zukommt. Der apostolische Auftrag zielt
auf die Verkündigung des Evangeliums des menschenliebenden Gottes,
wie er sich als Schöpfer, in der Geschichte mit Israel und in der Sendung
Jesu Christi und des Heiligen Geistes geoffenbart hat. Die Verkündigung
kommt dann zum Ziel, wo Menschen, vom Geist Gottes berührt, zum
Glauben an diese Botschaft kommen und als mit Gott und untereinander
Versöhnte, als Glieder am Leib Christi, als Brüder und Schwestern der

/amifi'a De/, in und mit der Kirche leben. Die Kirche als fco/nön/a von
Menschen ungeachtet ihrer kulturellen, biologischen oder sonstiger Un-
terschiede ist also so etwas wie der Erweis der von Gott initiierten und

geschenkten Rechtfertigung, Versöhnung und Heiligung - auch wenn dies
durch die Sünde ihrer Glieder immer wieder verdunkelt wird.

Auf welche Weise aber kommen in der konkreten Feier der Eucharistie
der apostolische Auftrag der Verkündigung und damit auch der besondere
Dienst der Leitung und der Heiligung zur Geltung? Dies geschieht im
Dienst des Bischofs bzw. einer zu seinem Presbyterium gehörigen Person,
die der eucharistischen Synaxis vorsteht. Der Bischof gilt als der Prototyp
des Trägers des apostolischen Amtes und als der eigentliche Vorsteher der
eucharistischen Versammlung der Getauften, auch wenn an den verschie-
denen Orten, wo Eucharistie gefeiert wird, diese in Verbindung mit ihrem
Bischof von Presbytern («Priestern») geleitet werden.^ Im liturgischen

17 Vgl. dazu auch Herwig Aldenhoven, Das ekklesiologische Selbstverständ-
nis der Altkatholischen Kirchen, in: Österreichisches Archiv für Kirchenrecht 31

(1980) 401-430, bes. 419-424. Die altkatholische Theologie fasst Episkopat, Presby-
terat und Diakonat terminologisch als «dreigegliedertes apostolisches Amt» zusam-
men. Sie hält dies für eine bleibende und verpflichtende Vorgabe der Tradition für
ihre kirchliche Ordnung, auch wenn sich in den neutestamentlichen Schriften diesbe-

züglich keine eindeutigen Anordnungen finden. Diese Option ist eine innere Konse-

quenz aus der altkatholischen Grundorientierung an Glauben, Verfassung und Got-
tesdienst, wie diese prinzipiell in der sogenannten Alten Kirche der ökumenischen
Synoden bezeugt sind, und zwar nicht als monolithische Uniformität, sondern als
Prozess von Kontinuität und Innovation, in dem die apostolische Sukzession der Kir-

270



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

Geschehen verweist der Bischof auf Christus als den eigentlichen Litur-
gen.

Diese wechselseitige Beziehung von Eucharistie und Bischof (mit dem
mit ihm verbundenen Presbyterium") ist das Kriterium für die Bestim-

mung dessen, was «Ortskirche» heisst: Die vielen Getauften, die im einen
Bischof ihren personalen Mittelpunkt haben, bilden zusammen die Orts-
kirche, unabhängig davon, in wie vielen politischen Gemeinden oder Ort-
Schäften sie leben." Anders gesagt, die «Ortskirche» ist identisch mit dem

Bistum/der Diözese oder der Eparchie und nicht etwa mit einer Pfarrge-
meinde oder Parochie. Das ist theologisch von Bedeutung, wenn es darum

che sich als lebe«rfige Tradition manifestiert. Diese Grundorientierung ist - wie auch
immer dies zu präzisieren wäre - zu unterscheiden von einer Ausrichtung allein an
der kanonischen ///. .S'c/in/t, die isoliert wird von anderen, ebenfalls in der nachapo-
stolischen Zeit entstandenen Grössen wie der sogenannten G/anbensrege/ und dem
Amt mit dem Bischof als Fokus inner- und überortskirchlicher synodaler Kommuni-
kationsprozesse. Unklar ist, inwieweit der im Westen übliche Begriff ordo bzw.

«(dreifaches) apostolisches Amt» und der im Osten übliche Ausdruck «hierösune»
sich entsprechen, denn der Diakonat zählt nicht zum Priestertum; vgl. dazu den grie-
chischen bzw. den deutschen Konsenstext von «To mustërion tes hierôsunês» bzw.
«Die Ordination» in: von Arx (Hg.), Koinonia (wie Anm. 2), 94-96 DwÜ II 40-41.

Dass an dieser Stelle nur Presbyter und nicht Diakone oder andere nicht ordi-
nierte Dienste, die in der eucharistischen Versammlung (und darüber hinaus) einer
jeden Ortskirche ihre unentbehrlichen Aufgaben haben, genannt werden, hängt damit
zusammen, dass sie, wenn sie den Eucharistiefeiern der Pfarrgemeinden vorstehen, in
die eine Ortskirche in der Regel gegliedert ist, in Rückbindung an den Bischof litur-
gisch eine «episkopale» Funktion wahrnehmen.

" Diese Perspektive verdankt sich einer Verbindung von historischen Gegeben-
heiten einerseits und systematisch-ekklesiologischer Reflexion andererseits, was hier
freilich nicht eigens ausgeführt werden kann. Es gäbe dabei einige problematische
Faktoren zu berücksichtigen: Die antike Konstellation, dass die Gläubigen einer Stadt

zusammen mit ihrem Hinterland die bischöfliche Ortskirche bildet, hat sich bekannt-
lieh im Lauf der Zeit verändert; die teilweise flächenmässig riesigen Bistümer ausser-
halb der mediterranen Welt lassen die theologisch sinnvolle Zirkumskription der
Ortskirche als Bistum (und nicht als Pfarrgemeinde/Parochie) zu einer erläuterungs-
bedürftigen Option werden; Hilfsbischöfe sind ein weiteres Indiz für das Problem.
Noch mehr verunklärt wird die auf den Bischof als personalen Mittelpunkt orientier-
te Definition der Ortskirche zudem da, wo Kirchen aus welchen Gründen auch immer
Personen mit bestimmten Aufgabe zu Titularbischöfen ohne konkrete zugehörige
Ortskirche ernennen. Für weitere historische Fragen und systematische Überlegun-

gen vgl. Urs von Arx, 'Erwägungen zum ekklesiologischen Begriff «Ortskirche»',
in: Skeuos eis timën. FS Michael Staikos, Athen (Foinikas) 2011 [erst 2014 ausgehe-
fert], 43-58.

271



{/ri von Arjc

geht, die fundamentale ekklesiale Grösse oder Grundeinheit für die hier
vertretene Ekklesiologie zu bestimmen.

Diese Sicht ist im orthodox-altkatholischen Text «Die Einheit der Kir-
che und die Ortskirchen» deutlich und mit ihren Konsequenzen ausge-
sprachen. Sie ist zentral für die ganze ekklesiologische Perspektive, die
ich hier vorstelle und erläutere. Ich zitiere nun doch auszugsweise die
klarsten Aussagen^:

Die eine Kirche auf Erden existiert in den vielen Ortskirchen, deren Leben
seinen Mittelpunkt in der Feier der heiligen Eucharistie hat, die in Verbin-
dung mit dem rechtmässigen Bischof und seinem Presbyterium geschieht
Jede Ortskirche als um den Bischof und das Presbyterium vereinigte Gemein-
schaft der Gläubigen ist als Leib Christi die Manifestation des ganzen Chris-
tus an einem bestimmten Ort. Sie stellt die sakramentale Wirklichkeit der

ganzen Kirche an ihrem Ort dar Das Leben der Ortskirchen ist also un-
beschadet der Verschiedenheiten in ihren Sitten und Gebräuchen seinem We-
sen nach ein und dasselbe In dieser Einheit des Lebens der Ortskirchen
bildet sich die Einheit der heiligen Dreifaltigkeit selbst ab Die Ortskir-
chen erkennen eine in der andern dieselbe Wirklichkeit und bekunden die
Identität ihres Wesens vor allem durch die Einheit des Glaubens, weiter durch
die Einheit des liturgisch-sakramentalen Lebens, durch die Grundprinzipien
der kanonischen Ordnung und der Leitung des kirchlichen Lebens sowie
durch die Einheit des Episkopats.

Dazu eine Anmerkung: Orthodoxerseits gibt es noch einen anderen

Sprachgebrauch, wonach die einzelnen autokephalen und autonomen Kir-
chen als «Ortskirchen» (topikai ekklësiai) bezeichnet werden. Es liegt
aber m.E. kein sachlicher Gegensatz zur Terminologie vor, in der ortho-
doxe autokephale und autonome Kirchen als «Gemeinschaften» von
bischöflich-eucharistischen Ortskirchen in «regionaler» Dimension be-

zeichnet werden, wie ich etwas später ausführen werde.

2.2.2 (KMKg) Im römisch-katholisch-altkatholischen Dialogtext steht
ebenfalls die bischöfliche Ortskirche in der Mitte der Überlegungen, die
sich als gemeinsame Sicht erwiesen haben:

2" Vgl. von Arx (Hg.), Koinonia (wie Anm. 2), 63-65 («Die Einheit der Kirche
und die Ortskirchen», Nr. 2, 4 und 5) DwÜ I 40-41. Eine Übersicht über die von
neueren altkatholischen Theologen in ökumenischem Austausch profilierte eucharis-
tische Ortskirchentheologie bietet Atoft/.v P/oeger, Celebrating Church. Ecumenical
Contributions to a Liturgical Ecclesiology, Groningen/Tilburg 2008, 161-233.

272



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

(13) Die Grundvollzüge der Kirche als des von Gott in der Sendung Jesu

Christi und des Heiligen Geistes eröffneten Heils- und Lebensraumes sind
martyr/a, /eifourg/a und diakon/a. Diese haben wiederum in der Eucharis-
tiefeier ihre Mitte, in der Gott die Getauften immer wieder neu zur Gemein-
schaft eint und zum Dienst an den Menschen sendet. Strukturiert wird die
Gemeinschaft durch eine Vielzahl von Ämtern und Diensten, unter denen
dem Amt des Bischofs mit seiner Erstverantwortung für die Grundvollzüge
der Kirche eine besondere, unverzichtbare Aufgabe für die Einheit der Ge-
meinschaft zukommt.

(14) Die solchermassen konstituierte Kirche ist je und je an einen «Ort» ge-
bunden, insofern die an diesem «Ort» lebenden Getauften in den Heils- und
Lebensraum eingegliedert sind und als Kirche ihre Aufgaben eigenständig
erfüllen. Dabei ist der «Ort» durch die Zuordnung der Glieder der Kirche zu
dem einen Bischof als dem eigentlichen Vorsteher der Eucharistiefeier und
dem Träger der personalen episkopê für das Bleiben der Ortskirche in der
Wahrheit näherhin definiert.

(16) Jede Ortskirche ist eine Vergegenwärtigung der einen, heiligen, katholi-
sehen und apostolischen Kirche, von der das ökumenische Glaubenssymbol
von Nizäa-Konstantinopel spricht. Sie ist katholisch, weil sie einerseits an der

ganzen, Gott und Mensch, Himmel und Erde umfassenden Wirklichkeit des

Heils und der Wahrheit sakramental teilhat und darin ihre Einheit findet und
weil sie andererseits mit anderen Ortskirchen, in denen sie ihr eigenes, in der
göttlichen Zuwendung gründendes Wesen erkennt und anerkennt, in Einheit
und Gemeinschaft verbunden ist.21 Die Ortskirchen, die derart miteinan-
der verbunden sind, erkennen und anerkennen durch alle örtlichen und kultu-
rellen Besonderheiten hindurch in den anderen dieselbe Wirklichkeit des

Mysteriums der Kirche. Kennzeichen dieser Identität sind der gemeinsame
apostolische Glaube, die gemeinsamen Grundformen des sakramental-litur-
gischen Lebens und die gemeinsamen Grundprinzipien der kirchlichen Ord-
nung mit dem dreigliedrigen Amt.22

2.2.3 ((M/p) Im Dialog Utrechter Union mit der Kirche von Schweden
finden wir im fünften Kapitel, in dem ein gemeinsames Kirchenverständ-

2' Der Text lehnt sich hier explizit an die Präambel des im Jahr 2000 beschlösse-
nen Statuts der in der Utrechter Union vereinigten altkatholischen Bischöfe an;
vgl. Urs von Arx/Maja Weyermann (Hg.) Statut der Internationalen Altkatholi-
sehen Bischofskonferenz (IBK), Beiheft zu IKZ 91 (2001) 12-15, hier 13.

22 Hier wird auf den oben zitierten Text aus dem orthodox-altkatholischen Dialog
wie auch auf das sogenannte Münchener Dokument des orthodox-römisch-katholi-
sehen Dialogs aus dem Jahr 1982 («Das Geheimnis der Kirche und der Eucharistie im
Licht des Geheimnisses der Heiligen Dreifaltigkeit» - vgl. DwÜ II, 531-541, hier 538)
verwiesen.

273



t/rs vowArx

nis entfaltet wird, die folgenden Aussagen zur Ortskirche. Sie begegnen
einmal im Zusammenhang einer Darlegung der Wesensmerkmale der
Kirche im Glaubenssymbol:

(5.1.1) The oweness and ««hy [of the church] become manifest in the eucha-
ristic liturgy as celebrated in the parishes and other communities of the local
church Here the one Christ, made present by the power of the Holy Spirit,
is proclaimed in the gospel and is given in the eucharistie gifts of bread and
wine (to be received as his body and blood) to each of the communicants who
thereby become what they already are: a social body called the Body of
Christ. The church as Body of Christ is a community (fcoinom'a) of people
united by what they receive: Christ through the gospel and the sacraments.
Since they participate in a God-given reality, they are also sanctified and re-
newed in their relationship with the holy God, and thus called and empowered
to show love for and unity with one another.

(5.1.2) The meaning of the term [i.e. teAo/Aos] becomes intelligible if we
regard the owe church confessed in the creed as being expressed in ap/ura/hy
of local churches in communion with each other. The local church gathered
around its bishop (i.e. the diocese) represents and realizes in one particular
place the one church which we confess in the creed. The faith, life and mission
which it has in common with others - that which is catholic - make the local
church into what it essentially is: the presence of the triune God as revealed
in the Father's sending of the Son and the Holy Spirit which has found its
sacramental form in a local human community It [the local church] does

not possess this catholicity of itself but only in communion with other local
churches.

(5.1.2) The aposto/ichy of the church should also be seen in the context of the
local church being in communion with other local churches. Apostolicity
denotes the continuity of the church in time and space with the mission that
Christ and his apostles carried out in the power of the Holy Spirit Some
constitutive elements can be singled out, but should not be seen in isolation.
The passing on of the ordained ministry by prayer and the laying-on of hands
is such an element, called 'apostolic succession'. This is especially manifested
in the consecration of a bishop

Nochmals von der Ortskirche ist im Unterkapitel «Local, regional and

worldwide dimensions of the one church» die Rede:

(5.2.1) Both our churches are episcopally and synodically ordered churches.
In a certain place - which in most cases is a region of varying size - there is

one bishop who is the personal focus of unity for baptized men and women,
ordained and lay, living in this particular place. It is this ecclesial community
that is called 'local church' and is considered to be the basic ecclesial unity in

274



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

our reflection on the various geographic dimensions of the one, holy, catholic
and apostolic church in its visible aspect.^

In allen zitierten Texten wird deutlich gemacht, dass von der Ortskirche
als Verwirklichung der einen, heiligen, katholischen und apostolischen
Kirche nur im Blick darauf gesprochen werden kann, dass sie mit anderen
Ortskirchen in Gemeinschaft steht und so ihre Einheit lebt. Damit rückt
die unabdingbare supralokale Gemeinschaft von Ortskirchen in den Mit-
telpunkt der hier vorgetragenen ekklesiologischen Reflexion.

2J Dz'e Geznezzzsc/zcz/t ßfer OztsUzr/zezz z'zz z/zz-ezz versc/zzec/ezzezz

/'äzzm/zc/z<?z? Dz/ne/rszozze/z

2.3.1 (O/'Z/zAM) Von einer Ortskirche gilt nun, wie schon erwähnt, dass

sie die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche des Glaubens-

symbols repräsentiert, zzzso/erzz sie mit anderen Ortskirchen, von denen
dasselbe zu sagen ist, in Gemeinschaft steht. Die Katholizität der (irdi-
sehen) Kirche darf also nicht einfach mit ihrer Universalität (oder Öku-

menizität) gleichgesetzt werden, sondern die Universalität der Kirche ist
die Folge und die Manifestation der Gemeinschaft der Ortskirchen, deren

jede die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche an ihrem «Ort»
repräsentiert.^ Die Einheit der Ortskirchen ist gegründet in ihrer im Wir-
ken des dreieinigen Gottes begründeten (hier «theologisch» genannten)
Identität, die nicht mit Formen kultureller und sonstiger Identitäten ver-
wechselt werden darf; was aber diese Identität bezeugt und erweist, ist die
fundamentale Einheit des Glaubens, der liturgisch-sakramentalen Praxis
und der kirchlichen Ordnung. Das alles hat eine wichtige Konsequenz für
die Frage, wie die Gemeinschaft von Ortskirchen konkret zum Ausdruck
kommt. Darum geht mir es im Folgenden.

Die Verantwortung (epitope) für die Gemeinschaft der bischöflichen
Ortskirchen untereinander und ihr Bleiben in der Liebe und in der Wahr-

Zur Bestimmung von /ez'Zozzz-gz'a, ma/tyna und dza&om'a in t/Zt/p vgl. ebenfalls
5.2.1.

24 Vgl. Urs von Arx, Was macht die Kirche katholisch? Perspektiven einer
christkatholischen Antwort, in: Wolfgang W. Müller (Hg.), Katholizität - Eine öku-
menische Chance, Zürich 2006, 147-168. Man unterscheidet in diesem Zusammen-
hang oft eine qualitative von einer quantitativen Katholizität.

275



(/«• von Arx

heit kommt in erster Linie--'' den Bischöfen zu, die diese Verantwortung
auf synodalen Versammlungen wahrnehmen.

Die Synodalität unter den Bischöfen und ihren Ortskirchen manifes-
tiert so den «Grundcharakter der Kirche» schlechthin. Im Blick darauf ist
im orthodox-altkatholischen Konsenstext über die Synoden zu lesen, dass

dieser Grundcharakter seinen höchsten Ausdruck im Ökumenischen

Konzil findet - eine für die Gegenwart schwierige Aussage, wenn man
bedenkt, dass das letzte von den beiden Kirchen anerkannte Konzil vor
über 1200 Jahren getagt hat. Wichtig hingegen ist die weitere Feststellung,
dass zu diesem Grundcharakter die Rezeption konziliarer Entscheidungen
durch die ganze Kirche (orthodox: to pleröma) gehört, wie immer diese

Rezeption - oder eben auch die Nichtrezeption - sich auch äussern mag.26

Auffällig ist, dass im orthodox-altkatholischen Text über die Synoden
die verschiedenen räumlichen Dimensionen der Gemeinschaft von Orts-
kirchen und die Frage eines Protos/Primus nicht explizit thematisiert wer-
den. Erst in einem weiteren ekklesiologischen Text, «Das Haupt der Kir-
che», ist von den Ehrenvorrängen bestimmter Bischofssitze die RedeV In
diesem Kontext heisst es dann im Blick auf die universale Dimension
kirchlicher Gemeinschaft: «Einen solchen Ehrenvorrang genoss der Bischof
von Rom, da der Bischofssitz zu Rom die erste Stelle in der Reihenfolge
der Bischöfe einnahm» - und es wird gleich eine doppelte Begründung
dafür gegeben: «Rom war die Hauptstadt des Reiches und seine Kirche
bewahrte - noch ohne Neuerungen - die apostolische Tradition.» ^

Wenig akzentuiert ist im Text auch, dass man hinsichtlich der Gemein-
schaft von Ortskirchen verschiedene regionale Dimensionen (z.B. Erzbis-
tümer bzw. metropolitane Kirchenprovinzen, Patriarchate, nationale Kir-

25 «In erster Linie» darf nicht auf ein «faktisch allein» hinauslaufen.
2« Vgl. von Arx (Hg.), Koinonia (wie Anm. 2), 72-74, hier 72f. («Die Synoden

der Kirche») DwÜ 1,49-50. Vgl. auch «The Church of the Triune God». The Cyprus
Agreed Statement of the International Commission for Anglican - Orthodox Theolo-
gical Dialogue, 2006, London (Anglican Communion Office) 2006, 97-113.

22 Vgl. von Arx (Hg.), Koinonia (wie Anm. 2), 76-78, hier 77 («Das Haupt der

Kirche») DwÜ II, 22-23. Was übrigens die Bezeichnung «Haupt der Kirche» anbe-

langt, so sagt der Text kategorisch, dass dieser Ausdruck (im Singular) ausschliesslich
Christus zukommt; dieser wird als der in der eucharistischen Liturgie Handelnde
durch den Bischof «symbolisiert».

28 Es wird also nicht mit dem Konzept eines neutestamentlich begründeten Pe-

trusamtes (das dann «göttlichen Rechts» wäre) argumentiert. Vgl. Urs von Arx, Ein
«Petrusamt» in der Communio der Kirchen. Erwägungen aus altkatholischer Pers-

pektive, in: IKZ 93 (2003) 1-42, bes. 15-20.

276



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

chen) unterscheiden kann. Diese mittlere, in sich bisweilen auch wieder
untergliederte Ebene zwischen der jeweiligen Ortskirche und der univer-
salen Gemeinschaft aller Ortskirchen hat geschichtlich recht unterschied-
liehe kanonische Gestaltungen erfahren, die kontingenter Natur sind.29 Im
Rahmen einer eucharistischen Ortskirchentheologie kann man auf eine

allgemeine Weise von «Gemeinschaften von Ortskirchen» und von «Ge-
meinschaften von Gemeinschaften von Ortskirchen» reden, wobei der
letztere Ausdruck auch für die universale Dimension der Communio von
Ortskirchen verwendet wird.- Wichtig ist, dass die eine Kirche eine uni-
versale Gemeinschaft von untereinander regional verbundenen Ortskir-
chen erscheint, nicht als eine Supergrösse, in der die bischöflichen Orts-
kirchen irgendwie defiziente Teile des Ganzen sind.

2.3.2 (WnKg) Anders als im orthodox-altkatholischen Dialog wird im rö-
misch-katholisch-altkatholischen Dialog - wie übrigens auch im Raven-
na-Dokument des orthodox-römisch-katholischen Dialogs von 20073' -
die erwähnte mittlere Ebene als jeweilige Gemeinschaft von Ortskirchen
bzw. Gemeinschaft von Gemeinschaften von Ortskirchen ausdrücklich
erwähnt. In diesem Bereich überortskirchlicher Gemeinschaft ist die
Frage der Interdependenz von Synodalität und Primatialität, mithin die
Frage des Primates ebenso situiert wie auf der universalen Ebene. Mit
anderen Worten: Die Rede von Primat bzw. Primatialität beschränkt sich
nicht auf das Amt des Papstes, der in der hier vertretenen ekklesiologi-
sehen Perspektive als Bischof der Ortskirche Rom der Protos/ZVi/wi« der
Gemeinschaft von Gemeinschaften von Ortskirchen in universaler Di-
mension ist.

(17) Die Einheit und Gemeinschaft der Ortskirchen in ihren unterschiedli-
chen überörtlichen Ausdehnungen bis hin zur universalen Dimension ist je-

2' Für die Alte Kirche vgl. z.B. Joseph H. Lynch, Early Christianity. A Brief
History, New York (OUP) 2010, 144-159; ferner Ernst Christoph Suttner, Die
dreigestufte Kircheneinheit, in: Wolfgang Nikolaus Rappert (Hg.), Kirchen in einer
zueinander rückenden Welt. Neuere Aufsätze von Ernst Christoph Suttner zu Theo-
logie, Geschichte und Spiritualität des christlichen Ostens (ÖS 53), Würzburg (Au-
gustinus) 2003,76-99.

Sonst müsste man mit der unhandlichen Formulierung «Gemeinschaft von
Gemeinschaften von Gemeinschaften von Ortskirchen» operieren.

3' Vgl. «Kirchliche und kanonische Konsequenzen der sakramentalen Natur der
Kirche. Kirchliche Communio, Konziliarität und Autorität», in: DwÜ IV, 833-848.
Vgl. auch «Church of the Triune God» (wie Anm. 26), 59-66.

277



(/r.v von Aa

weils auch eine Vergegenwärtigung der Una Sancta, und zwar als Gemein-
schaft von Ortskirchen, als co/n/nunio ecc/es/arw/n bzw. als comwwn/o con?-
ntnn/onM/n ecc/eszornm. Dabei eignet in diesen Gemeinschaften von Ortskir-
chen jeder Ortskirche in gleicher Weise die volle Katholizität. Darum sind die
einzelnen Ortskirchen auch für die überörtliche und universale Gemeinschaft
mitverantwortlich. Denn die lokale Kirche ist ganz Kirche, aber nicht die

ganze Kirche.

(22) In der überörtlichen (bis hin zur universalen) Gemeinschaft der Ortskir-
chen sind die Träger der epMopë in erster Linie die Bischöfe, welche die
Ortskirchen auf synodalen Versammlungen vertreten und gegebenenfalls
zusammen mit anderen Gliedern des Gottesvolkes die Aufgabe des Suchens,
Findens und Verkündens der Wahrheit übernehmen. Dabei sind Primat (Lei-
tungsdienst) und Synodalität (gemeinsame Verantwortung) gleichermassen
erforderlich: Es ist die Aufgabe eines Bischofs, dafür zu sorgen, dass die
v/e/en Bischöfe in einem synodalen Prozess die ihnen zugedachte Verantwor-
tung wahrnehmen.

Die letzte Aussage entspricht einer heute oft für hilfreich und daher vor-
bildlich gehaltenen Regelung, wie sie Kanon 34 der sogenannten Aposto-
lischen Kanones aus der zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts und schon
vorher Kanon 9 einer Synode von Antiochien (um 332/41) bezeugen.^ In
einer Provinz (und das gilt für welche räumliche Ausdehnung einer Ge-
meinschaft von Ortskirchen auch immer) gibt es in der Gemeinschaft der
Bischöfe und ihrer Ortskirchen einen /Vötos, der nicht ohne die anderen
Bischöfe handelt, wie auch die anderen nicht ohne den Pröfos handeln.
Der £7«e und die V/e/en gehören für das synodale Leben der Kirche zu-
sammen, Primatialität und Synodalität bedingen einander.^ In d/esent
Sinn wird auch ein Primat des Bischofs der Kirche von Rom als ein Dienst
an der Synodalität der Gemeinschaft der Ortskirchen in einer universalen
Dimension gesehen:

(22) Je nach der Ausdehnung der überörtlichen Gemeinschaft von Ortskir-
chen, die sich den anstehenden Aufgaben der Bewahrung der Einheit der
Kirche und der Bezeugung der Wahrheit zu stellen haben, hat es im Lauf der

Kirchengeschichte verschiedene Bezeichnungen und Ausgestaltungen der

32 Vgl. Periclès-Pierre Joannou (Hg.), Discipline générale antique. Tome 1/2:
Les canons des Synodes Particuliers (Fonti IX), Grottaferrata (S. Nilo) 1962, 24 und
llOf.

33 Vgl. dazu auch die ekklesiologischen Reflexionen von John D. Zizioulas,
Being as Communion, Crestwood NY (SVSP) 1985,145-169.

278



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

primatialen Funktion gegeben. Für die universale Dimension kommt dieser
Primat dem Papst zu.^

Die Sicht, wonach die oben definierte Ortskirche (in traditioneller Spra-
che: das Bistum) die ekklesiale Grundeinheit ist, und nicht etwa die den
Ortskirchen irgendwie vorgeordnete sogenannte Universalkirche, die ih-
ren Fokus im Papst als dem Haupt des (primär universalkirchlich aufge-
fassten) Bischofskollegiums hat^, markiert eine weiterhin offene Frage in
den Dialogen, die sowohl die Utrechter Union als auch die Orthodoxie mit
der römisch-katholischen Kirche führen.

Der römisch-katholisch-altkatholische Dialogbericht verweist in die-
sem Kontext noch auf einen weiteren Aspekt des grundlegenden synoda-
len Charakters der Kirche hin. Er ist wichtig, wenn es um die Bewahrung
der Einheit der Kirche als Communio von Ortskirchen und um ihr Bleiben
in der Wahrheit geht - die Wahrheit, die in der Sendung des Wortes Gottes
offenbar wurde und zu deren immer grösseren Erkenntnis und Anteilhabe
der Heilige Geist die Kirche führt (Joh 16,12). Es geht dabei um das Zu-
sammenwirken von verschiedenen Instanzen, die den Glauben der Kirche
bezeugen - daher die relativ neue Bezeichnung «Bezeugungsinstanzen»:

(23) Wo immer in personaler, kollegialer und gemeinschaftlicher epûkopë
die Aufgabe der Bewahrung der Gemeinschaft der Kirche und ihr Bleiben in
der Wahrheit wahrgenommen wird, kommt es auf das der
ßezengM/jgsmsta/jzen an. Darunter sind die verschiedenen Artikulationen des

Glaubens zu verstehen, die zur Glaubenserkenntnis und Glaubensentschei-

dung beitragen. Diese sind die Heilige Schrift, die Tradition, der Glaubens-
sinn der Gläubigen, das kirchliche Lehramt und die Theologie. Sie manifes-

34 Vgl. auch die Zusammenfassung in KwKg, Nr. 37: «Die Kirche als irdische
Gemeinschaft ist strukturiert durch Ämter und Dienste, deren Aufgabe es ist, dass die
Kirche ihre Grundvollzüge, die in der Eucharistiefeier ihre Mitte haben, in martyn'a,
/eztonrgza und diatoma wahrnimmt. Konkret geschieht dies in der bischöflichen
Ortskirche. Jede Ortskirche ist eine Vergegenwärtigung der Einen, heiligen, katholi-
sehen und apostolischen Kirche des Glaubenssymbols kraft der Teilhabe an dem vom
dreieinen Gott erschlossenen Heils- und Lebensraum und der dadurch implizierten
Einheit und Gemeinschaft mit den anderen Ortskirchen. Diese Einheit und Gemein-
schaft zeigt sich in unterschiedlicher räumlicher Ausdehnung als eine letztlich uni-
versale Gemeinschaft von Gemeinschaften von Ortskirchen (comwnnio commw/izo-
nn/n ecc/ei/arw/w).»

35 So in der dogmatische Konstitution über die Kirche des Zweiten Vatikani-
sehen Konzils Lnwen Gent/u»;, Nr. 18-23. Zur Kritik vgl. den frühen, scharfsichtigen
Kommentar von Nikos Nissiotis, Die Ekklesiologie des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils in orthodoxer Sicht und ihre ökumenische Bedeutung, in: KuD 10 (1964) 153-168.

279



Urs von Arc

tieren sich in unterschiedlicher Weise in der liturgischen Überlieferung, in
den Symbolen und Glaubensentscheidungen der Ökumenischen Synoden, im
einmütigen Lehramt der Bischöfe, im gemeinsamen Glaubensbewusstsein
der Gläubigen und in den Einsichten der wissenschaftlichen Theologie. Sie
alle haben ihren Fokus in der Heiligen Schrift als Zeugnis der Offenbarung
des dreieinen Gottes und seines Heilswillens, wie sie in der Gemeinschaft der
Kirche in vom Heiligen Geist initiierten Weisen empfangen und weitergege-
ben wird. Der geschichtliche Weg, den die Kirche auf ihre Vollendung im
Reich Gottes hin zu gehen hat, führt zu vielgestaltigen Inkulturationen des

Glaubens. Daher ist im jeweiligen Zusammenwirken der genannten Bezeu-

gungsinstanzen sowohl eine kreative Kontinuität mit der Lehre und den geist-
liehen Erfahrungen der Väter und Mütter im Glauben als auch eine Offenheit
für die Lebensfragen der Menschen in ihrer jeweiligen Zeit unabdingbar.^

2.3.3 (LWp) Auch im altkatholisch-schwedischen Bericht wird die
Ekklesialität der Gemeinschaften von Ortskirchen klar vertreten und da-

mit einer heute oft drohenden kongregationalistischen Selbstbezogenheit
von christlichen Gemeinden gewehrt.

(5.2.2) Regional to/now'a is always a communion of local churches gradually
extending into a worldwide communion. The first stage may be a communion
of local churches of a particular country (for instance the Church of Sweden
as a national church and the Old Catholic Church of the Netherlands as a

church province) or of a part of it. The geographical limits or further exten-
sions (regional or otherwise, for instance the Union of Utrecht) will be de-

pendent on contingent factors of history, culture, tradition. Finally there is the
worldwide communion of communions of local churches. Each communion
of local churches, however wide, is also a representation and realization of the

one, holy, catholic and apostolic church being an object of faith and confessed
in the creed In order to maintain the regional communion of churches
there must be appropriate forms of common consultation and decision-mak-
ing and giving witness to the common faith in the gospel. In this the bishops
have a special responsibility, as they are at the interface of local church and

supra-local church, which is regional and worldwide communion The
synod of bishops has a common responsibility to manifest the unity and com-
munion of local churches. Their collegiality thus represents the communion
of their local churches rather than the communion of an exclusive episcopal
body somehow set apart from "their" local churches What has been said

for regional communions of local churches could with appropriate adaptation

36 Wiederum orientiert sich der Text u.a. an Aussagen aus orthodox-altkatholi-
sehen Konsenstexten, so z.B. an «Die Autorität der Kirche und in der Kirche», vgl.
von Arx (Hg.), Koinonia (wie Anm. 2),67-70, hier 69 DwÜ I, 44-47, hier 46

(s.v. «das gemeinsame Glaubensbewusstsein»),

280



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

be said about the worldwide communion of communions of churches. Again
it is up to the primates of these communions of local churches to act together
synodically when giving witness to the common faith in the gospel and when

consulting on matters put before them. One of the primates has the primary
responsibility for the overall synodical process.

2.4 Sy«o4a/4àï ire 4er OmUrc/te

Was in den Dialogtexten weniger ausführlich erörtert wird, ist die Stel-

lung des Bischofs und der übrigen geweihten Amtsträger innerhalb der
Ortskirche (des Bistums). Das hat verschiedene Gründe, die u.a. mit den

Zielsetzungen der drei Dialoge zu tun hat; so geht es etwa im römisch-
katholisch-altkatholischen Dialog in erster Linie darum, die Position des

Bischofs von Rom frereer/ia/è einer Communio-Ekklesiologie zu bestim-
men. Im Fokus stehen deswegen die Beziehungen der Ortskirchen unter-
einander.

Wenn Synodalität den «Grundcharakter der Kirche» als einer Ge-
meinschaft von bischöflichen Ortskirchen ausmacht, müsste davon natür-
lieh auch innerhalb einer Ortskirche etwas wahrzunehmen sein. Ich ma-
che dazu einige knappe Anmerkungen aus altkatholischer Perspektive.

Wenn sich auch die Grundordnungen oder Verfassungen der sechs au-
tonomen bischöflich-synodalen Ortskirchen der altkatholischen Utrechter
Union in Einzelheiten unterscheiden, so ist in jedem Fall ausgeschlossen,
dass sich in Klerus und Laienschaft so etwas wie die lehrende und die
hörende Kirche einander gegenüberstehen, denn alle haben aufgrund der
sakramentalen Initiation und ihres Glaubens den Geist, die Salbung emp-
fangen (vgl. 2Kor l,21f.; lJoh 2,20.27).

Die Relationen, in denen alle Getauften zu einander stehen, lassen sich -
wieder in Aufnahme einer hilfreichen Terminologie aus der neueren öku-
menischen Diskussion^? - mit der dreifachen Gestalt der sog. epMopê
ausdrücken; dabei wird epMopê auf Deutsch wohl am besten als «Verant-

wortung» wiedergegeben, als Verantwortung für die Einheit der Kirche
und ihr Bleiben in der Wahrheit. Die personate Dimension der epitope
wird vom Bischof wahrgenommen, die kollegiale vom Presbyterkollegium

" Vgl. Baptism, Eucharist, Ministry bzw. das sog. Lima-Dokument von 1982

(Amt, Nr. 26), in: DwÜ I, 576f. Konzept und Terminologie wurden in einer mit der
Tradition des bischöflichen bzw. apostolischen Amtes vereinbaren Weise aufgenom-
men in /CuA"y (wie Anm. 7), Nr. 20-26; t/tt/p (wie Anm. 9), 5.2.1; A0C/CC (wie Anm.
11), Nr. 17. Die englischen Terme lauten «personal, collégial, communal episkopé».

281



[//.s von Arx

(zusammen mit den Diakonen) und die gemd/nsc/ia/f/tc/te (oder: kommu-
nionelle) von den übrigen Getauften (theologisch: vom /nos Volk); letz-
tere Dimension manifestiert sich am ehesten in den synodalen Versamm-

lungen, auf denen der Bischof und die übrigen geweihten Amtsträger mit
Laiendelegierten in regelmässigen Abständen zusammenkommen.

Dabei sind die drei Dimensionen der Wahrnehmung von Verantwor-

tung nicht voneinander isoliert, sondern sie überschneiden sich in einer
dreifachen konzentrischen Extension. Der Träger der personalen epMopë,
in altkirchlicher Terminologie der Bischof, steht jeweils im Zentrum
(nicht an der Spitze, wie aus dem schiefen Bild der Kirche als pyramidaler
Organisation immer wieder behauptet oder geargwöhnt wird) dieses

wechselseitigen Verpflichtungs- und Verantwortungszusammenhangs.
Der Bischof ist als der eigentliche Vorsteher der Kirche eucharistische

Versammlung in alle Bereiche der epfsTope integriert, aber er besitzt kei-
ne isolierten Entscheidungsbefugnisse. Zudem steht er natürlich auch -
das ist stets mitzubedenken und oben gesagt worden - in der synodalen
Vernetzung mit den Mitbischöfen der anderen Ortskirchen.38

3. Offene Fragen

3.1 Wie in der Einleitung angekündigt, will ich hier wenigstens zwei Fra-

gen aufgreifen, die sich bei einem mit mehreren Partnern geführten Dia-
log, dessen Ziel eine kirchliche Gemeinschaft ist, aufgreifen.

Die erste Frage wird bisweilen unter dem Neologismus «Transitivität»
verhandelt, an. Mit diesem Ausdruck wird - so auch in £/ft/p 6.3 - das

Problem bezeichnet, das oft entsteht, wenn Kirchen versuchen, das zerris-
sene Netz der Una Sancta als com/mm/o commnmonnm ecc/es/arawt so zu
«flicken», dass dabei Grenzen, die man phänomenologisch-neutral als

konfessionelle bezeichnen kann, in mehr als nur in einer Richtung über-
schritten werden. Anders und stark vereinfacht gesagt: Wenn A mit B im
Hören auf die apostolische Tradition zunehmend eine Basis für Kirchen-
gemeinschaft erkannt und gefunden hat und Analoges auch zwischen A
und C in Gang gekommen ist, dann müsste auch B daran partizipieren und

analoge Folgerungen für die Beziehung mit C ziehen können. Was aber,

wenn B dies beim besten Willen nicht so sehen und sich daran beteiligen

38 Am Beispiel der Christkatholischen Kirche der Schweiz ausgeführt in: Urs
von Arx, Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung,
in: IKZ 103 (2013) 267-290.

282



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

kann, wenn also keine Transitivität möglich erscheint? Was sind dann die

Rückwirkungen auf die Beziehungen zwischen A und B bzw. auf die ge-
meinsame ekklesiologische Basis?^

Angesichts solcher möglichen Konstellationen müssen sich Kirchen,
die mit mehreren anderen Kirchen theologische Dialoge führen und dabei
das Ziel einer kirchlichen Gemeinschaft im Auge haben, immer wieder
vergewissern, dass sie zu allen möglichst mit derselben Sprache reden.
Das ist auch dann notwendig, wenn Dialoge sich am Horizont eines in den

Grundprinzipien gemeinsamen Kirchenverständnisses bewegen. Darum
plädiere ich dafür, dass der Text eines Dialogs, den die altkatholische
Kirche mit der einen Kirche führt, von den Vertretern anderer Kirchen,
die mit der altkatholischen Kirche in einem Dialog stehen, mit kritischer
Sorgfalt gelesen wird. Aus diesem Grund wird der altkatholisch-schwedi-
sehe Bericht (t/ft/pj von der vom Ökumenischen Patriarchat und der
Altkatholischen Bischofskonferenz 2004 eingerichteten «Orthodox-Alt-
katholischen Arbeitsgruppe» und von der seit 2003 bestehenden «Interna-
tionalen Römisch-katholisch - Altkatholischen Dialogkommission» auf
ihren Sitzungen als ein eigenes Thema behandelt.

3.2 Die schwierigste Frage, die sich mir bei Dialogen mit dem Ziel «kirch-
liehe Gemeinschaft» aufdrängt, ist damit freilich noch nicht in Sicht ge-
treten.""' Mit der eucharistischen Ortskirchentheologie wird zwar eine
kohärente Ekklesiologie entworfen, die sich u.a. am altkirchlichen Postu-
lat «eine Stadt - ein Bischof»"" orientiert, auch wenn anstelle einer Stadt
eine andere, «Ort» genannte räumliche Grösse tritt - also: «eine Ortskir-
che - ein Bischof». Bisher kanonisch getrennte Kirchen können, wenn die

notwendigen Voraussetzungen des gemeinsamen Glaubens, des litur-
gisch-sakramentalen Lebens und der kirchlichen Ordnung mit der Amts-

3® Mit diesem Problem sieht sich die Altkatholische Kirche im Blick auf ihre
ältesten ökumenischen Gesprächspartner, nämlich Orthodoxe und Anglikaner, seit

Langem konfrontiert (vgl. Anm. 4). Lässt es sich lösen, auf dass die drei Traditionen
einen Beitrag zum Zusammenwachsen Europas leisten können?

Vgl. Urs von Arx, Identität und Differenz. Elemente einer christkatholischen
Ekklesiologie und Einheitsvision, in: Helmut Hoping (Hg.), Konfessionelle Identität
und Kirchengemeinschaft (Studien zur systematischen Theologie und Ethik 256),
Münster (LIT) 2000, 109-136, bes. 134-136.

"" Vgl. aus jüngerer Zeit etwa Hervé Legrand, Un seul évêque par ville. Pour-

qoui et comment redevenir fidèle au 8" canon de Nicée? Un enjeu pour la catholicité
de l'Église, in: Irén. 77 (2004) 5-43.

283



I/r.t von Arx

frage geklärt sind, leicht Kirchengemeinschaft aufnehmen, wenn diese

Kirchen an geogra/Ac/t versc/z/edenen Orte/z leben. Es sind dann einfach
die schon in der Alten Kirche üblichen Zeichen und Regeln der Kirchen-
gemeinschaft auszutauschen und einzuhalten, wohl auch Formen zu ent-

wickeln, wie bei Bedarf ein gemeinsames Zeugnis in der globalisierten
Welt gelebt werden kann.42 Mit dieser Annahme hat lange Zeit die angli-
kanisch-altkatholische sogenannte/zz// cozzzzzzzzzzzozz gelebt, obschon es im-
mer schon c/zap/zzzzczes der Kirche von England innerhalb der Grenzen
altkatholischer Bistümer gab.

Wie aber soll Kirchengemeinschaft aussehen, wenn die Kirchenge-
meinschaft aufnehmenden Kirchen am geografisch selben «Ort» leben
und sich als die in Wirklichkeit gemeinsame ezzze Kirche erkennen und
anerkennen? Ich führe dazu das folgende Gedankenexperiment durch, das

aus Gründen einer Komplexitätsreduktion die Ausgangslage meines Refe-
rats insofern verändert, als ich nicht alle bisher genannten Kirchen einbe-
ziehe."" Ich nehme an, die kirchlichen Autoritäten einer panorthodoxen
Synode, der Kirche von England und die Internationale Altkatholische
Bischofskonferenz hätten beschlossen, die zunächst erkenntnismässig er-

folgte Feststellung kirchlicher Gemeinschaft auf Grund der Einheit im
Glauben kanonisch nachzuvollziehen und umzusetzen. Dann stellt sich
die Frage, was das für die in einem bestimmten Land lebenden Angehöri-
gen dieser Kirchen für Folgen haben müsste. Als Beispiel eines Landes
wähle ich Deutschland, wo die Gläubigen der genannten Kirchen in bi-
schöflich geordneten Verhältnissen leben: Die Altkatholiken gehören zum
deutschen Bistum; die Anglikaner gehören als Teil der Kirche von Eng-
land zur «Diocese of Gibraltar in Europe»; die Orthodoxen gehören zu
verschiedenen bischöflichen Diasporajurisdiktionen", deren jeweilige
Mutterkirchen als kirchlicher Bezugspunkt noch weiter entfernt, nämlich
im geschichtlich-kulturellen «Osten» beheimatet sind." Wie wird für den

42 Vgl. immer noch Walter Elert, Abendmahl und Kirchengemeinschaft in der
alten Kirche hauptsächlich des Ostens, Berlin (LVH) 1954

" Ich lasse die Römisch-katholische Kirche, aber auch die Kirche von Schweden

(die ihre Auslandgemeinden nicht zu extra-nationalen Bistümern zusammenfasst) -
zwei weitere Gesprächspartner in altkatholischen Dialogen - wie auch die «Convoca-
tion of Episcopal Churches in Europe» der amerikanischen Episkopalkirche aus.

44 AufGrund eines Beschlusses der IV. Vorkonziliaren Panorthodoxen Konferenz von
2009 in Chambésy GE besteht hier seit 2010 eine Orthodoxe Bischofskonferenz (OBKD).

45 Geografisch (bzw. territorial) ist der von der altkirchlichen Mittelmeerwelt
hergeleitete Begriff «Osten» für die im «Westen» lebenden orthodoxen Gemeinschaf-

284



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

jeweiligen «Ort» in Deutschland - und damit im «Westen» - der eine Bi-
schof der nunmehr einen Ortskirche gefunden? Die Frage stellt sich nicht
anders, wenn wir angesichts des grossen deutschen Territoriums einräu-

men, es seien mehrere Ortskirchen mity'e einem Bischof einzurichten. Wie
kann der jeweils eine Bischof seinen Dienst in religiös-kulturell so ver-
schiedenen Situationen vernünftigerweise wahrnehmen?

Es ist ja realistischerweise damit zu rechnen, dass die geschichtlichen,
gottesdienstlichen, spirituellen und kulturellen Identitäten von Orthodo-
xen, Altkatholiken und Anglikanern - zu unterscheiden von der oben ge-
nannten «theologischen» Identität, die allen gemeinsam sein muss - nicht
verschwinden werden; sie müssen auch gar nicht verschwinden. Was wird
denn aus der ekklesiologischen und ekklesialen Grundeinheit der um den
einen Bischof versammelten Ortskirche?

Könnte da die folgende Überlegung weiterführen? Die bischöfliche
Ortskirche als ekklesiale Grundeinheit ist in folgender Richtung zu um-
schreiben: Sie ist weniger von der Person des einen Bischofs her bestimmt
als vom «Ort» der einen Kirche, die als eine Ortskirche, ein ßAtnm zu
verstehen ist: In diesem eine/? ß/.smm würde eine Konferenz von Bischö-
fen der beteiligten kirchlichen Traditionen und sonstige synodale Organe
die gemeinsame epAkopë mit einem Prôros wahrnehmen; in diesem Bis-
tum wären also alle nicht kirchentrennenden Identitäten legitimerweise
und als Reichtum vertreten.^

ten verwirrend, was sich im ekklesiologisch problematischen Begriff «Diaspora»
niederschlägt, wenn er auf orthodoxe Eparchien angewendet wird, deren Glieder seit
Generationen im (christlich-kulturellen) Westen globaler Ausdehnung leben und dort
zu bleiben gedenken. Was mit der Grösse «Osten» alles impliziert sein kann, lässt
sich per negaft'onem ersehen aus verschiedenen Beiträgen des instruktiven Sammel-
bandes von: George Demacopoulos/Aristotle Papanikolaou (Hg.), Orthodox
Constructions of the West, New York (Fordham) 2013.

So in Weiterführung der Überlegungen zum Problem der orthodoxen Diaspo-
ra mit ihren nationalen Paralleljurisdiktionen, die mein früherer Berner Kollege A.
Kallis im Epilog zu seiner jüngsten grossen Veröffentlichung anstellt: Anastasios
Kallis Auf dem Weg zum einem Heiligen und Grossen Konzil. Ein Quellen- und
Arbeitsbuch zur orthodoxen Ekklesiologie (Orthodoxe Perspektiven 10) Münster
2013,637f. - Eine weitere damit zusammenhängende Frage betrifft die Bestimmung,
wer als Prötos der Bischofskonferenz vorstehen soll; vermutlich wäre es am besten,
ein Rotationsprinzip zu befolgen.

285



Urs von Arx

3.3 Eine weitere Frage, die sich im Licht unseres futuristischen Gedanken-

experiments stellt und die ich nur noch formulieren kann, betrifft schliess-
lieh die Spannung zwischen der «alten» Zugehörigkeit zu einer «konfessi-
onell» hinreichend homogenen Weltkirche und der «neuen» Zugehörigkeit
zu einer sich nunmehr aus verschiedenen kulturellen Traditionen artiku-
lierenden Ortskirche. Diese Spannung verlangt eine grosse hermeneuti-
sehe Sensibilität und einen unbeirrbaren Willen zur pax ecc/esiae, die
doch letztlich eine - schon geschaffene - Gabe Gottes ist.

4. Schluss

Ich schliesse - etwas abrupt - mit einem Zitat aus dem letzen orthodox-
altkatholischen Konsenstext «Kirchengemeinschaft: Voraussetzungen
und Folgen» aus dem Jahr 1987:

Wann immer die Gemeinschaft zerbrochen ist, entsteht für die Kirche die

Verpflichtung, den Bruch zu heilen Dabei gilt es nicht nur sorgfältig zu
prüfen, ob man einander nahe genug ist, um die Gemeinschaft wiederherzu-
stellen, sondern auch, ob die Differenzen so schwerwiegend sind, dass die

Trennung weiterhin bestehen bleiben mussV

Es ist noch viel zu tun und einzuüben, was nur im vom Heiligen Geist

geschaffenen Kraftfeld eines gegenseitigen Vertrauens gelingen und im
beharrlichen Gebet vorangebracht werden kann.

Urs von Arx (geb. 7943 in Solothurn C//j, Pro/ em. Dr. theo!. 7964-7977
Stadium der Theologie in Per«, Paris and Ox/ord, danach P/arrer der cA/'ist-
katholischen Kirchgemeinde ITegensteaen-Tfei/iAon-Zazgen. 79S6-200S

Pro//ür bleues Testament, 77omilefik und ("seit 7994) Geschichte des Altka-
thoiizismus an der Christkatholisch-theologischen Faha/tat (seit 2007 De-
partement/ür Christkatholische Theologie,) der Universität Bern. Dr. theo!,
h.c. 7996 (ChAT Warschau), 2005 fGT.S'/Vew Fork) und 2074 (Sibiu). Mitglied
internationaler und nationaler bilateraler Gesprächskommissionen.

Adresse: Aeuhausweg 53, C77-3097 Ziebe/eld, Schweiz.
F-Mail: u.vonarx@theol.unibe.ch

47 Vgl. von Arx (Hg.), Koinonia (wie Anm. 2), 104 /DwÜ II, 47.

286



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

Swmmczry

The paper presents the main features of a eucharistie ecclesiology of communion
as it has, more or less explicitly, been articulated in the reports and common
statements of the dialogues which the Old Catholic Church has been conducting
in recent decades, i.e. with the Orthodox Church, the Roman Catholic Church and
the Church of Sweden. The systematic starting point is what is called the local
church. Key elements are the eucharistie synaxis - presided at by the bishop -
with all its (pre- and post-eucharistic) dimensions of martyria, leitourgia and di-
akonia, the threefold, i.e. personal, collégial and communal episcopé (responsi-
bility) of bishop, presbyterium (with diaconate) and other baptized with their
charisms for the continuity of the local church in the apostolic faith and unity.
Each local church is a realization of the one, holy, apostolic and catholic Church,
insofar as it is in communion with other local churches on the basis of a "theolog-
ical" (not cultural or otherwise) identity among them; liturgy, faith and order are
differentiated manifestations of this identity that in the last resort is a gift due to
the church's participation in the triune God (which at the same time explains her

being as a mystery/sacrament).
The supralocal communion of local churches in various regional circumscrip-

tions of the universal dimension of such communions is upheld and witnessed to
in the first place by the bishops. They act in synods. Synods of whatever extension
of supralocal communions are presided at by a Protos/Primate; thus primacy is

an element of the basic synodality of the Church.
The paper concludes by referring to a number of difficulties with which the

practical implementation of this convergent ecclesial vision is confronted.

287


	Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie : illustriert am Dialog mit der Orthodoxen Kirche, der Römisch-katholischen Kirche und der Kirche von Schweden

