Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 105 (2015)
Heft: 4
Artikel: Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen

Ortskirchentheologie : illustriert am Dialog mit der Orthodoxen Kirche,

der Romisch-katholischen Kirche und der Kirche von Schweden
Autor: Arx, Urs von
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583637

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer
eucharistischen Ortskirchentheologie — illustriert am
Dialog mit der Orthodoxen Kirche, der Romisch-
katholischen Kirche und der Kirche von Schweden

Urs von Arx

1. Einleitung

1.1 Die Altkatholische Kirche hat in ihren 6kumenischen Beziehungen zu
anderen Kirchen ein besonderes Verhiltnis zur Orthodoxen Kirche, da sie
mit ihr den eingehendsten theologischen Dialog gefiihrt hat.! Die Rede ist
vom Dialog der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen
Kommission, die in den Jahren 1975-1987 zu sieben Vollversammlungen
zusammengetreten ist und insgesamt 26 Konsenstexte? verabschiedet hat.
Diese Texte skizzieren im Riickgriff auf gemeinsame patristische Per-
spektiven eine von beiden Seiten geteilte theologische Basis hinsichtlich
der Gotteslehre, Christologie, Ekklesiologie, Soteriologie, Sakramenten-
lehre und Eschatologie, und sie thematisieren im Blick auf die angestrebte
Kirchengemeinschaft abschliessend deren Voraussetzungen und Folgen.
Die beiden umfangreichsten Themenblocke betreffen das Verstdndnis von
Kirche und Sakramenten.

I Vortrag gehalten auf der orthodox-altkatholischen Tagung zum Generalthema
«Die orthodoxe und die altkatholische Kirche und ihre Verantwortung fiir ein zusam-
menwachsendes Europa», Ziirich, 22.-23. Mai 2015. Der zum Themenblock «Kirch-
liche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchenekklesiologie»
vorgetragene Text stellt eine teilweise verdnderte Fassung des Referates dar, das der
Verfasser bei seiner Ehrenpromotion durch die Orthodoxe Theologische Fakultit
«Andrei «Saguna» der Lucian-Blaga-Universitit Sibiu am 19. Juni 2014 gehalten hat.

2 Vgl. Urs voN Arx (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamt-
ausgabe der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975—1987 mit
franzésischer und englischer Ubersetzung, in: Beiheft zu IKZ 79 (1989), 229 S. (Kiir-
zel: OrthAltk). Ich gebe zusitzlich die Fundstelle an in: DwU [Dokumente wachsen-
der U’bereinstimmung], Band I (21991) und Band II (1992). Eine bis 1985 reichende
Ausgabe der Konsenstexte in griechischer Sprache findet sich in: METROPOLIT DaA-
MASKINOS [PAPANDREOU] (Hg.), Theologikai Dialogoi. Mia Orthodoxos Prooptiké,
Thessaloniki (Kyriakidé) 1986, 241-285. Als authentisch gelten der griechische und
der deutsche Text.

IKZ 105 (2015) Seiten 259287 259



Urs von Arx

Es ist nun nicht meine Absicht, auf diesen Dialog oder seine Vorge-
schichte, die bis in die Friihzeit der Konstituierung von altkatholischen
Bistiimern in Opposition zu den sog. Papstdogmen des Ersten Vatikani-
schen Konzils von 1870 zuriickreicht, im Einzelnen einzugehen. Dariiber
ist in der Vergangenheit schon hinreichend viel geschrieben worden.?

Ich will an dieser Stelle auch nicht ndher auf die Griinde eingehen, die
in der Regel genannt werden zur Erkldrung dafiir, dass die Kirchenge-
meinschaft bis jetzt nicht zustande gekommen und das Ziel irgendwie aus
dem Blick geraten ist. Bekanntlich werden immer wieder zwei Hindernisse
genannt: die erst nach Abschluss des Dialogs erfolgte Einfiihrung der
Ordination von Frauen zum priesterlichen Dienst auf Seiten der Altkatho-
liken und — die freilich schon seit 1931/32 bestehende und auch allen in-
formierten Orthodoxen seit je bekannte — Kirchengemeinschaft der Alt-
katholiken mit den Anglikanern.* Die Beziehungen der Altkatholiken zur
Kirche von England und zur amerikanischen Episkopalkirche reichen,
ebenso wie diejenigen zu den Orthodoxen, in die 1870er-Jahre zuriick,
und es gab im Blick auf das Ziel einer Art Kirchenunion gelegentlich
deutlich trilaterale Gesprichskonstellationen’, was heute kaum mehr be-
kannt ist.

3 Vgl. die — unterdessen auch schon leicht veraltete — Bibliographie in: URS VON
ARX, Evaluation of the Orthodox — Old Catholic Dialogue (Consultation on Dia-
logues between Orthodox and other Member Churches of CEC, Pullach, Germany,
23-25 June 2008), in: Reseptio [Helsinki] 1/2009, 76—98, hier 90-98 (http://sakasti.
evl.fi/sakasti.nsf/0/10FE7C6FC73BEDC2C22576F2004102B3/$FILE/Resep-
tiol_2009.pdf). Eine knappe Skizze der Vorgeschichte findet sich in: Koinonia (wie
Anm. 1), 11-18. |

4 Dieses Problemfeld war 1973 bei der gemeinsamen Festlegung der Thematik
als ein letzter Punkt gemeinsamer ekklesiologischer Erorterung («9. Das Problem der
Interkommunion»») in Aussicht genommen worden (vgl. IKZ 63 [1973] 188-192),
wurde aber im Verlauf des Dialogs offenbar einvernehmlich fallen gelassen. Das
bleibt ritselhaft, denn in der Stellungnahme der 3. Vorkonziliaren Panorthodoxen
Konferenz vom 1986 in Chambésy (CH) zum Dialog mit den Altkatholiken wird
die «Aufrechterhaltung der alten [!] Interkommunionspraxis der Alt-Katholischen
Kirche mit der Anglikanischen Kirche» erneut als eine Schwierigkeit angedeutet;
vgl. US 42 (1987) 4-28, hier 10.

5 So z.B. bei den von Ignaz Déllinger (1799-1890) initiierten Bonner Unions-
konferenzen von 1874/75 oder zwei Generationen spiter im Umfeld der Lambeth-
Konferenz in London von 1930 und der drei je bilateralen Konferenzen mit altkatho-
lischer, anglikanischer und orthodoxer Beteiligung in Bonn, London und wiederum
Bonn im Jahr 1931. Vgl. Urs voN Arx, The Historical Background to the Bonn Agree-

260



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

Ebenso gehe ich nicht darauf ein, warum die IBK, nachdem die altka-
tholischen Synoden in den Jahren 1990-1998 ihre Stellungnahmen zu den
orthodox-altkatholischen Dialogtexten verabschiedet hatten, nicht in der
Lage war, ihrerseits eine offizielle Erklarung der Utrechter Union zuhan-
den der Orthodoxen Kirche zu formulieren.6

Vielmehr versuche ich im Folgenden zu zeigen, wie die gemeinsame
orthodox-altkatholische Sicht der Kirche als Communio von bischéflichen
Ortskirchen, die in der Feier der Eucharistie ihre Lebensmitte haben, auch
in anderen, spiteren theologischen Dialogen der Altkatholischen Kirche
zur Geltung gekommen ist. Das ist der Fall in den offiziellen Dialogen der
Utrechter Union der Altkatholischen Kirchen a) mit dem Pépstlichen Rat
zur Forderung der Einheit der Christen und b) mit der Kirche von Schwe-
den. In beiden Dialogen ist, wenn auch mit einem unterschiedlichen Zeit-
horizont, von Kirchengemeinschaft in der Zukunft die Rede.

Beim erstgenannten Dialog hat eine gemischte Kommission den Er-
trag einer fiinfjihrigen Arbeit im Jahr 2009 mit einer Publikation abge-
schlossen, die den Titel Kirche und Kirchengemeinschaft tragt.” Vor die-
sem internationalen Dialog gab es nationale bilaterale Gesprichskommis-
sionen, die bald nach Abschluss des Zweiten Vatikanischen Konzils in den
Niederlanden, in Deutschland und der in Schweiz eingerichtet wurden.
Sie stellten gemeinsam eine «Ubereinstimmung (fest) hinsichtlich der

ment 1931 (unverodffentlichtes Referat gehalten auf der anglikanisch-Altkatholischen
Theologenkonferenz in Leeds, 2005).

6 Vgl. Altkatholische Stellungnahmen zu den Gemeinsamen Texten der Ge-
mischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission 1975-1987. Eine
Dokumentation (mit einem von Prof. Dr. Urs von Arx und Prof. Dr. Martien Parmen-
tier verantworteten Fazit) im Auftrag der IBK zusammengestellt und herausgegeben
von Urs von Arx, Bern, Juli 2000 (mit einem Nachtrag November 2007), 41 S. [Typo-
skript]

7 Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen Romisch-Ka-
tholisch — Altkatholischen Dialogkommission, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt
a.M. (Lembeck) 2009/22010 (Kiirzel: KuKg mit Angabe der Nummer); wiederabge-
druckt in: DwU 1V, 2012, 19-52 [ohne den umfangreichen Anhang autoritativer alt-
katholischer Ausserungen zum Primat des Bischofs von Rom]; franzésisch: Eglise et
communion ecclésiale. Rapport de la commission mixte internationale catholique-
romaine — vieille-catholique, in: Istina 57 (2012) 45-102; englisch: Church and Eccle-
sial Communion, in: JOHN GIBAUT u.a. (Hg.), Growth in Agreement IV, Geneva
(WCC)/Grand Rapids MI (Eerdmans) [in Vorbereitung]; zugénglich unter: http://
www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/chrstuni/vetero-cattolici/rc_pc_
chrstuni_doc_20090512_report-church-ecclesial-communion_en.htm1[09.10.2015].

261



Urs von Arx

gottlichen Offenbarung und ihrer Ubermittlung durch das Zeugnis der
Heiligen Schrift und der Kirche, der sieben Sakramente und des kirchli-
chen Amtes, das in apostolischer Sukzession ausgeiibt wird»8. Der neue
Dialog sollte vor allem den Primat des Bischofs von Rom im Rahmen ei-
ner Communio-Ekklesiologie kliren. Da die neue internationale Kom-
mission in ihren Uberlegungen eine grosse Konvergenz jenseits friiherer
Abgrenzungen und Animosititen feststellte, fasste sie sogar, wie der Titel
des Berichts andeutet, die Moglichkeit einer «Kirchengemeinschaft» ins
Auge; freilich wies sie auch auf eine Reihe von nach wie vor bestehenden
und explizit formulierten «offenen Fragen» hin.

Beim zweitgenannten Dialog hat eine andere gemischte Kommission
das Ergebnis ihrer rund achtjihrigen Uberlegungen im Jahr 2013 mit
einem bisher noch ungedruckten Bericht abgeschlossen, der den Titel
Utrecht and Uppsala on the Way to Communion trigt.? Dieser Dialog
stellt insofern eine Innovation dar, als es sich um den ersten Dialog mit
einer Kirche handelt, die im allgemeinen Verstindnis — anders oder zu-
mindest eindeutiger als die Anglikaner — zu den Reformationskirchen ge-
hort und als eine der evangelisch-lutherischen Kirchen zdhlt. Fiir die Alt-
katholiken war aber entscheidend, in ihr eine von der Reformation ge-
formte katholische Kirche zu sehen. Im Kommissionsbericht wird das so
beschrieben:

(1.1) The two churches have a history of separation from the Roman Catholic
Church whilst continuing the catholic heritage in their own ways, from pre-
reformation catholicism in the Church of Sweden and from counter-reforma-
tion'? catholicism in the Old Catholic Church. The present encounter of these
two traditions is unique. They both preserve a rich liturgical and eucharistic
life, value an unbroken episcopal structure, have a priesthood including both
men and women, have a deep commitment to the visible unity of the church
and to the ecumenical movement, and maintain an open, though critical, atti-
tude to changing values in society.

Ein wichtiger Punkt aus altkatholischer Perspektive ist, @hnlich wie schon
fiir die Beziehungen mit der Kirche von England, die Kontinuitdt mit der

8  Vgl. KuKg, Nr. 26.

9 Kiirzel: UtUp (mit Angabe der Nummer). Der Text ist zugénglich unter: http://
www.utrechter-union.org/fman/258.pdf [09.10.2015]. Eine vorliufige deutsche Uber-
setzung findet sich unter: http://www.utrechter-union.org/pagina/397/die_kirche_
von_schweden [09.10.2015].

10 Besser wire «post-reformation».

262



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

vorreformatorischen katholischen Kirche. Deshalb wiirde fiir die Alt-
katholiken eine kirchliche Gemeinschaft mit der Kirche von Schweden
weder eine kirchliche Gemeinschaft mit den Lutheranern weltweit be-
deuten noch einen Beitritt zur sogenannten Porvoo-Communion anglika-
nischer und evangelisch-lutherischer Kirchen im Norden Europas impli-
zieren. Auf das damit verbundene ekklesiologische Problem, das mit dem
Neologismus «Transitivitiat» benannt wird, werde ich am Schluss meines
Vortrags zuriickkommen.

Der Innovationscharakter des Dialogs zeigt sich iibrigens auch im
Aufbau und Inhalt des Kommissionsberichtes: Mehr als die Hilfte ist ei-
ner einfiihrenden konfessionskundlichen Selbstdarstellung der beiden
Seiten gewidmet, weil es in der Vergangenheit nur sporadische Kontakte
zwischen den beiden Kirchen gab.

Im weiteren Kontext dieser beiden Dialoge mit seinen ekklesiologi-
schen Grundaussagen wire noch ein weiteres Dokument zu erwihnen, in
dem ebenfalls Aspekte der erwihnten, in der Eucharistie griindenden
Communio-Ekklesiologie bezeugt werden. Im Jahr 2013 verdffentlichte
der 1998 ins Leben gerufene Anglican — Old Catholic International Co-
ordinating Council (AOCICC) einen Bericht Belonging together in Europe.
A Joint Statement on Aspects of Ecclesiology and Mission."! Damit wird
ein Stiick weit nachgeholt, was im Zusammenhang mit dem anglikanisch-
altkatholischen sogenannten «Bonn Agreement» von 1931 (bestehend aus
drei Sitzen!) nicht erfolgt ist, nimlich eine theologisch hinreichende Dar-
legung dessen, was als gemeinsamer Glaube zu gelten hat; damals gab es
keine theologischen Dialoge der Art und Intensitit, wie wir — in Ost und
West — sie seit dem letzten Drittel des 20. Jahrhunderts kennen. Aus Zeit-
griinden gehe ich darauf aber nicht weiter ein und begniige mich mit gele-
gentlichen Zitaten in den Fussnoten. — Um der Vollstéandigkeit willen sei
hier noch Folgendes angefiigt: Die einzige weitere altkatholische Anwen-
dung der «Bonner Vereinbarung» zur Herstellung von Kirchengemein-
schaft erfolgte 1965. Sie betraf die Spanische Reformierte Episkopalkir-
che (Iglesia Espafiola Reformada Episcopal), die Lusitanische Katholisch-
Apostolisch-Evangelische Kirche in Portugal (Igreja Lusitana Catdlica
Apostélica Evangélica) und die Philippinische Unabhiingige Kirche (Igle-

11 Vgl. IKZ 102 (2012) 140-158, hier bes. 147-150 (= Nr. 13-23); ebenfalls zu-
ganglich unter: http://www.anglicancommunion.org/media/102933/AOCICC_Pa-
per_Belonging_together_in_Europe_final.pdf [09.10.2015] (Kiirzel: AOCICC mit
Angabe der Nr.).

263



Urs von Arx

sia Filipina Independiente). Alle stehen auch ihrerseits mit den Anglika-
nern in Gemeinschaft; die beiden erstgenannten Kirchen gehdren seit
1980 formell zur Anglican Communion und stehen unter der metropolita-
nen Aufsicht des Erzbischofs von Canterbury.

Einen weiteren Dialog, den die Altkatholische Kirche der Utrechter
Union seit 2011 fiihrt, betrifft die siidindische Mar Thoma Syrian Church.
Ich lasse ihn hier ganz beiseite, weil dessen explizite theologische Schwer-
punkte auf einer anderen Eben liegen, auch wenn es pauschal heisst, «both
churches can identify with the tradition and language of Eucharistic
ecclesiology»!2,

1.2 Ich werde zuerst die eucharistische Ortskirchenekklesiologie kurz
skizzieren, wie sie im Wesentlichen in den ekklesiologischen Konsenstex-
ten des orthodox-altkatholischen Dialogs erkennbar ist. Diese sind freilich
weithin in einer letztlich von der westlichen Tradition beeinflussten Schul-
theologie formuliert, was auch die vielen Zitate aus den Ostlichen und
westlichen Kirchenvitern nicht verbergen oder iiberspielen kénnen. Um
die oben behaupteten Querverbindungen und Analogien zu den anderen
genannten Dialogtexten in der mir zur Verfiigung stehenden Zeit aufzei-
gen zu konnen, verzichte ich in der Regel auf wortliche Zitate aus den
orthodox-altkatholischen Texten. Ich gebe die wesentlichen Punkte viel-
mehr so wieder, dass ich mich an der im zeitgendssischen 6kumenischen
Diskurs verwendeten Terminologie orientiere, also eine Art Metareflexion
zu den Formulierungen der orthodox-altkatholischen Konsenstexte zur
Ekklesiologie vortrage.

12 Das hat u.a. damit zu tun, dass auf den drei Sitzungen der gemischten Dialog-
kommission die kirchliche Gemeinschaft mit den Anglikanern, in der sowohl die Mar
Thoma Kirche als auch die Altkatholischer Kirche steht, als eine nicht weiter zu er-
orternde Vorgegebenheit betrachtet wird, sodass nur mogliche Kontroverspunkte
untersucht wurden, so etwa Fragen, die eine nicht chalzedonensisch formulierte
Christologie, das Heiligen- und Totengedichtnis, die Autoritit der sieben 6kumeni-
schen Konzile u.a.m. betreffen; vgl. IKZ 102 (2012) 315-320 [Santhigri Statement von
2011; hier S. 317 das Zitat]; 103 (2013) 324-331 [Hippolytus Statement von 2012]; 105
(2015) 158-166 [Munnar Statement von 2014]; deutsche Ubersetzung unter: http://
www.utrechter-union.org/pagina/399/die_mar_thoma_syrian_church [09.10.2015].
Vgl. dazu jiingst PETER-BEN SMmiT, ‘Der Dialog zwischen den alt-katholischen Kir-
chen der Utrechter Union und der Mar Thoma Syrian Church of Malabar als 6kume-
nische und interkulturelle Herausforderung’, in: Anja Goller u.a. (Hg.), Weg-Gemein-
schaft. FS Giinter Esser, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2015, 107-123.

264



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

Dieses Vorgehen bringt ein gewisses Risiko mit sich, denn was ich auf
diese Weise als gemeinsame orthodox-altkatholische ekklesiologische
Perspektive darstelle, geschieht von einem altkatholischen Blickwinkel
aus. Damit liegt ein Akt von Textrezeption vor, den ich fiir unabdingbar
halte, sollen bilaterale Konsenstexte sinnstiftende Wirkungen entfalten.
Umgekehrt unterliegt jede solche Textrezeption natiirlich der Kritik der
anderen Seite; das gehort ebenfalls zum Prozess der Rezeption.!3 Und so
fiige ich bei: Thre Kritik hilft diesem Prozess.

In einem zweiten Schritt stelle ich die Analogien und Ubereinstim-
mungen des orthodox-altkatholischen Kirchenverstindnisses mit dem
Kirchenverstiandnis dar, wie sie in den genannten zwei Dokumenten sicht-
bar werden, also als gemeinsame altkatholisch-romisch-katholische und
altkatholisch-schwedische Sicht.

Den Vergleich zwischen den drei bilateralen Perspektiven einer eucha-
ristischen Ortskirchentheologie fiihre ich so durch, dass ich ihn in drei
Teilabschnitte gliedere. Zuerst thematisiere ich das ekklesiologische
Grundverstindnis, wie es in den genannten drei Dialogtexten in Sicht
kommt. Danach gehe ich auf die eucharistisch-episkopal strukturierte
Ortskirche ein, wie sie in den drei Dialogen als Grundeinheit ekklesiolo-
gischer Reflexion und entsprechender Praxis aufgefasst wird. Schliesslich
stelle ich das Verstdndnis der Gemeinschaft der Ortskirchen in ihren un-
terschiedlichen rdumlichen Dimensionen bis hin zur universalen Einheit
der Kirche dar. Anders gesagt: Zu jedem Teilbereich kommt in einem
ersten Schritt das zur Sprache, was ich als gemeinsame orthodox-alt-
katholische Perspektive identifiziere. Dem lasse ich in einem zweiten
Schritt das folgen, was ich als Ubereinstimmung oder mindestens deut-
liche Konvergenz zur orthodox-altkatholischen Auffassung im romisch-
katholisch-altkatholischen und im altkatholisch-schwedischen Dialog er-
kennen kann.

Zum Abschluss meines Vortrags skizziere ich einige inhédrente Proble-
me bei Dialogen, die eine Kirche mit verschiedenen Partnern, aber mit
dem einen Ziel, «kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharisti-
schen Ortskirchentheologie», fiihrt.

13 Das Folgende ist eine verkiirzte Wiederaufnahme eines Abschnitts aus: URrs
VON ARX, ‘Ekklesiologische Konvergenzen im Orthodox-Altkatholischen Dialog’, in:
Lidwien van Buuren/Peter-Ben Smit (Hg.), Meester in Kerk en Recht. FS Jan Halle-
beek (Publicatieserie Stichting Oud-Katholiek Seminarie 50), Amersfoort/Sliedrecht
(Merweboek) 2013, 115-138, hier 127-133.

265



Urs von Arx

2. Konturen einer gemeinsamen Perspektive des Mysteriums
der einen Kirche und ihres Zeugnisses in der Welt

2.1 Das gemeinsame Grundverstdndnis

2.1.1 (OrthAltk) Fundamental ist der Glaube, dass das, was Kirche ist, nur
hinreichend in den Blick kommt, wenn sie zuerst als Heils- und Lebens-
raum verstanden wird, der letztlich im dreieinigen Gott griindet. Die Kir-
che lebt von der barmherzigen und liebenden Zuwendung des Vaters zu
seiner Schopfung, die sich in der Sendung des Sohnes und des Heiligen
Geistes vollzogen hat und vollzieht und deren Vollendung noch aussteht.14
Aufgrund dieser Teilhabe an der Wirklichkeit Gottes ist die Kirche ein
Mysterium. Das kommt etwa darin zum Ausdruck, dass die Kirche im
Glaubenssymbol von Nizda-Konstantinopel erwéihnt wird, und zwar als
eine Grosse, auf die sich die Aussage «wir glauben» im Kontext des Glau-
bens an den Heiligen Geist bezieht. Menschliche Aussagen iiber die Kir-
che haben daher in erster Linie einen doxologischen Charakter; das heisst,
die Kirche kann letztlich nicht aufgrund von glaubensexternen Kriterien
definiert oder erkannt werden.

Die Kirche als ein fiir die Menschen geschaffener Heils- und Lebens-
raum «in Gott» ist andererseits institutionalisierbar — ja, sie ist auch eine
«Institution», die z.B. nach religionsphéinomenologischen und soziologi-
schen Fragestellungen untersucht und beschrieben werden kann. Auch
ihre Strukturen und ihre kanonischen Grenzen konnen thematisiert wer-
den, was fiir jede ekklesiologische Reflexion oder fiir kumenische Frage-
stellungen unabdingbar ist. Aber auch dies hebt den Mysteriencharakter
der Kirche nicht auf. Keine ekklesiologische oder sonstige Beschreibung
der Kirche kann ganz einholen, was sie ist. Das ist aber umgekehrt nicht
so zu verstehen, dass iiberhaupt keine Aussage iiber die Kirche als Ort der
Prasenz Gottes in der Welt moglich ist oder dass sie ihrem Wesen nach
unsichtbar ist. Vielmehr gilt, dass das Unsichtbare im Sichtbaren prisent
ist, dass jede Aussage iiber die Kirche, weil sie die Kirche Gottes ist, einen
letztlich apophatischen Charakter hat. Das alles widerspiegelt schliesslich
nur den Umstand, dass die irdische Kirche auf dem Weg in das Reich
Gottes ist, auf dessen Vollendung in der Schopfung Gottes sie zusammen
mit der himmlischen Kirche wartet.

14 Vgl. voN ArX (Hg.), Koinonia (wie Anm. 2), 59-62 = DwU I, 37-40 («Wesen
und Eigenschaften der Kirche»), sowie gelegentliche Aussagen und Implikamente in
den anderen ekklesiologischen Konsenstexten.

266



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

Aus dieser Perspektive sind auch die vier sogenannten Wesensmerk-
male der Kirche zu sehen und im theologischen Gesprich einzubringen:
Sie ist die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche

2.1.2 (KuKg) In einem zusammenfassenden Abschnitt werden die grund-
legenden ekklesiologischen Ubereinstimmungen im romisch-katholisch-
altkatholischen Kommissionsbericht so formuliert:

(36) Sie [die Kirche] ist eine durch die Sendung Jesu Christi und des Heiligen
Geistes von Gott ins Leben gerufene Gemeinschaft, in der die Glaubenden
sakramental an der Gemeinschaft des dreieinigen Gottes Anteil erhalten und
zur Verkiindigung des Evangeliums berufen und erméchtigt sind. Als der von
Gott geschaffene und je neu dynamisierte Heils- und Lebensraum ist sie in all
ihren menschlichen Schwichen der Anbruch des Reiches Gottes, der erneu-
erten Schopfung Gottes, und auf dem Weg dahin, wo Gott alles in allem ist.

Der Dialogtext fiihrt ndherhin aus, dass die Kirche ein Mysterium ist, in-
sofern Gott sie an seinem dreifaltigen Leben teilhaben lidsst und ihre Ein-
heit in Gemeinschaft die Einheit des dreieinigen Gottes widerspiegelt:
«So ist die Kirche vorgegebene Stiftung und kraft des Geistes immer neu-
es Geschehen und als solche Anbruch der erneuerten Schopfung, die ihrer
Vollendung entgegengeht» (Nr. 7). Sie lebt nach dem Willen des Vaters
kraft des Heiligen Geistes durch Jesus Christus «vom Wort und den Sak-
ramenten» (Nr. 9). Abgewehrt wird ein Verstdndnis der Kirche, das diese
als ein primédr menschliches gesellschaftliches Phinomen sieht (Nr. 7).

2.1.3 (UtUp) Im ekklesiologischen Abschnitt des altkatholisch-schwedi-
schen Kommissionsberichtes («The Church as a gift of God’s presence in
the world: Our common vision») wird ebenfalls der Mysteriencharakter
und die Sakramentalitét der sichtbaren Kirche herausgestellt:!>

15 Eine Aussage iiber die Sakramentalitit der Kirche findet sich — in einem aller-
dings anders gearteten systematischen Aufbau — auch im AOCICC-Text (wie Anm.
11), 150 (= Nr. 20f.): “(...) both churches agree that the Church is a historical and vi-
sible community as well as mystical body, founded on the life, death and resurrection
of our incarnate Lord, Jesus Christ. The Church is sacramental, to the extent that its
visible institutions point to the incarnation of Jesus Christ and, under the inspiration
of the Holy Spirit, seek to protect and carry the Church through history (...) both
churches agree that the Church is an eschatological community, facing forwards in
expectation of the coming reign of Christ in justice and truth. The Church of Christ
as the whole body can be said to be indefectible, but as a pilgrim people its decisions
in history are provisional, and require constant reassessment in the light of history.”

267



Urs von Arx

(5) The church as a reality in which we ‘believe’ is the realm of life and sal-
vation, created by the Father in his sending of the Son and the Holy Spirit,
where human beings who are justified by and reconciled to God, and brought
together as his people, are called to share in God’s saving and life-giving acts
and to lead the entire creation to its eternal consummation.

The church is primarily a mystery of God. As such it has a fundamental sac-
ramental character. It is an instrument of God’s love and mercy for the world.
This love and mercy culminates in Christ, who may justly be termed the
original sacrament.

In its human aspects the church is also a socially constructed institution with
its own form and history. The church as God’s creation is not entirely coter-
minous with its human manifestation, nor is its human manifestation free
from sin. Therefore the church is in continuous need of God’s mercy and
forgiveness.

Anhand der vier Wesensmerkmale der Kirche — sie wird im Glaubens-
symbol von Nizda-Konstantinopel bekannt als die eine, heilige, katholi-
sche und apostolische Kirche — wird dann zur Wirklichkeit der Kirche
mehr gesagt (5.1). Dabei wird festgehalten, dass sich die Einheit, Katholi-
zitdt und Apostolizitit der Kirche in erster Linie in der Ortskirche und
ihren Lebensidusserungen manifestiert. Damit beriihren wir schon den
zweiten Themenbereich des Vortrags.

2.2 Die eucharistisch-episkopal strukturierte Ortskirche'®

2.2.1 (OrthAlt) Im zweiten Durchgang durch die drei bilateralen Dialog-
dokumente geht es um die Frage, wo die Kirche Gottes als Heils- und
Lebensraum den Menschen primir begegnet. Das ist dort der Fall, wo die
Eucharistie gefeiert wird. Hier wird die Gemeinschaft (koinonia) der vom
Geist Gottes beriihrten Menschen, die in der Taufe bzw. der Taufeucharis-

Hinsichtlich der Vorldufigkeit von Entscheidungen wiirde man gern eine Erlduterung
lesen.

16 Vorweg sei betont: Konstitutiv fiir die hier vorgetragene ekklesiologische Per-
spektive ist, dass der Bischof primir als Vorsteher der eucharistischen Versammlung
und als Triger der personalen Episkopé gesehen wird, welche er in Verbindung mit
den Trigern der kollegialen und der kommunionalen Episkopé (d.h. dem Presbyteri-
um und den iibrigen Getauften bzw. einer ortskirchlichen synodalen Versammlung)
wahrnimmt, dabei aber die primére Verantwortung fiir das Bleiben der Ortskirche in
der Einheit und Wahrheit der Kirche Gottes tragt. Vgl. auch unten 2.4 sowie MATTIIS
PLOEGER, Einfiihrung in die Grundgedanken einer eucharistischen Ekklesiologie (in
diesem Heft S. 303-314).

268



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

tie in den Leib Christi eingegliedert worden sind, immer wieder neu kon-
stituiert; hier werden sie, was sie sind: Glieder am Leib Christi. Dies ge-
schieht im Horen des Wortes Gottes und im Empfang der geheiligten
Gaben (Leib und Blut Christi) — theologisch gesprochen in Wort und Sa-
krament (diese Verbindung ist konstitutiv fiir das hier vorausgesetzte Ver-
standnis von «Eucharistiefeier»).

Ich fiige hier eine Zwischenbemerkung ein: Die Feier der Eucharistie
darf nicht isoliert gesehen werden. Um anzudeuten, was Leben in und mit
der irdischen Kirche, die auf dem Weg zur kiinftigen Vollendung des Rei-
ches Gottes ist, impliziert, hat sich in neuerer Zeit in westlichen Kirchen
die Rede von den drei Grundvollziigen der Kirche als eucharistischer Ge-
meinschaft eingebiirgert: leitourgia, martyria und diakonia (so auch in
den erwidhnten Texten der altkatholischen Dialoge mit Rom, mit der Kir-
che von Schweden und mit den Anglikanern). Diese drei Termini begeg-
nen in orthodox-altkatholischen Konsenstexten nicht explizit, aber der
Sache nach ist durchaus enthalten, wofiir die drei Begriffe stehen. In dus-
serster Kiirze sei angedeutet, worum es dabei geht. Leitourgia steht fiir
den im Gottesdienst (und hier eben zentral in der Eucharistie) gefeierten
Glauben, der im dankenden Lobpreis fiir Gottes Zuwendung zu den Men-
schen und in der Bitte um deren Vollendung in der Basileia Gottes zum
Ausdruck kommt. Martyria meint die Bezeugung dieses vom Evangelium
her gendhrten Glaubens im Gottesdienst, vor allem aber in der Lebenspra-
xis der Getauften oder in kirchlichen Stellungnahmen zu Fragen des ge-
sellschaftlichen Zusammenlebens, die sich aus der biblischen Botschaft
aufdriangen. Diakonia heisst die Wahrnehmung ihres heilenden (seelsor-
gerlichen) Auftrags gegeniiber den konkreten materiellen und psychischen
Noten von Menschen in resoluter Uberschreitung ihrer eigenen institutio-
nellen, d.h. kanonischen Grenzen. Die drei Grundvollziige lassen sich
nicht voneinander isolieren, sie bedingen und durchdringen einander. So
kann etwa Diakonia als «Liturgie [vor und] nach der Liturgie» (so z.B. der
ruménische Theologe Ion Bria) verstanden werden, und alles, was im
Raum der Diakonia an menschlichen Néten entdeckt wird, geht wieder in
das fiirbittende Gebet des priesterlichen Gottesvolkes ein. Die Grundvoll-
ziige haben so ihre geistliche Mitte in der Eucharistiefeier, die freilich fiir
sich keineswegs die meiste Zeit beansprucht.

Die Kirche ist als eucharistische Gemeinschaft der Getauften geglie-
dert und damit auch strukturiert durch das Gegeniiber und Miteinander
von geweihten Amtstragern und Volk, Klerus und Laien, die alle zusam-
men die «konigliche Priesterschaft» sind, von der 1Petr 2,9 spricht. Jeder

269



Urs von Arx

liturgische Akt kennt diese Gliederung in der Gestalt des Gegeniibers und
Miteinanders von Liturgen und Volk (Letzteres ist im Ostern weitaus hiu-
figer als im Westen durch den Chor vertreten).

Die Amtstréiger fiihren den Auftrag der Apostel weiter, ohne selbst die
fundamentale und einmalige Funktion der Apostel des Herrn zu iiberneh-
men. Sie stehen vielmehr als Glieder der Kirche in der apostolischen Suk-
zession und Kontinuitét, die der Kirche als Ganzes und darin den Bischo-
fen in einer besonderen Weise zukommt. Der apostolische Auftrag zielt
auf die Verkiindigung des Evangeliums des menschenliebenden Gottes,
wie er sich als Schopfer, in der Geschichte mit Israel und in der Sendung
Jesu Christi und des Heiligen Geistes geoffenbart hat. Die Verkiindigung
kommt dann zum Ziel, wo Menschen, vom Geist Gottes beriihrt, zum
Glauben an diese Botschaft kommen und als mit Gott und untereinander
Versohnte, als Glieder am Leib Christi, als Briider und Schwestern der
familia Dei, in und mit der Kirche leben. Die Kirche als koinonia von
Menschen ungeachtet ihrer kulturellen, biologischen oder sonstiger Un-
terschiede ist also so etwas wie der Erweis der von Gott initiierten und
geschenkten Rechtfertigung, Versohnung und Heiligung — auch wenn dies
durch die Siinde ihrer Glieder immer wieder verdunkelt wird.

Auf welche Weise aber kommen in der konkreten Feier der Eucharistie
der apostolische Auftrag der Verkiindigung und damit auch der besondere
Dienst der Leitung und der Heiligung zur Geltung? Dies geschieht im
Dienst des Bischofs bzw. einer zu seinem Presbyterium gehdrigen Person,
die der eucharistischen Synaxis vorsteht. Der Bischof gilt als der Prototyp
des Tragers des apostolischen Amtes und als der eigentliche Vorsteher der
eucharistischen Versammlung der Getauften, auch wenn an den verschie-
denen Orten, wo Eucharistie gefeiert wird, diese in Verbindung mit ihrem
Bischof von Presbytern («Priestern») geleitet werden.!” Im liturgischen

17 Vgl. dazu auch HERWIG ALDENHOVEN, Das ekklesiologische Selbstverstiand-
nis der Altkatholischen Kirchen, in: Osterreichisches Archiv fiir Kirchenrecht 31
(1980) 401-430, bes. 419-424. Die altkatholische Theologie fasst Episkopat, Presby-
terat und Diakonat terminologisch als «dreigegliedertes apostolisches Amt» zusam-
men. Sie hilt dies fiir eine bleibende und verpflichtende Vorgabe der Tradition fiir
ihre kirchliche Ordnung, auch wenn sich in den neutestamentlichen Schriften diesbe-
ziiglich keine eindeutigen Anordnungen finden. Diese Option ist eine innere Konse-
quenz aus der altkatholischen Grundorientierung an Glauben, Verfassung und Got-
tesdienst, wie diese prinzipiell in der sogenannten Alten Kirche der 6kumenischen
Synoden bezeugt sind, und zwar nicht als monolithische Uniformitit, sondern als
Prozess von Kontinuitdt und Innovation, in dem die apostolische Sukzession der Kir-

270



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

Geschehen verweist der Bischof auf Christus als den eigentlichen Litur-
gen.

Diese wechselseitige Beziehung von Eucharistie und Bischof (mit dem
mit ihm verbundenen Presbyterium!®) ist das Kriterium fiir die Bestim-
mung dessen, was «Ortskirche» heisst: Die vielen Getauften, die im einen
Bischof ihren personalen Mittelpunkt haben, bilden zusammen die Orts-
kirche, unabhingig davon, in wie vielen politischen Gemeinden oder Ort-
schaften sie leben.!® Anders gesagt, die «Ortskirche» ist identisch mit dem
Bistum/der Diozese oder der Eparchie und nicht etwa mit einer Pfarrge-
meinde oder Parochie. Das ist theologisch von Bedeutung, wenn es darum

che sich als lebendige Tradition manifestiert. Diese Grundorientierung ist — wie auch
immer dies zu prizisieren wire — zu unterscheiden von einer Ausrichtung allein an
der kanonischen HI. Schrift, die isoliert wird von anderen, ebenfalls in der nachapo-
stolischen Zeit entstandenen Grossen wie der sogenannten Glaubensregel und dem
Amt mit dem Bischof als Fokus inner- und tiberortskirchlicher synodaler Kommuni-
kationsprozesse. Unklar ist, inwieweit der im Westen iibliche Begriff ordo bzw.
«(dreifaches) apostolisches Amt» und der im Osten iibliche Ausdruck «hierdsuné»
sich entsprechen, denn der Diakonat zihlt nicht zum Priestertum; vgl. dazu den grie-
chischen bzw. den deutschen Konsenstext von «To mustérion t€s hierdsun€s» bzw.
«Die Ordination» in: voN Arx (Hg.), Koinonia (wie Anm. 2), 94-96 = DwU I140-41.

18 Dass an dieser Stelle nur Presbyter und nicht Diakone oder andere nicht ordi-
nierte Dienste, die in der eucharistischen Versammlung (und dariiber hinaus) einer
jeden Ortskirche ihre unentbehrlichen Aufgaben haben, genannt werden, héangt damit
zusammen, dass sie, wenn sie den Eucharistiefeiern der Pfarrgemeinden vorstehen, in
die eine Ortskirche in der Regel gegliedert ist, in Riickbindung an den Bischof litur-
gisch eine «episkopale» Funktion wahrnehmen.

19" Diese Perspektive verdankt sich einer Verbindung von historischen Gegeben-
heiten einerseits und systematisch-ekklesiologischer Reflexion andererseits, was hier
freilich nicht eigens ausgefiihrt werden kann. Es giibe dabei einige problematische
Faktoren zu beriicksichtigen: Die antike Konstellation, dass die Gldubigen einer Stadt
zusammen mit ihrem Hinterland die bischofliche Ortskirche bildet, hat sich bekannt-
lich im Lauf der Zeit veridndert; die teilweise flichenmissig riesigen Bistiimer ausser-
halb der mediterranen Welt lassen die theologisch sinnvolle Zirkumskription der
Ortskirche als Bistum (und nicht als Pfarrgemeinde/Parochie) zu einer erlduterungs-
bediirftigen Option werden; Hilfsbischofe sind ein weiteres Indiz fiir das Problem.
Noch mehr verunklirt wird die auf den Bischof als personalen Mittelpunkt orientier-
te Definition der Ortskirche zudem da, wo Kirchen aus welchen Griinden auch immer
Personen mit bestimmten Aufgabe zu Titularbischéfen ohne konkrete zugehorige
Ortskirche ernennen. Fiir weitere historische Fragen und systematische Uberlegun-
gen vgl. Urs voN ARrx, ‘Erwidgungen zum ekklesiologischen Begriff «Ortskirche»’,
in: Skeuos eis timén. FS Michael Staikos, Athen (Foinikas) 2011 [erst 2014 ausgelie-
fert], 43-58.

271



Urs von Arx

geht, die fundamentale ekklesiale Grosse oder Grundeinheit fiir die hier
vertretene Ekklesiologie zu bestimmen.

Diese Sicht ist im orthodox-altkatholischen Text «Die Einheit der Kir-
che und die Ortskirchen» deutlich und mit ihren Konsequenzen ausge-
sprochen. Sie ist zentral fiir die ganze ekklesiologische Perspektive, die
ich hier vorstelle und erldutere. Ich zitiere nun doch auszugsweise die
klarsten Aussagen20:

Die eine Kirche auf Erden existiert in den vielen Ortskirchen, deren Leben
seinen Mittelpunkt in der Feier der heiligen Eucharistie hat, die in Verbin-
dung mit dem rechtmaéssigen Bischof und seinem Presbyterium geschieht (...)
Jede Ortskirche als um den Bischof und das Presbyterium vereinigte Gemein-
schaft der Gldubigen ist als Leib Christi die Manifestation des ganzen Chris-
tus an einem bestimmten Ort. Sie stellt die sakramentale Wirklichkeit der
ganzen Kirche an ihrem Ort dar (...) Das Leben der Ortskirchen ist also un-
beschadet der Verschiedenheiten in ihren Sitten und Gebriduchen seinem We-
sen nach ein und dasselbe (...) In dieser Einheit des Lebens der Ortskirchen
bildet sich die Einheit der heiligen Dreifaltigkeit selbst ab (...) Die Ortskir-
chen erkennen eine in der andern dieselbe Wirklichkeit und bekunden die
Identitit ihres Wesens vor allem durch die Einheit des Glaubens, weiter durch
die Einheit des liturgisch-sakramentalen Lebens, durch die Grundprinzipien
der kanonischen Ordnung und der Leitung des kirchlichen Lebens sowie
durch die Einheit des Episkopats.

Dazu eine Anmerkung: Orthodoxerseits gibt es noch einen anderen
Sprachgebrauch, wonach die einzelnen autokephalen und autonomen Kir-
chen als «Ortskirchen» (topikai ekkl€siai) bezeichnet werden. Es liegt
aber m.E. kein sachlicher Gegensatz zur Terminologie vor, in der ortho-
doxe autokephale und autonome Kirchen als «Gemeinschaften» von
bischoflich-eucharistischen Ortskirchen in «regionaler» Dimension be-
zeichnet werden, wie ich etwas spéiter ausfiihren werde.

2.2.2 (KuKg) Im romisch-katholisch-altkatholischen Dialogtext steht
ebenfalls die bischofliche Ortskirche in der Mitte der Uberlegungen, die
sich als gemeinsame Sicht erwiesen haben:

20 Vgl. voN ArX (Hg.), Koinonia (wie Anm. 2), 63—65 («Die Einheit der Kirche
und die Ortskirchen», Nr. 2, 4 und 5) = DwU I 40—41. Eine Ubersicht iiber die von
neueren altkatholischen Theologen in 6kumenischem Austausch profilierte eucharis-
tische Ortskirchentheologie bietet Mattijs Ploeger, Celebrating Church. Ecumenical
Contributions to a Liturgical Ecclesiology, Groningen/Tilburg 2008, 161-233.

272



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

(13) Die Grundvollziige der Kirche als des von Gott in der Sendung Jesu
Christi und des Heiligen Geistes eréffneten Heils- und Lebensraumes sind
martyria, leitourgia und diakonia. Diese haben wiederum in der Eucharis-
tiefeier ihre Mitte, in der Gott die Getauften immer wieder neu zur Gemein-
schaft eint und zum Dienst an den Menschen sendet. Strukturiert wird die
Gemeinschaft durch eine Vielzahl von Amtern und Diensten, unter denen
dem Amt des Bischofs mit seiner Erstverantwortung fiir die Grundvollziige
der Kirche eine besondere, unverzichtbare Aufgabe fiir die Einheit der Ge-
meinschaft zukommt.

(14) Die solchermassen konstituierte Kirche ist je und je an einen «Ort» ge-
bunden, insofern die an diesem «Ort» lebenden Getauften in den Heils- und
Lebensraum eingegliedert sind und als Kirche ihre Aufgaben eigenstindig
erfiillen. Dabei ist der «Ort» durch die Zuordnung der Glieder der Kirche zu
dem einen Bischof als dem eigentlichen Vorsteher der Eucharistiefeier und
dem Tréager der personalen episkopé fiir das Bleiben der Ortskirche in der
Wahrheit ndherhin definiert.

(16) Jede Ortskirche ist eine Vergegenwartigung der einen, heiligen, katholi-
schen und apostolischen Kirche, von der das kumenische Glaubenssymbol
von Nizéda-Konstantinopel spricht. Sie ist katholisch, weil sie einerseits an der
ganzen, Gott und Mensch, Himmel und Erde umfassenden Wirklichkeit des
Heils und der Wahrheit sakramental teilhat und darin ihre Einheit findet und
weil sie andererseits mit anderen Ortskirchen, in denen sie ihr eigenes, in der
gottlichen Zuwendung griindendes Wesen erkennt und anerkennt, in Einheit
und Gemeinschaft verbunden ist.?! (...) Die Ortskirchen, die derart miteinan-
der verbunden sind, erkennen und anerkennen durch alle ortlichen und kultu-
rellen Besonderheiten hindurch in den anderen dieselbe Wirklichkeit des
Mysteriums der Kirche. Kennzeichen dieser Identitit sind der gemeinsame
apostolische Glaube, die gemeinsamen Grundformen des sakramental-litur-
gischen Lebens und die gemeinsamen Grundprinzipien der kirchlichen Ord-
nung mit dem dreigliedrigen Amt.22

2.2.3 (UtUp) Im Dialog Utrechter Union mit der Kirche von Schweden
finden wir im fiinften Kapitel, in dem ein gemeinsames Kirchenversténd-

21 Der Text lehnt sich hier explizit an die Praambel des im Jahr 2000 beschlosse-
nen Statuts der in der Utrechter Union vereinigten altkatholischen Bischofe an;
vgl. URS VON ARX/MAJA WEYERMANN (Hg.) Statut der Internationalen Altkatholi-
schen Bischofskonferenz (IBK), Beiheft zu IKZ 91 (2001) 12—15, hier 13.

22 Hier wird auf den oben zitierten Text aus dem orthodox-altkatholischen Dialog
wie auch auf das sogenannte Miinchener Dokument des orthodox-romisch-katholi-
schen Dialogs aus dem Jahr 1982 («Das Geheimnis der Kirche und der Eucharistie im
Licht des Geheimnisses der Heiligen Dreifaltigkeit» — vgl. DwU 11, 531-541, hier 538)
verwiesen.

273



Urs von Arx

nis entfaltet wird, die folgenden Aussagen zur Ortskirche. Sie begegnen
einmal im Zusammenhang einer Darlegung der Wesensmerkmale der
Kirche im Glaubenssymbol:

(8.1.1) The oneness and unity [of the church] become manifest in the eucha-
ristic liturgy as celebrated in the parishes and other communities of the local
church (...). Here the one Christ, made present by the power of the Holy Spirit,
is proclaimed in the gospel and is given in the eucharistic gifts of bread and
wine (to be received as his body and blood) to each of the communicants who
thereby become what they already are: a social body called the Body of
Christ. The church as Body of Christ is a community (koinonia) of people
united by what they receive: Christ through the gospel and the sacraments.
Since they participate in a God-given reality, they are also sanctified and re-
newed in their relationship with the holy God, and thus called and empowered
to show love for and unity with one another.

(5.1.2) The meaning of the term [i.e. katholikos] becomes intelligible if we
regard the one church confessed in the creed as being expressed in a plurality
of local churches in communion with each other. The local church gathered
around its bishop (i.e. the diocese) represents and realizes in one particular
place the one church which we confess in the creed. The faith, life and mission
which it has in common with others — that which is catholic — make the local
church into what it essentially is: the presence of the triune God as revealed
in the Father’s sending of the Son and the Holy Spirit which has found its
sacramental form in a local human community (...) It [the local church] does
not possess this catholicity of itself but only in communion with other local
churches.

(5.1.2) The apostolicity of the church should also be seen in the context of the
local church being in communion with other local churches. Apostolicity
denotes the continuity of the church in time and space with the mission that
Christ and his apostles carried out in the power of the Holy Spirit (...) Some
constitutive elements can be singled out, but should not be seen in isolation.
The passing on of the ordained ministry by prayer and the laying-on of hands
is such an element, called ‘apostolic succession’. This is especially manifested
in the consecration of a bishop (...).

Nochmals von der Ortskirche ist im Unterkapitel «Local, regional and
worldwide dimensions of the one church» die Rede:

(5.2.1) Both our churches are episcopally and synodically ordered churches.
In a certain place — which in most cases is a region of varying size — there is
one bishop who is the personal focus of unity for baptized men and women,
ordained and lay, living in this particular place. It is this ecclesial community
that is called ‘local church’ and is considered to be the basic ecclesial unity in

274



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

our reflection on the various geographic dimensions of the one, holy, catholic
and apostolic church in its visible aspect.23

In allen zitierten Texten wird deutlich gemacht, dass von der Ortskirche
als Verwirklichung der einen, heiligen, katholischen und apostolischen
Kirche nur im Blick darauf gesprochen werden kann, dass sie mit anderen
Ortskirchen in Gemeinschaft steht und so ihre Einheit lebt. Damit riickt
die unabdingbare supralokale Gemeinschaft von Ortskirchen in den Mit-
telpunkt der hier vorgetragenen ekklesiologischen Reflexion.

2.3 Die Gemeinschaft der Ortskirchen in ihren verschiedenen
rdumlichen Dimensionen

2.3.1 (OrthAltk) Von einer Ortskirche gilt nun, wie schon erwihnt, dass
sie die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche des Glaubens-
symbols représentiert, insofern sie mit anderen Ortskirchen, von denen
dasselbe zu sagen ist, in Gemeinschaft steht. Die Katholizitédt der (irdi-
schen) Kirche darf also nicht einfach mit ihrer Universalitit (oder Oku-
menizitit) gleichgesetzt werden, sondern die Universalitit der Kirche ist
die Folge und die Manifestation der Gemeinschaft der Ortskirchen, deren
jede die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche an ihrem «Ort»
reprasentiert.?4 Die Einheit der Ortskirchen ist gegriindet in ihrer im Wir-
ken des dreieinigen Gottes begriindeten (hier «theologisch» genannten)
Identitét, die nicht mit Formen kultureller und sonstiger Identititen ver-
wechselt werden darf; was aber diese Identitét bezeugt und erweist, ist die
fundamentale Einheit des Glaubens, der liturgisch-sakramentalen Praxis
und der kirchlichen Ordnung. Das alles hat eine wichtige Konsequenz fiir
die Frage, wie die Gemeinschaft von Ortskirchen konkret zum Ausdruck
kommt. Darum geht mir es im Folgenden.

Die Verantwortung (episkope) fiir die Gemeinschaft der bischoflichen
Ortskirchen untereinander und ihr Bleiben in der Liebe und in der Wahr-

23 Zur Bestimmung von leitourgia, martyria und diakonia in UtUp vgl. ebenfalls
5:2.1.

24 Vgl. Urs vOoN ARX, Was macht die Kirche katholisch? Perspektiven einer
christkatholischen Antwort, in: Wolfgang W. Miiller (Hg.), Katholizitit — Eine 6ku-
menische Chance, Ziirich 2006, 147-168. Man unterscheidet in diesem Zusammen-
hang oft eine qualitative von einer quantitativen Katholizitit.

275



Urs von Arx

heit kommt in erster Linie?> den Bischofen zu, die diese Verantwortung
auf synodalen Versammlungen wahrnehmen.

Die Synodalitit unter den Bischofen und ihren Ortskirchen manifes-
tiert so den «Grundcharakter der Kirche» schlechthin. Im Blick darauf ist
im orthodox-altkatholischen Konsenstext iiber die Synoden zu lesen, dass
dieser Grundcharakter seinen hochsten Ausdruck im Okumenischen
Konzil findet — eine fiir die Gegenwart schwierige Aussage, wenn man
bedenkt, dass das letzte von den beiden Kirchen anerkannte Konzil vor
tiber 1200 Jahren getagt hat. Wichtig hingegen ist die weitere Feststellung,
dass zu diesem Grundcharakter die Rezeption konziliarer Entscheidungen
durch die ganze Kirche (orthodox: to plérdoma) gehort, wie immer diese
Rezeption — oder eben auch die Nichtrezeption — sich auch dussern mag.26

Auffillig ist, dass im orthodox-altkatholischen Text iiber die Synoden
die verschiedenen riumlichen Dimensionen der Gemeinschaft von Orts-
kirchen und die Frage eines Protos/Primus nicht explizit thematisiert wer-
den. Erst in einem weiteren ekklesiologischen Text, «Das Haupt der Kir-
che», ist von den Ehrenvorringen bestimmter Bischofssitze die Rede.?’ In
diesem Kontext heisst es dann im Blick auf die universale Dimension
kirchlicher Gemeinschaft: «Einen solchen Ehrenvorrang genoss der Bischof
von Rom, da der Bischofssitz zu Rom die erste Stelle in der Reihenfolge
der Bischofe einnahm» — und es wird gleich eine doppelte Begriindung
dafiir gegeben: «Rom war die Hauptstadt des Reiches und seine Kirche
bewahrte — noch ohne Neuerungen — die apostolische Tradition.» 28

Wenig akzentuiert ist im Text auch, dass man hinsichtlich der Gemein-
schaft von Ortskirchen verschiedene regionale Dimensionen (z.B. Erzbis-
tiimer bzw. metropolitane Kirchenprovinzen, Patriarchate, nationale Kir-

25 «In erster Linie» darf nicht auf ein «faktisch allein» hinauslaufen.

26 Vgl. voN Arx (Hg.), Koinonia (wie Anm. 2), 72—74, hier 72f. («Die Synoden
der Kirche») = DwU I, 49-50. Vgl. auch «The Church of the Triune God». The Cyprus
Agreed Statement of the International Commission for Anglican — Orthodox Theolo-
gical Dialogue, 2006, London (Anglican Communion Office) 2006, 97-113.

27 Vgl. voN ArX (Hg.), Koinonia (wie Anm. 2), 7678, hier 77 («Das Haupt der
Kirche») = DwU II, 22-23. Was iibrigens die Bezeichnung «Haupt der Kirche» anbe-
langt, so sagt der Text kategorisch, dass dieser Ausdruck (im Singular) ausschliesslich
Christus zukommt; dieser wird als der in der eucharistischen Liturgie Handelnde
durch den Bischof «symbolisiert».

28 Es wird also nicht mit dem Konzept eines neutestamentlich begriindeten Pe-
trusamtes (das dann «gottlichen Rechts» wire) argumentiert. Vgl. URs VON ARX, Ein
«Petrusamt» in der Communio der Kirchen. Erwédgungen aus altkatholischer Pers-
pektive, in: IKZ 93 (2003) 1-42, bes. 15-20.

276



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

chen) unterscheiden kann. Diese mittlere, in sich bisweilen auch wieder
untergliederte Ebene zwischen der jeweiligen Ortskirche und der univer-
salen Gemeinschaft aller Ortskirchen hat geschichtlich recht unterschied-
liche kanonische Gestaltungen erfahren, die kontingenter Natur sind.2? Im
Rahmen einer eucharistischen Ortskirchentheologie kann man auf eine
allgemeine Weise von «Gemeinschaften von Ortskirchen» und von «Ge-
meinschaften von Gemeinschaften von Ortskirchen» reden, wobei der
letztere Ausdruck auch fiir die universale Dimension der Communio von
Ortskirchen verwendet wird.3? Wichtig ist, dass die eine Kirche eine uni-
versale Gemeinschaft von untereinander regional verbundenen Ortskir-
chen erscheint, nicht als eine Supergrosse, in der die bischoflichen Orts-
kirchen irgendwie defiziente Teile des Ganzen sind.

2.3.2 (KuKg) Anders als im orthodox-altkatholischen Dialog wird im r6-
misch-katholisch-altkatholischen Dialog — wie iibrigens auch im Raven-
na-Dokument des orthodox-romisch-katholischen Dialogs von 20073! —
die erwihnte mittlere Ebene als jeweilige Gemeinschaft von Ortskirchen
bzw. Gemeinschaft von Gemeinschaften von Ortskirchen ausdriicklich
erwidhnt. In diesem Bereich iiberortskirchlicher Gemeinschaft ist die
Frage der Interdependenz von Synodalitdt und Primatialitdt, mithin die
Frage des Primates ebenso situiert wie auf der universalen Ebene. Mit
anderen Worten: Die Rede von Primat bzw. Primatialitit beschriankt sich
nicht auf das Amt des Papstes, der in der hier vertretenen ekklesiologi-
schen Perspektive als Bischof der Ortskirche Rom der Protos/Primus der
Gemeinschaft von Gemeinschaften von Ortskirchen in universaler Di-
mension ist.

(17) Die Einheit und Gemeinschaft der Ortskirchen in ihren unterschiedli-
chen iiberortlichen Ausdehnungen bis hin zur universalen Dimension ist je-

29 Fiir die Alte Kirche vgl. z.B. JosepH H. LyncH, Early Christianity. A Brief
History, New York (OUP) 2010, 144-159; ferner ERNST CHRISTOPH SUTTNER, Die
dreigestufte Kircheneinheit, in: Wolfgang Nikolaus Rappert (Hg.), Kirchen in einer
zueinander riickenden Welt. Neuere Aufsitze von Ernst Christoph Suttner zu Theo-
logie, Geschichte und Spiritualitit des christlichen Ostens (OS 53), Wiirzburg (Au-
gustinus) 2003, 76-99.

30 Sonst miisste man mit der unhandlichen Formulierung «Gemeinschaft von
Gemeinschaften von Gemeinschaften von Ortskirchen» operieren.

31 Vgl. «Kirchliche und kanonische Konsequenzen der sakramentalen Natur der
Kirche. Kirchliche Communio, Konziliaritit und Autoritit», in: Dw{U IV, 833-848.
Vgl. auch «Church of the Triune God» (wie Anm. 26), 59-66.

277



Urs von Arx

weils auch eine Vergegenwirtigung der Una Sancta, und zwar als Gemein-
schaft von Ortskirchen, als communio ecclesiarum bzw. als communio com-
munionum ecclesiarum. Dabei eignet in diesen Gemeinschaften von Ortskir-
chen jeder Ortskirche in gleicher Weise die volle Katholizitéit. Darum sind die
einzelnen Ortskirchen auch fiir die iiberortliche und universale Gemeinschaft
mitverantwortlich. Denn die lokale Kirche ist ganz Kirche, aber nicht die
ganze Kirche.

(22) In der iiberortlichen (bis hin zur universalen) Gemeinschaft der Ortskir-
chen sind die Trdger der episkopé in erster Linie die Bischife, welche die
Ortskirchen auf synodalen Versammlungen vertreten und gegebenenfalls
zusammen mit anderen Gliedern des Gottesvolkes die Aufgabe des Suchens,
Findens und Verkiindens der Wahrheit iibernehmen. Dabei sind Primat (Lei-
tungsdienst) und Synodalitit (gemeinsame Verantwortung) gleichermassen
erforderlich: Es ist die Aufgabe eines Bischofs, dafiir zu sorgen, dass die
vielen Bischofe in einem synodalen Prozess die ihnen zugedachte Verantwor-
tung wahrnehmen.

Die letzte Aussage entspricht einer heute oft fiir hilfreich und daher vor-
bildlich gehaltenen Regelung, wie sie Kanon 34 der sogenannten Aposto-
lischen Kanones aus der zweiten Hélfte des 4. Jahrhunderts und schon
vorher Kanon 9 einer Synode von Antiochien (um 332/41) bezeugen.?2 In
einer Provinz (und das gilt fiir welche rdumliche Ausdehnung einer Ge-
meinschaft von Ortskirchen auch immer) gibt es in der Gemeinschaft der
Bischofe und ihrer Ortskirchen einen Protos, der nicht ohne die anderen
Bischofe handelt, wie auch die anderen nicht ohne den Profos handeln.
Der Eine und die Vielen gehoren fiir das synodale Leben der Kirche zu-
sammen, Primatialitit und Synodalitdt bedingen einander.3? In diesem
Sinn wird auch ein Primat des Bischofs der Kirche von Rom als ein Dienst
an der Synodalitit der Gemeinschaft der Ortskirchen in einer universalen
Dimension gesehen:

(22) Je nach der Ausdehnung der iiberortlichen Gemeinschaft von Ortskir-
chen, die sich den anstehenden Aufgaben der Bewahrung der Einheit der
Kirche und der Bezeugung der Wahrheit zu stellen haben, hat es im Lauf der
Kirchengeschichte verschiedene Bezeichnungen und Ausgestaltungen der

32 Vgl. PERICLES-PIERRE JOANNOU (Hg.), Discipline générale antique. Tome I/2:
Les canons des Synodes Particuliers (Fonti IX), Grottaferrata (S. Nilo) 1962, 24 und
110f.

3 Vgl. dazu auch die ekklesiologischen Reflexionen von JOHN D. Zi1ZIOULAS,
Being as Communion, Crestwood NY (SVSP) 1985, 145-169.

278



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

primatialen Funktion gegeben. Fiir die universale Dimension kommt dieser
Primat dem Papst zu.34

Die Sicht, wonach die oben definierte Ortskirche (in traditioneller Spra-
che: das Bistum) die ekklesiale Grundeinheit ist, und nicht etwa die den
Ortskirchen irgendwie vorgeordnete sogenannte Universalkirche, die ih-
ren Fokus im Papst als dem Haupt des (primér universalkirchlich aufge-
fassten) Bischofskollegiums hat3, markiert eine weiterhin offene Frage in
den Dialogen, die sowohl die Utrechter Union als auch die Orthodoxie mit
der romisch-katholischen Kirche fiihren.

Der romisch-katholisch-altkatholische Dialogbericht verweist in die-
sem Kontext noch auf einen weiteren Aspekt des grundlegenden synoda-
len Charakters der Kirche hin. Er ist wichtig, wenn es um die Bewahrung
der Einheit der Kirche als Communio von Ortskirchen und um ihr Bleiben
in der Wahrheit geht — die Wahrheit, die in der Sendung des Wortes Gottes
offenbar wurde und zu deren immer grosseren Erkenntnis und Anteilhabe
der Heilige Geist die Kirche fiihrt (Joh 16,12). Es geht dabei um das Zu-
sammenwirken von verschiedenen Instanzen, die den Glauben der Kirche
bezeugen — daher die relativ neue Bezeichnung «Bezeugungsinstanzen»:

(23) Wo immer in personaler, kollegialer und gemeinschaftlicher episkopé
die Aufgabe der Bewahrung der Gemeinschaft der Kirche und ihr Bleiben in
der Wahrheit wahrgenommen wird, kommt es auf das Zusammenwirken der
Bezeugungsinstanzen an. Darunter sind die verschiedenen Artikulationen des
Glaubens zu verstehen, die zur Glaubenserkenntnis und Glaubensentschei-
dung beitragen. Diese sind die Heilige Schrift, die Tradition, der Glaubens-
sinn der Glaubigen, das kirchliche Lehramt und die Theologie. Sie manifes-

34 Vgl. auch die Zusammenfassung in KuKg, Nr. 37: «Die Kirche als irdische
Gemeinschaft ist strukturiert durch Amter und Dienste, deren Aufgabe es ist, dass die
Kirche ihre Grundvollziige, die in der Eucharistiefeier ihre Mitte haben, in martyria,
leitourgia und diakonia wahrnimmt. Konkret geschieht dies in der bischoflichen
Ortskirche. Jede Ortskirche ist eine Vergegenwirtigung der Einen, heiligen, katholi-
schen und apostolischen Kirche des Glaubenssymbols kraft der Teilhabe an dem vom
dreieinen Gott erschlossenen Heils- und Lebensraum und der dadurch implizierten
Einheit und Gemeinschaft mit den anderen Ortskirchen. Diese Einheit und Gemein-
schaft zeigt sich in unterschiedlicher rdumlicher Ausdehnung als eine letztlich uni-
versale Gemeinschaft von Gemeinschaften von Ortskirchen (communio communio-
num ecclesiarum).»

35 So in der dogmatische Konstitution iiber die Kirche des Zweiten Vatikani-
schen Konzils Lumen Gentium, Nr. 18-23. Zur Kritik vgl. den friihen, scharfsichtigen
Kommentar von Nikos Niss10T1s, Die Ekklesiologie des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils in orthodoxer Sicht und ihre 6kumenische Bedeutung, in: KuD 10 (1964) 153-168.

279



Urs von Arx

tieren sich in unterschiedlicher Weise in der liturgischen Uberlieferung, in
den Symbolen und Glaubensentscheidungen der Okumenischen Synoden, im
einmiitigen Lehramt der Bischofe, im gemeinsamen Glaubensbewusstsein
der Gldubigen und in den Einsichten der wissenschaftlichen Theologie. Sie
alle haben ihren Fokus in der Heiligen Schrift als Zeugnis der Offenbarung
des dreieinen Gottes und seines Heilswillens, wie sie in der Gemeinschaft der
Kirche in vom Heiligen Geist initiierten Weisen empfangen und weitergege-
ben wird. Der geschichtliche Weg, den die Kirche auf ihre Vollendung im
Reich Gottes hin zu gehen hat, fiihrt zu vielgestaltigen Inkulturationen des
Glaubens. Daher ist im jeweiligen Zusammenwirken der genannten Bezeu-
gungsinstanzen sowohl eine kreative Kontinuitit mit der Lehre und den geist-
lichen Erfahrungen der Viter und Miitter im Glauben als auch eine Offenheit
fiir die Lebensfragen der Menschen in ihrer jeweiligen Zeit unabdingbar.36

2.3.3 (UtUp) Auch im altkatholisch-schwedischen Bericht wird die
Ekklesialitdt der Gemeinschaften von Ortskirchen klar vertreten und da-
mit einer heute oft drohenden kongregationalistischen Selbstbezogenheit
von christlichen Gemeinden gewehrt.

(5.2.2) Regional koinonia is always a communion of local churches gradually
extending into a worldwide communion. The first stage may be a communion
of local churches of a particular country (for instance the Church of Sweden
as a national church and the Old Catholic Church of the Netherlands as a
church province) or of a part of it. The geographical limits or further exten-
sions (regional or otherwise, for instance the Union of Utrecht) will be de-
pendent on contingent factors of history, culture, tradition. Finally there is the
worldwide communion of communions of local churches. Each communion
of local churches, however wide, is also a representation and realization of the
one, holy, catholic and apostolic church being an object of faith and confessed
in the creed (...) In order to maintain the regional communion of churches
there must be appropriate forms of common consultation and decision-mak-
ing and giving witness to the common faith in the gospel. In this the bishops
have a special responsibility, as they are at the interface of local church and
supra-local church, which is regional and worldwide communion (...) The
synod of bishops has a common responsibility to manifest the unity and com-
munion of local churches. Their collegiality thus represents the communion
of their local churches rather than the communion of an exclusive episcopal
body somehow set apart from “their” local churches (...) What has been said
for regional communions of local churches could with appropriate adaptation

36 Wiederum orientiert sich der Text u.a. an Aussagen aus orthodox-altkatholi-
schen Konsenstexten, so z.B. an «Die Autoritdt der Kirche und in der Kirche», vgl.
VON ARX (Hg.), Koinonia (wie Anm. 2),67-70, hier 69 = DwU I, 44-47, hier 46
(s.v. «das gemeinsame Glaubensbewusstsein»).

280



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

be said about the worldwide communion of communions of churches. Again
it is up to the primates of these communions of local churches to act together
synodically when giving witness to the common faith in the gospel and when
consulting on matters put before them. One of the primates has the primary
responsibility for the overall synodical process.

2 4 Synodalitdit in der Ortskirche

Was in den Dialogtexten weniger ausfiihrlich erortert wird, ist die Stel-
lung des Bischofs und der iibrigen geweihten Amtstriger innerhalb der
Ortskirche (des Bistums). Das hat verschiedene Griinde, die u.a. mit den
Zielsetzungen der drei Dialoge zu tun hat; so geht es etwa im romisch-
katholisch-altkatholischen Dialog in erster Linie darum, die Position des
Bischofs von Rom innerhalb einer Communio-Ekklesiologie zu bestim-
men. Im Fokus stehen deswegen die Beziehungen der Ortskirchen unter-
einander.

Wenn Synodalitdt den «Grundcharakter der Kirche» als einer Ge-
meinschaft von bischoflichen Ortskirchen ausmacht, miisste davon natiir-
lich auch innerhalb einer Ortskirche etwas wahrzunehmen sein. Ich ma-
che dazu einige knappe Anmerkungen aus altkatholischer Perspektive.

Wenn sich auch die Grundordnungen oder Verfassungen der sechs au-
tonomen bischoflich-synodalen Ortskirchen der altkatholischen Utrechter
Union in Einzelheiten unterscheiden, so ist in jedem Fall ausgeschlossen,
dass sich in Klerus und Laienschaft so etwas wie die lehrende und die
horende Kirche einander gegeniiberstehen, denn alle haben aufgrund der
sakramentalen Initiation und ihres Glaubens den Geist, die Salbung emp-
fangen (vgl. 2Kor 1,21f.; 1Joh 2,20.27).

Die Relationen, in denen alle Getauften zu einander stehen, lassen sich —
wieder in Aufnahme einer hilfreichen Terminologie aus der neueren 6ku-
menischen Diskussion3” — mit der dreifachen Gestalt der sog. episkopé
ausdriicken; dabei wird episkopé auf Deutsch wohl am besten als «Verant-
wortung» wiedergegeben, als Verantwortung fiir die Einheit der Kirche
und ihr Bleiben in der Wahrheit. Die personale Dimension der episkopé
wird vom Bischof wahrgenommen, die kollegiale vom Presbyterkollegium

37 Vgl. Baptism, Eucharist, Ministry bzw. das sog. Lima-Dokument von 1982
(Amt, Nr. 26), in: DwU I, 576f. Konzept und Terminologie wurden in einer mit der
Tradition des bischoflichen bzw. apostolischen Amtes vereinbaren Weise aufgenom-
men in KuKg (wie Anm. 7), Nr. 20-26; UtUp (wie Anm. 9),5.2.1; AOCICC (wie Anm.
11), Nr. 17. Die englischen Terme lauten «personal, collegial, communal episkopé».

281



Urs von Arx

(zusammen mit den Diakonen) und die gemeinschaftliche (oder: kommu-
nionelle) von den iibrigen Getauften (theologisch: vom laos = Volk); letz-
tere Dimension manifestiert sich am ehesten in den synodalen Versamm-
lungen, auf denen der Bischof und die iibrigen geweihten Amtstriger mit
Laiendelegierten in regelméssigen Abstinden zusammenkommen.

Dabei sind die drei Dimensionen der Wahrnehmung von Verantwor-
tung nicht voneinander isoliert, sondern sie iiberschneiden sich in einer
dreifachen konzentrischen Extension. Der Triager der personalen episkopé,
in altkirchlicher Terminologie der Bischof, steht jeweils im Zentrum
(nicht an der Spitze, wie aus dem schiefen Bild der Kirche als pyramidaler
Organisation immer wieder behauptet oder geargwohnt wird) dieses
wechselseitigen Verpflichtungs- und Verantwortungszusammenhangs.
Der Bischof ist als der eigentliche Vorsteher der Kirche gua eucharistische
Versammlung in alle Bereiche der episkopé integriert, aber er besitzt kei-
ne isolierten Entscheidungsbefugnisse. Zudem steht er natiirlich auch —
das ist stets mitzubedenken und oben gesagt worden — in der synodalen
Vernetzung mit den Mitbischéfen der anderen Ortskirchen.38

3. Offene Fragen

3.1 Wie in der Einleitung angekiindigt, will ich hier wenigstens zwei Fra-
gen aufgreifen, die sich bei einem mit mehreren Partnern gefiihrten Dia-
log, dessen Ziel eine kirchliche Gemeinschaft ist, aufgreifen.

Die erste Frage wird bisweilen unter dem Neologismus «Transitivitadt»
verhandelt. an. Mit diesem Ausdruck wird — so auch in UtUp 6.3 — das
Problem bezeichnet, das oft entsteht, wenn Kirchen versuchen, das zerris-
sene Netz der Una Sancta als communio communionum ecclesiarum so zu
«flicken», dass dabei Grenzen, die man phdnomenologisch-neutral als
konfessionelle bezeichnen kann, in mehr als nur in einer Richtung iiber-
schritten werden. Anders und stark vereinfacht gesagt: Wenn A mit B im
Horen auf die apostolische Tradition zunehmend eine Basis fiir Kirchen-
gemeinschaft erkannt und gefunden hat und Analoges auch zwischen A
und C in Gang gekommen ist, dann miisste auch B daran partizipieren und
analoge Folgerungen fiir die Beziehung mit C ziehen konnen. Was aber,
wenn B dies beim besten Willen nicht so sehen und sich daran beteiligen

38 Am Beispiel der Christkatholischen Kirche der Schweiz ausgefiihrt in: URrs
voN ARrX, Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung,
in: IKZ 103 (2013) 267-290.

282



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

kann, wenn also keine Transitivitat moglich erscheint? Was sind dann die
Riickwirkungen auf die Beziehungen zwischen A und B bzw. auf die ge-
meinsame ekklesiologische Basis?3

Angesichts solcher moglichen Konstellationen miissen sich Kirchen,
die mit mehreren anderen Kirchen theologische Dialoge fiihren und dabei
das Ziel einer kirchlichen Gemeinschaft im Auge haben, immer wieder
vergewissern, dass sie zu allen moglichst mit derselben Sprache reden.
Das ist auch dann notwendig, wenn Dialoge sich am Horizont eines in den
Grundprinzipien gemeinsamen Kirchenverstindnisses bewegen. Darum
pliadiere ich dafiir, dass der Text eines Dialogs, den die altkatholische
Kirche mit der einen Kirche fiihrt, von den Vertretern anderer Kirchen,
die mit der altkatholischen Kirche in einem Dialog stehen, mit kritischer
Sorgfalt gelesen wird. Aus diesem Grund wird der altkatholisch-schwedi-
sche Bericht (UtUp) von der vom Okumenischen Patriarchat und der
Altkatholischen Bischofskonferenz 2004 eingerichteten «Orthodox-Alt-
katholischen Arbeitsgruppe» und von der seit 2003 bestehenden «Interna-
tionalen Romisch-katholisch — Altkatholischen Dialogkommission» auf
ihren Sitzungen als ein eigenes Thema behandelt.

3.2 Die schwierigste Frage, die sich mir bei Dialogen mit dem Ziel «kirch-
liche Gemeinschaft» aufdridngt, ist damit freilich noch nicht in Sicht ge-
treten.40 Mit der eucharistischen Ortskirchentheologie wird zwar eine
kohirente Ekklesiologie entworfen, die sich u.a. am altkirchlichen Postu-
lat «eine Stadt — ein Bischof»#! orientiert, auch wenn anstelle einer Stadt
eine andere, «Ort» genannte rdumliche Grosse tritt — also: «eine Ortskir-
che —ein Bischof». Bisher kanonisch getrennte Kirchen kénnen, wenn die
notwendigen Voraussetzungen des gemeinsamen Glaubens, des litur-
gisch-sakramentalen Lebens und der kirchlichen Ordnung mit der Amts-

3% Mit diesem Problem sieht sich die Altkatholische Kirche im Blick auf ihre
dltesten 6kumenischen Gesprichspartner, namlich Orthodoxe und Anglikaner, seit
Langem konfrontiert (vgl. Anm. 4). Lisst es sich 16sen, auf dass die drei Traditionen
einen Beitrag zum Zusammenwachsen Europas leisten kénnen?

40 Vgl. Urs vON ARrX, Identitidt und Differenz. Elemente einer christkatholischen
Ekklesiologie und Einheitsvision, in: Helmut Hoping (Hg.), Konfessionelle Identitt
und Kirchengemeinschaft (Studien zur systematischen Theologie und Ethik 256),
Miinster (LIT) 2000, 109-136, bes. 134—136.

41 Vgl. aus jiingerer Zeit etwa HERVE LEGRAND, Un seul évéque par ville. Pour-
qoui et comment redevenir fidele au 8¢ canon de Nicée? Un enjeu pour la catholicité
de I’Eglise, in: Irén. 77 (2004) 5-43.

283



Urs von Arx

frage geklirt sind, leicht Kirchengemeinschaft aufnehmen, wenn diese
Kirchen an geografisch verschiedenen Orten leben. Es sind dann einfach
die schon in der Alten Kirche iiblichen Zeichen und Regeln der Kirchen-
gemeinschaft auszutauschen und einzuhalten, wohl auch Formen zu ent-
wickeln, wie bei Bedarf ein gemeinsames Zeugnis in der globalisierten
Welt gelebt werden kann.#> Mit dieser Annahme hat lange Zeit die angli-
kanisch-altkatholische sogenannte full communion gelebt, obschon es im-
mer schon chaplancies der Kirche von England innerhalb der Grenzen
altkatholischer Bistiimer gab.

Wie aber soll Kirchengemeinschaft aussehen, wenn die Kirchenge-
meinschaft aufnehmenden Kirchen am geografisch selben «Ort» leben
und sich als die in Wirklichkeit gemeinsame eine Kirche erkennen und
anerkennen? Ich fiihre dazu das folgende Gedankenexperiment durch, das
aus Griinden einer Komplexititsreduktion die Ausgangslage meines Refe-
rats insofern veridndert, als ich nicht alle bisher genannten Kirchen einbe-
ziehe.*® Ich nehme an, die kirchlichen Autoritédten einer panorthodoxen
Synode, der Kirche von England und die Internationale Altkatholische
Bischofskonferenz hétten beschlossen, die zunichst erkenntnismissig er-
folgte Feststellung kirchlicher Gemeinschaft auf Grund der Einheit im
Glauben kanonisch nachzuvollziehen und umzusetzen. Dann stellt sich
die Frage, was das fiir die in einem bestimmten Land lebenden Angehori-
gen dieser Kirchen fiir Folgen haben miisste. Als Beispiel eines Landes
wihle ich Deutschland, wo die Glaubigen der genannten Kirchen in bi-
schoflich geordneten Verhiltnissen leben: Die Altkatholiken gehéren zum
deutschen Bistum; die Anglikaner gehoren als Teil der Kirche von Eng-
land zur «Diocese of Gibraltar in Europe»; die Orthodoxen gehoren zu
verschiedenen bischoflichen Diasporajurisdiktionen*4, deren jeweilige
Mutterkirchen als kirchlicher Bezugspunkt noch weiter entfernt, nimlich
im geschichtlich-kulturellen «Osten» beheimatet sind.* Wie wird fiir den

42 Vgl. immer noch WALTER ELERT, Abendmahl und Kirchengemeinschaft in der
alten Kirche hauptsiichlich des Ostens, Berlin (LVH) 1954

43 Ich lasse die Romisch-katholische Kirche, aber auch die Kirche von Schweden
(die ihre Auslandgemeinden nicht zu extra-nationalen Bistiimern zusammenfasst) —
zwei weitere Gesprachspartner in altkatholischen Dialogen — wie auch die «Convoca-
tion of Episcopal Churches in Europe» der amerikanischen Episkopalkirche aus.

44 Auf Grund eines Beschlusses der I'V. Vorkonziliaren Panorthodoxen Konferenz von
2009 in Chambésy GE besteht hier seit 2010 eine Orthodoxe Bischofskonferenz (OBKD).

45 Geografisch (bzw. territorial) ist der von der altkirchlichen Mittelmeerwelt
hergeleitete Begriff «Osten» fiir die im «Westen» lebenden orthodoxen Gemeinschaf-

284



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

jeweiligen «Ort» in Deutschland — und damit im «Westen» — der eine Bi-
schof der nunmehr einen Ortskirche gefunden? Die Frage stellt sich nicht
anders, wenn wir angesichts des grossen deutschen Territoriums einriu-
men, es seien mehrere Ortskirchen mit je einem Bischof einzurichten. Wie
kann der jeweils eine Bischof seinen Dienst in religios-kulturell so ver-
schiedenen Situationen verniinftigerweise wahrnehmen?

Es ist ja realistischerweise damit zu rechnen, dass die geschichtlichen,
gottesdienstlichen, spirituellen und kulturellen Identititen von Orthodo-
xen, Altkatholiken und Anglikanern — zu unterscheiden von der oben ge-
nannten «theologischen» Identitét, die allen gemeinsam sein muss —nicht
verschwinden werden; sie miissen auch gar nicht verschwinden. Was wird
denn aus der ekklesiologischen und ekklesialen Grundeinheit der um den
einen Bischof versammelten Ortskirche?

Konnte da die folgende Uberlegung weiterfiihren? Die bischofliche
Ortskirche als ekklesiale Grundeinheit ist in folgender Richtung zu um-
schreiben: Sie ist weniger von der Person des einen Bischofs her bestimmt
als vom «Ort» der einen Kirche, die als eine Ortskirche, ein Bistum zu
verstehen ist: In diesem einen Bistum wiirde eine Konferenz von Bischo-
fen der beteiligten kirchlichen Traditionen und sonstige synodale Organe
die gemeinsame episkopé mit einem Protos wahrnehmen; in diesem Bis-
tum wiren also alle nicht kirchentrennenden Identititen legitimerweise
und als Reichtum vertreten.46

ten verwirrend, was sich im ekklesiologisch problematischen Begriff «Diaspora»
niederschléigt, wenn er auf orthodoxe Eparchien angewendet wird, deren Glieder seit
Generationen im (christlich-kulturellen) Westen globaler Ausdehnung leben und dort
zu bleiben gedenken. Was mit der Grosse «Osten» alles impliziert sein kann, lasst
sich per negationem ersehen aus verschiedenen Beitrdgen des instruktiven Sammel-
bandes von: GEORGE DEMACOPOULOS/ARISTOTLE PAPANIKOLAOU (Hg.), Orthodox
Constructions of the West, New York (Fordham) 2013.

46 So in Weiterfiihrung der Uberlegungen zum Problem der orthodoxen Diaspo-
ra mit ihren nationalen Paralleljurisdiktionen, die mein friiherer Berner Kollege A.
Kallis im Epilog zu seiner jiingsten grossen Veroffentlichung anstellt: ANASTASIOS
KaLLis Auf dem Weg zum einem Heiligen und Grossen Konzil. Ein Quellen- und
Arbeitsbuch zur orthodoxen Ekklesiologie (Orthodoxe Perspektiven 10) Miinster
2013, 637f. — Eine weitere damit zusammenhidngende Frage betrifft die Bestimmung,
wer als Protos der Bischofskonferenz vorstehen soll; vermutlich wire es am besten,
ein Rotationsprinzip zu befolgen.

285



Urs von Arx

3.3 Eine weitere Frage, die sich im Licht unseres futuristischen Gedanken-
experiments stellt und die ich nur noch formulieren kann, betrifft schliess-
lich die Spannung zwischen der «alten» Zugehorigkeit zu einer «konfessi-
onell» hinreichend homogenen Welrkirche und der «neuen» Zugehorigkeit
zu einer sich nunmehr aus verschiedenen kulturellen Traditionen artiku-
lierenden Ortskirche. Diese Spannung verlangt eine grosse hermeneuti-
sche Sensibilitidt und einen unbeirrbaren Willen zur pax ecclesiae, die
doch letztlich eine — schon geschaffene — Gabe Gottes ist.

4. Schluss

Ich schliesse — etwas abrupt — mit einem Zitat aus dem letzen orthodox-
altkatholischen Konsenstext «Kirchengemeinschaft: Voraussetzungen
und Folgen» aus dem Jahr 1987:

Wann immer die Gemeinschaft zerbrochen ist, entsteht fiir die Kirche die
Verpflichtung, den Bruch zu heilen (...) Dabei gilt es nicht nur sorgfiltig zu
priifen, ob man einander nahe genug ist, um die Gemeinschaft wiederherzu-
stellen, sondern auch, ob die Differenzen so schwerwiegend sind, dass die
Trennung weiterhin bestehen bleiben muss.4’

Es ist noch viel zu tun und einzuiiben, was nur im vom Heiligen Geist
geschaffenen Kraftfeld eines gegenseitigen Vertrauens gelingen und im
beharrlichen Gebet vorangebracht werden kann.

Urs von Arx (geb. 1943 in Solothurn CH), Prof. em. Dr. theol. 1964—1971
Studium der Theologie in Bern, Paris und Oxford, danach Pfarrer der christ-
katholischen Kirchgemeinde Wegenstetten-Hellikon-Zuzgen. 1986-2008
Prof. fiir Neues Testament, Homiletik und (seit 1994) Geschichte des Altka-
tholizismus an der Christkatholisch-theologischen Fakultdt (seit 2001 De-
partement fiir Christkatholische Theologie) der Universitdt Bern. Dr. theol.
h.c. 1996 (ChAT Warschau), 2008 (GTS New York) und 2014 (Sibiu). Mitglied
internationaler und nationaler bilateraler Gesprdchskommissionen.

Adresse: Neuhausweg 53, CH-3097 Liebefeld, Schweiz.
E-Mail: uvonarx@theol.unibe.ch

47 Vgl. von Arx (Hg.), Koinonia (wie Anm. 2), 104 /DwU II, 47.

286



Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie

English Summary

The paper presents the main features of a eucharistic ecclesiology of communion
as it has, more or less explicitly, been articulated in the reports and common
statements of the dialogues which the Old Catholic Church has been conducting
in recent decades, i.e. with the Orthodox Church, the Roman Catholic Church and
the Church of Sweden. The systematic starting point is what is called the local
church. Key elements are the eucharistic synaxis — presided at by the bishop —
with all its (pre- and post-eucharistic) dimensions of martyria, leitourgia and di-
akonia, the threefold, i.e. personal, collegial and communal episcopé (responsi-
bility) of bishop, presbyterium (with diaconate) and other baptized with their
charisms for the continuity of the local church in the apostolic faith and unity.
Each local church is a realization of the one, holy, apostolic and catholic Church,
insofar as it is in communion with other local churches on the basis of a “theolog-
ical” (not cultural or otherwise) identity among them; liturgy, faith and order are
differentiated manifestations of this identity that in the last resort is a gift due to
the church’s participation in the triune God (which at the same time explains her
being as a mystery/sacrament).

The supralocal communion of local churches in various regional circumscrip-
tions of the universal dimension of such communions is upheld and witnessed to
in the first place by the bishops. They act in synods. Synods of whatever extension
of supralocal communions are presided at by a Protos/Primate; thus primacy is
an element of the basic synodality of the Church.

The paper concludes by referring to a number of difficulties with which the
practical implementation of this convergent ecclesial vision is confronted.

287



	Kirchliche Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie : illustriert am Dialog mit der Orthodoxen Kirche, der Römisch-katholischen Kirche und der Kirche von Schweden

