
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 104 (2014)

Heft: 4

Artikel: Altkatholische Identität zwischen Tradition und Aufbruch

Autor: Schoon, Dick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Altkatholische Identität zwischen Tradition
und Aufbruch

Dick Schoon

Dieser Beitrag wird zunächst auf den Begriff der «Identität» eingehen und
versuchen, etwas Klarheit in die Funktion dieses Begriffes zu bringen.
Anschliessend begebe ich mich auf zwei Felder, die mich selbst zunächst
als Gläubigen und danach als Altkatholiken geformt haben: das Alte
Testament und die Kirchengeschichte. Zunächst versuche ich, ein biblisches
Fundament für das Verständnis von Identität zu finden. Ich werde dazu
darstellen, wie im Buch Genesis über die «Entstehung» Israels gesprochen
wird. Anschliessend werde ich kurz und sehr allgemein in die Geschichte
der niederländischen Kirche eintauchen und dabei zwei Momente näher
beleuchten. Ich schliesse mit ein paar Gedanken über einige Aspekte, die
aus meiner Sicht zu einer altkatholischen Identität gehören.

1. Über «altkatholische Identität»

Mein erster Eindruck war, dass der Begriff «altkatholische Identität» eine
contradictio in terminis ist oder zumindest ein problematischer Begriff.
Ein Christ ist Teil des Körpers Christi, das ist die Kirche; diese ist eins,

heilig, katholisch und apostolisch. Alle weiteren Kennzeichnungen
verringern eigentlich die Unverfälschtheit der Kirche. Die Verwendung des

Wortes «katholische Kirche» geht eigentlich von einem Fehlen der Einheit
aus, da suggeriert wird, es gäbe auch eine «un-» bzw. «nicht katholische
Kirche».

Beim Nachdenken über eine mögliche altkatholische Identität wird
mir darum vor allem auch klar, dass es sich um eine Frage handelt, die

eigentlich eher unpassend, vielleicht sogar ein wenig geschmacklos ist. Ist
es nicht eine Schande, dass eine Kirche sich für ihre Hauptaufgabe - die

Verkündigung des Evangeliums - auf Kosten einer anderen Kirche meint

profilieren zu müssen?

Der Name «altkatholische Kirche» scheint zu suggerieren, dass wir -
ähnlich wie unsere Vorfahren, die uns diesen Namen gegeben haben - in
der Konfessionalisierung des 19. Jahrhunderts gefangen bleiben. Damals

positionierten sich viele nationale Autoritäten in zunehmend liberalem
Denken als neutrale Instanz in Glaubens- und Kirchenstreitigkeiten. Die

IKZ 104 (2014) Seiten 339-352 339



Dick Schoon

verschiedenen Glaubensrichtungen wurden als «kerkgenootschappen»
(d.h. als kirchliche Genossenschaften - auch die jüdischen
Glaubensgemeinschaften wurden in den Niederlanden so genannt und so organisiert)
in die Freiheit entlassen, um unter bestimmten Voraussetzungen ihren

eigenen Kurs zu bestimmen. Solange die öffentliche Ordnung, wie sie der
Staat in einem liberalen Grundgesetz beschrieb, nicht in Gefahr geriet,
war diese Freiheit nicht eingeschränkt.

Dem bedeutenden niederländischen Wörterbuch Van Dale zufolge
taucht der Begriff «Identität» erstmals 1824 als Übersetzung der französischen

«identite» auf, welche vermutlich älteren Ursprungs ist. Es kann
aber kein Zufall sein, dass der Begriff gerade zu jener Zeit ins Niederländische

einwandert, als die Niederlande sich von französischer Besetzung
und Ausbeutung befreit haben und sich mitten in einem Prozess der nationalen

Selbstbewusstseinsbildung befinden. Das Jahr 1824 stellte sozusagen

die erste Identitätskrise des noch jungen Königreichs dar. Nach dem

Wiener Kongress hatte man das Königreich der Niederlande begründet,
um einer eventuellen neuen französischen Aggression entgegenzuwirken.
Der Kongress hatte jedoch die jahrhundertelange unterschiedliche und

getrennte Entwicklung der überwiegend protestantischen nördlichen und

überwiegend katholischen südlichen Provinzen nicht berücksichtigt. Die
Konstruktion des Königreichs der Niederlande im Jahr 1815 gründete in
einem Idealismus und erwies sich als künstlich; die Einheit zerbrach
bereits 1830, als zwei Königreiche, eines in den Niederlanden, das andere in
Belgien, gebildet wurden.

Nach dem Mariendogma von 1854, bereits 16 Jahre vor dem Ersten
Vaticanum und der Entstehung der vorwiegend deutschsprachigen
«altkatholischen Bewegung», bezeichnete sich die Cleresie in den Niederlanden
als «alt» und «katholisch» und verband diese beiden Begriffe mit einem
Bindestrich, um die Fortsetzung der unverfälschten katholischen Tradition

des Westens zum Ausdruck zu bringen. Sie positionierte sich auf
diese Weise als Gegenpol zu den Anhängern des neuen Dogmas, das sie

als «neu» und «römisch» ansah.

Das Wort «Identität» wird in den Niederlanden also zum ersten Mal in
einer Identitätskrise verwendet. In gewisser Weise ist das begreiflich,
denn was nicht als problematisch erfahren wird, braucht nicht ausdrücklich

benannt zu werden. Anders gesagt: Man fängt an, von Identität zu
sprechen, wenn ein Mangel daran vermutet wird. Dass sich eine
Theologenkonferenz damit beschäftigt, könnte als Krisenzeichen gewertet werden.

Nun wäre ich zwar der Letzte, der bestreiten würde, dass sich unsere

340



Altkatholische Identität zwischen Tradition und Aufbruch

Gesellschaft in einer finanziellen und wirtschaftlichen und die westeuropäischen,

traditionellen Kirchen sich in einer kirchlich-religiösen Krise
befinden - ich bezweifle jedoch, dass es sich dabei um etwas Neues handelt.

Die Niederländer gingen nach der französischen Besetzung im Jahr
1824 genauso auf die Suche nach ihrer Identität, wie es ihre Vorfahren
bereits 150 Jahre früher getan hatten, als diese nach achtzigjährigem
Kampf gegen Spanien die sehr erfolgreiche Republik der Vereinigten
Niederlande gründeten und sich ein eigenes nationales Bewusstsein schufen.

Zusammenfassend lässt sich sagen: Das Nachdenken über eine
altkatholische Identität folgt aus einer Unsicherheit über die Zukunft unserer
Kirche und steht im Widerspruch zur Glaubenssicherheit, die unsere Kirche

ausstrahlen will. Es gab in der Vergangenheit immer Krisen, und
immer haben die Menschen, auch niederländische (Römisch- und Alt-)Ka-
tholiken darauf reagiert, indem sie an ihrer Identität bauten.

Woher nehmen wir die Bausteine, wenn wir unsere Identität bestimmen

müssen? Als Glaubender suche ich Antworten in der Bibel und der
kirchlichen Tradition.

2. Biblischer Ansatz: Identität als Menschwerdung

Das Wort «Identität» kommt in der Bibel nicht vor, zumindest nicht in den

mir bekannten Übersetzungen. Doch wäre es falsch, daraus zu schliessen,
dass es keine Identität gäbe. Im Alten Testament wird eigentlich auf jeder
Seite beschrieben, wer und wie Gottes Volk Israel ist bzw. wie es eigentlich

sein sollte. Im Neuen Testament beschreibt jeder Abschnitt, zu
welchem Glauben, zu welcher Hoffnung und zu welcher Liebe wir als Christen

und Christinnen berufen sind. Kurz gesagt: Die gesamte Bibel handelt

von Identität. Aber wie geschieht das, ohne dass dabei das Wort «Identität»

ein einziges Mal fällt? Und was bedeutet das für die aktuelle
Fragestellung?

Das Alte Testament fängt in der Septuaginta-Übersetzung mit dem
Buch «Genesis» an, was bekanntlich «Werden/Entstehung» bedeutet. Im
griechischen Denken wird «Schöpfung» schnell im Sinne eines Anfangs
von Zeit und Raum verstanden, während die hebräische bibeltheologische
Bedeutung von «Werden» weitaus dynamischer ist. Aber was ist hier im
«Werden»? Nach christlicher Tradition ist die Schöpfung von Anfang an

auf die Erlösung durch Christus ausgerichtet. Schöpfung bezieht sich nicht
nur auf die Natur an sich, sondern umfasst den Kosmos, in dessen Mittelpunkt

der Mensch steht, der geschaffene und gefallene Mensch als Adam

341



Dick Schoon

und Eva im Paradies und der durch Christi Kreuzestod erlöste Mensch.

Schöpfung steht also nie ohne Erlösung, Genesis nie ohne Exodus da.

Wie erzählt die Genesis das Werden von Gottes Volk? Wie bekannt ist,
bilden die ersten vier Kapitel des Buches Genesis eine Art Prolog. Dieser

Prolog beginnt mit der Erzählung von Gottes Schöpfung, die gut, sehr gut
ist. Dann folgen zwei Geschichten: eine erste über den Menschen und
seine Frau, die denken, ohne Gott leben zu können, und eine zweite vom
Menschen und seinem Bruder, die denken, ohne den Nächsten leben zu
können. Die Schöpfung, die mit der himmelhoch jauchzenden
Eröffnungshymne begann und vom Zweifel und Neid des Menschen korrumpiert

wurde, droht in der siebten Generation in eine Gewaltorgie zu
eskalieren, als Lamech ausruft (4,23-24): «Ja, einen Mann töt ich für eine

Wunde und einen Knaben für eine Strieme! Ja, siebenfach wird Kajin
geahndet, aber siebenundsiebzigfach Lamech!»

Als dann der Mensch und seine Frau weiter zeugen, heissen die
Nachkommen nicht mehr Adam (Mensch), sondern Enosch (Menschlein).
Beginnt die von Gott begonnene Schöpfung schon jetzt zu straucheln?
Nein - und ich zitiere hier weiterhin die Übersetzung von Buber und
Rosenzweig: «Damals begann man den NAMEN auszurufen» (4,26). Mit
dem Ausrufen (oder Anrufen) des Gottesnamens wird der Prolog
abgeschlossen und kann die grosse Geschichte der Menschwerdung anfangen:
«Dies ist das Buch der Zeugungen Adams, des Menschen» (5,1). Und wie
verlaufen die Zeugungen? Es gibt ein festes Schema:

Als A so und so viele Jahre gelebt hatte, zeugte er B;
und nach der Erzeugung von B lebte A noch so und so viele Jahre, und er
zeugte Söhne und Töchter;
und alle Tage von A waren so und so viele Jahre, dann starb er.

So werden die zehn Geschlechter von Adam bis Noach beschrieben,
und in fast gleicher Weise wird später über die zehn Geschlechter von
Noach bis Terach berichtet. In dieser Weise wird gesagt, dass der Mensch,
wie er sich im Werden Israels manifestiert, vor und nach der Zeugung des

Erstgeborenen lebt. Vor der Zeugung lebt der Mensch in der Erwartung
des Erstgeborenen, danach lebt er aus der Erinnerung daran.

Für die Besinnung auf unsere Identität enthält diese scheinbar
langweilige Aufzählung von Geschlechtern zwei Hinweise von fundamentaler
Bedeutung: Erstens, dass das menschliche Leben, und damit auch das von
uns Christen, gezeichnet ist von der Erwartung der Erfüllung des Reiches
Gottes in der Wiederkunft Christi, des Erstgeborenen aus den Toten. Nicht

342



Altkatholische Identität zwischen Tradition und Aufbruch

die Vergangenheit bestimmt unser Denken und Handeln, sondern die
Zukunft, die wir erwarten. Der zweite Hinweis betrifft den narrativen
Charakter der Berichte: Das Leben des Menschen ist nicht nur auf die Zukunft
gerichtet, sondern wird in der Form einer Lebensgeschichte erzählt.
«Identität» ist nicht das Resultat einer abstrakten Diskussion, sondern der
konkrete Verlauf eines Menschenlebens, in dem sich Gottes Zukunft
offenbart.

Das Gegenteil einer Ausrichtung auf die Zukunft, die Gegenwart und

Vergangenheit bestimmt - die Falle, die uns Altkatholiken immer droht
(siehe unten) finden wir auch im Buch Genesis. Denn als im genannten
fünften Kapitel mit Noach die zehnte Generation erscheint, wird die
monotone Erzählweise durchbrochen: «Als Noach fünfhundert Jahre alt war,
zeugte Noach Schern, Cham und Jafet» (5,32). Der Leser fragt sich
unwillkürlich: Ist der Erstgenannte auch der Erstgeborene? Dieses Rätsel wird
erst ein paar Kapitel später gelöst.

Davor wird von der grossen Flut erzählt. Hier können nur kurz deren

Folgen für das Leben des Menschen beschrieben werden. Können Noachs
Nachkommen die für den Menschen typische Ausrichtung auf eine
Zukunft nach Gottes Schöpfung festhalten, oder wird ihr Leben von dem

bestimmt, was in der Katastrophe der grossen Flut geschehen ist? Es

scheint, als überdecke die Flut alles: «Dies sind die Zeugungen der Söhne

Noachs, Schern, Cham und Jafet. Ihnen wurden Söhne nach der Zerstörung

geboren» (10,1). Anschliessend verbreiten sich die Söhne Noachs in
70 Völkern auf der Erde. Die Aufzählung endet so: «Dies sind die Sippen
der Söhne Noachs nach ihren Zeugungen, in ihren Stämmen. Von diesen

aus trennten sich nach der Flut die Stämme auf Erden» (10,32).
Die Flut umgibt buchstäblich die Volksmasse, die Noachs Nachkommen

produzieren. Anders gesagt: Die Volksmasse ist eine Geisel der Flut,
sie lebt in einer Zeit vor und einer Zeit nach der Katastrophe. Was wird
weiter über sie gesagt? Ihre Töchter vermischen sich mit den Söhnen

der Götter (siehe 6,1-4 zur Hybridisierung der Göttersöhne und der

Menschentöchter), ihre Söhne gehen in Organisatorischem auf (siehe
Gen 11, 1-10 über den Turmbau zu Babel).

Doch die Geschichte JHWHs mit den Menschen ist noch nicht zu
Ende: In Gen 11,10-26 geht die Zeugungsgeschichte weiter. Der Erzählstil

des 5. Kapitels wird wieder aufgegriffen (11,10-11): «Als Schern hundert

Jahre war, zeugte er Arpachschad, ein Jahrespaar nach der Flut. Nach

Arpachschads Erzeugung lebte Schern fünfhundert Jahre und zeugte
Söhne und Töchter.»

343



Dick Schoon

Mit dieser Geschichte sollte aufgezeigt werden, dass Israels Werden in
der Erwartung des Erstgeborenen gründet. Auf diese Weise kann die

Erinnerung an die Katastrophe überwunden werden. Das Werden des

Menschen, wie es im Buch Genesis als Geschichte Israels erzählt wird, ist
nichts anderes als eine Geschichte immer neuer Krisen, die dank himmlischem

Eingreifen zu einer Heilsgeschichte verändert werden können.
Im Hinblick auf das Nachdenken über altkatholische Identität sollen

die folgenden zwei Aspekte festgehalten werden: die Bestimmung der

Gegenwart aus der Zukunftserwartung heraus und der narrative Charakter
der Tradition.

3. Historischer Ansatz: die Identität der Cleresie

In der Geschichte der niederländischen altkatholischen Kirche - der
«Roomsch-Katholieke Kerk van de oud-bisschoppelijke Cleresie» - wurden

mehrmals Entscheidungen in einer Krisensituation getroffen. Zwei
solche geschichtlichen Konstellationen sollen näher dargestellt werden, da
die damals getroffenen Entscheidungen Folgen für die Entwicklung der
niederländischen Kirche hatten und dadurch indirekt auch die anderen
altkatholischen Kirchen bleibend beeinflusst haben.

3.1 Die erste hat mit dem Augustinus von Cornelius Jansenius

(1585-1638) zu tun. Das Buch erschien 1640, zwei Jahre nach dem Tod
des Autors. Schon vor seiner Publikation war es umstritten. Die Krise, auf
die Jansenius mit seinem Buch Stellung bezog, lag darin, dass die katholische

Kirche ihre Strategie gegenüber einer gefestigten protestantischen
Kirche bestimmen musste. Die augustinische Tradition der Universität
Löwen, bei der man auf eine vorsichtige Art und Weise versuchte, die
protestantische Kritik ernst zu nehmen und zugleich auf sie zu antworten,
wurde von den Jesuiten bekämpft, deren Anliegen ihrerseits die Anerkennung

ihres sehr erfolgreichen Universitätskollegs in Löwen war. Zusammen

mit vielen anderen stellte Jansenius sich diesem Machtstreben der
Jesuiten entgegen. Sein Augustinus beschäftigte sich aus diesem Grunde
auch nicht nur mit der Gnadenlehre des Kirchenvaters, sondern versuchte
auf deren Grundlage den Hochmut der Jesuiten aufzuzeigen und zu beweisen,

dass dieser im Gegensatz zur gesamten katholischen kirchlichen
Lehre stehe.

Gleichzeitig kann man auch von einer Krise in der pastoralen Praxis
sprechen. Das Konzil von Trient hatte versucht, die Kirche auf verschiedenen

Gebieten neu zu strukturieren, vor allem durch die Stärkung der

344



Altkatholische Identität zwischen Tradition und Aufbruch

Stellung des Bischofs und durch die sakramentale Ordnung des kirchlichen

Lebens. Auf diese Weise wollte das Konzil auf die inner- und ausser-
kirchliche Kritik reagieren. Hinsichtlich der Gnadenlehre hatte das Konzil

jedoch nicht autoritativ Stellung bezogen. Auch die nur zur Lösung
dieser Frage eingerichteten Congregationes de Auxiliis (1597-1607) waren

nicht in der Lage, eine definitive Positionsbestimmung vorzunehmen.
Dennoch war aus der pastoralen Praxis heraus eine gewisse Deutlichkeit
notwendig, da gerade die Umsetzung der pastoralen Beschlüsse des Tri-
dentinums über die Sakramente die Geistlichen vor die Aufgabe stellte,
in konkreten Fällen zu handeln. Wie üblich griffen auch die Theologen
des 16. und 17. Jahrhunderts für die Klärung solcher Fragen gern auf die
Werke von Augustinus zurück. Für das Thema dieser Theologenkonferenz

ist die Methode, die man in dieser umstrittenen Frage anwendete, von
Bedeutung.

Jansenius entschied sich für die Arbeitsweise der sogenannten «positiven

Theologie», die theologia positiva, die in gewisser Hinsicht einen
Bruch mit der scholastischen Theologie, der theologia scholastica,
darstellte. Die positive Theologie kann als eine Wiederentdeckung der
kirchlichen Antike und als erneute Wertschätzung der kirchlichen Tradition
und ihrer Entwicklung angesehen werden. Diese Methode, die sich durch
eine stark historische Arbeitsweise auszeichnet, relativiert das System der
mittelalterlichen Scholastik. Mit seiner Wertschätzung der altkirchlichen
Traditionen lehnte Jansenius eine «fortschreitende Einsicht» oder gar eine

weitergehende Offenbarung der Wahrheit in der Theologie grundsätzlich
ab. Theologisches Studium war seiner Meinung nach nichts anderes, als

die alte und ewige Wahrheit durch ständiges Suchen und Forschen immer
wieder neu zu entdecken und zum Ausdruck zu bringen. Die Bedeutung
der Wissenschaft, und damit auch derjenigen, die sich mit ihr beschäftigen,

lag seiner Meinung und der seiner Geistesverwandten nach nicht im
Denkvermögen des Menschen, seiner Kreativität oder Produktivität,
sondern in der Frömmigkeit, mit der der Wissenschaftler sich vor seinem

Schöpfer verneigt.
Diese wissenschaftliche Grundhaltung führt zu einer Bescheidenheit,

die in der Rezeptionsgeschichte von Jansenius oft als Pessimismus oder
als Ausdruck einer defaitistischen Lebenshaltung verstanden wurde.
Diese Qualifizierung ist jedoch zu einseitig negativ. Jansenius' Lebensleistung

als Professor in Löwen, als Präsident eines dortigen Universitätskollegs

und als Vorkämpfer für die Rechte der Universität zeugen nicht

unbedingt von einer pessimistischen Lebenshaltung, sondern eher von

345



Dick Schoon

einem ausserordentlich grossen Fleiss, bei dem sich zudem intellektuelle
Schärfe und ein grosses Gerechtigkeitsgefühl miteinander verbanden. In
diesem Sinne wäre es ebenso verfehlt, die Nonnen und solitaires von Port-

Royal einfach des Defaitismus zu bezichtigen. Die Nonnen setzten sich
sehr für Flüchtlinge ein, die während des Bürgerkrieges der Fronde alles
verloren hatten. Die solitaires übersetzten nicht nur die Bibel, sodass jede
und jeder die Heilige Schrift in der eigenen Muttersprache lesen konnte,
sondern sie waren auch aktive Polemiker gegen die Protestanten. Antoine
Arnauld (1612-1694), «le Grand Arnauld», korrespondierte mit den

Philosophen seiner Zeit, und auf diese Weise unterrichtete er das Kirchenvolk
mit vielerlei frommen Schriften. Offensichtlich macht eine theologische
Haltung oder Glaubenssicht, welche die menschliche Möglichkeit, ohne
Gottes Gnade das Heil zu erreichen, nicht allzu hoch bewertet, eine aktive
Lebenshaltung nicht unmöglich. Vielleicht gilt sogar eher das Gegenteil:
Der Mensch ist, gerade weil er ohne Gott sein eigenes Heil nicht erreichen
kann, frei, sich aufrichtig und vollständig für Wahrheit und Nächstenliebe
einzusetzen.

Zu Beginn waren die nordniederländischen Katholiken nicht unbedingt

auf der Seite der französischen Verteidiger von Jansenius. Man
kannte sie zwar, korrespondierte auch mit ihnen und erkannte sicher auch
den Rang der französischen Theologen als Experten ihrer Zeit, hielt
jedoch den Gehorsam gegenüber der Verurteilung durch Rom für wichtiger
als die vermeintliche Unschuld von Jansenius. Dies hing wahrscheinlich
mit der Lage der Katholiken in der niederländischen Republik zusammen,
in der sie sich einerseits als zweitrangige Bürger vorsichtig verhalten
mussten und andererseits gegenüber ihren protestantischen Mitbürgern
als besonders vorbildliche Christen beweisen wollten. Ein Konflikt mit
Rom war dabei nicht förderlich.

Erst als die Position der Katholiken in der Republik sich nach und nach
verbesserte bzw. stabilisierte - in Richtung dessen, was wir heute als

«Toleranzpolitik» (auf Niederländisch «gedoogbeleid») bezeichnen würden -
und sie als Kaufleute ihren wirtschaftlichen Wert bewiesen hatten, konnte
auch die theologische Wahrheit wieder klarer ins Visier genommen werden.
Es ist denn auch nicht verwunderlich, dass nicht Johannes van Neercassel

(1623-1686), geboren im kleinen südholländischen Städtchen Gorcum und
als Apostolischer Vikar der Führer der niederländischen Katholiken,
sondern sein Nachfolger Petrus Codde (1648-1710), der einem wohlhabenden
Amsterdamer Patriziergeschlecht entstammte, nach der formellen
Anerkennung der Republik der Sieben Vereinigten Niederlande die Unterzeich-

346



Altkatholische Identität zwischen Tradition und Aufbruch

nung der Formulare gegen Jansenius verweigerte und damit Stellung in der
umstrittenen Frage bezog Die Krise, die sich mehr als em halbes Jahrhundert

zuvor im Löwen des Jansenius abgespielt hatte, fand nun ihren Fortgang

in der Republik Coddes und seiner Gesinnungsgenossen. Sie

bestimmten ihren Standpunkt m gleicher Art und Weise. In der Theologie
nutzten sie eine stark historisch geprägte Methode, vor allem um die
Gültigkeit des eigenen Rechts zu beweisen, zum Beispiel in Bezug auf die

Verwaltung der lokalen Kirche In der Pastoral erwiesen sie sich als Gegner

der Jesuiten, deren Praxis im Beichtstuhl und bei der Eucharistie sie als

eine Art Hochmut ansahen, der den Menschen in eine Konkurrenzposition
zu Gott versetzte. Der internationalen Macht der Jesuiten war die
niederländische Cleresie jedoch nicht gewachsen und brachte sich mit ihrem
Festhalten an der eigenen Meinung in eine isolierte Stellung

3 2 Damit bm ich beim zweiten Beispiel einer Standortbestimmung
der Cleresie m einer Krisenzeit angelangt. Weil ich dies bereits ausführlich

beschrieben habe,1 soll es hier bei einer kurzen Erwähnung bleiben.
Es geht um die Verkundung des sogenannten Dogmas der Unbefleckten
Empfängnis Mariens durch Papst Pius IX. im Jahre 1854. Frühere
Streitpunkte, bei denen die Cleresie einen gegensätzlichen Standpunkt gegenüber

Rom vertreten hatte, waren eher disziplinarischer Art gewesen: die

Unterzeichnung der Verurteilung von Jansemus' Werk, die Verurteilung
der französischen Bibelubersetzung von Quesnel (1713) oder die Frage der
Wahl des Ortsbischofes. Im Jahr 1854 sah man sich mit einem neuen

Dogma konfrontiert, dessen Ablehnung den Verlust des ewigen Heils zur
Folge hatte. Wiederum entschied sich die Cleresie trotz ihrer lächerlich
kleinen Anhangerschaft fur eine grundsatzliche Haltung: Sie lehnte das

Dogma ab und lieferte eine zwar kleine, aber immer noch lesenswerte

Abwehrschrift, in der sie auf der Grundlage von Bibel und Tradition -
Letztere interpretiert als die Entwicklung der Kirche und ihres Dogmas

- nachwies, dass das neue Dogma inhaltlich und - aufgrund seines
Zustandekommens - formal nicht in Ubereinstimmung mit der katholischen
Lehre war. Dieser sehr prinzipiellen Haltung konnten sich spater die

deutschsprachigen Altkatholiken in ihrem Widerstand gegen die vatikanischen

Dogmen nahtlos anschhessen.

1 Vgl Dick J Schoon, Van bisschoppelijke Cleresie tot Oud-Katholieke Kerk
Bijdrage tot de geschiedems van het kathohcisme m Nederland in de 19de eeuw, Nij-
megen (Valkhof Pers) 2004

347



Dick Schoon

3.3 Was gilt es von diesen Krisenmomenten der niederländischen Kirche

festzuhalten?
Erstens: Es ging zu Jansenius' Zeit und im 19. Jahrhundert jeweils

nicht um die Identität einer bestimmten Strömung oder Partei, sondern um
die christliche und katholische Identität, wie sie die Kirche zu allen Zeiten
vertreten hatte und die sie in einer Krisenzeit neu auszudrücken versuchte.

Zweitens: Die katholische Identität wurde im Studium von Schrift und
Tradition unter Einbeziehung moderner wissenschaftlicher Erkenntnisse

gefunden. Die Bibelübersetzung der solitaires von Port-Royal hatte zum
Ziel, allen die Lektüre der Bibel zu gewährleisten. Jansenius' Augustinus
und andere Veröffentlichen wollten zeigen, dass der Reichtum kirchlicher
Tradition seit Langem existierte und nicht erneut erfunden zu werden
brauchte. Die Ablehnung des Mariendogmas von 1854 geschah auf der

Grundlage eines gediegenen Studiums von Schrift und Tradition.
Drittens: Ein starker Akzent liegt auf einem aufrichtigen und

gewissenhaften christlichen Leben, aber immer innerhalb der Gemeinschaft der
Kirche. Obwohl die Löwener Augustiner verdächtigt wurden, dem
Protestantismus gefährlich nahezukommen, und auch die Reformen des 20.
Jahrhunderts in der niederländischen altkatholischen Kirche (die Abschaffung
von Latein in der Liturgie, die Abschaffung des Pflichtzölibats, die
Einführung einer Synode) von Rom-Katholiken als «Protestantisierung»
angesehen wurden, haben weder die Löwener noch die späteren niederländischen

Altkatholiken jemals am katholischen Charakter ihrer kirchlichen
Erneuerung gezweifelt.

Viertens: In der pastoralen Praxis wurden relativ hohe Anforderungen
sowohl an den Pfarrer als Seelenhirten als auch an die einzelnen Gläubigen

gestellt, von denen erwartet wurde, dass sie als Personen fromm waren

und sich als gläubige Christen am gesellschaftlichen Diskurs beteiligten.

Obwohl die Frage, ob alle diesen hohen Erwartungen im täglichen
Leben tatsächlich immer gerecht wurden, wahrscheinlich verneint werden

muss, bedeutet dies nicht, dass das Ideal aus den Augen verloren werden
sollte.

4. Schlussfolgerungen: altkatholische Identität

Im Vorangegangenen habe ich zum einen gezeigt, dass das Werden Israels
in einer Krise zustandegekommen ist. Nicht die Erinnerung an eine
Katastrophe ist identitätsbestimmend, sondern die Erwartung des Erstgeborenen,

welcher der Messias sein kann. Die menschliche Identität ist immer

348



Altkatholische Identität zwischen Tradition und Aufbruch

eine konkrete Geschichte, Menschwerdung ist ein narratives Geschehen.
Zum anderen wurde dargelegt, wie die niederländische Cleresie in zwei
Krisensituationen unter Anwendung einer bestimmten Methode die
katholische Tradition neu und zugleich innovativ zum Ausdruck brachte.
Ohne sich auf das eigene Können ohne Gott zu berufen, benutzte man
damals moderne wissenschaftliche Erkenntnisse, um die Wahrheit des

Glaubens neu zu beleuchten, vor allem gegenüber Strömungen, die aus
Sicht der Cleresie dem Reichtum der Tradition im Wege standen bzw. ihn
vernachlässigten. Aufgrund dieser biblischen und historischen Ausführungen

können die folgenden sieben Schlussfolgerungen im Hinblick auf
eine mögliche altkatholische Identität gezogen werden.

4.1 Das Wichtigste scheint mir erstens die Offenheit gegenüber der
Zukunft zu sein. Es sind nicht die Katastrophen der Jahre 1724 oder 1870,

die unser Denken, unseren Glauben und unsere Theologie bestimmen. Für
uns als Christen bestimmend ist die Erwartung der Vollendung des
Reiches Gottes. Und obwohl natürlich jeder Christ von der Hoffnung, die in
ihm ist, Zeugnis abzulegen hat, so müssen die Mitglieder kleiner Kirchen
wie der altkatholischen dies doppelt und dreifach tun. Gerade weil es nicht
selbstverständlich ist, müssen wir immer wieder unsere Existenzberechtigung

verteidigen. Dabei müssen wir uns hüten vor der Falle, die bereits im
Buch Genesis genannt wird: dass wir unser Kirche-Sein von der Katastrophe

bestimmt sein lassen. Immer wenn wir unsere Existenzberechtigung

erklären, hat dies von unserer Zukunftserwartung her formuliert zu
werden. In einer Welt, in der die christliche Tradition in immer stärkerem
Masse unbekannt ist, müssen wir lernen, Zeugnis abzulegen von der

Befreiung, die Gott in unser Leben gebracht hat, und der Rolle, die die Kirche
dabei spielt.

4.2 Zweitens ist der narrative Charakter der Menschwerdung, wie sie

beschrieben wird im Buch Genesis, aber auch wie sie in der Geschichte

unserer Kirche gefunden werden kann, für unsere Identität wichtig. Denn
wir leben unseren Glauben nicht als abstraktes Konstrukt, sondern als

Lebensgeschichte, persönlich und im Zusammenhang mit unseren
Mitgläubigen heute, gestern und morgen. Wenn die Kirche die heilige Eucharistie

feiert, dann ist diese Feier vor allem auch ein narratives Geschehen.

Die Vergangenheit wird vergegenwärtigt und wird im Heute präsent, um
den Gläubigen im Hier und Jetzt Anteil zu geben an Gottes Zukunft und
sie so zu deren Zeugen zu machen. Aber nicht nur die Feier der Sakramente

ist ein narratives Geschehen. Auch in der Pastoral geht es um die

Lebensgeschichte des Gläubigen und seine Beziehung zu Gott, und bei

349



Dick Schoon

ethischen Fragen fühlt sich die altkatholische Kirche gleichermassen dazu

aufgerufen, einen Weg zu finden, der das Leben weitergibt.
4.3 Die Erwartung einer Zukunft (die noch nicht angebrochen ist), in

Verbindung mit dem narrativen Charakter dieser Erwartung, machen meiner

Meinung nach drittens ein persönliches Engagement unabdingbar. Es

ist natürlich möglich, religiöse Erfahrungen in grossen Ereignissen und

prächtigen, vollen Kirchen zu erleben. Der wirkliche Austausch befreiender

Erfahrung findet aber meiner Meinung nach eher in persönlichen
Begegnungen statt. Daher rührt auch meine grosse Wertschätzung für das

Kleinformatige unserer Kirchen und Gemeinden. Selbstverständlich bin
ich mir der Tatsache bewusst, dass diese Wertschätzung auch in einen
übertriebenen Stolz auf die eigene Erwählung ausarten kann, wodurch
eine Kirche zur Sekte wird. Es ist gerade die Stärke altkatholischer Theologie,

dass sie eine mögliche weltweite Zusammenarbeit der Kirche (der
«universalen Kirche») aus dem kleinen Format der lokalen Kirchen
entstehen lässt.

4.4 Ein vierter Aspekt betrifft das ergänzende Gegenüber dieses
persönlichen Engagements, nämlich den synodalen Bezugsrahmen, in dem es

gestaltet wird. Nachdem im Buch Genesis zuerst festgestellt worden ist,
dass Gottes Schöpfung «gut, sehr gut» ist, wird darüber geklagt, dass es

«nicht gut» sei, dass der Mensch allein sei. Menschen brauchen Flilfe, ein
Gegenüber, um ihrer Berufung Ausdruck zu verleihen. Die Menschwerdung

hat nicht nur einen narrativen, sondern auch einen dialogischen
Charakter, ähnlich wie Gott selbst den Bund mit seinem Volk schliesst. In der
altkatholischen Tradition sind verschiedene Formen des dialogischen
Charakters von Kirche-Sein zu finden, etwa in Strömungen wie dem Kon-
ziliarismus oder dem Anti-Ultramontanismus. Beide sind Widerstandsformen

gegen die Übermacht einer einzelnen Person oder Instanz, welche
die Wahrheit bestimmen will. Der synodale Charakter unserer Kirchen
spiegelt dieses Zusammen-Kirche-Sein.

4.5 Damit kommt ein fünfter Aspekt altkatholischer Identität zur Sprache:

die Vertiefung des Glaubensverständnisses und die Sorge um seine

Weitergabe. Denn wer persönlich Zeugnis ablegen will über die Befreiung,

die Gott im eigenen Leben gespielt hat, und wer im synodalen Pro-
zess mitverantwortlich Glauben und Kirche gestalten will, muss wissen,
worüber er oder sie spricht. In Fortführung der Anliegen unserer Voreltern
sollten wir die Weitergabe der Kenntnis der Bibel und der kirchlichen
Tradition ernster nehmen, als es heute üblich geworden ist.

350



Altkatholische Identität zwischen Tradition und Aufbruch

4.6 Ein sechster Aspekt altkatholischer Identität betrifft das ökumenische

Engagement. Seit je ist dieses beachtlich, sowohl wegen des Ideals
der Einheit der Kirche als auch aus praktischen Gründen. Unser ökumenisches

Engagement hat sich darauf konzentriert, einen Beitrag zur Einheit

der Kirche zu leisten, und wir haben diesbezüglich eingebracht, worin
wir gut sind - ich denke hauptsächlich an die Ekklesiologie. Aber wie weit
können und müssen wir mit diesem Engagement gehen? Wenn etwa
Gespräche mit einer anderen Kirche nicht zum gewünschten Ziel der

Kirchengemeinschaft kommen, gehen wir dann dazu über, eine eigene
altkatholische Ortskirche zu gründen? Wer sich die - bisher noch ungeschriebene

- Geschichte von 125 Jahren Utrechter Union vor Augen hält oder
die Wachstums- und Revitalisierungsinitiativen jeder einzelnen
Mitgliedskirche im Laufe der Jahre betrachtet, muss einräumen, dass ziemlich

viele Abenteuer und Pläne kein gutes Ende gefunden haben. Aber
heisst das, dass deshalb auch nichts mehr unternommen werden soll?
Wenn wir territorial denken - und das tun wir in ekklesiologischer
Hinsicht: ein Bischof am «Ort» -, dann liegt es eher auf der Hand, in gute
Beziehungen mit anderen Kirchen vor Ort zu investieren, als dort eigene
altkatholische Kirchen zu gründen. Aber das bedeutet nicht, dass wir
nicht ganz unterschiedlichen Gruppierungen dabei helfen könnten, kirchlich

Anschluss zu finden.
4.7 Zum Schluss sei - siebtens - die Frömmigkeit als Aspekt altkatholischer

Identität genannt. Frömmigkeit ist ein altertümliches und nicht
mehr oft gebrauchtes Wort, aber es weist hin auf die konkrete religiöse
Praxis eines Christen und einer Christin. Es gibt kein anderes Wort, das

so genau angibt, was gemeint ist. Früher antwortete jemand auf die Frage,
ob er oder sie gläubig sei, mit: «Ja, denn ich gehe in die Kirche.» Das kann
als oberflächliche Antwort abgetan werden, als könne die betreffende Person

ihren Glauben nicht genauer in Worte fassen. Aber man kann auch

Bescheidenheit heraushören: Glaube und Kirche setzen einander voraus
und sind unlösbar miteinander verbunden. In der konkreten Bindung an
eine Kirche spiegelt sich, dass jemand eine Beziehung zu Gott unterhält
und empfänglich ist für die Zukunft. Seine eigene Existenz ist in die

grosse Geschichte der Kirche an allen Orten und zu allen Zeiten
aufgenommen. Dadurch verliert der oder die Gläubige nicht die persönliche
Freiheit, sondern gewinnt sie gerade. Diese paradoxe Erfahrung von Freiheit

und Gebundenheit schenkt uns den Raum, der Zukunft unserer
Kirchen ehrlich entgegenzusehen und uns einzusetzen, um die Glaubensgeheimnisse

weiterhin miteinander zu teilen.

351



Dick Schoon

Dick J. Schoon (geb. 1958 in IJmuiden NL), Bischof, Dr. theol. 1977-1981
Studium der Psychologie in Amsterdam und 1981-1988 der Theologie in
Amsterdam und Utrecht. 1989 Priesterweihe. 1988-1992 Hilfsgeistlicher in
Amsterdam und Aalsmeer, 1992-2007 Pfarrer in IJmuiden, danach in
Amsterdam. 2003 Dekan des Bistums Haarlem. 2004 Promotion an der Freien
Universität Amsterdam. Seit 2008 Bischof von Haarlem.

Adresse: Ruysdaelstraat 37, NL-1071 XA Amsterdam, Niederlande.
E-Mail: djschoon@planet.nl.

English Summary

The article reflects on essential features of Old Catholic identity, on the one hand
from a biblical perspective, on the other from the perspective of church history.
In thinking about "Old Catholic" identity, one should be aware of a fundamental
contradiction: any attempt to find an identity outside the one, holy, catholic and

apostolic church as attested in the Creed restricts the authenticity of the church.
One should also be aware that thoughts about a separate identity are often engendered

by internal or external crises.
The Bible does not mention "identity". Instead, the Israelite-biblical

understanding of the Incarnation is determined by the expectation of the birth of the
first-born. Identity is thus determined not by the past, but by expectations for the
future. From a church history perspective, two moments are crucial: first, the
attitude of the Church of Utrecht to the condemnation of Cornelius Jansen's

Augustinus, and second, the opposition to the dogma of Mary's Immaculate
Conception.

For the determination of Old Catholic identity, seven aspects need to be taken
into account: openness to the future, preservation of the narrative character of
faith and church life, the need for great personal commitment to shaping this
community life, its synodical framework, informed witness to the Christian faith,
ecumenical commitment and devotion.

352


	Altkatholische Identität zwischen Tradition und Aufbruch

