Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 104 (2014)

Heft: 4

Artikel: Altkatholische ldentitat zwischen Tradition und Aufbruch
Autor: Schoon, Dick

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405142

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Altkatholische Identitiat zwischen Tradition
und Aufbruch

Dick Schoon

Dieser Beitrag wird zunichst auf den Begriff der «Identitét» eingehen und
versuchen, etwas Klarheit in die Funktion dieses Begriffes zu bringen.
Anschliessend begebe ich mich auf zwei Felder, die mich selbst zuniichst
als Glaubigen und danach als Altkatholiken geformt haben: das Alte Tes-
tament und die Kirchengeschichte. Zunichst versuche ich, ein biblisches
Fundament fiir das Verstdndnis von Identitiit zu finden. Ich werde dazu
darstellen, wie im Buch Genesis iiber die «Entstehung» Israels gesprochen
wird. Anschliessend werde ich kurz und sehr allgemein in die Geschichte
der niederldndischen Kirche eintauchen und dabei zwei Momente niher
beleuchten. Ich schliesse mit ein paar Gedanken iiber einige Aspekte, die
aus meiner Sicht zu einer altkatholischen Identitét gehoren.

1. Uber «altkatholische Identitit»

Mein erster Eindruck war, dass der Begriff «altkatholische Identitéit» eine
contradictio in terminis ist oder zumindest ein problematischer Begriff.
Ein Christ ist Teil des Korpers Christi, das ist die Kirche; diese ist eins,
heilig, katholisch und apostolisch. Alle weiteren Kennzeichnungen ver-
ringern eigentlich die Unverfilschtheit der Kirche. Die Verwendung des
Wortes «katholische Kirche» geht eigentlich von einem Fehlen der Einheit
aus, da suggeriert wird, es gibe auch eine «un-» bzw. «nicht katholische
Kirche».

Beim Nachdenken iiber eine mogliche altkatholische Identitidt wird
mir darum vor allem auch klar, dass es sich um eine Frage handelt, die
eigentlich eher unpassend, vielleicht sogar ein wenig geschmacklos ist. Ist
es nicht eine Schande, dass eine Kirche sich fiir ihre Hauptaufgabe — die
Verkiindigung des Evangeliums — auf Kosten einer anderen Kirche meint
profilieren zu miissen?

Der Name «altkatholische Kirche» scheint zu suggerieren, dass wir —
dhnlich wie unsere Vorfahren, die uns diesen Namen gegeben haben — in
der Konfessionalisierung des 19. Jahrhunderts gefangen bleiben. Damals
positionierten sich viele nationale Autoritdten in zunehmend liberalem
Denken als neutrale Instanz in Glaubens- und Kirchenstreitigkeiten. Die

IKZ 104 (2014) Seiten 339-352 339



Dick Schoon

verschiedenen Glaubensrichtungen wurden als «kerkgenootschappen»
(d.h. als kirchliche Genossenschaften — auch die jiidischen Glaubensge-
meinschaften wurden in den Niederlanden so genannt und so organisiert)
in die Freiheit entlassen, um unter bestimmten Voraussetzungen ihren ei-
genen Kurs zu bestimmen. Solange die offentliche Ordnung, wie sie der
Staat in einem liberalen Grundgesetz beschrieb, nicht in Gefahr geriet,
war diese Freiheit nicht eingeschrénkt.

Dem bedeutenden niederlindischen Worterbuch Van Dale zufolge
taucht der Begriff «Identitit» erstmals 1824 als Ubersetzung der franzo-
sischen «identité» auf, welche vermutlich dlteren Ursprungs ist. Es kann
aber kein Zufall sein, dass der Begriff gerade zu jener Zeit ins Niederlin-
dische einwandert, als die Niederlande sich von franzosischer Besetzung
und Ausbeutung befreit haben und sich mitten in einem Prozess der natio-
nalen Selbstbewusstseinsbildung befinden. Das Jahr 1824 stellte sozusa-
gen die erste Identitédtskrise des noch jungen Konigreichs dar. Nach dem
Wiener Kongress hatte man das Konigreich der Niederlande begriindet,
um einer eventuellen neuen franzosischen Aggression entgegenzuwirken.
Der Kongress hatte jedoch die jahrhundertelange unterschiedliche und
getrennte Entwicklung der iiberwiegend protestantischen nordlichen und
tiberwiegend katholischen siidlichen Provinzen nicht beriicksichtigt. Die
Konstruktion des Konigreichs der Niederlande im Jahr 1815 griindete in
einem Idealismus und erwies sich als kiinstlich; die Einheit zerbrach be-
reits 1830, als zwei Konigreiche, eines in den Niederlanden, das andere in
Belgien, gebildet wurden.

Nach dem Mariendogma von 1854, bereits 16 Jahre vor dem Ersten
Vaticanum und der Entstehung der vorwiegend deutschsprachigen «altka-
tholischen Bewegung», bezeichnete sich die Cleresie in den Niederlanden
als «alt» und «katholisch» und verband diese beiden Begriffe mit einem
Bindestrich, um die Fortsetzung der unverfilschten katholischen Tradi-
tion des Westens zum Ausdruck zu bringen. Sie positionierte sich auf
diese Weise als Gegenpol zu den Anhéngern des neuen Dogmas, das sie
als «neu» und «romisch» ansah.

Das Wort «Identitdt» wird in den Niederlanden also zum ersten Mal in
einer Identitdtskrise verwendet. In gewisser Weise ist das begreiflich,
denn was nicht als problematisch erfahren wird, braucht nicht ausdriick-
lich benannt zu werden. Anders gesagt: Man fiangt an, von Identitit zu
sprechen, wenn ein Mangel daran vermutet wird. Dass sich eine Theolo-
genkonferenz damit beschiftigt, konnte als Krisenzeichen gewertet wer-
den. Nun wiire ich zwar der Letzte, der bestreiten wiirde, dass sich unsere

340



Altkatholische Identitdt zwischen Tradition und Aufbruch

Gesellschaft in einer finanziellen und wirtschaftlichen und die westeuro-
péischen, traditionellen Kirchen sich in einer kirchlich-religiosen Krise
befinden — ich bezweifle jedoch, dass es sich dabei um etwas Neues han-
delt. Die Niederldnder gingen nach der franzésischen Besetzung im Jahr
1824 genauso auf die Suche nach ihrer Identitiit, wie es ihre Vorfahren
bereits 150 Jahre friiher getan hatten, als diese nach achtzigjihrigem
Kampf gegen Spanien die sehr erfolgreiche Republik der Vereinigten Nie-
derlande griindeten und sich ein eigenes nationales Bewusstsein schufen.

Zusammenfassend lésst sich sagen: Das Nachdenken iiber eine altka-
tholische Identitét folgt aus einer Unsicherheit iiber die Zukunft unserer
Kirche und steht im Widerspruch zur Glaubenssicherheit, die unsere Kir-
che ausstrahlen will. Es gab in der Vergangenheit immer Krisen, und im-
mer haben die Menschen, auch niederldndische (Romisch- und Alt-)Ka-
tholiken darauf reagiert, indem sie an ihrer Identitét bauten.

Woher nehmen wir die Bausteine, wenn wir unsere Identitét bestim-
men miissen? Als Glaubender suche ich Antworten in der Bibel und der
kirchlichen Tradition.

2. Biblischer Ansatz: Identitit als Menschwerdung

Das Wort «Identitit» kommt in der Bibel nicht vor, zumindest nicht in den
mir bekannten Ubersetzungen. Doch wiire es falsch, daraus zu schliessen,
dass es keine Identitit gibe. Im Alten Testament wird eigentlich auf jeder
Seite beschrieben, wer und wie Gottes Volk Israel ist bzw. wie es eigent-
lich sein sollte. Im Neuen Testament beschreibt jeder Abschnitt, zu wel-
chem Glauben, zu welcher Hoffnung und zu welcher Liebe wir als Chris-
ten und Christinnen berufen sind. Kurz gesagt: Die gesamte Bibel handelt
von Identitidt. Aber wie geschieht das, ohne dass dabei das Wort «Identi-
tdat» ein einziges Mal fillt? Und was bedeutet das fiir die aktuelle Frage-
stellung?

Das Alte Testament fingt in der Septuaginta-Ubersetzung mit dem
Buch «Genesis» an, was bekanntlich «Werden/Entstehung» bedeutet. Im
griechischen Denken wird «Schopfung» schnell im Sinne eines Anfangs
von Zeit und Raum verstanden, withrend die hebriische bibeltheologische
Bedeutung von «Werden» weitaus dynamischer ist. Aber was ist hier im
«Werden»? Nach christlicher Tradition ist die Schopfung von Anfang an
auf die Erlosung durch Christus ausgerichtet. Schopfung bezieht sich nicht
nur auf die Natur an sich, sondern umfasst den Kosmos, in dessen Mittel-
punkt der Mensch steht, der geschaffene und gefallene Mensch als Adam

341



Dick Schoon

und Eva im Paradies und der durch Christi Kreuzestod erloste Mensch.
Schopfung steht also nie ohne Erlésung, Genesis nie ohne Exodus da.

Wie erzihlt die Genesis das Werden von Gottes Volk? Wie bekannt ist,
bilden die ersten vier Kapitel des Buches Genesis eine Art Prolog. Dieser
Prolog beginnt mit der Erzédhlung von Gottes Schopfung, die gut, sehr gut
ist. Dann folgen zwei Geschichten: eine erste iiber den Menschen und
seine Frau, die denken, ohne Gott leben zu konnen, und eine zweite vom
Menschen und seinem Bruder, die denken, ohne den Nichsten leben zu
konnen. Die Schopfung, die mit der himmelhoch jauchzenden Eroff-
nungshymne begann und vom Zweifel und Neid des Menschen korrum-
piert wurde, droht in der siebten Generation in eine Gewaltorgie zu eska-
lieren, als Lamech ausruft (4,23-24): «Ja, einen Mann t6t ich fiir eine
Wunde und einen Knaben fiir eine Strieme! Ja, siebenfach wird Kajin
geahndet, aber siebenundsiebzigfach Lamech!»

Als dann der Mensch und seine Frau weiter zeugen, heissen die Nach-
kommen nicht mehr Adam (Mensch), sondern Enosch (Menschlein).
Beginnt die von Gott begonnene Schopfung schon jetzt zu straucheln?
Nein — und ich zitiere hier weiterhin die Ubersetzung von Buber und Ro-
senzwelg: «Damals begann man den NAMEN auszurufen» (4,26). Mit
dem Ausrufen (oder Anrufen) des Gottesnamens wird der Prolog abge-
schlossen und kann die grosse Geschichte der Menschwerdung anfangen:
«Dies ist das Buch der Zeugungen Adams, des Menschen» (5,1). Und wie
verlaufen die Zeugungen? Es gibt ein festes Schema:

Als A so und so viele Jahre gelebt hatte, zeugte er B;

und nach der Erzeugung von B lebte A noch so und so viele Jahre, und er
zeugte Sohne und Tochter;

und alle Tage von A waren so und so viele Jahre, dann starb er.

So werden die zehn Geschlechter von Adam bis Noach beschrieben,
und in fast gleicher Weise wird spiter iiber die zehn Geschlechter von
Noach bis Terach berichtet. In dieser Weise wird gesagt, dass der Mensch,
wie er sich im Werden Israels manifestiert, vor und nach der Zeugung des
Erstgeborenen lebt. Vor der Zeugung lebt der Mensch in der Erwartung
des Erstgeborenen, danach lebt er aus der Erinnerung daran.

Fiir die Besinnung auf unsere Identitét enthilt diese scheinbar lang-
weilige Aufzdhlung von Geschlechtern zwei Hinweise von fundamentaler
Bedeutung: Erstens, dass das menschliche Leben, und damit auch das von
uns Christen, gezeichnet ist von der Erwartung der Erfiillung des Reiches
Gottes in der Wiederkunft Christi, des Erstgeborenen aus den Toten. Nicht

342



Altkatholische Identitdt zwischen Tradition und Aufbruch

die Vergangenheit bestimmt unser Denken und Handeln, sondern die Zu-
kunft, die wir erwarten. Der zweite Hinweis betrifft den narrativen Cha-
rakter der Berichte: Das Leben des Menschen ist nicht nur auf die Zukunft
gerichtet, sondern wird in der Form einer Lebensgeschichte erzihlt.
«Identitédt» ist nicht das Resultat einer abstrakten Diskussion, sondern der
konkrete Verlauf eines Menschenlebens, in dem sich Gottes Zukunft of-
fenbart.

Das Gegenteil einer Ausrichtung auf die Zukunft, die Gegenwart und
Vergangenheit bestimmt — die Falle, die uns Altkatholiken immer droht
(siche unten) —, finden wir auch im Buch Genesis. Denn als im genannten
fiinften Kapitel mit Noach die zehnte Generation erscheint, wird die mo-
notone Erzihlweise durchbrochen: «Als Noach fiinfhundert Jahre alt war,
zeugte Noach Schem, Cham und Jafet» (5,32). Der Leser fragt sich unwill-
kiirlich: Ist der Erstgenannte auch der Erstgeborene? Dieses Ritsel wird
erst ein paar Kapitel spiiter gelost.

Davor wird von der grossen Flut erzdhlt. Hier kbnnen nur kurz deren
Folgen fiir das Leben des Menschen beschrieben werden. Kénnen Noachs
Nachkommen die fiir den Menschen typische Ausrichtung auf eine Zu-
kunft nach Gottes Schopfung festhalten, oder wird ihr Leben von dem
bestimmt, was in der Katastrophe der grossen Flut geschehen ist? Es
scheint, als iiberdecke die Flut alles: «Dies sind die Zeugungen der S6hne
Noachs, Schem, Cham und Jafet. Ihnen wurden S6hne nach der Zersto-
rung geboren» (10,1). Anschliessend verbreiten sich die S6hne Noachs in
70 Volkern auf der Erde. Die Aufzéhlung endet so: «Dies sind die Sippen
der Sohne Noachs nach ihren Zeugungen, in ihren Stimmen. Von diesen
aus trennten sich nach der Flut die Stimme auf Erden» (10,32).

Die Flut umgibt buchstiblich die Volksmasse, die Noachs Nachkom-
men produzieren. Anders gesagt: Die Volksmasse ist eine Geisel der Flut,
sie lebt in einer Zeit vor und einer Zeit nach der Katastrophe. Was wird
weiter iiber sie gesagt? Ihre Tochter vermischen sich mit den S6hnen
der Gotter (siehe 6,1-4 zur Hybridisierung der Géttersdhne und der
Menschentochter), ihre Sohne gehen in Organisatorischem auf (siche
Gen 11, 1-10 tiber den Turmbau zu Babel).

Doch die Geschichte JHWHs mit den Menschen ist noch nicht zu
Ende: In Gen 11,10-26 geht die Zeugungsgeschichte weiter. Der Erzihl-
stil des 5. Kapitels wird wieder aufgegriffen (11,10-11): «Als Schem hun-
dert Jahre war, zeugte er Arpachschad, ein Jahrespaar nach der Flut. Nach
Arpachschads Erzeugung lebte Schem fiinfhundert Jahre und zeugte
Sohne und Tochter.»

343



Dick Schoon

Mit dieser Geschichte sollte aufgezeigt werden, dass Israels Werden in
der Erwartung des Erstgeborenen griindet. Auf diese Weise kann die Er-
innerung an die Katastrophe iiberwunden werden. Das Werden des Men-
schen, wie es im Buch Genesis als Geschichte Israels erzahlt wird, ist
nichts anderes als eine Geschichte immer neuer Krisen, die dank himmli-
schem Eingreifen zu einer Heilsgeschichte verindert werden konnen.

Im Hinblick auf das Nachdenken iiber altkatholische Identitét sollen
die folgenden zwei Aspekte festgehalten werden: die Bestimmung der Ge-
genwart aus der Zukunftserwartung heraus und der narrative Charakter
der Tradition.

3. Historischer Ansatz: die Identitat der Cleresie

In der Geschichte der niederlandischen altkatholischen Kirche — der
«Roomsch-Katholieke Kerk van de oud-bisschoppelijke Cleresie» — wur-
den mehrmals Entscheidungen in einer Krisensituation getroffen. Zwei
solche geschichtlichen Konstellationen sollen ndher dargestellt werden, da
die damals getroffenen Entscheidungen Folgen fiir die Entwicklung der
niederldndischen Kirche hatten und dadurch indirekt auch die anderen
altkatholischen Kirchen bleibend beeinflusst haben.

3.1 Die erste hat mit dem Auwugustinus von Cornelius Jansenius
(1585-1638) zu tun. Das Buch erschien 1640, zwei Jahre nach dem Tod
des Autors. Schon vor seiner Publikation war es umstritten. Die Krise, auf
die Jansenius mit seinem Buch Stellung bezog, lag darin, dass die katho-
lische Kirche ihre Strategie gegeniiber einer gefestigten protestantischen
Kirche bestimmen musste. Die augustinische Tradition der Universitét
Lowen, bei der man auf eine vorsichtige Art und Weise versuchte, die
protestantische Kritik ernst zu nehmen und zugleich auf sie zu antworten,
wurde von den Jesuiten bekdmpft, deren Anliegen ihrerseits die Anerken-
nung ihres sehr erfolgreichen Universitétskollegs in Lowen war. Zusam-
men mit vielen anderen stellte Jansenius sich diesem Machtstreben der
Jesuiten entgegen. Sein Augustinus beschiftigte sich aus diesem Grunde
auch nicht nur mit der Gnadenlehre des Kirchenvaters, sondern versuchte
auf deren Grundlage den Hochmut der Jesuiten aufzuzeigen und zu bewei-
sen, dass dieser im Gegensatz zur gesamten katholischen kirchlichen
Lehre stehe.

Gleichzeitig kann man auch von einer Krise in der pastoralen Praxis
sprechen. Das Konzil von Trient hatte versucht, die Kirche auf verschie-
denen Gebieten neu zu strukturieren, vor allem durch die Stirkung der

344



Altkatholische Identitdt zwischen Tradition und Aufbruch

Stellung des Bischofs und durch die sakramentale Ordnung des kirchli-
chen Lebens. Auf diese Weise wollte das Konzil auf die inner- und ausser-
kirchliche Kritik reagieren. Hinsichtlich der Gnadenlehre hatte das Kon-
zil jedoch nicht autoritativ Stellung bezogen. Auch die nur zur Losung
dieser Frage eingerichteten Congregationes de Auxiliis (1597-1607) wa-
ren nicht in der Lage, eine definitive Positionsbestimmung vorzunehmen.
Dennoch war aus der pastoralen Praxis heraus eine gewisse Deutlichkeit
notwendig, da gerade die Umsetzung der pastoralen Beschliisse des Tri-
dentinums iiber die Sakramente die Geistlichen vor die Aufgabe stellte,
in konkreten Fillen zu handeln. Wie iiblich griffen auch die Theologen
des 16. und 17. Jahrhunderts fiir die Kldrung solcher Fragen gern auf die
Werke von Augustinus zuriick. Fiir das Thema dieser Theologenkonfe-
renz ist die Methode, die man in dieser umstrittenen Frage anwendete, von
Bedeutung.

Jansenius entschied sich fiir die Arbeitsweise der sogenannten «positi-
ven Theologie», die theologia positiva, die in gewisser Hinsicht einen
Bruch mit der scholastischen Theologie, der theologia scholastica, dar-
stellte. Die positive Theologie kann als eine Wiederentdeckung der kirch-
lichen Antike und als erneute Wertschéitzung der kirchlichen Tradition
und ihrer Entwicklung angesehen werden. Diese Methode, die sich durch
eine stark historische Arbeitsweise auszeichnet, relativiert das System der
mittelalterlichen Scholastik. Mit seiner Wertschétzung der altkirchlichen
Traditionen lehnte Jansenius eine «fortschreitende Einsicht» oder gar eine
weitergehende Offenbarung der Wahrheit in der Theologie grundsitzlich
ab. Theologisches Studium war seiner Meinung nach nichts anderes, als
die alte und ewige Wahrheit durch stindiges Suchen und Forschen immer
wieder neu zu entdecken und zum Ausdruck zu bringen. Die Bedeutung
der Wissenschaft, und damit auch derjenigen, die sich mit ihr beschiifti-
gen, lag seiner Meinung und der seiner Geistesverwandten nach nicht im
Denkvermoégen des Menschen, seiner Kreativitidt oder Produktivitit, son-
dern in der Frommigkeit, mit der der Wissenschaftler sich vor seinem
Schopfer verneigt.

Diese wissenschaftliche Grundhaltung fiihrt zu einer Bescheidenheit,
die in der Rezeptionsgeschichte von Jansenius oft als Pessimismus oder
als Ausdruck einer defaitistischen Lebenshaltung verstanden wurde.
Diese Qualifizierung ist jedoch zu einseitig negativ. Jansenius’ Lebens-
leistung als Professor in Lowen, als Prisident eines dortigen Universitéts-
kollegs und als Vorkdmpfer fiir die Rechte der Universitit zeugen nicht
unbedingt von einer pessimistischen Lebenshaltung, sondern eher von

345



Dick Schoon

einem ausserordentlich grossen Fleiss, bei dem sich zudem intellektuelle
Schérfe und ein grosses Gerechtigkeitsgefiihl miteinander verbanden. In
diesem Sinne wiire es ebenso verfehlt, die Nonnen und solitaires von Port-
Royal einfach des Defaitismus zu bezichtigen. Die Nonnen setzten sich
sehr fiir Fliichtlinge ein, die wiihrend des Biirgerkrieges der Fronde alles
verloren hatten. Die solitaires libersetzten nicht nur die Bibel, sodass jede
und jeder die Heilige Schrift in der eigenen Muttersprache lesen konnte,
sondern sie waren auch aktive Polemiker gegen die Protestanten. Antoine
Arnauld (1612-1694), «le Grand Arnauld», korrespondierte mit den Phi-
losophen seiner Zeit, und auf diese Weise unterrichtete er das Kirchenvolk
mit vielerlei frommen Schriften. Offensichtlich macht eine theologische
Haltung oder Glaubenssicht, welche die menschliche Moglichkeit, ohne
Gottes Gnade das Heil zu erreichen, nicht allzu hoch bewertet, eine aktive
Lebenshaltung nicht unmoglich. Vielleicht gilt sogar eher das Gegenteil:
Der Mensch ist, gerade weil er ohne Gott sein eigenes Heil nicht erreichen
kann, frei, sich aufrichtig und vollstdndig fiir Wahrheit und Nichstenliebe
einzusetzen.

Zu Beginn waren die nordniederldndischen Katholiken nicht unbe-
dingt auf der Seite der franzosischen Verteidiger von Jansenius. Man
kannte sie zwar, korrespondierte auch mit ihnen und erkannte sicher auch
den Rang der franzosischen Theologen als Experten ihrer Zeit, hielt je-
doch den Gehorsam gegeniiber der Verurteilung durch Rom fiir wichtiger
als die vermeintliche Unschuld von Jansenius. Dies hing wahrscheinlich
mit der Lage der Katholiken in der niederldndischen Republik zusammen,
in der sie sich einerseits als zweitrangige Biirger vorsichtig verhalten
mussten und andererseits gegeniiber ihren protestantischen Mitbiirgern
als besonders vorbildliche Christen beweisen wollten. Ein Konflikt mit
Rom war dabei nicht forderlich.

Erst als die Position der Katholiken in der Republik sich nach und nach
verbesserte bzw. stabilisierte — in Richtung dessen, was wir heute als «To-
leranzpolitik» (auf Niederlindisch «gedoogbeleid») bezeichnen wiirden —
und sie als Kaufleute ithren wirtschaftlichen Wert bewiesen hatten, konnte
auch die theologische Wahrheit wieder klarer ins Visier genommen werden.
Es ist denn auch nicht verwunderlich, dass nicht Johannes van Neercassel
(1623-1686), geboren im kleinen siidholldandischen Stiddtchen Gorcum und
als Apostolischer Vikar der Fiihrer der niederldndischen Katholiken, son-
dern sein Nachfolger Petrus Codde (1648—-1710), der einem wohlhabenden
Amsterdamer Patriziergeschlecht entstammte, nach der formellen Aner-
kennung der Republik der Sieben Vereinigten Niederlande die Unterzeich-

346



Altkatholische Identitdt zwischen Tradition und Aufbruch

nung der Formulare gegen Jansenius verweigerte und damit Stellung in der
umstrittenen Frage bezog. Die Krise, die sich mehr als ein halbes Jahrhun-
dert zuvor im Lowen des Jansenius abgespielt hatte, fand nun ihren Fort-
gang in der Republik Coddes und seiner Gesinnungsgenossen. Sie be-
stimmten ihren Standpunkt in gleicher Art und Weise. In der Theologie
nutzten sie eine stark historisch geprigte Methode, vor allem um die Giil-
tigkeit des eigenen Rechts zu beweisen, zum Beispiel in Bezug auf die
Verwaltung der lokalen Kirche. In der Pastoral erwiesen sie sich als Geg-
ner der Jesuiten, deren Praxis im Beichtstuhl und bei der Eucharistie sie als
eine Art Hochmut ansahen, der den Menschen in eine Konkurrenzposition
zu Gott versetzte. Der internationalen Macht der Jesuiten war die nieder-
landische Cleresie jedoch nicht gewachsen und brachte sich mit ihrem
Festhalten an der eigenen Meinung in eine isolierte Stellung.

3.2 Damit bin ich beim zweiten Beispiel einer Standortbestimmung
der Cleresie in einer Krisenzeit angelangt. Weil ich dies bereits ausfiihr-
lich beschrieben habe,! soll es hier bei einer kurzen Erwihnung bleiben.
Es geht um die Verkiindung des sogenannten Dogmas der Unbefleckten
Empféingnis Mariens durch Papst Pius IX. im Jahre 1854. Friihere Streit-
punkte, bei denen die Cleresie einen gegensitzlichen Standpunkt gegen-
iber Rom vertreten hatte, waren eher disziplinarischer Art gewesen: die
Unterzeichnung der Verurteilung von Jansenius’ Werk, die Verurteilung
der franzosischen Bibeliibersetzung von Quesnel (1713) oder die Frage der
Wahl des Ortsbischofes. Im Jahr 1854 sah man sich mit einem neuen
Dogma konfrontiert, dessen Ablehnung den Verlust des ewigen Heils zur
Folge hatte. Wiederum entschied sich die Cleresie trotz ihrer licherlich
kleinen Anhédngerschaft fiir eine grundsétzliche Haltung: Sie lehnte das
Dogma ab und lieferte eine zwar kleine, aber immer noch lesenswerte
Abwehrschrift, in der sie auf der Grundlage von Bibel und Tradition —
Letztere interpretiert als die Entwicklung der Kirche und ihres Dogmas
— nachwies, dass das neue Dogma inhaltlich und — aufgrund seines Zu-
standekommens — formal nicht in Ubereinstimmung mit der katholischen
Lehre war. Dieser sehr prinzipiellen Haltung konnten sich spiter die
deutschsprachigen Altkatholiken in ihrem Widerstand gegen die vatikani-
schen Dogmen nahtlos anschliessen.

I Vgl. Dick J. ScHooN, Van bisschoppelijke Cleresie tot Oud-Katholieke Kerk.
Bijdrage tot de geschiedenis van het katholicisme in Nederland in de 19de eeuw, Nij-
megen (Valkhof Pers) 2004.

347



Dick Schoon

3.3 Was gilt es von diesen Krisenmomenten der niederlédndischen Kir-
che festzuhalten?

Erstens: Es ging zu Jansenius’ Zeit und im 19. Jahrhundert jeweils
nicht um die Identitit einer bestimmten Stréomung oder Partei, sondern um
die christliche und katholische Identitit, wie sie die Kirche zu allen Zeiten
vertreten hatte und die sie in einer Krisenzeit neu auszudriicken versuchte.

Zweitens: Die katholische Identitdt wurde im Studium von Schrift und
Tradition unter Einbeziehung moderner wissenschaftlicher Erkenntnisse
gefunden. Die Bibeliibersetzung der solifaires von Port-Royal hatte zum
Ziel, allen die Lektiire der Bibel zu gewihrleisten. Jansenius’ Augustinus
und andere Veroffentlichen wollten zeigen, dass der Reichtum kirchlicher
Tradition seit Langem existierte und nicht erneut erfunden zu werden
brauchte. Die Ablehnung des Mariendogmas von 1854 geschah auf der
Grundlage eines gediegenen Studiums von Schrift und Tradition.

Drittens: Ein starker Akzent liegt auf einem aufrichtigen und gewis-
senhaften christlichen Leben, aber immer innerhalb der Gemeinschaft der
Kirche. Obwohl die Lowener Augustiner verdichtigt wurden, dem Protes-
tantismus gefihrlich nahezukommen, und auch die Reformen des 20. Jahr-
hunderts in der niederldndischen altkatholischen Kirche (die Abschaffung
von Latein in der Liturgie, die Abschaffung des Pflichtzélibats, die Ein-
fiihrung einer Synode) von Rom-Katholiken als «Protestantisierung» an-
gesehen wurden, haben weder die Lowener noch die spiteren niederlindi-
schen Altkatholiken jemals am katholischen Charakter ihrer kirchlichen
Erneuerung gezweifelt.

Viertens: In der pastoralen Praxis wurden relativ hohe Anforderungen
sowohl an den Pfarrer als Seelenhirten als auch an die einzelnen Gliubi-
gen gestellt, von denen erwartet wurde, dass sie als Personen fromm wa-
ren und sich als glidubige Christen am gesellschaftlichen Diskurs beteilig-
ten. Obwohl die Frage, ob alle diesen hohen Erwartungen im téglichen
Leben tatsdchlich immer gerecht wurden, wahrscheinlich verneint werden
muss, bedeutet dies nicht, dass das Ideal aus den Augen verloren werden
sollte.

4. Schlussfolgerungen: altkatholische Identitét

Im Vorangegangenen habe ich zum einen gezeigt, dass das Werden Israels
in einer Krise zustandegekommen ist. Nicht die Erinnerung an eine Kata-
strophe ist identitétsbestimmend, sondern die Erwartung des Erstgebore-
nen, welcher der Messias sein kann. Die menschliche Identitét ist immer

348



Altkatholische Identitiit zwischen Tradition und Aufbruch

eine konkrete Geschichte, Menschwerdung ist ein narratives Geschehen.
Zum anderen wurde dargelegt, wie die niederlindische Cleresie in zwei
Krisensituationen unter Anwendung einer bestimmten Methode die ka-
tholische Tradition neu und zugleich innovativ zum Ausdruck brachte.
Ohne sich auf das eigene Konnen ohne Gott zu berufen, benutzte man
damals moderne wissenschaftliche Erkenntnisse, um die Wahrheit des
Glaubens neu zu beleuchten, vor allem gegeniiber Stromungen, die aus
Sicht der Cleresie dem Reichtum der Tradition im Wege standen bzw. ihn
vernachlédssigten. Aufgrund dieser biblischen und historischen Ausfiih-
rungen konnen die folgenden sieben Schlussfolgerungen im Hinblick auf
eine mogliche altkatholische Identitidt gezogen werden.

4.1 Das Wichtigste scheint mir erstens die Offenheit gegeniiber der
Zukunft zu sein. Es sind nicht die Katastrophen der Jahre 1724 oder 1870,
die unser Denken, unseren Glauben und unsere Theologie bestimmen. Fiir
uns als Christen bestimmend ist die Erwartung der Vollendung des Rei-
ches Gottes. Und obwohl natiirlich jeder Christ von der Hoffnung, die in
ihm ist, Zeugnis abzulegen hat, so miissen die Mitglieder kleiner Kirchen
wie der altkatholischen dies doppelt und dreifach tun. Gerade weil es nicht
selbstverstandlich ist, miissen wir immer wieder unsere Existenzberechti-
gung verteidigen. Dabei miissen wir uns hiiten vor der Falle, die bereits im
Buch Genesis genannt wird: dass wir unser Kirche-Sein von der Katast-
rophe bestimmt sein lassen. Immer wenn wir unsere Existenzberechti-
gung erkldren, hat dies von unserer Zukunftserwartung her formuliert zu
werden. In einer Welt, in der die christliche Tradition in immer stiarkerem
Masse unbekannt ist, miissen wir lernen, Zeugnis abzulegen von der Be-
freiung, die Gott in unser Leben gebracht hat, und der Rolle, die die Kirche
dabei spielt.

4.2 Zweitens ist der narrative Charakter der Menschwerdung, wie sie
beschrieben wird im Buch Genesis, aber auch wie sie in der Geschichte
unserer Kirche gefunden werden kann, fiir unsere Identitit wichtig. Denn
wir leben unseren Glauben nicht als abstraktes Konstrukt, sondern als
Lebensgeschichte, personlich und im Zusammenhang mit unseren Mit-
gliaubigen heute, gestern und morgen. Wenn die Kirche die heilige Eucha-
ristie feiert, dann ist diese Feier vor allem auch ein narratives Geschehen.
Die Vergangenheit wird vergegenwirtigt und wird im Heute prédsent, um
den Gléaubigen im Hier und Jetzt Anteil zu geben an Gottes Zukunft und
sie so zu deren Zeugen zu machen. Aber nicht nur die Feier der Sakra-
mente ist ein narratives Geschehen. Auch in der Pastoral geht es um die
Lebensgeschichte des Glaubigen und seine Beziehung zu Gott, und bei

349



Dick Schoon

ethischen Fragen fiihlt sich die altkatholische Kirche gleichermassen dazu
aufgerufen, einen Weg zu finden, der das Leben weitergibt.

4.3 Die Erwartung einer Zukunft (die noch nicht angebrochen ist), in
Verbindung mit dem narrativen Charakter dieser Erwartung, machen mei-
ner Meinung nach drittens ein personliches Engagement unabdingbar. Es
ist natiirlich moglich, religiose Erfahrungen in grossen Ereignissen und
prachtigen, vollen Kirchen zu erleben. Der wirkliche Austausch befreien-
der Erfahrung findet aber meiner Meinung nach eher in personlichen Be-
gegnungen statt. Daher riihrt auch meine grosse Wertschitzung fiir das
Kleinformatige unserer Kirchen und Gemeinden. Selbstverstindlich bin
ich mir der Tatsache bewusst, dass diese Wertschitzung auch in einen
libertriebenen Stolz auf die eigene Erwihlung ausarten kann, wodurch
eine Kirche zur Sekte wird. Es ist gerade die Stirke altkatholischer Theo-
logie, dass sie eine mogliche weltweite Zusammenarbeit der Kirche (der
«universalen Kirche») aus dem kleinen Format der lokalen Kirchen ent-
stehen ldsst.

4.4 Ein vierter Aspekt betrifft das ergiinzende Gegeniiber dieses per-
sonlichen Engagements, ndmlich den synodalen Bezugsrahmen, in dem es
gestaltet wird. Nachdem im Buch Genesis zuerst festgestellt worden ist,
dass Gottes Schopfung «gut, sehr gut» ist, wird dariiber geklagt, dass es
«nicht gut» sei, dass der Mensch allein sei. Menschen brauchen Hilfe, ein
Gegeniiber, um ihrer Berufung Ausdruck zu verleihen. Die Menschwer-
dung hat nicht nur einen narrativen, sondern auch einen dialogischen Cha-
rakter, &hnlich wie Gott selbst den Bund mit seinem Volk schliesst. In der
altkatholischen Tradition sind verschiedene Formen des dialogischen
Charakters von Kirche-Sein zu finden, etwa in Stromungen wie dem Kon-
ziliarismus oder dem Anti-Ultramontanismus. Beide sind Widerstands-
formen gegen die Ubermacht einer einzelnen Person oder Instanz, welche
die Wahrheit bestimmen will. Der synodale Charakter unserer Kirchen
spiegelt dieses Zusammen-Kirche-Sein.

4.5 Damit kommt ein fiinfter Aspekt altkatholischer Identitédt zur Spra-
che: die Vertiefung des Glaubensverstindnisses und die Sorge um seine
Weitergabe. Denn wer personlich Zeugnis ablegen will iiber die Befrei-
ung, die Gott im eigenen Leben gespielt hat, und wer im synodalen Pro-
zess mitverantwortlich Glauben und Kirche gestalten will, muss wissen,
woriiber er oder sie spricht. In Fortfiihrung der Anliegen unserer Voreltern
sollten wir die Weitergabe der Kenntnis der Bibel und der kirchlichen
Tradition ernster nehmen, als es heute iiblich geworden ist.

350



Altkatholische Identitiat zwischen Tradition und Aufbruch

4.6 Ein sechster Aspekt altkatholischer Identitit betrifft das okumeni-
sche Engagement. Seit je ist dieses beachtlich, sowohl wegen des Ideals
der Einheit der Kirche als auch aus praktischen Griinden. Unser 6kume-
nisches Engagement hat sich darauf konzentriert, einen Beitrag zur Ein-
heit der Kirche zu leisten, und wir haben diesbeziiglich eingebracht, worin
wir gut sind — ich denke hauptséchlich an die Ekklesiologie. Aber wie weit
konnen und miissen wir mit diesem Engagement gehen? Wenn etwa Ge-
spriche mit einer anderen Kirche nicht zum gewiinschten Ziel der Kir-
chengemeinschaft kommen, gehen wir dann dazu iiber, eine eigene altka-
tholische Ortskirche zu griinden? Wer sich die — bisher noch ungeschrie-
bene — Geschichte von 125 Jahren Utrechter Union vor Augen hilt oder
die Wachstums- und Revitalisierungsinitiativen jeder einzelnen Mit-
gliedskirche im Laufe der Jahre betrachtet, muss einrdumen, dass ziem-
lich viele Abenteuer und Pline kein gutes Ende gefunden haben. Aber
heisst das, dass deshalb auch nichts mehr unternommen werden soll?
Wenn wir territorial denken — und das tun wir in ekklesiologischer Hin-
sicht: ein Bischof am «Ort» —, dann liegt es eher auf der Hand, in gute
Beziehungen mit anderen Kirchen vor Ort zu investieren, als dort eigene
altkatholische Kirchen zu griinden. Aber das bedeutet nicht, dass wir
nicht ganz unterschiedlichen Gruppierungen dabei helfen konnten, kirch-
lich Anschluss zu finden.

4.7 Zum Schluss sei — siebtens — die Frommigkeit als Aspekt altkatho-
lischer Identitdt genannt. Frommigkeit ist ein altertiimliches und nicht
mehr oft gebrauchtes Wort, aber es weist hin auf die konkrete religidse
Praxis eines Christen und einer Christin. Es gibt kein anderes Wort, das
so genau angibt, was gemeint ist. Frither antwortete jemand auf die Frage,
ob er oder sie gldubig sei, mit: «Ja, denn ich gehe in die Kirche.» Das kann
als oberflachliche Antwort abgetan werden, als konne die betreffende Per-
son ihren Glauben nicht genauer in Worte fassen. Aber man kann auch
Bescheidenheit heraushoren: Glaube und Kirche setzen einander voraus
und sind unlosbar miteinander verbunden. In der konkreten Bindung an
eine Kirche spiegelt sich, dass jemand eine Beziehung zu Gott unterhilt
und empfinglich ist fiir die Zukunft. Seine eigene Existenz ist in die
grosse Geschichte der Kirche an allen Orten und zu allen Zeiten aufge-
nommen. Dadurch verliert der oder die Gldaubige nicht die personliche
Freiheit, sondern gewinnt sie gerade. Diese paradoxe Erfahrung von Frei-
heit und Gebundenheit schenkt uns den Raum, der Zukunft unserer Kir-
chen ehrlich entgegenzusehen und uns einzusetzen, um die Glaubensge-
heimnisse weiterhin miteinander zu teilen.

351



Dick Schoon

Dick J. Schoon (geb. 1958 in IJmuiden NL), Bischof, Dr. theol. 1977-1981
Studium der Psychologie in Amsterdam und 1981-1988 der Theologie in
Amsterdam und Utrecht. 1989 Priesterweihe. 1988—1992 Hilfsgeistlicher in
Amsterdam und Aalsmeer, 1992-2007 Pfarrer in [Jmuiden, danach in Ams-
terdam. 2003 Dekan des Bistums Haarlem. 2004 Promotion an der Freien
Universitdt Amsterdam. Seit 2008 Bischof von Haarlem.

Adresse: Ruysdaelstraat 37, NL-1071 XA Amsterdam, Niederlande.
E-Mail: djschoon@planet.nl.

English Summary

The article reflects on essential features of Old Catholic identity, on the one hand
from a biblical perspective, on the other from the perspective of church history.
In thinking about “Old Catholic” identity, one should be aware of a fundamental
contradiction: any attempt to find an identity outside the one, holy, catholic and
apostolic church as attested in the Creed restricts the authenticity of the church.
One should also be aware that thoughts about a separate identity are often engen-
dered by internal or external crises.

The Bible does not mention “identity”. Instead, the Israelite-biblical under-
standing of the Incarnation is determined by the expectation of the birth of the
first-born. Identity is thus determined not by the past, but by expectations for the
future. From a church history perspective, two moments are crucial: first, the
attitude of the Church of Utrecht to the condemnation of Cornelius Jansen’s
Augustinus, and second, the opposition to the dogma of Mary’s Immaculate
Conception.

For the determination of Old Catholic identity, seven aspects need to be taken
into account: openness to the future, preservation of the narrative character of
faith and church life, the need for great personal commitment to shaping this
community life, its synodical framework, informed witness to the Christian faith,
ecumenical commitment and devotion.

352



	Altkatholische Identität zwischen Tradition und Aufbruch

