
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 104 (2014)

Heft: 4

Artikel: Identität und Fragment : die Mehrstimmigkeit religiöser
Lebensgeschichten

Autor: Ganzenvoort, R. Ruard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405138

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Identität und Fragment:
die Mehrstimmigkeit religiöser Lebensgeschichten1

R. Ruard Ganzevoort

Wie die meisten Kinder liebte ich Geschichten. Ich liebte es, ihnen zuzuhören,

sie zu lesen und manchmal auch sie zu erschaffen. Ich kann mich an ein

paar dieser Geschichten erinnern, die mich geprägt haben, wie die Chronicles

ofNarnia von C.S. Lewis, die mein Vater uns wahrend des Vorlesens
ubersetzte2. Die biblischen Geschichten spielten ebenfalls eine wichtige
Rolle in der Geschichtslandschaft, in der ich bis auf den heutigen Tag lebe.

Irgendwie bin ich Teil dieser Geschichten, und sie definieren bis zu einem

gewissen Grad, wie mein Leben sich entwickeln kann und sollte, welche

Entscheidungen ich treffen kann und welche nicht. Ich fühle mich dabei oft
an Alasdair Maclntyre's Satz erinnert: «I can only answer the question,
<What am I to do?> if I can answer the prior question, <Of what story or
stories do I find myself a part?!»3

Ich bin noch immer fasziniert von Geschichten und Narrativen, und mein
Interesse bewegt sich innerhalb des gesamten Spektrums von Alltagsgeschichten

bis Kino und von den kanonischen Geschichten religiöser
Traditionen bis zu den impliziten oder expliziten kulturellen Geschichten, die

unsere Gesellschaft, Wirtschaft und Politik prägen und unterlaufen. Der
Hauptteil meiner Forschung hat sich mit Geschichten und Narrativität in der

einen oder der anderen Form beschäftigt. Mein erstes Buch, das existen-
zielle Krisen in der Lebensgeschichte halbseitig gelähmter Patienten zum
Thema hatte4, war stark von Charles Gerkins bahnbrechendem Werk The

living human document beeinflusst5. Seither habe ich auf narrativen Inter-

1 Einige Teile dieses Beitrags sind erschienen als: R Ruard Ganzevoort, Stemmen

van het zelf en rollen van God. Fragment en identiteit in religie en pastoraat, in:
PrakTh 26 (1999) 3-23.

2 C. S. Lewis, Die Chroniken von Narnia. Aus dem Englischen [neu] ubers. von
Wolfgang Hohlbein und Christian Rendel, Wien (Ueberreuter) 2010

3 Alasdair MacIntyre, After Virtue: A Study in Moral Theory. Notre Dame
IN (University of Notre Dame Press) 1984, 216.

4 R. Ruard Ganzevoort, Levensverhalen. Een verkenning m hermeneutisch

crisispastoraat, 's Gravenhage (Voorhoeve) 1989
5 Charles Gerkin, The Living Human Document, Nashville TN (Abingdon) 1984.

IKZ 104 (2014) Seiten 277-292 277



R Ruard Ganzevoort

views basierte Studien über religiöse Krisenbewältigung6, Bücher über
narrative praktische Theologie7, über männliche Opfer sexuellen Missbrauchs8,
über Popkultur9 und über (homo)sexuelle und religiöse Identitätsbildung10,
eine Einführung in die Seelsorge und Beratung" sowie einen Sammelband
über narrative Zugänge in Theologie und Religious Studies12 veröffentlicht.

Nachdem ich mein ganzes Leben mit Geschichten verbracht und mich an
ihnen erfreut, zugleich aber die Hälfte davon mit narrativen Modellen

gerungen habe, bin ich zur Einsicht gelangt, dass das zentrale Motiv so einfach
wie tiefgründig ist: Im Grunde ist alles, was wir zu tun versuchen, eine
Geschichte zu finden, die uns mehr oder weniger hilft, zu verstehen, was wir
hier auf Erden tun; es geht um eine Geschichte, die wir in einer Art und
Weise erzählen können, dass jemand uns liebt und akzeptiert. In ihren besten

Erscheinungsformen bieten religiöse Traditionen die Weisheit, die das

Finden solcher Geschichten ermöglicht. Es sind Geschichten, die uns den

ultimativen Sinn als Boden unter den Füssen und die ultimative Akzeptanz
durch göttliche Liebe anbieten. In ihren schlimmsten Ausprägungen verweigern

uns solche Geschichten ebendiese Möglichkeit.
In diesem Beitrag werde ich die Fragen nach religiöser Identität, die

aus diesem zentralen Motiv entstehen, erkunden. Wie verarbeiten wir die
Vielfalt von Geschichten in unserem Leben und in unseren religiösen
Traditionen und die darauffolgende Fragmentierung von Identität?

6 R. Ruard Ganzevoort, Religious Coping reconsidered. A narrative reformulation,

in: Journal of Psychology and Theology 26 (1998) 276-286 (Rosemead CA
[Rosemead Graduate School of Psychology]).

7 R. Ruard Ganzevoort, Narrative Approaches, m. Bonnie J. Miller-McLe-
more (Hg.), The Wiley-Blackwell companion to Practical Theology, Chichester (Wiley

Blackwell) 2011, 214-223.
8 R. Ruard Ganzevoort, Common themes and structures in male victims' stories

of religion and sexual abuse, in: Mental Health, Religion & Culture 5 (2002)
313-325.

9 R. Ruard Ganzevoort, Framing the Gods. The Public Significance of Religion

from a Cultural Point of View, m. Hans-Georg Ziebertz (Hg.), The Public
Significance of Religion, Leiden (Brill) 2011, 95-120.

10 R Ruard Ganzevoort/Mark van der Laan/Erik Olsman, Growing up gay
and religious. Conflict, dialogue, and religious identity strategies, in: Mental Health,
Religion & Culture 14 (2011) 209-222.

11 R. Ruard Ganzevoort/Jan Visser, Zorg voor het verhaal. Achtergrond,
methode en mhoud van pastorale begeleiding, Zoetermeer (Meinema) 2007.

12 R Ruard Ganzevoort/Maaike De Haardt/Michael Scherer-Rath (Hg.),
Religious stories we live by. Narrative approaches in theology and religious studies,
Leiden (Brill) 2014.

278



Identität und Fragment: die Mehrstimmigkeit religiöser Lebensgeschichten

Fragmentierung und Identität

Ohne allzu ausführlich auf soziokulturelle, philosophische Hintergründe
und verwirrende Begriffe wie «Postmoderne> einzugehen, schlage ich vor,
den Begriff «Fragmentierung» als Ausgangspunkt für die Frage nach

religiöser Identität in der heutigen Zeit zu nehmen. Fragmentierung ist die

Lebenserfahrung vieler, die Seelsorge erfahren. Die klassischen Ideale
und Normen von Integration, Konsistenz und Dauer scheinen immer
weniger zur konkreten Wirklichkeit zu passen. Nicht nur die Gesellschaft ist
multikulturell geworden, sondern auch viele Menschen in dieser Gesellschaft

müssen in einer Vielfalt von Kulturen, Subkulturen und Gruppenkulturen

funktionieren. Der Begriff «Bricolage», geprägt von Claude

Levy-Strauss, wird denn auch von mehr und mehr Menschen für passend
im Blick auf die (religiösen) Sinngebungssysteme gehalten. In ihren
Versuchen, sich mit all den Kulturen und Subkulturen, in denen sie leben, zu

verständigen, suchen sie sich Versatzstücke aus, die sie - inkonsistent und

fragmentarisch - in einem persönlichen Referenzrahmen zusammenbringen.

Für die meisten Menschen stellt diese Fragmentierung kein
grundsätzliches Problem dar. Möglicherweise bevorzugen manche Leute
theoretisch Konsistenz, de facto werden sie aber Flexibilität im eigenen Leben
Ausdruck geben und als Möglichkeit zu mehr persönlicher Freiheit
nutzen. Denn Inkonsistenz bedeutet ja, dass man in verschiedenen Situationen

oder Gruppen ein je anderer Mensch sein darf.

Fragmentierung als Ausgangspunkt: Damit rücken auch die Grenzen
dieser Fragmente, die Bruchlinien und die Konflikte ins Zentrum unserer
Überlegungen. Henning Luther hat eine praktische Theologie skizziert,
die von Fragmenten ausgeht13. Fragmente bilden ihm zufolge die Basis

unserer Identität. Wenn Identität als abgerundetes, integriertes Ganzes

gesehen wird - oder wenn das Ideal von Identität dergestalt beschrieben
wird -, verfallen wir in ein statisches und abgeschlossenes Konzept.
Offenheit für das, was in den Ruinen des Vergangenen, den auf Baustellen
der Zukunft und in der Begegnung mit dem Anderem unerledigt ist, setzt
die Zentralität von Fragmenten voraus. Gerade Fragmente, Spalten und
die Gegensätze zwischen ihnen verweisen auf etwas Anderes, das mehr ist
als die konkrete Wirklichkeit. Damit sind gerade Fragmente und Spalten
transzendierende, religiöse Momente.

13 Henning Luther, Religion und Alltag. Bausteine zu einer Praktischen Theologie

des Subjekts, Stuttgart (Radius) 1992.

279



R Ruard Ganzevoort

Wenn wir mit Henning Luther die Fragmente und die damit verbundenen

Assoziationen in den Mittelpunkt des Interesses stellen, bedeutet dies

eine Neudefinition des Begriffs «Identität» und damit auch der religiösen
und pastoralen Identität Es kann nicht langer eine Definition im Sinn
einer Abgrenzung gegeben werden Grenzen und Inhalt sind nicht mehr
absolut zu formulieren In den Worten von Ricoeur bedeutet dies Es geht
bei der Identität nicht langer um das idem, gekennzeichnet durch die
Dauer einer Person über die Zeit, sondern um das ipse, das eine Person

ansprechbar sein lasst m verschiedenen Umstanden Dies erfordert eine
kreative Neudefinition von Identität Fur Luther ist Identität vor allem em
kritischer Grundsatz In einem gewissen Sinn ist Identität das Bewusst-

sem, dass man nicht der oder die ist, der oder die man sein konnte Das

fuhrt zu Unruhe und bringt in Bewegung Es ruft dazu auf, die Fragmente
in ihrer gegenseitigen Inkompatibilität zu akzeptieren und den Spalten
und Kontrasten als religiösen Momenten Raum zu geben

Mehrstimmigkeit

Zuerst will ich weiter auf die Fragmente des eigenen Selbstverstandnisses

eingehen Wie sollen wir unsere eigenen Fragmente sehen7 In den letzten
Jahren wird öfter ein narratives Modell benutzt der Mensch als
Geschichte Damit emhergehend wurde deutlicher als bisher, dass Menschen
selbst ihrem Leben auf kreative Weise eine Bedeutung verleihen und dass

sie das in verschiedenen Zeiten auf unterschiedliche Art tun14 Sie schrei
ben ihre Geschichte, abhangig von ihren Erfahrungen und von den

Menschen, denen sie ihre Geschichte erzählen und denen gegenüber sie
Rechenschaft ablegen, wird diese Geschichte je anders erzahlt

In dieser Weise formuliert und angewandt, ist dieses narrative Modell
recht statisch und eindimensional Es ist möglich, dass Menschen im Laufe
der Zeit andere Bedeutungen finden Auch die Zuhörerschaft kann sich an
dem Aber damit sind die Grenzen dieses Modells erreicht In Wirklichkeit
verändert sich die Geschichte eines Menschen nicht nur im Lauf der Zeit, sie

ist auch in der Gegenwart vielfarbig oder - m den Worten der Personlich-

keitspsychologie von Hermans - «mehrstimmig»15 Die Fragmente des

14 Hans Alma, (Geloofs )ontwikkehng in levensloopperspectief, in PrakTh 25

(1998)122-139
15 Hubertus Johannes Matthias Hermans/Harry J G Kempen, The dialogical

self Meaning as movement, San Diego (Academic) 1993

280



Identität und Fragment die Mehrstimmigkeit religiöser Lebensgeschichten

Selbst hegen nebeneinander. Jedes Fragment gehört zur Person, die Integration

zu einem glatten, einheitlichen Ganzen ist jedoch nicht möglich
Schlussendhch bedeutet das, dass eine Vielzahl von Geschichten,

Fragmenten und Bedeutungen möglich ist und auch tatsächlich einen Platz im
Leben hat Keine davon ist die letzte Wahrheit, jede ist wahr, bedeutungsvoll
und sinnvoll innerhalb vorgegebener Einschränkungen. Es geht um
verschiedene Positionen, die das Ich im Raum der Geschichten in der Welt
einnehmen kann Jede Position des Ich ergibt eine andere Geschichte, die

einem anderen Publikum erzahlt wird Die Frage ist weder, welche
Geschichte letztlich und ubergreifend wahr ist, noch, was eigentlich genau unter

Wahrheit verstanden wird Die Frage ist, wie der oder die Erzahlende mit
den verschiedenen Positionen umgeht, die ihm oder ihr zur Auswahl stehen

Religion

Was bedeutet das fur religiose Identität und das Sprechen über Gott7
Zwischen Relativismus und Fundamentahsmus bietet das narrativ-metaphori-
sche Denken einen dritten Weg. Es geht um Bilder und Gleichnisse. Sally
McFague zufolge degeneriert religiose Sprache zu Idolatrie, wenn sie
buchstäblich verstanden wird, sie ist irrelevant, wenn sie keinen Sinn
macht und auf nichts verweist Das heisst' Sowohl das Vertreten eines

strengen Relativismus als auch einer absoluten Wahrheit fuhren zu einer
religiösen Blockade16. Stattdessen braucht es eine theologische Herange-
hensweise, die sich im intermediären Raum zwischen Subjekt und Aus-
senwelt bewegt17. Wann immer wir über Gott sprechen, tun wir dies in
metaphorischer Weise Wir sprechen nicht über ein Objekt wie über andere

Objekte in der Wirklichkeit Wurden wir das tun, verfielen wir m
buchstäbliches Denken und Fundamentahsmus Aber wir sprechen auch nicht
nur über eine Fantasie oder Illusion, über etwas, das lediglich in der
subjektiven Wahrnehmung existiert Das ware Relativismus. Wir sprechen in
Metaphern, in Bildern und Gleichnissen.

An dieser Stelle werden Henning Luthers Gedanken durch den
deutschen praktischen Theologen Hemz Streib zugespitzt und ausgearbeitet
Auf der Grundlage von Paul Ricceurs Philosophie findet Streib zu einer

16 Sally McFague, Metaphorical theology Models of God in religious language,
Philadelphia PA (Fortress) 1982

17 Nel Jongsma-Tieleman, Godsdienst als speelruimte voor verbeeldtng, Kampen

(Kok) 1996

281



R. Ruard Ganzevoort

Umschreibung von Religion als «it could be otherwise»-Geschichten18. Es

geht bei Religion nicht um eine andere Wirklichkeit, der man sich irgendwie

objektiv annähern kann. Es geht um die Wirklichkeit, in der wir leben
und die auch anders sein könnte. Die religiöse Erfahrung geht davon aus,
dass die konkrete Wirklichkeit nicht per definitionem so ist, wie sie ist.

Eine religiöse Herangehensweise an Wirklichkeit steht damit für eine

Neudefinition, eine Neuinterpretation und eine Neurahmung der
bestehenden Situation offen. Dies bezeichnet Streib als «semantische Innovation».

Er verbindet dies mit dem «Bruch» in der Pastoraltheorie Eduard
Thurneysens, den er als «Kontextdifferenz» neu definiert19. Es geht Streib
darum, den narrativ-biografischen Prozess fortzusetzen und zu erneuern
und nicht abzuschliessen:

Denn nicht der Erzahlfluss des/der Klientin und nicht die intensive Beschäftigung

mit der eigenen Geschichte und den eigenen Konflikten soll unterbrochen

werden, sondern inmitten des Erzahlens aus der Erinnerung an
Geschichten, die einen anderen, einen religiösen Kontext ins Spiel bringen, soll
eine neue Erzahlvariante «erfunden» werden20.

Wird Religion in dieser Weise beschrieben, kann das Fragmentarische
und Mehrstimmige des Lebens eine religiöse Bedeutung erhalten. Das
Nebeneinander verschiedener Fragmente oder Stimmen bedeutet dann
nämlich, dass die Perspektive, von der aus ein Mensch bestimmte Augenblicke

seines Lebens oder die Welt betrachtet, nicht zwingend die einzige
ist: «It could be otherwise - Es könnte auch ganz anders sein.» Anstelle
einer Auflösung der Fragmente zu einem neuen, religiösen Gesamtsystem

18 Heinz Streib, The religious educator as story-teller. Suggestions from Paul
Ricoeur's work, in: RelEd 93 (1998) 314-331.

19 Heinz Streib, Heilsames erzählen. Pastoraltheologische und pastoralpsycho-
logische Perspektiven zur Begründung und Gestaltung der Seelsorge, in: WzM 48
(1996) 339-359. Es gibt auch andere, die Thurneysen anders lesen. De Körte versteht
den «Bruch» nicht als zeitliche Grenze, sondern als die Dimension im pastoralen
Gesprach, die auf die Trennung und Verbindung zwischen der persönlichen
Geschichte und der Geschichte Gottes verweist. Gerard J. N. de Körte, Pastoraat van
de verzoening. Mogelijkheden en grenzen van de theologie van het Woord, met name
van Eduard Thurneysen, voor het katholiek pastoraat, Zoetermeer (Boekencentrum)
1994. Grab zufolge muss Thurneysens Sicht des pastoralen Gesprächs eher innerhalb
des Diskurses des therapeutischen Gesprächs als im Predigtdiskurs verortet werden,
dadurch kommt er zu einer nuancierteren Interpretation Thurneysens. Wilhelm
Grab, Deutungsarbeit. Überlegungen zu einer Theologie therapeutischer Seelsorge,
inPTh 86(1997) 325-340.

20 Heinz Streib, Heilsames erzählen (wie Anm. 19), 356.

282



Identität und Fragment: die Mehrstimmigkeit religiöser Lebensgeschichten

oder eines Rückzugs in ein von den anderen Fragmenten losgelöstes
religiöses Fragment kommt es jetzt darauf an, gerade m den Spalten und

Gegensätzen Offenheit und Transzendenz zu finden. Die Wahrnehmung,
dass es auch ganz anders hätte sein können, transzendiert die Perspektive
dieses einen Moments.

Eine religiöse Konstruktion hat meiner Ansicht nach den Charakter
einer «Antwort». Streib zufolge liegt der Kern des Glaubens in der
«responsiveness», dem Antworten auf Symbole, Metaphern und Geschichten21.

Das kann übrigens auch über umfassendere Konzepte wie Sinngebung

oder Identität gesagt werden. Damit wird eine Verbindung aufgebaut
zwischen dem antwortenden, konstruierenden und interpretierenden
Individuum und dem, worauf geantwortet wird. Bei Identität geht es dann

primär um die Antwort auf die signifikanten Anderen, bei Sinngebung um
die Antwort auf die Wirklichkeit als Ganze, bei Religion um die Antwort
auf das, was als Offenbarung wiedererkannt wird22.

Religion als Rollenspiel

Sowohl Religion als auch Identität haben - damit schliesse ich mich anderen

Autoren vor mir an - mit den Brüchen, Spalten und Kontrasten
zwischen den verschiedenen Fragmenten und Stimmen zu tun. Aber wie sind
sie miteinander verbunden? Hier erweist sich die Theorie des schwedischen

Religionspsychologen Hjalmar Sunden als hilfreich23. Sunden geht
davon aus, dass jede Wahrnehmung Deutung einschliesst. Die Stimuli in
der Wahrnehmung werden durch Modelle, unter anderem durch Rollen,
strukturiert. Religiöse Traditionen sieht Sunden als Sammlungen von
Geschichten, in denen die Interaktion zwischen Gott und Menschen erzählt
wird. Darin werden dem Individuum unterschiedliche Rollen angeboten,
die es zur Interpretation der eigenen Situation benutzen kann. Sofern dem
Individuum ein religiöser Interpretationsrahmen zur Verfügung steht,
kann es zu einem Perspektivwechsel kommen, indem zwischen nichtreli-

21 Heinz Streib, Hermeneutics of metaphor, symbol and narrative in faith
development theory, Frankfurt a.M. (Lang) 1991; vgl. Langdon Gilkey, Naming the whirlwind.

The renewal of God-language, Indianapolis IN (Bobbs-Merrill) 1969.
22 R. Ruard Ganzevoort, The social construction of revelation, in: International

Journal of Practical Theology 8 (2006) 1-14.
23 Hialmar Sunden, Die Religion und die Rollen, Berlin (Topelmann) 1966;

ders., Gott erfahren. Das Rollenangebot der Religionen, Gütersloh (Mohn) 1975.

283



R. Ruard Ganzevoort

giöser und religiöser Interpretation hin und her gewechselt wird.
«Rollenangebot» bedeutet, dass jemand eine Rolle annehmen kann und dabei
mithilfe von Geschichten aus der religiösen Tradition auf die Rolle Gottes
(die in der gegebenen Situation komplementär ist) erwartend vorausgreifen

kann. Dies sei an folgendem Beispiel verdeutlicht: Wenn jemand sich

in der Rolle Abrahams beim Opfer Isaaks wiedererkennt, wird er oder sie

erwarten können, wie Gott in dieser Situation reagieren wird. Auf diese

Weise wird Sunden zufolge religiöse Erfahrung möglich.
Sundens Theorie bietet einen wichtigen Gesichtspunkt. Doch scheint

es angebracht, das Rollenspiel zwischen Gott und Mensch noch ein wenig
zu erweitern24. Sunden zufolge stellen Texte religiöser Traditionen, wie
etwa die Bibel, mögliche Rollen zur Verfügung. Ein Teil der Rollen, die
ein Mensch übernimmt, ist aber durch ganz andere Erfahrungen
bestimmt, etwa durch die Beziehungen zu den Eltern oder zu Freundinnen
und Freunden. Diese Rollen können gleichfalls Einfluss auf religiöse
Erfahrungen haben. Deshalb soll im Folgenden kurz skizziert werden, wie
dieses religiöse Rollenspiel funktioniert.

Ein Kind, das aufwächst, wird von Anbeginn an von anderen
angesprochen. Zuerst sind es die Eltern, aber der Kreis derer, die das Kind
anspricht, wächst kontinuierlich. Dieses Angesprochensein ist die Quelle
des Antwortens. Indem es angesprochen wird, wird das Kind in eine
bestimmte Rolle versetzt. So nimmt etwa ein Elternteil eine bestimmte
Rolle ein und stellt damit das Kind vor die Aufgabe, eine komplementäre
Rolle einzunehmen. Das heisst, es geht um eine Rolle, die in einer Weise

an die Rolle des Elternteils anschliesst, dass dadurch die Rolle des Elternteils

validiert wird. Das ist auf verschiedene Weisen möglich. Die Rolle
des tyrannischen Vaters zum Beispiel wird durch Gehorsam und Rebellion

bekräftigt, nicht aber durch Gleichgültigkeit.
In einer gesunden Situation sind Eltern mehrstimmige Wesen; gleichzeitig

sind weitere mehrstimmige andere da, die das Kind ansprechen.
Das Kind kann ein wachsendes Repertoire an Komplementärrollen
aufbauen, mit denen es adäquat und flexibel in verschiedenen Situationen und

Begegnungen zu reagieren vermag. Jede Rolle hat auch eine körperliche
und emotionale Dimension, die mitbestimmt, wie wünschenswert die Rolle
ist. Gleichzeitig entwickelt das Kind auch eine Vorliebe für bestimmte

24 Jacob A. van Belzen, Beyond a classic? Hjalmar Sunden's role theory and

contemporary narrative psychology, in: International Journal for the Psychology of
Religion 6 (1996) 181-199.

284



Identität und Fragment: die Mehrstimmigkeit religiöser Lebensgeschichten

Rollen, die als eigene Rollen erfahren werden. Bei Lebens- und
Entwicklungskrisen wie der Pubertät können sich bevorzugte Rollen verändern.

So haben das Kind und später der/die Erwachsene immer eine
bestimmte Konfiguration verfügbarer Rollen zur Verfügung. Dies schliesst

an den bereits erläuterten unterschiedlichen Stimmen und Fragmenten an.
Jede Rolle impliziert für Gott bestimmte Komplementärrollen. Über die

religiöse Erziehung und die religiöse Tradition wird der Mensch auch von
Gott angesprochen, der dem Menschen in verschiedenen Rollen begegnen
kann: als Vater, Mutter, Herr, Retter/in, Richter/in, Heilende/r, Stille usw.
Jede dieser Rollen schliesst eine bestimmte Komplementärrolle für den
Menschen ein. Aufgrund ihres spezifischen religiösen Hintergrunds
bevorzugen Menschen bestimmte Rollen und bestehen unterschiedliche
Konfigurationen des Rollensystems.

Die grundlegende Frage ist, wie sich die Rolle oder Rollen Gottes und
die Rollen dieses Menschen zueinander verhalten, das heisst, welche
Positionen Mensch und Gott innerhalb der Beziehung einnehmen. Der
Mensch tritt Gott im Gebet mit einer bestimmten Lebensgeschichte
gegenüber, mit einem bestimmten Rollenarsenal und den entsprechenden
komplementären Rollen für Gott. In der Beziehung mit Gott begegnet der
Mensch aber auch einer anderen Geschichte - der Geschichte Gottes - mit
anderen Rollen und Komplementärrollen für den Menschen. Hier entsteht
der Glaube als Rollenspiel, «das religiöse Drama». Die Partner in dieser

Beziehung begegnen einander, jeder und jede mit einer eigenen Struktur,
Perspektive und Rollenverteilung. Sie sprechen einander an. Die Interaktion

führt zu einer Aushandlung von Perspektiven und Rollen, mit dem

Ziel, Begegnung und Erfahrung von Begegnung zu ermöglichen. Dabei
können - ausgehend von der hier skizzierten Rollentheorie - nacheinander

verschiedene Stagnationen auftreten; Isolierung durch Rollendiskrepanz,

Fixierung durch Rollenstarrheit, Skepsis durch Rollenfragmentierung25.

Es geht dabei selbstverständlich nicht um getrennte Grössen,

25 Hubertus Johannes Matthias Hermans/Els Hermans-Jansen, Self-narratives.
The construction of meaning in psychotherapy, New York (Guilford) 1995. Sie beschreiben

drei Voraussetzungen für em psychologisch gesundes, funktionierendes narratives
System: Differenzierung, Integration und Flexibilität (ebd., 114-117). Diese Voraussetzungen

sind die Gegenpole zu Stagnation durch Rollenstarrheit, Rollenfragmentierung,
und Rollensdiskrepanz. Des Weiteren beschreiben sie vier Formen der Dissoziation:
Unterlassung, Fragmentierung, Betäubung und Verzerrung (ebd., 155-160).

285



R. Ruard Ganzevoort

sondern um sich überlappende Problemfelder. Zur Konkretisierung werden

im Folgenden Stagnationen im Bereich des Gebets genannt.

Rollendiskrepanz

Eine gewichtige Stagnation ist das Erlebnis von Menschen, beim Beten
keine Begegnung zu erfahren. Zwar beten sie, aber sie erfahren nicht, dass

Gott zuhört, geschweige denn antwortet. Auf der persönlichen Ebene ist
das mit dem Bild des geschlossenen Himmels beschreibbar, bei dem das

Gebet nicht weiter kommt als bis zum Himmelsrand. In der Liturgie kann
es die Erfahrung sein, das von Vorsteher oder Vorsteherin gesprochene
Gebet nicht mitbeten zu können. Dieses Vermissen der Erfahrung von
Gottes Anwesenheit können wir als Isolierung ansehen, die unter anderem
durch Rollendiskrepanz verursacht werden kann.

Eine Begegnung zwischen Gott und Mensch ist nur möglich, wenn die

Rolle, die ein Mensch annimmt, anschliesst an der Komplementärrolle,
welche das dominante Gottesbild für ihn oder sie zur Verfügung stellt.

Gleichzeitig muss die Komplementärrolle, die der Mensch für Gott
bestimmt hat, bei der bevorzugten Rolle Gottes anschliessen. Diskrepanzen
stehen einer Begegnung im Weg. Dies sei mit folgenden Beispielen
verdeutlicht: Wenn ich mich vor allem als schwachen und kranken Menschen
sehe, sind für Gott mehrere Komplementärrollen verfügbar: Gott als

Heiler/in, Tröster/in, Mutter. Wenn Gott mich jedoch, etwa in der Liturgie, als

Richter oder Ankläger anspricht, werde ich in die Komplementärrolle des

Sünders versetzt. Spricht Gott mich als ferner Inspirator an, der uns
Menschen Verantwortung schenkt, gehört dazu die Komplementärrolle des

Aktivisten und Weltverbesserers. In allen drei Fällen ist die Erfahrung der

Begegnung mit Gott problematisch.
Im «Vaterunser» findet sich ein Modell, das metaphorisch daran

anknüpft. In der zweiten Hälfte des Gebets finden wir drei Bitten, die jeweils
unterschiedliche Rollen des Menschen gegenüber Gott und Gottes gegenüber

dem Menschen implizieren. In der Bitte um das tägliche Brot geht es

um einen Menschen, der um seine Abhängigkeit weiss und einem gebenden

Gott begegnen kann. Wir bitten um das, was wir für unsere Existenz
als Geschöpfe brauchen, wir danken Gott für das, was wir empfangen, und

begegnen Gott als Abhängige. Bei der Bitte um Vergebung der Schuld
sind wir als Sünderin und Sünder dargestellt; wir erkennen unser Fehlen
und begegnen Gott als dem, der die Macht zu urteilen und freizusprechen
hat. In diesem Wissen stehen wir auch still in der umgekehrten Position,

286



Identität und Fragment: die Mehrstimmigkeit religiöser Lebensseschichten

in der wir von einer anderen Person um Vergebung gebeten werden, und

wir diejenigen sind, die freisprechen dürfen. Bei der Bitte um die Erlösung
vom Bösen sind wir machtlose Verstrickte; Gott tritt uns als Befreier
entgegen, der die Mächte der Finsternis aufbricht. Gert Hartmann beschreibt
diese drei Bitten als drei Erfahrungsbereiche geschöpflicher Abhängigkeit,

Verantwortlichkeit und Schuld sowie Freiheit und Versuchung26.

Stagnationen entstehen, wenn wir ein Gebet von einem Feld in ein
anderes verschieben. Solche verirrten oder verschobenen Gebete können
nicht erhört werden. Wir können Gott nicht begegnen, wenn wir auf ihn
zugehen in der Rolle, die in das eine Feld passt, wenn er uns gleichzeitig
in der Rolle eines anderen Feldes entgegentritt. Wenn ein Mensch Gott für
eine Sünde dankt, die Gott verurteilt, wenn jemand um Vergebung bittet,
während er oder sie von Mächten gefangen ist, wenn jemand um die
Befreiung von den Gaben der Schöpfung betet, dann kann keine Antwort
erfolgen und wird keine Begegnung möglich sein. Das meint Isolierung
durch Rollendiskrepanz. Was es braucht, ist religiöse Mehrstimmigkeit,
sodass in unterschiedlichen Augenblicken im Leben auf unterschiedliche
Weise gebetet und Gott in verschiedenen Rollen begegnet werden kann.

Die Erfahrung, von Gott durch Rollendiskrepanz getrennt zu sein, ist
in einem kirchlichen Kontext oft negativ besetzt. Je zwingender die

Erwartungen sind, die an authentische Erfahrungen gestellt werden, und je
eindeutiger die Rollen von Gott in Liturgie, Verkündigung und Seelsorge
den Menschen vermittelt werden, umso schwieriger wird es, dass eine

Begegnung zustande kommt. Doch auch eine Person kann sich in ihrer
Entwicklung auf bestimmte Rollen beschränken. Dies gilt insbesondere
für solche Menschen, die - vor allem in ihrer Jugend - von Dritten beschädigt

wurden. In der Seelsorge ist dann zu merken, dass diese Menschen
Gott nicht begegnen können, weil sie selbst nicht anders sein können, als
sie sind, und weil Gott in der Kirche in einer Art und Weise auf sie

zukommt, dass sie ihn nicht begrüssen können. Im Hinblick auf Liturgie und

Seelsorge spricht viel dafür, dass der Seelsorger bzw. die Seelsorgerin ein
offenes Auge entwickelt für die Abstimmung zwischen den von Gott
angebotenen Rollen und den von der betreffenden Person aufgrund ihrer
eigenen Lebensgeschichte erfahrbaren Rollen.

26 Gert Hartmann, Lebensdeutung. Theologie für die Seelsorge, Göttingen
(V&R) 1993.

287



R Ruard Ganzevoort

Rollenstarrheit

Bei einer gesunden Entwicklung, auch im Glauben, verfügt jeder Mensch
über ein Repertoire von verschiedenen Rollen. Er braucht sie, um in
unterschiedlichen Beziehungen funktionieren und in jeder Beziehung mehr als

eine Position einnehmen zu können. Die Stärke von Beziehungen hängt
von verschiedenen Aspekten ab, unter anderem aber von ihrer Multiplexi-
tät27. Eine Beziehung, in der man miteinander lediglich auf eine bestimmte

Art und Weise umgeht, ist weniger stark als eine vielfältige Beziehung.
So besteht zwischen einem Kunden und einer Gemüsebäuerin weniger
Bindung als in einer Ehe, in der die Eheleute Liebhaberin und Liebhaber,
Freund und Freundin, Mitverantwortliche und Mitarbeitende sind.

Opfer sexuellen Missbrauchs haben oft Schwierigkeiten, in einem
religiösen Kontext sich selbst zu sein und eine Beziehung zu Gott zu erfahren.

Dies hängt - neben anderen Ursachen - nicht zuletzt damit zusammen,

dass Gott in der Kirche als derjenige gesehen wird, der alle Sünden

vergibt. Implizit verstehen die Opfer das so, als habe Gott den Tätern
bereits vergeben28. Da aber ihre Wirklichkeit als Opfer nicht in diese
Rollenverteilung hineinpasst, geht Gott ihnen buchstäblich verloren. Als ich den

Vater eines missbrauchten Kindes in einem seelsorgerlichen Gespräch
fragte, was diese Erfahrung für seinen Glauben bedeute, sagte er: «Nichts.
Ich versuche einfach nur mein Kind zu beschützen.» - «Ist das dann nicht
Teil Deines Glaubens?» - «Nein, denn dann müsste ich dem Täter vergeben,

und das kann ich nicht.» Offenbar kann die Verbindung zu Gott nicht
zustande kommen, nicht erfahrbar werden, weil für den Vater lediglich
eine einzige religiöse Rollenverteilung legitim ist.

Auf der Grundlage der genannten drei Erfahrungsbereiche in den Bitten

des «Vaterunser» kann beschrieben werden, wie unterschiedliche
kirchliche und theologische Richtungen bestimmte bevorzugte Rollen in
einer gewissen Starrheit anbieten. Die reformatorische Orthodoxie etwa
stellt Sünde und Vergebung in den Vordergrund. Dort soll das Herz des

Evangeliums schlagen; die Botschaft von Versöhnung von der Schuld
durch das Leiden und Sterben Jesu Christi steht im Mittelpunkt. Gott und

27 Alan Hall/Barry Wellman, Social networks and social support, in: Sheldon
Cohen/Sherman Leonard Syme (Hg.), Social support and health, London (Academic)
1985, 23-41.

28 R. Ruard Ganzevoort, Klem tussen schuld en vergeving, Rol en recht van het
slachtoffer, in: Cornells Houtman u.a. (Hg.), Ruimte voor vergeving, Kampen (Kok)
1998, 147-158.

288



Identität und Fragment: die Mehrstimmigkeit religiöser Lebensgeschichten

Mensch werden so auf eine bestimmte Weise in Beziehung gesetzt. In
Liturgie und Predigt wird dieser Akzent ebenfalls verkündigt: Gott selbst

komme uns auf diese spezifische Weise entgegen. Obwohl daneben auch

die Heiligung und das Angewiesensein des Menschen auf Gott hervorgehoben

werden, bleiben sie nachgeordnet. Die Befreiung aus der Macht des

Bösen als Kategorie im persönlichen Gebets- und Glaubensleben bleibt

völlig im Hintergrund.
Die Erfahrung mit der Seelsorge an Opfern sexuellen Missbrauchs und

anderer Gewalt macht die Bedeutung der Korrektur solcher theologischer
Zugänge durch Befreiungstheologien deutlich erkennbar. Hier erhält das

Leiden und Sterben Jesu Christi zwar auch eine zentrale Bedeutung,
jedoch verschiebt sich der Fokus vom stellvertretenden Leiden für unsere
Sünden zum solidarischen Leiden mit unserer Ohnmacht. Gott kommt
uns so nahe, dass er im Leiden neben uns stehen will; der Befreier ist der,
der durch den Tod hindurchbricht. Leiden wird hier weder legitimiert
noch weggenommen. Jesus Christus bleibt auch nach seiner Auferstehung
an seinen Wunden erkennbar29.

Auch Schöpfungstheologien haben hier einen grossen Wert. Denn sie

vermögen die menschliche Existenz positiver zu deuten als Vergebungstheologien.

Eine positive Erkenntnis der Existenz als Geschöpf macht den

Weg dafür frei, dass Menschen sich selbst akzeptieren und geniessen, was
Gott in der Schöpfung geschenkt hat. Dieses positive Umdenken erlaubt
auch eine Erneuerung der Ethik, wobei es nicht mehr um das Bestimmen
der Grenzen des Erlaubten geht, sondern vielmehr darum, dem Guten eine
in ihm bereits angelegte sichtbare Gestalt zu verleihen.

Es kann nicht darum gehen, das eine gegen das andere aufzuwiegen
und wegzustreichen. Stattdessen geht es darum, die Rollenstarrheit zu
durchbrechen. Wenn in der Religion und insbesondere in Liturgie und

Seelsorge immer wieder einseitig bestimmte Akzente betont werden, wird
der Spielraum schmaler und verringert sich die Möglichkeit der Erfahrung

einer Gottesbegegnung. Es braucht hingegen eine grössere Flexibilität,

um die Akzente und Rollen zur Sprache zu bringen, die für diesen

29 Siehe die kritische Analyse von Joanne Carlson Brown/Rebecca Parker,
For God so loved the world?, in: Carol J. Adams/Marie M. Fortune (Flg.), Violence
against women and children. A christian theological sourcebook, New York
(Continuum) 1995. Henning Luther (wie Anm. 13), 173, beschreibt Kreuz und Auferstehung

als Anerkennung der Fragmentarität, läuft damit aber Gefahr, Leiden durch
Unrecht zu legitimieren.

289



R Ruaid Ganzevooit

Menschen in dieser Situation adaquat sind. In manchen Situationen passt

es, die Sunde, in anderen die Befreiung zu betonen; in wieder anderen geht
es darum, die Schöpfung als Grundlage unserer Existenz zu feiern. Im
Hinblick auf Liturgie und Seelsorge bedeutet dies ein Plädoyer fur
Mehrstimmigkeit und fur em breiteres Angebot an Gottesrollen.

Rollenfragmentierung

Die Differenzierung von Akzenten, möglichen Rollen und Gestalten der

Beziehung zu Gott kann am Ende zu einer Fragmentierung fuhren. Es gibt
keinen flexiblen Ubergang mehr von der einen Position zu der anderen,
sondern nur ein ruckartiges Wechseln. Dabei werden die Erfahrungen und

Bedeutungen der einen Rolle und die Art der Beziehung nicht in eine
andere Rolle und Beziehung integriert

Diese Fragmentierung kann auf verschiedenen Ebenen vorkommen
Erstens ist es möglich, bestimmte Rollen so voneinander abzugrenzen,
dass es keine Verbindung zwischen ihnen gibt. Personen erfahren zum
Beispiel in der Liturgie oder im personlichen Gebet intensiv Gottes
Anwesenheit, stellen aber keinerlei Verbindung zu ihrer Lebenseinstellung
im Alltagsleben her. Zweitens kann es geschehen, dass auf der kognitiven
Ebene eine bestimmte Beziehung zu Gott besteht, etwa im Hinblick auf
Sunde und Vergebung oder auf Verantwortlichkeit, wahrend auf der Ge-
fuhlsebene eine völlig andere oder gar keine Beziehung gelebt wird.

Bei einer solchen Rollenfragmentierung besteht die Gefahr der Skepsis.

«Skepsis» erscheint mir ein passenderer Begriff zu sein als «Zweifel».
Denn Zweifel weist darauf hm, dass jemand auf etwas betroffen reagiert
und Energie investiert Skepsis hingegen weist mehr auf eine Haltung des

Abstandnehmens, die leicht m Zynismus umschlagen kann. Bei
fortschreitender Fragmentierung kann eine solche Skepsis entstehen, da man
sich bewusst ist, dass die Erfahrung auf die eine Rolle beschrankt ist,
wahrend sie in der anderen Rolle keinerlei Bedeutung besitzt. Dieser
Gegensatz erfordert eine Losung, eine mögliche Losung besteht in der

Abwertung der Erfahrung

Implikationen fur die Seelsorge

Welche Folgen hat das bisher Gesagte fur die Seelsorge7 Im pastoralen
Gesprach werden Geschichten mit einer anderen Person geteilt und mit
dei Geschichte von Gott verbunden Das kann auf vielerlei Art geschehen,

290



Identität und Fragment die Mehrstimmigkeit leligioser Lebensgeschichten

diese doppelte Optik jedoch kennzeichnet die Seelsorge. Anders
ausgedruckt- Seelsorge unterscheidet sich von anderen Formen des kirchlichen
Dienstes und kirchlicher Präsenz durch den Fokus auf die persönliche
Geschichte des Gesprächspartners bzw. der Gesprächspartnerin. Durch
den Fokus auf die Geschichte Gottes unterscheidet Seelsorge sich von
anderen Dienstleistungsangeboten.

Ausgehend von der Mehrstimmigkeit und der fragmentarischen Identität

können ein paar allgemeine Kriterien fur die pastorale Interaktion
formuliert werden- Seelsorge muss zur Zunahme von Flexibilität, Autorschaft

und Responsivitat beitragen.
Flexibilität bedeutet, dass eine Person nicht nur eine beschrankte

Zahl von Rollen, sondern ein breiteres Repertoire zur Verfugung hat, mit
dem sie adaquat verschiedene Situationen bewältigen und unterschiedliche

Beziehungen gestalten kann. Dies umfasst nicht nur die Beziehungen

zu anderen Menschen, sondern auch die Beziehung zu Gott.
Seelsorge will dazu beitragen einen Raum zu schaffen, in dem Personen Gott
auf eine Weise begegnen können, die fur ihr eigenes Leben bedeutungsvoll

ist.
Autorschaft bedeutet, dass der Gesprächspartner eine gewisse Autonomie

erwirbt und aufbaut Dies ist keine von anderen losgelöste Autonomie,

sondern die Vollmacht und der Auftrag, die eigene Geschichte zu
erzählen. Dies ist «narrative Kompetenz». Seelsorge zielt darauf, die
narrative Kompetenz zu vergrossern. Das bedeutet, dass eine Person als Autor

oder Autorin m zunehmendem Masse die Fähigkeit und den Raum hat,
die Geschichte anders zu erzählen, als sie oder er sie zu erzählen gelernt
hat. Hier liegt ein springender Punkt m der Unterscheidung von heilsamer
und unheilvoller Religion. Wo Religion dazu benutzt wird, den Raum
eines Autors oder einer Autorin zu verkleinern, ist Unterdrückung im Spiel,
keinesfalls jedoch Seelsorge. Religion als «it could be otherwise» impliziert

einen Frei räum fur Autorschaft
Responsivitat bedeutet, dass Seelsorge auf das Geben von Antworten

zielt Es geht nicht nur um eine subjektive und relativistische persönliche
Sinngebung und Deutung. Es geht auch um das Ansprechen und
Angesprochensem durch Menschen und durch Gott Glauben ist eine Form des

Antwortens. Seelsorge zielt darauf, dass Menschen in Freiheit adaquat
und flexibel auf Gott und seine Offenbarung antworten Anders gesagt:
Seelsorge will die Möglichkeit einer Begegnung mit Gott auf eine Art und
Weise schaffen, die passt zu den Rollen und Stimmen des menschlichen

291



R. Ruard Ganzevoort

Gesprächspartners auf der einen und zu den Rollen und Stimmen Gottes,
die er uns offenbart, auf der anderen Seite.

Ubersetzung aus dem Niederländischen:
Pascal Handschin und Angela Bertis

R. Ruard Ganzevoort (geb. 1965 in Haarlem NL), PhD, ist Professor für
Praktische Theologie an der Vrije Universiteit Amsterdam und Mitglied des
Oberhauses des niederländischen Parlaments. Er studierte 1982-1988 Theologie in
Utrecht, wurde 1988 in der Niederländisch-Reformierten Kirche (Nederlands
Gereformeerde Kerk) ordiniert und arbeitete anschliessend bis 1997 als Pfarrer
in drei Gemeinden. 1994 promovierte er mit einer Studie über Bedeutung und
Veränderungen des Glaubens in Krisensituationen. 1996 wurde er Dozent an
der (protestantischen) Theologischen Universität in Kampen, 2005 erfolgte die

Ernennung zum Professor an der Freien Universität Amsterdam. 2007-2009
war er zusätzlich Professor für Theologie und Weltanschauungen an der
Christlichen Hochschule Windesheim in Zwolle. Er ist Präsident der International

Society for Empirical Research in Theology und vormaliger Präsident
der International Academy ofPractical Theology. Er hat zahlreiche Beiträge
und Bücher auf dem Gebiet der Praktischen Theologie und der Religionspsychologie

veröffentlicht. Weitere Informationen: www.ruardganzevoort.nl.

Adresse: R. Ruard Ganzevoort, Admiraal van Gentstraat 11, NL-3572 XE
Utrecht, Niederlande.
E-Mail: r.r.ganzevoort@vu.nl

English Summary

Taking a narrative perspective, this paper explores the significance of "fragmen-
tarity" for our understanding of religious identity. Religious identity cannot be
defined in terms of strict boundaries, but refers to the critical principle that
challenges us to acknowledge our inconsistencies. This means that we should not look
for an encompassing life story but acknowledge the polyvocality of identity
narratives. It also requires the concept of religion to be opened up to include the

metaphorical alterity that transcends both objectifying fundamentalism and

subjectifying relativism. Here the role theory of H. Sunden can assist an understanding

of the relational dynamics of religion. A narrative interpretation of role theory

identifies three fundamental pastoral stagnations: isolation because of role

discrepancy, fixation because of role rigidity, and scepticism because of role
fragmentation. By implication, pastoral and spiritual care should aim at fostering
flexibility, narrative competence, and responsiveness.

292


	Identität und Fragment : die Mehrstimmigkeit religiöser Lebensgeschichten

