Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 104 (2014)

Heft: 4

Artikel: Identitat und Fragment : die Mehrstimmigkeit religioser
Lebensgeschichten

Autor: Ganzenvoort, R. Ruard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405138

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Identitat und Fragment:
die Mehrstimmigkeit religioser Lebensgeschichten!

R. Ruard Ganzevoort

Wie die meisten Kinder liebte ich Geschichten. Ich liebte es, thnen zuzuho-
ren, sie zu lesen und manchmal auch sie zu erschaffen. Ich kann mich an ein
paar dieser Geschichten erinnern, die mich geprigt haben, wie die Chronic-
les of Narnia von C.S. Lewis, die mein Vater uns wihrend des Vorlesens
tibersetzte?. Die biblischen Geschichten spielten ebenfalls eine wichtige
Rolle in der Geschichtslandschaft, in der ich bis auf den heutigen Tag lebe.
Irgendwie bin ich Teil dieser Geschichten, und sie definieren bis zu einem
gewissen Grad, wie mein Leben sich entwickeln kann und sollte, welche
Entscheidungen ich treffen kann und welche nicht. Ich fiihle mich dabei oft
an Alasdair Maclntyre’s Satz erinnert: «I can only answer the question,
<What am I to do?> if I can answer the prior question, <Of what story or sto-
ries do I find myself a part?>»?

Ich bin noch immer fasziniert von Geschichten und Narrativen, und mein
Interesse bewegt sich innerhalb des gesamten Spektrums von Alltagsge-
schichten bis Kino und von den kanonischen Geschichten religitser Tradi-
tionen bis zu den impliziten oder expliziten kulturellen Geschichten, die
unsere Gesellschaft, Wirtschaft und Politik prigen und unterlaufen. Der
Hauptteil meiner Forschung hat sich mit Geschichten und Narrativitit in der
einen oder der anderen Form beschiftigt. Mein erstes Buch, das existen-
zielle Krisen in der Lebensgeschichte halbseitig geldhmter Patienten zum
Thema hatte*, war stark von Charles Gerkins bahnbrechendem Werk The
living human document beeinflussts. Seither habe ich auf narrativen Inter-

' Einige Teile dieses Beitrags sind erschienen als: R. RUARD GANZEVOORT, Stem-
men van het zelf en rollen van God. Fragment en identiteit in religie en pastoraat, in:
PrakTh 26 (1999) 3-23.

2 C.S. Lewis, Die Chroniken von Narnia. Aus dem Englischen [neu] iibers. von
Wolfgang Hohlbein und Christian Rendel, Wien (Ueberreuter) 2010.

3 ALASDAIR MACINTYRE, After Virtue: A Study in Moral Theory. Notre Dame
IN (University of Notre Dame Press) 1984, 216.

4 R. Ruarp GANZEVOORT, Levensverhalen. Een verkenning in hermeneutisch
crisispastoraat, s Gravenhage (Voorhoeve) 1989.

3 CHARLES GERKIN, The Living Human Document, Nashville TN (Abingdon) 1984,

IKZ 104 (2014) Seiten 277-292 ad



R. Ruard Ganzevoort

views basierte Studien iiber religiose Krisenbewiltigung®, Biicher iiber nar-
rative praktische Theologie’, iiber midnnliche Opfer sexuellen Missbrauchs®,
tiber Popkultur® und tiber (homo)sexuelle und religiose Identitédtsbildung!®,
eine Einfiihrung in die Seelsorge und Beratung'! sowie einen Sammelband
{iber narrative Zuginge in Theologie und Religious Studies'* veroffentlicht.

Nachdem ich mein ganzes Leben mit Geschichten verbracht und mich an
ihnen erfreut, zugleich aber die Hélfte davon mit narrativen Modellen ge-
rungen habe, bin ich zur Einsicht gelangt, dass das zentrale Motiv so einfach
wie tiefgriindig ist: Im Grunde ist alles, was wir zu tun versuchen, eine Ge-
schichte zu finden, die uns mehr oder weniger hilft, zu verstehen, was wir
hier auf Erden tun; es geht um eine Geschichte, die wir in einer Art und
Weise erzihlen konnen, dass jemand uns liebt und akzeptiert. In ihren bes-
ten Erscheinungsformen bieten religiose Traditionen die Weisheit, die das
Finden solcher Geschichten erméglicht. Es sind Geschichten, die uns den
ultimativen Sinn als Boden unter den Fiissen und die ultimative Akzeptanz
durch gottliche Liebe anbieten. In ihren schlimmsten Auspriagungen verwei-
gern uns solche Geschichten ebendiese Moglichkeit.

In diesem Beitrag werde ich die Fragen nach religidser Identitit, die
aus diesem zentralen Motiv entstehen, erkunden. Wie verarbeiten wir die
Vielfalt von Geschichten in unserem Leben und in unseren religitsen Tra-
ditionen und die darauffolgende Fragmentierung von Identitét?

6 R. RUARD GANZEVOORT, Religious Coping reconsidered. A narrative reformu-
lation, in: Journal of Psychology and Theology 26 (1998) 276-286 (Rosemead CA
[Rosemead Graduate School of Psychology]).

7 R. Ruarp GANzEVOORT, Narrative Approaches, in: Bonnie J. Miller-McLe-
more (Hg.), The Wiley-Blackwell companion to Practical Theology, Chichester (Wi-
ley Blackwell) 2011, 214-223.

8 R. RuarD GanNzEVOORT, Common themes and structures in male victims’ sto-
ries of religion and sexual abuse, in: Mental Health, Religion & Culture 5 (2002)
313-325.

® R. RuArRD GANZEVOORT, Framing the Gods. The Public Significance of Reli-
gion from a Cultural Point of View, in: Hans-Georg Ziebertz (Hg.), The Public Sig-
nificance of Religion, Leiden (Brill) 2011, 95-120.

10 R. RUARD GANZEVOORT/MARK VAN DER LAAN/ERIK OrLsmaN, Growing up gay
and religious. Conflict, dialogue, and religious identity strategies, in: Mental Health,
Religion & Culture 14 (2011) 209-222.

I R. RUARD GANZzEVOORT/JAN VIsSEr, Zorg voor het verhaal. Achtergrond,
methode en inhoud van pastorale begeleiding, Zoetermeer (Meinema) 2007.

12- R. RUARD GANZEVOORT/MAAIKE DE HAARDT/MICHAEL SCHERER-RATH (Hg.),
Religious stories we live by. Narrative approaches in theology and religious studies,
Leiden (Brill) 2014.

278



Identitit und Fragment: die Mehrstimmigkeit religidser Lebensgeschichten

Fragmentierung und Identitat

Ohne allzu ausfiihrlich auf soziokulturelle, philosophische Hintergriinde
und verwirrende Begriffe wie «Postmoderne> einzugehen, schlage ich vor,
den Begriff «Fragmentierung» als Ausgangspunkt fiir die Frage nach re-
ligioser Identitét in der heutigen Zeit zu nehmen. Fragmentierung ist die
Lebenserfahrung vieler, die Seelsorge erfahren. Die klassischen Ideale
und Normen von Integration, Konsistenz und Dauer scheinen immer we-
niger zur konkreten Wirklichkeit zu passen. Nicht nur die Gesellschaft ist
multikulturell geworden, sondern auch viele Menschen in dieser Gesell-
schaft miissen in einer Vielfalt von Kulturen, Subkulturen und Gruppen-
kulturen funktionieren. Der Begriff «Bricolage», gepriagt von Claude
Lévy-Strauss, wird denn auch von mehr und mehr Menschen fiir passend
im Blick auf die (religiosen) Sinngebungssysteme gehalten. In thren Ver-
suchen, sich mit all den Kulturen und Subkulturen, in denen sie leben, zu
verstandigen, suchen sie sich Versatzstiicke aus, die sie — inkonsistent und
fragmentarisch — in einem personlichen Referenzrahmen zusammenbrin-
gen. Fiir die meisten Menschen stellt diese Fragmentierung kein grund-
sdtzliches Problem dar. Moglicherweise bevorzugen manche Leute theo-
retisch Konsistenz, de facto werden sie aber Flexibilitit im eigenen Leben
Ausdruck geben und als Moglichkeit zu mehr persénlicher Freiheit nut-
zen. Denn Inkonsistenz bedeutet ja, dass man in verschiedenen Situatio-
nen oder Gruppen ein je anderer Mensch sein darf.

Fragmentierung als Ausgangspunkt: Damit riicken auch die Grenzen
dieser Fragmente, die Bruchlinien und die Konflikte ins Zentrum unserer
Uberlegungen. Henning Luther hat eine praktische Theologie skizziert,
die von Fragmenten ausgeht!?. Fragmente bilden ihm zufolge die Basis
unserer Identitdt. Wenn Identitdt als abgerundetes, integriertes Ganzes
gesehen wird — oder wenn das Ideal von Identitédt dergestalt beschrieben
wird —, verfallen wir in ein statisches und abgeschlossenes Konzept. Of-
fenheit fiir das, was in den Ruinen des Vergangenen, den auf Baustellen
der Zukunft und in der Begegnung mit dem Anderem unerledigt ist, setzt
die Zentralitdt von Fragmenten voraus. Gerade Fragmente, Spalten und
die Gegensitze zwischen ihnen verweisen auf etwas Anderes, das mehr ist
als die konkrete Wirklichkeit. Damit sind gerade Fragmente und Spalten
transzendierende, religiose Momente.

13 HENNING LUTHER, Religion und Alltag. Bausteine zu einer Praktischen Theo-
logie des Subjekts, Stuttgart (Radius) 1992.

219



R. Ruard Ganzevoort

Wenn wir mit Henning Luther die Fragmente und die damit verbunde-
nen Assoziationen in den Mittelpunkt des Interesses stellen, bedeutet dies
eine Neudefinition des Begriffs «Identitdt» und damit auch der religidsen
und pastoralen Identitéit. Es kann nicht linger eine Definition im Sinn ei-
ner Abgrenzung gegeben werden. Grenzen und Inhalt sind nicht mehr
absolut zu formulieren. In den Worten von Ricceur bedeutet dies: Es geht
bei der Identitit nicht linger um das idem, gekennzeichnet durch die
Dauer einer Person iiber die Zeit, sondern um das ipse, das eine Person
ansprechbar sein ldsst in verschiedenen Umstédnden. Dies erfordert eine
kreative Neudefinition von Identitét. Fiir Luther ist Identitét vor allem ein
kritischer Grundsatz. In einem gewissen Sinn ist Identitdt das Bewusst-
sein, dass man nicht der oder die ist, der oder die man sein konnte. Das
fiihrt zu Unruhe und bringt in Bewegung. Es ruft dazu auf, die Fragmente
in ihrer gegenseitigen Inkompatibilitidt zu akzeptieren und den Spalten
und Kontrasten als religiosen Momenten Raum zu geben.

Mehrstimmigkeit

Zuerst will ich weiter auf die Fragmente des eigenen Selbstverstindnisses
eingehen. Wie sollen wir unsere eigenen Fragmente sehen? In den letzten
Jahren wird ofter ein narratives Modell benutzt: der Mensch als Ge-
schichte. Damit einhergehend wurde deutlicher als bisher, dass Menschen
selbst ihrem Leben auf kreative Weise eine Bedeutung verleihen und dass
sie das in verschiedenen Zeiten auf unterschiedliche Art tun!4. Sie schrei-
ben ihre Geschichte; abhiingig von ihren Erfahrungen und von den
Menschen, denen sie ihre Geschichte erzihlen und denen gegeniiber sie
Rechenschaft ablegen, wird diese Geschichte je anders erzihlt.

In dieser Weise formuliert und angewandt, ist dieses narrative Modell
recht statisch und eindimensional. Es ist moglich, dass Menschen im Laufe
der Zeit andere Bedeutungen finden. Auch die Zuhorerschaft kann sich dn-
dern. Aber damit sind die Grenzen dieses Modells erreicht. In Wirklichkeit
verdndert sich die Geschichte eines Menschen nicht nur im Lauf der Zeit; sie
ist auch in der Gegenwart vielfarbig oder — in den Worten der Personlich-
keitspsychologie von Hermans — «mehrstimmig»!'5. Die Fragmente des

4 Hans ALMA, (Geloofs-)ontwikkeling in levensloopperspectief, in: PrakTh 25
(1998) 122-139.

15 HuBERTUS JOHANNES MATTHIAS HERMANS/HARRY J. G. KEMPEN, The dialogical
self. Meaning as movement, San Diego (Academic) 1993.

280



Identitit und Fragment: die Mehrstimmigkeit religioser Lebensgeschichten

Selbst liegen nebeneinander. Jedes Fragment gehort zur Person, die Integra-
tion zu einem glatten, einheitlichen Ganzen ist jedoch nicht moglich.
Schlussendlich bedeutet das, dass eine Vielzahl von Geschichten, Frag-
menten und Bedeutungen moglich ist und auch tatsichlich einen Platz im
Leben hat. Keine davon ist die letzte Wahrheit, jede ist wahr, bedeutungsvoll
und sinnvoll innerhalb vorgegebener Einschrinkungen. Es geht um ver-
schiedene Positionen, die das Ich im Raum der Geschichten in der Welt
einnehmen kann. Jede Position des Ich ergibt eine andere Geschichte, die
einem anderen Publikum erzdhlt wird. Die Frage ist weder, welche Ge-
schichte letztlich und tibergreifend wahr ist, noch, was eigentlich genau un-
ter Wahrheit verstanden wird. Die Frage ist, wie der oder die Erzdhlende mit
den verschiedenen Positionen umgeht, die ihm oder ihr zur Auswahl stehen.

Religion

Was bedeutet das fiir religidse Identitéit und das Sprechen iiber Gott? Zwi-
schen Relativismus und Fundamentalismus bietet das narrativ-metaphori-
sche Denken einen dritten Weg. Es geht um Bilder und Gleichnisse. Sally
McFague zufolge degeneriert religiose Sprache zu Idolatrie, wenn sie
buchstédblich verstanden wird; sie ist irrelevant, wenn sie keinen Sinn
macht und auf nichts verweist. Das heisst: Sowohl das Vertreten eines
strengen Relativismus als auch einer absoluten Wahrheit fiihren zu einer
religiosen Blockade!¢. Stattdessen braucht es eine theologische Herange-
hensweise, die sich im intermedidren Raum zwischen Subjekt und Aus-
senwelt bewegt!”. Wann immer wir iiber Gott sprechen, tun wir dies in
metaphorischer Weise. Wir sprechen nicht iiber ein Objekt wie iiber ande-
re Objekte in der Wirklichkeit. Wiirden wir das tun, verfielen wir in buch-
stabliches Denken und Fundamentalismus. Aber wir sprechen auch nicht
nur iiber eine Fantasie oder Illusion, iiber etwas, das lediglich in der sub-
jektiven Wahrnehmung existiert. Das wire Relativismus. Wir sprechen in
Metaphern, in Bildern und Gleichnissen.

An dieser Stelle werden Henning Luthers Gedanken durch den deut-
schen praktischen Theologen Heinz Streib zugespitzt und ausgearbeitet.
Auf der Grundlage von Paul Ricceurs Philosophie findet Streib zu einer

16 SALLY McFAGUE, Metaphorical theology. Models of God in religious language,
Philadelphia PA (Fortress) 1982.

17 NEL JONGSMA-TIELEMAN, Godsdienst als speelruimte voor verbeelding, Kam-
pen (Kok) 1996.

281



R. Ruard Ganzevoort

Umschreibung von Religion als «it could be otherwise»-Geschichten!®. Es
geht bei Religion nicht um eine andere Wirklichkeit, der man sich irgend-
wie objektiv annihern kann. Es geht um die Wirklichkeit, in der wir leben
und die auch anders sein konnte. Die religiose Erfahrung geht davon aus,
dass die konkrete Wirklichkeit nicht per definitionem so ist, wie sie ist.
Eine religiose Herangehensweise an Wirklichkeit steht damit fiir eine
Neudefinition, eine Neuinterpretation und eine Neurahmung der beste-
henden Situation offen. Dies bezeichnet Streib als «semantische Innovati-
on». Er verbindet dies mit dem «Bruch» in der Pastoraltheorie Eduard
Thurneysens, den er als «Kontextdifferenz» neu definiert'®. Es geht Streib
darum, den narrativ-biografischen Prozess fortzusetzen und zu erneuern
und nicht abzuschliessen:

Denn nicht der Erzidhlfluss des/der KlientIn und nicht die intensive Beschif-
tigung mit der eigenen Geschichte und den eigenen Konflikten soll unterbro-
chen werden, sondern inmitten des Erzihlens aus der Erinnerung an Ge-
schichten, die einen anderen, einen religiosen Kontext ins Spiel bringen, soll
eine neue Erzihlvariante «erfunden» werden??.

Wird Religion in dieser Weise beschrieben, kann das Fragmentarische
und Mehrstimmige des Lebens eine religiose Bedeutung erhalten. Das
Nebeneinander verschiedener Fragmente oder Stimmen bedeutet dann
niamlich, dass die Perspektive, von der aus ein Mensch bestimmte Augen-
blicke seines Lebens oder die Welt betrachtet, nicht zwingend die einzige
ist: «It could be otherwise — Es kdnnte auch ganz anders sein.» Anstelle
einer Auflosung der Fragmente zu einem neuen, religiosen Gesamtsystem

18 Heinz STrEIB, The religious educator as story-teller. Suggestions from Paul
Ricoeur’s work, in: RelEd 93 (1998) 314-331.

19 Heinz STREIB, Heilsames erzihlen. Pastoraltheologische und pastoralpsycho-
logische Perspektiven zur Begriindung und Gestaltung der Seelsorge, in: WzM 48
(1996) 339-359. Es gibt auch andere, die Thurneysen anders lesen. DE KORTE versteht
den «Bruch» nicht als zeitliche Grenze, sondern als die Dimension im pastoralen
Gesprich, die auf die Trennung und Verbindung zwischen der personlichen Ge-
schichte und der Geschichte Gottes verweist. GERARD J. N. bE KorTE, Pastoraat van
de verzoening. Mogelijkheden en grenzen van de theologie van het Woord, met name
van Eduard Thurneysen, voor het katholiek pastoraat, Zoetermeer (Boekencentrum)
1994. Griib zufolge muss Thurneysens Sicht des pastoralen Gespriichs eher innerhalb
des Diskurses des therapeutischen Gesprichs als im Predigtdiskurs verortet werden;
dadurch kommt er zu einer nuancierteren Interpretation Thurneysens. WILHELM
GrAB, Deutungsarbeit. Uberlegungen zu einer Theologie therapeutischer Seelsorge,
in: PTh 86 (1997) 325-340.

20 Heinz STREIR, Heilsames erzihlen (wie Anm. 19), 356.

282



Identitit und Fragment: die Mehrstimmigkeit religioser Lebensgeschichten

oder eines Riickzugs in ein von den anderen Fragmenten losgelostes reli-
gioses Fragment kommt es jetzt darauf an, gerade in den Spalten und
Gegensitzen Offenheit und Transzendenz zu finden. Die Wahrnehmung,
dass es auch ganz anders hiitte sein konnen, transzendiert die Perspektive
dieses einen Moments.

Eine religiose Konstruktion hat meiner Ansicht nach den Charakter
einer «Antwort». Streib zufolge liegt der Kern des Glaubens in der «re-
sponsiveness», dem Antworten auf Symbole, Metaphern und Geschich-
ten2!. Das kann iibrigens auch iiber umfassendere Konzepte wie Sinnge-
bung oder Identitit gesagt werden. Damit wird eine Verbindung aufgebaut
zwischen dem antwortenden, konstruierenden und interpretierenden Indi-
viduum und dem, worauf geantwortet wird. Bei Identitiit geht es dann
primér um die Antwort auf die signifikanten Anderen, bei Sinngebung um
die Antwort auf die Wirklichkeit als Ganze, bei Religion um die Antwort
auf das, was als Offenbarung wiedererkannt wird?2.

Religion als Rollenspiel

Sowohl Religion als auch Identitdt haben — damit schliesse ich mich ande-
ren Autoren vor mir an — mit den Briichen, Spalten und Kontrasten zwi-
schen den verschiedenen Fragmenten und Stimmen zu tun. Aber wie sind
sie miteinander verbunden? Hier erweist sich die Theorie des schwedi-
schen Religionspsychologen Hjalmar Sundén als hilfreich??. Sundén geht
davon aus, dass jede Wahrnehmung Deutung einschliesst. Die Stimuli in
der Wahrnehmung werden durch Modelle, unter anderem durch Rollen,
strukturiert. Religidse Traditionen sieht Sundén als Sammlungen von Ge-
schichten, in denen die Interaktion zwischen Gott und Menschen erzéhlt
wird. Darin werden dem Individuum unterschiedliche Rollen angeboten,
die es zur Interpretation der eigenen Situation benutzen kann. Sofern dem
Individuum ein religioser Interpretationsrahmen zur Verfiigung steht,
kann es zu einem Perspektivwechsel kommen, indem zwischen nichtreli-

2l HeiNz STREIB, Hermeneutics of metaphor, symbol and narrative in faith devel-
opment theory, Frankfurt a.M. (Lang) 1991; vgl. LANGDON GILKEY, Naming the whirl-
wind. The renewal of God-language, Indianapolis IN (Bobbs-Merrill) 1969.

22 R. RuarDb GANZEVOORT, The social construction of revelation, in: International
Journal of Practical Theology 8 (2006) 1-14.

23 HiaLmaRr Sunpin, Die Religion und die Rollen, Berlin (Topelmann) 1966;
DERS., Gott erfahren. Das Rollenangebot der Religionen, Giitersloh (Mohn) 1975.

283



R. Ruard Ganzevoort

gioser und religidser Interpretation hin und her gewechselt wird. «Rollen-
angebot» bedeutet, dass jemand eine Rolle annehmen kann und dabei
mithilfe von Geschichten aus der religiosen Tradition auf die Rolle Gottes
(die in der gegebenen Situation komplementir ist) erwartend vorausgrei-
fen kann. Dies sei an folgendem Beispiel verdeutlicht: Wenn jemand sich
in der Rolle Abrahams beim Opfer Isaaks wiedererkennt, wird er oder sie
erwarten konnen, wie Gott in dieser Situation reagieren wird. Auf diese
Weise wird Sundén zufolge religiose Erfahrung moglich.

Sundéns Theorie bietet einen wichtigen Gesichtspunkt. Doch scheint
es angebracht, das Rollenspiel zwischen Gott und Mensch noch ein wenig
zu erweitern?4. Sundén zufolge stellen Texte religitser Traditionen, wie
etwa die Bibel, mogliche Rollen zur Verfiigung. Ein Teil der Rollen, die
ein Mensch iibernimmt, ist aber durch ganz andere Erfahrungen be-
stimmt, etwa durch die Beziehungen zu den Eltern oder zu Freundinnen
und Freunden. Diese Rollen konnen gleichfalls Einfluss auf religiose Er-
fahrungen haben. Deshalb soll im Folgenden kurz skizziert werden, wie
dieses religiose Rollenspiel funktioniert.

Ein Kind, das aufwichst, wird von Anbeginn an von anderen ange-
sprochen. Zuerst sind es die Eltern, aber der Kreis derer, die das Kind
anspricht, wichst kontinuierlich. Dieses Angesprochensein ist die Quelle
des Antwortens. Indem es angesprochen wird, wird das Kind in eine
bestimmte Rolle versetzt. So nimmt etwa ein Elternteil eine bestimmte
Rolle ein und stellt damit das Kind vor die Aufgabe, eine komplementire
Rolle einzunehmen. Das heisst, es geht um eine Rolle, die in einer Weise
an die Rolle des Elternteils anschliesst, dass dadurch die Rolle des Eltern-
teils validiert wird. Das ist auf verschiedene Weisen moglich. Die Rolle
des tyrannischen Vaters zum Beispiel wird durch Gehorsam und Rebel-
lion bekriftigt, nicht aber durch Gleichgiiltigkeit.

In einer gesunden Situation sind Eltern mehrstimmige Wesen; gleich-
zeitig sind weitere mehrstimmige andere da, die das Kind ansprechen.
Das Kind kann ein wachsendes Repertoire an Komplementérrollen auf-
bauen, mit denen es adédquat und flexibel in verschiedenen Situationen und
Begegnungen zu reagieren vermag. Jede Rolle hat auch eine korperliche
und emotionale Dimension, die mitbestimmt, wie wiinschenswert die Rolle
ist. Gleichzeitig entwickelt das Kind auch eine Vorliebe fiir bestimmte

24 JacoB A. VAN BELZEN, Beyond a classic? Hjalmar Sundén’s role theory and

contemporary narrative psychology, in: International Journal for the Psychology of
Religion 6 (1996) 181-199.

284



Identitit und Fragment: die Mehrstimmigkeit religidser Lebensgeschichten

Rollen, die als eigene Rollen erfahren werden. Bei Lebens- und Entwick-
lungskrisen wie der Pubertit kdnnen sich bevorzugte Rollen veridndern.

So haben das Kind und spiter der/die Erwachsene immer eine be-
stimmte Konfiguration verfiigbarer Rollen zur Verfiigung. Dies schliesst
an den bereits erlduterten unterschiedlichen Stimmen und Fragmenten an.
Jede Rolle impliziert fiir Gott bestimmte Komplementiirrollen. Uber die
religiose Erziehung und die religiose Tradition wird der Mensch auch von
Gott angesprochen, der dem Menschen in verschiedenen Rollen begegnen
kann: als Vater, Mutter, Herr, Retter/in, Richter/in, Heilende/r, Stille usw.
Jede dieser Rollen schliesst eine bestimmte Komplementérrolle fiir den
Menschen ein. Aufgrund ihres spezifischen religiosen Hintergrunds be-
vorzugen Menschen bestimmte Rollen und bestehen unterschiedliche
Konfigurationen des Rollensystems.

Die grundlegende Frage ist, wie sich die Rolle oder Rollen Gottes und
die Rollen dieses Menschen zueinander verhalten, das heisst, welche Po-
sitionen Mensch und Gott innerhalb der Bezichung einnehmen. Der
Mensch tritt Gott im Gebet mit einer bestimmten Lebensgeschichte ge-
geniiber, mit einem bestimmten Rollenarsenal und den entsprechenden
komplementiren Rollen fiir Gott. In der Beziehung mit Gott begegnet der
Mensch aber auch einer anderen Geschichte — der Geschichte Gottes —mit
anderen Rollen und Komplementérrollen fiir den Menschen. Hier entsteht
der Glaube als Rollenspiel, «das religiose Drama». Die Partner in dieser
Beziehung begegnen einander, jeder und jede mit einer eigenen Struktur,
Perspektive und Rollenverteilung. Sie sprechen einander an. Die Interak-
tion fiihrt zu einer Aushandlung von Perspektiven und Rollen, mit dem
Ziel, Begegnung und Erfahrung von Begegnung zu ermoglichen. Dabei
konnen — ausgehend von der hier skizzierten Rollentheorie — nacheinan-
der verschiedene Stagnationen auftreten; Isolierung durch Rollendis-
krepanz, Fixierung durch Rollenstarrheit, Skepsis durch Rollenfragmen-
tierung?. Es geht dabei selbstverstidndlich nicht um getrennte Grossen,

25 HuBeRTUS JOHANNES MATTHIAS HERMANS/ELS HERMANS-JANSEN, Self-narratives.
The construction of meaning in psychotherapy, New York (Guilford) 1995. Sie beschrei-
ben drei Voraussetzungen fiir ein psychologisch gesundes, funktionierendes narratives
System: Differenzierung, Integration und Flexibilitit (ebd., 114—117). Diese Vorausset-
zungen sind die Gegenpole zu Stagnation durch Rollenstarrheit, Rollenfragmentierung,
und Rollensdiskrepanz. Des Weiteren beschreiben sie vier Formen der Dissoziation:
Unterlassung, Fragmentierung, Betdubung und Verzerrung (ebd., 155-160).

289



R. Ruard Ganzevoort

sondern um sich iiberlappende Problemfelder. Zur Konkretisierung wer-
den im Folgenden Stagnationen im Bereich des Gebets genannt.

Rollendiskrepanz

Eine gewichtige Stagnation ist das Erlebnis von Menschen, beim Beten
keine Begegnung zu erfahren. Zwar beten sie, aber sie erfahren nicht, dass
Gott zuhort, geschweige denn antwortet. Auf der personlichen Ebene ist
das mit dem Bild des geschlossenen Himmels beschreibbar, bei dem das
Gebet nicht weiter kommt als bis zum Himmelsrand. In der Liturgie kann
es die Erfahrung sein, das von Vorsteher oder Vorsteherin gesprochene
Gebet nicht mitbeten zu konnen. Dieses Vermissen der Erfahrung von
Gottes Anwesenheit konnen wir als Isolierung ansehen, die unter anderem
durch Rollendiskrepanz verursacht werden kann.

Eine Begegnung zwischen Gott und Mensch ist nur moglich, wenn die
Rolle, die ein Mensch annimmt, anschliesst an der Komplementirrolle,
welche das dominante Gottesbild fiir ithn oder sie zur Verfiigung stellt.
Gleichzeitig muss die Komplementérrolle, die der Mensch fiir Gott be-
stimmt hat, bei der bevorzugten Rolle Gottes anschliessen. Diskrepanzen
stehen einer Begegnung im Weg. Dies sei mit folgenden Beispielen ver-
deutlicht: Wenn ich mich vor allem als schwachen und kranken Menschen
sehe, sind fiir Gott mehrere Komplementérrollen verfiigbar: Gott als Hei-
ler/in, Troster/in, Mutter. Wenn Gott mich jedoch, etwa in der Liturgie, als
Richter oder Anklédger anspricht, werde ich in die Komplementérrolle des
Siinders versetzt. Spricht Gott mich als ferner Inspirator an, der uns Men-
schen Verantwortung schenkt, gehort dazu die Komplementirrolle des
Aktivisten und Weltverbesserers. In allen drei Fillen ist die Erfahrung der
Begegnung mit Gott problematisch.

Im «Vaterunser» findet sich ein Modell, das metaphorisch daran an-
kniipft. In der zweiten Hélfte des Gebets finden wir drei Bitten, die jeweils
unterschiedliche Rollen des Menschen gegeniiber Gott und Gottes gegen-
iiber dem Menschen implizieren. In der Bitte um das tédgliche Brot geht es
um einen Menschen, der um seine Abhiingigkeit weiss und einem geben-
den Gott begegnen kann. Wir bitten um das, was wir fiir unsere Existenz
als Geschopfe brauchen, wir danken Gott fiir das, was wir empfangen, und
begegnen Gott als Abhiingige. Bei der Bitte um Vergebung der Schuld
sind wir als Siinderin und Siinder dargestellt; wir erkennen unser Fehlen
und begegnen Gott als dem, der die Macht zu urteilen und freizusprechen
hat. In diesem Wissen stehen wir auch still in der umgekehrten Position,

286



Identitidt und Fragment: die Mehrstimmigkeit religioser Lebensgeschichten

in der wir von einer anderen Person um Vergebung gebeten werden, und
wir diejenigen sind, die freisprechen diirfen. Bei der Bitte um die Erlosung
vom Bosen sind wir machtlose Verstrickte; Gott tritt uns als Befreier ent-
gegen, der die Michte der Finsternis aufbricht. Gert Hartmann beschreibt
diese drei Bitten als drei Erfahrungsbereiche geschopflicher Abhingig-
keit, Verantwortlichkeit und Schuld sowie Freiheit und Versuchung?¢.

Stagnationen entstehen, wenn wir ein Gebet von einem Feld in ein
anderes verschieben. Solche verirrten oder verschobenen Gebete konnen
nicht erhort werden. Wir kénnen Gott nicht begegnen, wenn wir auf ihn
zugehen in der Rolle, die in das eine Feld passt, wenn er uns gleichzeitig
in der Rolle eines anderen Feldes entgegentritt. Wenn ein Mensch Gott fiir
eine Siinde dankt, die Gott verurteilt, wenn jemand um Vergebung bittet,
wihrend er oder sie von Michten gefangen ist, wenn jemand um die Be-
freiung von den Gaben der Schopfung betet, dann kann keine Antwort
erfolgen und wird keine Begegnung mdglich sein. Das meint Isolierung
durch Rollendiskrepanz. Was es braucht, ist religiose Mehrstimmigkeit,
sodass in unterschiedlichen Augenblicken im Leben auf unterschiedliche
Weise gebetet und Gott in verschiedenen Rollen begegnet werden kann.

Die Erfahrung, von Gott durch Rollendiskrepanz getrennt zu sein, ist
in einem kirchlichen Kontext oft negativ besetzt. Je zwingender die Er-
wartungen sind, die an authentische Erfahrungen gestellt werden, und je
eindeutiger die Rollen von Gott in Liturgie, Verkiindigung und Seelsorge
den Menschen vermittelt werden, umso schwieriger wird es, dass eine
Begegnung zustande kommt. Doch auch eine Person kann sich in ihrer
Entwicklung auf bestimmte Rollen beschrinken. Dies gilt insbesondere
fiir solche Menschen, die — vor allem in ihrer Jugend — von Dritten beschi-
digt wurden. In der Seelsorge ist dann zu merken, dass diese Menschen
Gott nicht begegnen konnen, weil sie selbst nicht anders sein konnen, als
sie sind, und weil Gott in der Kirche in einer Art und Weise auf sie zu-
kommt, dass sie ihn nicht begriissen konnen. Im Hinblick auf Liturgie und
Seelsorge spricht viel dafiir, dass der Seelsorger bzw. die Seelsorgerin ein
offenes Auge entwickelt fiir die Abstimmung zwischen den von Gott an-
gebotenen Rollen und den von der betreffenden Person aufgrund ihrer
eigenen Lebensgeschichte erfahrbaren Rollen.

26 Gert HarTMANN, Lebensdeutung. Theologie fiir die Seelsorge, Gottingen
(V&R) 1993.

287



R. Ruard Ganzevoort

Rollenstarrheit

Bei einer gesunden Entwicklung, auch im Glauben, verfiigt jeder Mensch
tiber ein Repertoire von verschiedenen Rollen. Er braucht sie, um in unter-
schiedlichen Beziehungen funktionieren und in jeder Beziehung mehr als
eine Position einnehmen zu konnen. Die Stirke von Beziehungen hingt
von verschiedenen Aspekten ab, unter anderem aber von ihrer Multiplexi-
tit?’. Eine Beziehung, in der man miteinander lediglich auf eine bestimm-
te Art und Weise umgeht, ist weniger stark als eine vielfiltige Beziehung.
So besteht zwischen einem Kunden und einer Gemiisebiduerin weniger
Bindung als in einer Ehe, in der die Eheleute Liebhaberin und Liebhaber,
Freund und Freundin, Mitverantwortliche und Mitarbeitende sind.

Opfer sexuellen Missbrauchs haben oft Schwierigkeiten, in einem re-
ligiosen Kontext sich selbst zu sein und eine Beziehung zu Gott zu erfah-
ren. Dies hingt — neben anderen Ursachen — nicht zuletzt damit zusam-
men, dass Gott in der Kirche als derjenige gesehen wird, der alle Siinden
vergibt. Implizit verstehen die Opfer das so, als habe Gott den Tétern be-
reits vergeben23. Da aber ihre Wirklichkeit als Opfer nicht in diese Rollen-
verteilung hineinpasst, geht Gott ihnen buchstéblich verloren. Als ich den
Vater eines missbrauchten Kindes in einem seelsorgerlichen Gesprich
fragte, was diese Erfahrung fiir seinen Glauben bedeute, sagte er: «Nichts.
Ich versuche einfach nur mein Kind zu beschiitzen.» — «Ist das dann nicht
Teil Deines Glaubens?» — «Nein, denn dann miisste ich dem Titer verge-
ben, und das kann ich nicht.» Offenbar kann die Verbindung zu Gott nicht
zustande kommen, nicht erfahrbar werden, weil fiir den Vater lediglich
eine einzige religidse Rollenverteilung legitim ist.

Auf der Grundlage der genannten drei Erfahrungsbereiche in den Bit-
ten des «Vaterunser» kann beschrieben werden, wie unterschiedliche
kirchliche und theologische Richtungen bestimmte bevorzugte Rollen in
einer gewissen Starrheit anbieten. Die reformatorische Orthodoxie etwa
stellt Stinde und Vergebung in den Vordergrund. Dort soll das Herz des
Evangeliums schlagen; die Botschaft von Versohnung von der Schuld
durch das Leiden und Sterben Jesu Christi steht im Mittelpunkt. Gott und

27 Aran HaLr/Barry WELLMAN, Social networks and social support, in: Sheldon
Cohen/Sherman Leonard Syme (Hg.), Social support and health, London (Academic)
1985, 23-41.

28 R. RuarD GANZEVOORT, Klem tussen schuld en vergeving, Rol en recht van het

slachtoffer, in: Cornelis Houtman u.a. (Hg.), Ruimte voor vergeving, Kampen (Kok)
1998, 147-158.

288



Identitit und Fragment: die Mehrstimmigkeit religioser Lebensgeschichten

Mensch werden so auf eine bestimmte Weise in Bezichung gesetzt. In
Liturgie und Predigt wird dieser Akzent ebenfalls verkiindigt: Gott selbst
komme uns auf diese spezifische Weise entgegen. Obwohl daneben auch
die Heiligung und das Angewiesensein des Menschen auf Gott hervorge-
hoben werden, bleiben sie nachgeordnet. Die Befreiung aus der Macht des
Bosen als Kategorie im personlichen Gebets- und Glaubensleben bleibt
vollig im Hintergrund.

Die Erfahrung mit der Seelsorge an Opfern sexuellen Missbrauchs und
anderer Gewalt macht die Bedeutung der Korrektur solcher theologischer
Zuginge durch Befreiungstheologien deutlich erkennbar. Hier erhilt das
Leiden und Sterben Jesu Christi zwar auch eine zentrale Bedeutung, je-
doch verschiebt sich der Fokus vom stellvertretenden Leiden fiir unsere
Stinden zum solidarischen Leiden mit unserer Ohnmacht. Gott kommt
uns so nahe, dass er im Leiden neben uns stehen will; der Befreier ist der,
der durch den Tod hindurchbricht. Leiden wird hier weder legitimiert
noch weggenommen. Jesus Christus bleibt auch nach seiner Auferstehung
an seinen Wunden erkennbar?’.

Auch Schopfungstheologien haben hier einen grossen Wert. Denn sie
vermoOgen die menschliche Existenz positiver zu deuten als Vergebungs-
theologien. Eine positive Erkenntnis der Existenz als Geschopf macht den
Weyg dafiir frei, dass Menschen sich selbst akzeptieren und geniessen, was
Gott in der Schopfung geschenkt hat. Dieses positive Umdenken erlaubt
auch eine Erneuerung der Ethik, wobei es nicht mehr um das Bestimmen
der Grenzen des Erlaubten geht, sondern vielmehr darum, dem Guten eine
in ihm bereits angelegte sichtbare Gestalt zu verleihen.

Es kann nicht darum gehen, das eine gegen das andere aufzuwiegen
und wegzustreichen. Stattdessen geht es darum, die Rollenstarrheit zu
durchbrechen. Wenn in der Religion und insbesondere in Liturgie und
Seelsorge immer wieder einseitig bestimmte Akzente betont werden, wird
der Spielraum schmaler und verringert sich die Moglichkeit der Erfah-
rung einer Gottesbegegnung. Es braucht hingegen eine grossere Flexibili-
tdat, um die Akzente und Rollen zur Sprache zu bringen, die fiir diesen

29 Siehe die kritische Analyse von JOANNE CARLSON BROWN/REBECCA PARKER,
For God so loved the world?, in: Carol J. Adams/Marie M. Fortune (Hg.), Violence
against women and children. A christian theological sourcebook, New York (Con-
tinuum) 1995. HENNING LUTHER (wie Anm. 13), 173, beschreibt Kreuz und Auferste-
hung als Anerkennung der Fragmentaritit, lauft damit aber Gefahr, Leiden durch
Unrecht zu legitimieren.

289



R. Ruard Ganzevoort

Menschen in dieser Situation adidquat sind. In manchen Situationen passt
es, die Siinde, in anderen die Befreiung zu betonen; in wieder anderen geht
es darum, die Schopfung als Grundlage unserer Existenz zu feiern. Im
Hinblick auf Liturgie und Seelsorge bedeutet dies ein Pladoyer fiir Mehr-
stimmigkeit und fiir ein breiteres Angebot an Gottesrollen.

Rollenfragmentierung

Die Differenzierung von Akzenten, moglichen Rollen und Gestalten der
Beziehung zu Gott kann am Ende zu einer Fragmentierung fiihren. Es gibt
keinen flexiblen Ubergang mehr von der einen Position zu der anderen,
sondern nur ein ruckartiges Wechseln. Dabei werden die Erfahrungen und
Bedeutungen der einen Rolle und die Art der Beziehung nicht in eine an-
dere Rolle und Beziehung integriert.

Diese Fragmentierung kann auf verschiedenen Ebenen vorkommen.
Erstens ist es moglich, bestimmte Rollen so voneinander abzugrenzen,
dass es keine Verbindung zwischen ihnen gibt. Personen erfahren zum
Beispiel in der Liturgie oder im personlichen Gebet intensiv Gottes An-
wesenheit, stellen aber keinerlei Verbindung zu ihrer Lebenseinstellung
im Alltagsleben her. Zweitens kann es geschehen, dass auf der kognitiven
Ebene eine bestimmte Beziehung zu Gott besteht, etwa im Hinblick auf
Siinde und Vergebung oder auf Verantwortlichkeit, wihrend auf der Ge-
fiihlsebene eine vollig andere oder gar keine Beziehung gelebt wird.

Bei einer solchen Rollenfragmentierung besteht die Gefahr der Skep-
sis. «Skepsis» erscheint mir ein passenderer Begriff zu sein als «Zweifel».
Denn Zweifel weist darauf hin, dass jemand auf etwas betroffen reagiert
und Energie investiert. Skepsis hingegen weist mehr auf eine Haltung des
Abstandnehmens, die leicht in Zynismus umschlagen kann. Bei fort-
schreitender Fragmentierung kann eine solche Skepsis entstehen, da man
sich bewusst ist, dass die Erfahrung auf die eine Rolle beschrinkt ist,
wilhrend sie in der anderen Rolle keinerlei Bedeutung besitzt. Dieser Ge-
gensatz erfordert eine Losung; eine mogliche Losung besteht in der Ab-
wertung der Erfahrung.

Implikationen fiir die Seelsorge

Welche Folgen hat das bisher Gesagte fiir die Seelsorge? Im pastoralen
Gesprich werden Geschichten mit einer anderen Person geteilt und mit
der Geschichte von Gott verbunden. Das kann auf vielerlei Art geschehen,

290



Identitit und Fragment: die Mehrstimmigkeit religidser Lebensgeschichten

diese doppelte Optik jedoch kennzeichnet die Seelsorge. Anders ausge-
driickt: Seelsorge unterscheidet sich von anderen Formen des kirchlichen
Dienstes und kirchlicher Prisenz durch den Fokus auf die personliche
Geschichte des Gespriachspartners bzw. der Gesprichspartnerin. Durch
den Fokus auf die Geschichte Gottes unterscheidet Seelsorge sich von
anderen Dienstleistungsangeboten.

Ausgehend von der Mehrstimmigkeit und der fragmentarischen Iden-
titdt kdnnen ein paar allgemeine Kriterien fiir die pastorale Interaktion
formuliert werden: Seelsorge muss zur Zunahme von Flexibilitit, Autor-
schaft und Responsivitit beitragen.

Flexibilitat bedeutet, dass eine Person nicht nur eine beschrinkte
Zahl von Rollen, sondern ein breiteres Repertoire zur Verfiigung hat, mit
dem sie adiquat verschiedene Situationen bewiltigen und unterschiedli-
che Beziehungen gestalten kann. Dies umfasst nicht nur die Beziehun-
gen zu anderen Menschen, sondern auch die Beziehung zu Gott. Seel-
sorge will dazu beitragen einen Raum zu schaffen, in dem Personen Gott
auf eine Weise begegnen konnen, die fiir ihr eigenes Leben bedeutungs-
voll 1st.

Autorschaft bedeutet, dass der Gesprichspartner eine gewisse Autono-
mie erwirbt und aufbaut. Dies ist keine von anderen losgeloste Autono-
mie, sondern die Vollmacht und der Auftrag, die eigene Geschichte zu
erzihlen. Dies ist «narrative Kompetenz». Seelsorge zielt darauf, die nar-
rative Kompetenz zu vergrossern. Das bedeutet, dass eine Person als Au-
tor oder Autorin in zunehmendem Masse die Fiahigkeit und den Raum hat,
die Geschichte anders zu erzihlen, als sie oder er sie zu erzédhlen gelernt
hat. Hier liegt ein springender Punkt in der Unterscheidung von heilsamer
und unheilvoller Religion. Wo Religion dazu benutzt wird, den Raum ei-
nes Autors oder einer Autorin zu verkleinern, ist Unterdriickung im Spiel,
keinesfalls jedoch Seelsorge. Religion als «it could be otherwise» impli-
ziert einen Freiraum fiir Autorschaft.

Responsivitit bedeutet, dass Seelsorge auf das Geben von Antworten
zielt. Es geht nicht nur um eine subjektive und relativistische personliche
Sinngebung und Deutung. Es geht auch um das Ansprechen und Ange-
sprochensein durch Menschen und durch Gott. Glauben ist eine Form des
Antwortens. Seelsorge zielt darauf, dass Menschen in Freiheit addquat
und flexibel auf Gott und seine Offenbarung antworten. Anders gesagt:
Seelsorge will die Moglichkeit einer Begegnung mit Gott auf eine Art und
Weise schaffen, die passt zu den Rollen und Stimmen des menschlichen

291



R. Ruard Ganzevoort

Gespriachspartners auf der einen und zu den Rollen und Stimmen Gottes,
die er uns offenbart, auf der anderen Seite.

Ubersetzung aus dem Niederlindischen:
Pascal Handschin und Angela Berlis

R. Ruard Ganzevoort (geb. 1965 in Haarlem NL), PhD, ist Professor fiir Prak-
tische Theologie an der Vrije Universiteit Amsterdam und Mitglied des Ober-
hauses des niederldndischen Parlaments. Er studierte 1982—1988 Theologie in
Utrecht, wurde 1988 in der Niederlindisch-Reformierten Kirche (Nederlands
Gereformeerde Kerk) ordiniert und arbeitete anschliessend bis 1997 als Pfarrer
in drei Gemeinden. 1994 promovierte er mit einer Studie iiber Bedeutung und
Verdnderungen des Glaubens in Krisensituationen. 1996 wurde er Dozent an
der (protestantischen) Theologischen Universitdt in Kampen, 2005 erfolgte die
Ernennung zum Professor an der Freien Universitdt Amsterdam. 2007-2009
war er zusdtzlich Professor fiir Theologie und Weltanschauungen an der
Christlichen Hochschule Windesheim in Zwolle. Er ist Prdsident der Interna-
tional Society for Empirical Research in Theology und vormaliger Priisident
der International Academy of Practical Theology. Er hat zahlreiche Beitrdge
und Biicher auf dem Gebiet der Praktischen Theologie und der Religionspsy-
chologie verdffentlicht. Weitere Informationen: www.ruardganzevoort.nl.

Adresse: R. Ruard Ganzevoort, Admiraal van Gentstraat 11, NL-3572 XE
Utrecht, Niederlande.
E-Mail: r.rganzevoort@vu.nl

English Summary

Taking a narrative perspective, this paper explores the significance of “fragmen-
tarity” for our understanding of religious identity. Religious identity cannot be
defined in terms of strict boundaries, but refers to the critical principle that chal-
lenges us to acknowledge our inconsistencies. This means that we should not look
for an encompassing life story but acknowledge the polyvocality of identity nar-
ratives. It also requires the concept of religion to be opened up to include the
metaphorical alterity that transcends both objectifying fundamentalism and sub-
jectifying relativism. Here the role theory of H. Sundén can assist an understand-
ing of the relational dynamics of religion. A narrative interpretation of role theo-
ry identifies three fundamental pastoral stagnations: isolation because of role
discrepancy, fixation because of role rigidity, and scepticism because of role frag-
mentation. By implication, pastoral and spiritual care should aim at fostering
flexibility, narrative competence, and responsiveness.

292



	Identität und Fragment : die Mehrstimmigkeit religiöser Lebensgeschichten

