Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 104 (2014)
Heft: 3
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Chronik

Aus dem Communiqué der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz (IBK) anléasslich ihrer Sitzung 2014 in Wislikofen
Schweiz

Vom 31. Mirz bis am 3. April 2014 tagte die Internationale Altkatholische Bi-
schofskonferenz im Tagungshaus der Propstei Wislikofen in der Schweiz.

Im Mittelpunkt der Beratungen standen die drei abgeschlossenen Dialoge mit
der Altkatholischen Kirche der Mariaviten in Polen, mit der Kirche von Schweden
und mit der Mar Thoma Syrian Church in Indien sowie der im September stattfin-
dende Internationale Altkatholikenkongress mit der 125-Jahr-Feier der Utrechter
Union in Utrecht.

Nach internen Beratungen und einem gemeinsamen Gesprich mit den Bischo-
fen Ludwik Jablonski (Leitender Bischof) und Bischof Wtodzimierz Jaworski
stimmten die Mitglieder der Internationalen Bischofskonferenz einer Wiederauf-
nahme der Altkatholischen Kirche der Mariaviten in Polen in die Utrechter Union
zu. Im Vorfeld der Abstimmung gab der Leitende Bischof der Mariaviten vor den
versammelten Bischofen eine Erkldrung ab, in der er sich mit allen gestellten
Anforderungen einverstanden erklidrte. Nachdem so die Diskussionspunkte aus
dem Weg gerdumt waren, unterzeichneten die Bischofe der IBK und die beiden
anwesenden Bischofe der Altkatholischen Kirche der Mariaviten die bereits ver-
offentlichte Vereinbarung. Die Unterzeichnung der Utrechter Erkldarung und des
Status der Bischofskonferenz wird zu einem spiteren Zeitpunkt stattfinden, wenn
auch die anderen mariavitischen Bischofe die Vereinbarung unterschrieben ha-
ben.

Die Bischofe studierten ebenfalls den Abschlusstext des Dialogs mit der Kir-
che von Schweden, der jetzt auch in deutscher Ubersetzung vorliegt. Die Dialog-
kommission kam zum Schluss, dass beide Kirchen nicht nur in vergleichbaren
gesellschaftlichen und sozialen Situationen leben, sondern dass auch in der Theo-
logie und im praktischen kirchlichen Leben grosse Gemeinsamkeiten bestehen.
Sie sprach deshalb die Empfehlung aus, dass eine ausreichende Basis besteht, um
kirchliche Gemeinschaft festzustellen und diese auch in die Praxis umzusetzen.
Der Rezeptionsprozess in den verschiedenen Kirchen und internationalen Gremi-
en hat nun begonnen. 2016 werden die Beschliisse der Kirche von Schweden und
der Altkatholischen Bischofskonferenz iiber die Annahme des Dialogtextes er-
wartet.

Im Februar 2014 ist auch die Kommission fiir den Dialog zwischen den Alt-
katholischen Kirchen der Utrechter Union und der Mar Thoma Syrian Church
zum Schluss gekommen, dass die beiden Kirchen denselben Glauben teilen, der
auch der Glaube der Alten Kirche ist. Die Bischofskonferenz hat deshalb aufgrund
der Empfehlungen der Kommission erklrt, dass geniigend Grund dafiir gegeben
sei, den Kreis von Kirchen, mit welchen die Utrechter Union in kirchlicher Ge-

IKZ 104 (2014) Seiten 259-272 259



Kirchliche Chronik

meinschaft steht, um die Mar Thoma Syrian Church zu erweitern. Der Rezep-
tionsprozess wird nun in den verschiedenen Kirchen eingeleitet. Die Bischofskon-
ferenz erwartet, an ihrer nachsten Sitzung 2015 definitiv dariiber entscheiden zu
kénnen.

Im Bezug auf die sogenannten «altkatholischen» Gruppen in den USA, die
immer wieder den Kontakt zur Utrechter Union suchen, hat die Bischofskonfe-
renz beschlossen, dass siamtliche Aktivititen grundsitzlich eingestellt werden.
Anfragen werden an die Episcopal Church, mit denen die Kirchen der Utrechter
Union in Gemeinschaft stehen, bzw. an den zustindigen Bischof von West Virgi-
nia, Mike Klusmeyer, weiterverwiesen werden. Die Kirchen der Utrechter Union
haben keinerlei Absicht, in den USA Jurisdiktionen zu errichten.

Besonderes Augenmerk richtete die Bischofskonferenz auch auf das Projekt
«Katholizitit und Globalisierung», das auf eine gemeinsame Initiative der Altka-
tholischen Kirchen der Utrechter Union, der Philippinischen Unabhingigen Kir-
che und der Episcopal Church zuriickgeht und in der Zwischenzeit in die Projekte
des Okumenischen Rates der Kirchen aufgenommen worden ist. Fiir 2015 ist eine
weitere Konsultation in Manila mit ca. 60 Teilnehmern geplant. Die Konsultation
ist Teil des 6kumenischen Prozesses «Pilgerreise zu Gerechtigkeit und Frieden».

Weiter informierte sich die Bischofskonferenz iiber den Stand der Organisati-
on des Internationalen Altkatholikenkongresses, der vom 18. bis 21. September
dieses Jahres in Utrecht stattfinden wird und bei dem Glaubensgeschwister aus
allen Bistiimern der Utrechter Union zum Gedankenaustausch erwartet werden.
Verbunden damit ist auch die Feier des 125-jdhrigen Bestehens der Utrechter
Union, die mit internationalen Gésten aus der kirchlichen Welt mit einem grossen
Festgottesdienst begangen wird. Wihrend der Tage vor dem Kongress wird zu-
sitzlich eine Sondersitzung der Bischofskonferenz stattfinden, an die unter ande-
rem auch Bischofe der Philippinischen Unabhingigen Kirche und der Mar Thoma
Syrian Church eingeladen sind. Ziel der Sonderkonferenz wird die Erarbeitung
einer gemeinsamen Stellungnahme zum Papier des Weltkirchenrates «Die Kirche:
Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision» sein.

Die nichste ordentliche Sitzung der Internationalen Altkatholischen Bischofs-
konferenz wird vom 14. bis 18. Juni 2015 in Tschechien stattfinden.

Amerstoort/Bern April 2014

Homepage der Utrechter Union

Erweiterung der Redaktion der IKZ

2014 ist Prof. Dr. Peter-Ben Smit in die Redaktionskommission der IKZ eingetre-
ten. 1979 in Rotterdam NL geboren, studierte er Theologie und Bibelwissenschaf-
ten an den Universitidten von Amsterdam (MA 2000), Sheffield (MA 2002) und
Bern (Dr. theol. 2003, Habil. 2010) sowie am Altkatholischen Seminar an der
Universitdt Utrecht (Diplom 2003) und am anglikanischen General Theological
Seminary in New York (ThD 2011). Seit 2011 hat er die Stiftungsprofessur fiir

260



Kirchliche Chronik

Altkatholizimus an der Universitiat Utrecht inne, und er ist zudem Dozent fiir
Neues Testament an der Vrije Universiteit Amsterdam. Als Priester assistiert er in
der altkatholischen Kirchgemeinde Amsterdam; vormals war er Pfarrer der Christ-
katholischen Kirchgemeinde Bern.

Er veroffentlichte Beitriige zur Geschichte des Altkatholizismus, zur neutesta-
mentlichen Exegese und zu 6kumenischen Themen. Die IKZ heisst Prof. Smit in

seiner neuen Titigkeit willkommen.
UvA

Theologisches Ehrendoktorat fiir Prof. Urs von Arx

Die Lucian-Blaga-Universitdt Sibiu (Ruminien) verlieh am 19. Juni 2014 auf
Antrag der orthodoxen Theologischen Fakultit « Andrei Saguna» dem Berner Pro-
fessor em. Dr. Urs von Arx (geb. 1943) ein Ehrendoktorat fiir seinen eminenten
wissenschaftlichen Beitrag zur Klarung 6kumenischer Fragen und fiir sein oku-
menisches Engagement, insbesondere im Hinblick auf die Beziehungen zwischen
Altkatholizismus und Orthodoxie.

Christkatholisch 137 (2014) Nr. 14, 67 | KNA-OKI 29-30 vom 15. Juli 2014

Prof. Angela Berlis altkatholisches Mitglied in der Kommission fiir
Glaube und Kirchenverfassung

Im Zuge einer Neustrukturierung der bisherigen Kommission fiir Glaube und Kir-
chenverfassung des Okumenischen Rates der Kirchen, der bisher aus einer «Stin-
digen Kommission» mit 30 und einer «Plenarkommission» von 120 Mitgliedern
bestand, beschloss das Zentralkomitee des ORK, eine neue «Kommission fiir
Glaube und Kirchenverfassung» zu errichten, die kiinftig aus 50 Theologinnen
und Theologen sowie Konsultoren und Konsultorinnen bestehen wird. Prof. Dr.
Angela Berlis, die seit 2009 gemeinsam mit Prof. Dr. Martien Parmentier Mitglied
der Plenarkommission von Faith and Order war, wurde vom Zentralkomitee im
Juli 2014 fiir den Zeitraum von 2014 bis 2022 als Vertretung der Altkatholischen
Kirchen der Utrechter Union in die neue Kommission gewéhlt. Die Arbeit von
Faith and Order zihlt seit je zu den Schwerpunktbereichen des altkatholischen

Engagements in der Genfer Okumene.
AB

Hinschied des fritheren Bischofs von Haarlem, Teun Horstman

Am 12. August 2014 verstarb in Alkmaar der friihere Bischof von Haarlem, Teu-
nis Johannes Horstman. Am 3. Mai 1927 in Utrecht geboren, besuchte er das
Gymnasium und das altkatholische Seminar in Amersfoort. Nach seiner Priester-
weihe 1951 iibernahm er von 1953 bis 1961 die Pastoration der Gemeinden Gou-

261



Kirchliche Chronik

da, Schoonhoven und Oudewater, danach die der grossen Gemeinde Egmond an
Zee. Von 1976 bis 1986 wirkte er in Utrecht, wo er vor der Aufgabe stand, die drei
Utrechter Pfarreien Sinte Gertrudis, Sinte Marie und Sint Jacobus zu vereinigen.
Danach nahm er, wieder im Bistum Haarlem, die Seelsorge fiir die Parochien
Alkmaar, Den Helder und Krommenie wahr, wurde aber schon im Oktober 1987
zum 16. altkatholischen Bischof von Haarlem gewiihlt und am 12. Dezember in
Egmond aan Zee geweiht. Eine bedrohliche Erkrankung zwang ihn 1994 zum
Riicktritt. Horstman, der nach dem Tod seiner ersten Frau Elizabeth de Groot noch
im Jahre 2012 zum zweiten Mal heiratete, verbrachte die letzten Lebensjahre in
Egmond aan Zee, wo er am 18. August 2014 bestattet wurde.

UvA

Orthodox — altkatholische Tagung in Bern, Oktober 2013

Am 4. und 5. Oktober 2013 veranstaltete das Departement fiir Christkatholische
Theologie der Universitit Bern eine Tagung zum Thema «Wandel der Gesell-
schaft — Leben der Kirche. Orthodoxe und altkatholische Perspektiven im Ge-
spriach».

Den Auftakt bildeten am 4. Oktober die Vortrige von Prof. em. Anastasios
Kallis (Miinster, ehemals Bern) und von Prof. em. Urs von Arx (Bern). An diesem
festlichen Anlass nahmen Vertreterinnen und Vertreter anderer Theologischer Fa-
kultdten aus dem In- und Ausland sowie ehemalige Doktoranden und Stipendiaten
aus insgesamt zehn Lidndern, v.a. aus Osteuropa teil. Sie waren zu Ehren von Prof.
Urs von Arx gekommen, der Anfang 2013 seinen 70. Geburtstag gefeiert hatte.

Prof. em. Kallis betonte in seinem Beitrag liber «Kirchengemeinschaft auf
altkirchlicher Basis in einer sich wandelnden Gesellschaft» u.a. eine historische
Perspektive der Tradition, was eine Legitimierungsfunktion deutlich infrage stel-
le. Auf den Vortrag seines ehemaligen direkten Kollegen reagierte Prof. von Arx
und nahm — nach einem kritischen Riickblick auf die ambivalente Geschichte der
140 Jahre alten orthodox-altkatholischen Beziehungen — dessen Forderung auf,
«aus dem Geist der biblischen und patristischen Theologie auf Fragen unserer Zeit
einzugehen»; das sei heute die gemeinsame Aufgabe, die einer jiingeren Genera-
tion aufgetragen sei.

Bei der Tagung im kleineren Kreis am folgenden Tag griffen orthodoxe und
altkatholische Theologinnen und Theologen der jiingeren Generation das Ta-
gungsthema anhand von vier thematischen Bereichen auf, jeweils aus dem Blick-
winkel ihrer kirchlichen Tradition. Dabei ging es bei allen um die Grundfrage, wie
die Kirchen auf die Herausforderung gegenwirtiger gesellschaftlicher Pluralisie-
rungs- und Sikularisierungsprozesse reagieren. Im ersten thematischen Teil ging
es in den Vortrigen von Prof. Dr. Toannis Kourembeles (Thessaloniki) und Prof.
Dr. Peter-Ben Smit (Utrecht) um Theorien und Auswirkungen der Sdkularisie-
rung. Kourembeles konstatierte eine allgemeine «Religionisierung» in der post-
modern-postsikularen Gesellschaft; demgegeniiber pléadierte er fiir eine «Theolo-

262



Kirchliche Chronik

gisierung» der Religion, insbesondere der christlichen, die sonst in eine Identitiits-
losigkeit abgleite. Smit stellte verschiedene Sdkularisierungstheorien dar und
skizzierte u.a. deren Rezeption aus altkatholischer und systematisch-theologischer
Perspektive.

Daran schlossen sich — in Erinnerung an das 1700-Jahr-Jubildum des sog.
Mailédnder Edikts — im zweiten thematischen Teil Fragen tiber die Rolle der Kirche
in der (heutigen) Gesellschaft an: Prof. Dr. Angela Berlis (Bern) setzte sich in
threm Vortrag iiber die «Konstantinische Wende, ihr Ende und das S#kularisie-
rungsparadigma» aus historischer Sicht mit dem sog. Sdkularisierungsparadigma
auseinander und fragte kritisch, ob es auf den Altkatholizismus tatséchlich an-
wendbar sei oder nicht. Dr. Konstantina Peppa (Athen) beschrieb das Echo der
gegenwirtigen wirtschaftlichen Krise Griechenlands und der karitativen kirchli-
chen Arbeit in Schulklassen.

Im dritten thematischen Teil befassten sich Dr. loan Moga (Wien) und Dr.
Adrian Suter (Bern) mit der Frage nach der Aufgabe der Verkiindigung in sidkula-
ren Gesellschaften, insbesondere im Bereich der Erwachsenenkatechese. Moga
beleuchtete den Zusammenhang zwischen Mystagogie und Alltagsleben, Suter
reflektierte die besondere Bedeutung von Kirchenkompetenz von Laien im Rah-
men einer bischoflich-synodalen Kirchenstruktur. Beide Vortrige stellten einen
Bezug zur je unterschiedlichen Praxiserfahrung im ost- und westkirchlichen Kon-
text her.

Der letzte thematische Teil war der «Kirche in multireligiosen Gesellschaften:
Erbe und Auftrag» gewidmet. Prof. Dr. Andreas Krebs (Bern) griff in seinem
Vortrag das trinitdtstheologische Denken des Neutestamentlers Kurt Stalder auf
und lotete vor diesem Hintergrund Zusammenhiinge zwischen dem 6kumenischen
Anliegen altkatholischer Theologie und aktuellen Herausforderungen des interre-
ligiosen Dialoges aus. Stefanos Athanasiou (Bern) referierte {iber den Bau von
Moscheen und Minaretten in Griechenland und die damit verbundenen histori-
schen und politischen Implikationen. Er betonte u.a., dass die historischen Erfah-
rungen der Orthodoxen Kirche Griechenlands mit Islam und Judentum gewinn-
bringend fiir das Verstehen heutiger multireligioser und multikultureller Gesell-
schaften in Europa sein konnten. Zum Schluss war Prof. Dr. Kyrillos Katerelos,
Bischof von Abydos, von den Organisatoren gebeten worden, einige Gedanken im
Sinne eines Fazits zur Konferenz auszusprechen.

Die insgesamt sehr anregende Konferenz war geprigt vom Bemiihen um ge-
genseitiges Verstehen und Annéherung in Fragen, vor denen alle Kirchen zurzeit
stehen. Die Grussworte des Okumenischen Patriarchen, Bartholomius, und des
Bischofs der Christkatholischen Kirche der Schweiz, Dr. Harald Rein, konnen als
Hinweis verstanden werden, dass eine wissenschaftliche Konferenz mit jiingeren
orthodoxen und altkatholischen Theologinnen und Theologen zu dieser Thematik
keine rein universitire Angelegenheit ist. Sie wird auch in unseren Kirchen wahr-
genommen — als Ausdruck des nicht abflauenden Interesses, miteinander das theo-

logische Gesprich zu suchen in Fragen, die uns alle angehen.
AB

263



Kirchliche Chronik

Aus dem Communiqué des Anglican-Old Catholic International
Coordinating Council (AOCICC)

Der Internationale Anglikanisch-Altkatholische Koordinierende Rat tagte vom
13. bis 16. November 2013 in Amersfoort (Niederlande). Es war die erste Sitzung
des neu mandatierten Rates. Der Rat besprach das neue Mandat, das sowohl vom
Anglikanischen Konsultativrat (ACC) als auch von der Internationalen Altkatho-
lischen Bischofskonferenz (IBK) vereinbart wurde.

Die Mitglieder nahmen Berichte iiber Entwicklungen in der Anglikanischen
Kirchengemeinschaft und in den Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union
entgegen sowie einen Uberblick iiber laufende dkumenische Dialoge, an denen
unsere Kirchen beteiligt sind. Ein besonderes Augenmerk galt den Beziehungen
mit der Mar-Thoma-Kirche, mit der die Altkatholische Kirche einen Dialog be-
gonnen hat; iiber den Fortgang des Dialogprozesses informierte Prof. Peter-Ben
Smit (Universitdt Utrecht) den Rat. Die Mar-Thoma-Kirche steht, dhnlich wie die
Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union, in voller Kirchengemeinschaft mit
den Kirchen der Anglikanischen Kirchengemeinschaft.

Der Rat besprach ausfiihrlich das vom letzten Rat verfasste Dokument «Be-
longing Together in Europe: A Joint Statement on Aspects of Ecclesiology and
Mission» und stellte sich die Frage, wie es am besten benutzt werden kann, um
neue Gebiete der Zusammenarbeit zwischen den beiden Kirchengemeinschaften
zu entwickeln. Der Rat empfiehlt das Dokument allen Kirchenmitgliedern zur
Lektiire. In den kommenden beiden Jahren will der Rat einen Prozess anregen, der
auf allen Ebenen zu Stellungnahmen von Anglikanern und Altkatholiken fithren
soll. Dazu werden die Mitglieder des Rates Arbeitsmaterialien erarbeiten, die das
Engagement auf Gemeindeebene fordern helfen sollen. Eine deutsche Uberset-
zung des englischen Textes [veroffentlicht in IKZ 102, 2012, 140-158] ist derzeit
in Arbeit.

Der Rat beschloss, bereits existierende Kooperationen und konkrete Bezie-
hungen vor Ort zusammenzustellen. Besonderes Augenmerk schenkte der Rat der
Zusammenarbeit in sozialen Problemfeldern in Europa. Er regt die Durchfiihrung
einer gemeinsamen Anglikanisch-Altkatholischen Jugendwallfahrt nach Canter-
bury an. Er ruft sowohl Laien als auch Geistliche der beiden Kirchen bzw. Kir-
chengemeinschaften dazu auf, vom 18. bis 21. September 2014 am Internationa-
len Altkatholikenkongress in Utrecht teilzunehmen.

Der Rat versammelte sich regelmissig zum Tagzeitengebet und feierte ge-
meinsam Eucharistie in der altkatholischen Kirche St. Georgius in Amersfoort. Er
dankt der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz und der Altkatholi-
schen Kirche der Niederlande fiir ihre Gastfreundschaft. Er wird vom 27. bis 30.
August 2014 in Irland und im Jahr 2015 in Ziirich (Schweiz) tagen.

Die Mitglieder des Rates des AOCICC sind: a) auf anglikanischer Seite: The
Rt Revd Michael Burrows (Co-Priisident), Bishop of Cashel and Ossory, Kilkenny
IRL; the Revd Canon Dr. Alyson Barnett-Cowan (Co-Sekretariat), London; the Rt
Revd David Hamid, London; Jennifer Adams-Massman, Heidelberg D; Jennifer

264



Kirchliche Chronik

Knudsen, Bonn D; the Revd Tony Litwinsky, Wiesbaden D; Neil Vigers, Anglican
Communion Office, London; b) auf altkatholischer Seite: der Bischof von Haar-
lem, Dr. Dirk Jan Schoon (Co-Prisident), Amsterdam NL; Pfr. Lars Simpson (Co-
Sekretariat), Ziirich CH; Prof. Dr. Angela Berlis, Bern CH; Vikar Dr. Heinz Le-
derleitner, Wien A; Prof. Dr. David R Holeton (abwesend), Prag.

Homepage der Utrechter Union

Besuch des Okumenischen Patriarchen bei der Altkatholischen
Kirche der Niederlande

Der Okumenische Patriarch Bartholomaios besuchte vom 23. bis 27. April 2014
auf Einladung des Erzbischofs von Utrecht die Altkatholische Kirche der Nieder-
lande. In Anwesenheit von Vertretern anderer Kirchen hielt er am 24. April in der
voll besetzten Utrechter St-Gertrudis-Kathedrale die sog. Quasimodo-Vorlesung
zum Thema «Faith and Environment. An Inspirational Perspective»; einer der
Respondenten war der friihere niederldndische Ministerprisident Prof. Jan-Peter
Balkenende. Am nichsten Tag feierte er mit seiner Begleitung in derselben Kirche
mit der Utrechter Gemeinde eine gemeinsame Vesper. Am Morgen des 26. April
kam es in Utrecht zu einer Begegnung und Aussprache mit der in derselben Woche
in Amersfoort tagenden Orthodox — Altkatholischen Arbeitsgruppe (die u.a. einen
grossen Teil des Textes des Dialogs zwischen der Utrechter Union und der Kirche
von Schweden diskutiert hatte). Dabei hielt der Patriarch die folgende Ansprache.

Reverend Presidents of the Joint Committee for Theological Dialogue be-
tween the Ecumenical Patriarchate and the Old Catholic Church of the Union
of Utrecht, Esteemed Professors, Ladies and Gentlemen

Christ is Risen!

It is with great pleasure that we are present today, to participate in this Con-
ference, at your kind invitation, together with our dearly beloved brother His
Eminence Archbishop Joris Vercammen of Utrecht.

In 2003, the Ecumenical Patriarchate established the Joint Committee for
Theological Dialogue with the Old Catholic Church of Utrecht for two rea-
sons: to investigate the possibilities of a more constructive relationship be-
tween Orthodoxy and Old Catholicism especially on the basis of the new
circumstances that have since emerged, as well as to promote communication
and cooperation between us on matters of common interest and concern. This
Committee has since been re-established in 2008.

As is well known, the official theological dialogue of the Orthodox Church
with the Old Catholics, a project of eminent significance among the ecumen-
ical priorities of the Church of Constantinople, has been constructively con-
cluded thanks to the efforts of the preceding Joint Orthodox — Old Catholic

265



Kirchliche Chronik

Theological Committee, having achieved the signing of 26 basic common
theological texts. Sadly, the dialogue has not yet managed to make an observ-
able impact in regard to broader Church life and on the path toward visible
unity.

Nevertheless, we are happy in learning from the detailed accounts of our
delegates, of the significant progress made in the ongoing dialogue, which
includes mutual exchange and enrichment, the impact on the laity of our
Churches, and the numerous efforts for closer contact and cooperation among
our parishes, as well as supporting joint participation in celebrations, and so
on.

Accordingly, the standing Committee has demonstrated an impressive activ-
ity and a wealth of fruitful initiatives. These include such events as the two
meetings that took place at the Orthodox Centre of the Ecumenical Patriarch-
ate in Chambésy, Geneva, the two conferences held in Bern, the meeting in
Constantinople and the Halki Theological School, the organization of a one-
day theological congress at the Orthodox Centre in Geneva with the partici-
pation of young theologians from both Churches, the visit of a group of Old
Catholic faithful to the Holy Archdiocese of Crete, in the context of a confer-
ence held at the Orthodox Academy of Crete. Mention must also be made of
the generous granting of a scholarship to a student of the Institute of Post-Grad-
uate Studies in Orthodox Theology of Chambésy for studies at the Theologi-
cal Faculty in Bern, as well as the appointment of Orthodox professors there,
including Prof. Konstantinos Delikostantis, also a member of the Joint Com-
mittee. In addition, the Committee accompanied His Eminence Archbishop
Joris Vercammen of Utrecht on his official visit to the Ecumenical Patriarch-
ate and the Halki, where he participated in the Committee’s conference.

We wish to express our appreciation to the Presidents and members of both
delegations. Our Churches have entrusted you with a remarkably difficult and
demanding task at a critical juncture in Orthodox-Old Catholic relations, a
juncture marked by the following question, as was urgently posed by Prof.
Anastasios Kallis: “Have we finally reached the Pillars of Hercules as far as
Orthodox-Old Catholic relations are concerned? Is there no further point that
we can venture into and hope to attain?”

You, as members of the Committee, have demonstrated that dialogue is not
and should not be a technical affair managed by experts, or just a mere aca-
demic exercise. You must be credited for having raised into prominence the
importance of the “dialogue of life.” Prof. Urs von Arx has perceptively ac-
counted for a key aspect of your agenda as an effort “to find new ways of ex-
changes for the faithful of both Churches who now live in the same society
and are often confronted with challenges for the faith (orthodoxia, ortho-
praxia).”

266



Kirchliche Chronik

There is no doubt that anthropological and moral questions, which nowadays
stand at the forefront of global attention and concern, have made their way in
the heart of theology and in lives of the Churches, from where they have fur-
ther insinuated themselves into ecumenical dialogues. Perhaps a paradigm
shift is imminent in ecumenical dialogue as a result of such an influx of con-
temporary challenges, which are marked by an unprecedented magnitude for
debate, even inside the context of distinct Christian Churches and confes-
sions. If anything, pressing modern questions and problems can afford
Churches an opportunity for fresh dialogue and, if heeded carefully and with
an open mind, may put Christendom in the spotlight as a champion of per-
son-centered culture and a promoter of dignity and freedom, a topic on which
modern Orthodox theology has done considerable groundbreaking work.

The “dialogue of life” signifies a common itinerary, wherein mutual trust is
cultivated and strengthened, prejudices are overcome, common values are
rediscovered and the significance of pluralism in expression (and its limits)
becomes increasingly evident.

We wholeheartedly support this dialogue, which richly contributes to the
strengthening of ties between the two Churches. We believe that the future of
ecumenical dialogue may well depend on if, and to what extent, the theolog-
ical dialogue fosters the “dialogue of life” and its actual reception in the
Church, where the existential content, vital significance of doctrine and unity
in faith is recognized in all dimensions of ecclesiastical life.

In view of these observations, our primary responsibility is to infuse younger
Church members with an understanding that demonstrates the significance of
ecumenical dialogue, and the benefits gained through its active participation.
Far from diminishing one’s identity, dialogue forges and strengthens it. There
can be no identity without communication. What constitutes a threat for our
being is not dialogue, but the withdrawal into fruitless introversion — the very
denial of dialogue.

In conclusion, we express our gratitude to all “women and men of dialogue”
on both sides, who labored throughout the long road of dialogical contact
between the two Churches. We shall continue to carry on this blessed path, to
cooperate and assume common tasks and projects, as well as to emphasize the
importance of participation in these proceedings and affairs for faithful, hav-
ing our faith and trust in the Holy Spirit, “the spirit of wisdom and under-
standing,” “the light and giver of light,” the Paraclete who “welds together the
whole institution of the Church.”

Thanking you once again for your most kind invitation, kindly accept our
warmest and sincerest wishes for the fruition of your efforts, to the benefit of
the Church of Christ.

UvA

267



Kirchliche Chronik

Neuer Bischof fiir die serbischen orthodoxen Parochien in
Osterreich und der Schweiz

Am 23. Mai 2014 wihlte die Vollversammlung der Bischofe der Serbischen Or-
thodoxen Kirche den 2011 zum Titularbischof von Remesiana ernannten und ge-
weihten Andre;j (Cilerd#i¢) zum neuen Bischof der 2010 neu eingerichteten Epar-
chie Osterreich — Schweiz, wozu auch die Gemeinden in Italien und Malta zihlen.
Er wurde am 21. August 1961 in Osnabriick geboren, machte das Abitur in Diis-
seldorf und studierte nach einem einjdhrigen Aufenthalt auf dem Berg Athos an
der theologischen Fakultit in Belgrad, wo er 1986 mit dem Diplom abschloss.
1987 legte er die Monchsgeliibde ab. 2002 in den Rang eines Archimandriten er-
hoben, arbeitete er spiter eine Zeitlang bei der Arbeitslosenbetreuung in Diissel-
dorf und wurde 2010 Assistent am Lehrstuhl von Prof. A. Vletsis an der Ausbil-
dungseinrichtung fiir Orthodoxe Theologie an der LMU Miinchen. Er 16st in sei-
ner neuen Aufgabe den bisherigen locum tenens der Eparchie, den Bischof von
Backa Irinej (Bulovi¢), ab.

Der sprachgewandte und an Ookumenischen Fragestellungen interessierte
neue Hirte, der am 20. Juli 2014 in Wien von Patriarch Irinej (Gavrilovi¢) inthro-
nisiert wurde, gilt als Hoffnungstréger fiir die Kirchgemeinden in der Schweiz
und Osterreich, die friiher zur Didzese Mitteleuropa (jetzt nur Deutschland) ge-
horten.

UvA

Offnung des Bischofsamtes fiir Frauen in der Kirche von England

Nach einem etwa dreissigjihrigen Prozess der Entscheidungsfindung fand die
Diskussion um die Zulassung von Frauen zum Episkopat am 14. Juli 2014 bei der
Generalsynode der Kirche von England in York ihren Abschluss. Dass Frauen
zum Episkopat zugelassen werden, war bereits beschlossene Sache; es ging nun
um die Regeln und die fiir die Kirche addquate Weise der Umsetzung dieses Be-
schlusses. Ein entsprechendes Gesetz wird auf den Weg gebracht, voraussichtlich
gegen Jahresende 2014 wire die Ernennung einer Bischofin damit moglich.

Bei der vom Erzbischof von York présidierten Session der Synode ergriffen 74
der 400 Synodenmitglieder das Wort, um fiir oder gegen die Konsekration von
Bischofinnen Stellung zu beziehen. Die Entscheidung fiel im Haus der Bischofe
mit 37 Ja- und 2 Neinstimmen bei einer Enthaltung (95%), im Haus des Klerus
mit 162 Ja- und 25 Neinstimmen bei vier Enthaltungen (87%) sowie im Haus der
Laien mit 152 Ja- und 45 Neinstimmen bei fiinf Enthaltungen (77%). Vor zwei
Jahren scheiterte die Vorlage, die eine Zweidrittelmehrheit erhalten muss, knapp
an sechs Stimmen im Haus der Laienabgeordneten. Danach war sie in einer
15-kopfigen Kommssion iiberarbeitet worden, in der das gesamte Meinungsspek-
trum vertreten war, und den 44 Dibzesansynoden zur Stellungnahme vorgelegt
worden. 43 Didzesen sprachen sich fiir die Vorlage aus, die Didzese in Europa
konnte zwar nicht rechtzeitig eine Synode abhalten, hat aber ihre Zustimmung

268



Kirchliche Chronik

ausgesprochen. Dem Beschluss zufolge konnen Gemeinden die Betreuung durch
einen Bischof (anstelle einer Bischofin) wiinschen oder durch einen Bischof, der
keine Frauen weiht. Ausserdem muss es immer einen Bischof geben, der das
«Headship Principle» reprisentiert.

Mit dem Schritt folgt die Kirche von England anderen anglikanischen Kirchen
wie denen in Neuseeland und den USA, in denen Bischofinnen zum Teil schon seit
zweieinhalb Jahrzehnten ihren Dienst ausiiben. Seit letztem Jahr haben auch
die anglikanischen Kirchen in Irland, Wales, Siidindien und Australien der Einbe-
ziehung von Frauen in das Bischofsamt zugestimmt. In einem Schreiben vom
17. Juli 2014 wandte sich der Erzbischof von Canterbury an die 6kumenischen
und Partnerkirchen und erlduterte die Hintergriinde fiir diese Entscheidung der
Kirche von England, der in Teilen der Okumene eine besondere Bedeutung beige-
messen wird.

AB

Neuer anglikanischer Bischof von Gibraltar in Europa

Canon Dr. Robert Innes, seit 2005 Pfarrer und Kanzler der Prokathedrale Holy
Trinity in Briissel, wurde am 20. Juli 2014 in der Kathedrale von Canterbury als
Nachfolger des im Oktober 2013 in den Ruhestand getretenen Dr. Geoffrey Ro-
well zum Bischof fiir die Didzese Gibraltar in Europa geweiht. Bischof Innes
schloss an der Universitidt Cambridge das Studium der Ingenieurwissenschaften
ab, bevor er 1998 in Durham sein Theologiestudium aufnahm. Zunichst arbeitete
er in der Diozese Durham, u.a. als Dozent an St. John’s College in Durham, und
war anschliessend Pfarrer von St Mary Magdalene, Belmont. Seit 2005 arbeitete
er in der Diozese von Gibraltar in Europa. Der 54-jihrige Bischof wird weiterhin
in Briissel wohnen, wo er die europiische Politik aus der Néhe mitverfolgen kann
und Prisenz auf dem europiischen Festland zeigen wird. Das Bischofliche Ordi-
nariat bleibt in London angesiedelt. An der Konsekration nahm als altkatholischer
Vertreter der Erzbischof von Utrecht teil. Die formelle Einsetzung in der Holy
Trinity Cathedral erfolgte am 4. September 2014.

AB

Vereinbarung iiber die Wiederaufnahme der Altkatholischen Kirche
der Mariaviten in Polen in die Utrechter Union der Altkatholischen
Kirchen — ein Fiasko?

Die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz (IBK) hat an ihrer Sitzung
am 1. April 2014 beschlossen, die Altkatholische Kirche der Mariaviten in Polen
(Kosciét Starokatolicki Mariawitow w RP) wieder in die Utrechter Union der
Altkatholischen Kirchen aufzunehmen. Dazu wurde folgende Vereinbarung ge-
troffen:

269



Kirchliche Chronik

Die Bischofe der Utrechter Union der Altkatholischen Kirchen erkliren sich
bereit die Altkatholische Kirche der Mariaviten in Polen wieder in die Union
aufzunehmen. Sie stiitzen sich dabei sowohl auf die Berichte und die Empfeh-
lungen der Dialogkommission, die von 2007 bis 2014 Gespriiche iiber die
mogliche Wiederaufnahme gefiihrt hat, als auch auf folgende drei Verspre-
chen von Seiten der Mariavitenkirche.

Wiihrend des Dialogs hat die Kirche der Mariaviten angedeutet, dass sie be-
reit ist, die Absprache aus den 1980er Jahren einzuhalten und das Filioque aus
dem Credo zu streichen.

Die Kirche der Mariaviten erklirt sich bereit, dass bei der Revision ihres
Statuts, an der gegenwiértig gearbeitet wird, der Passus iiber die unbefleckte
Empfingnis Marid gestrichen wird.

Die Kirche der Mariaviten bereitet die Einberufung einer Synode vor, in der
die Laien eine eigene Stimme haben. Gleichzeitig werden bei der schon ge-
nannten Revision ihres Statuts neue Bestimmungen iiber diese Synode aufge-
nommen.

Diese Versprechen bedeuten, dass die Bischofe der Mariaviten das gegenwar-
tige Statut der IBK von 2000 einschliesslich der Utrechter Erkldrung von
1889 ohne Vorbehalt annehmen konnen.

Obwohl die Kirche der Mariaviten mehrere Bistiimer umfasst und Bischofe
zihlt, muss sie aus Sicht des Statuts der IBK als eine Didzese angesehen wer-
den, weil das Generalkapitel im Moment das einzige Entscheidungsgremium
ist. Daher steht gegenwartig die Mitgliedschaft mit allen Pflichten und Rech-
ten nur dem Leitenden Bischof zu. Dennoch sind die anderen Bischofe bei den
Sitzungen der IBK als Giste willkommen.

Die Mitgliedschaft des Leitenden Bischofs beginnt mit dem Unterschreiben
des Statuts der IBK an einem noch ins Auge zu fassenden Festakt.

Bis dahin sind alle Bischofe der Mariavitenkirche und der Utrechter Union
eingeladen, diese Vereinbarung zu unterschreiben.
Homepage der Utrechter Union

Mittlerweile hat sich herausgestellt, dass mit einer Umsetzung der Vereinbarung
vorderhand nicht gerechnet werden kann. Die Nachricht von der beschlossenen
Vereinbarung hat innerhalb der Kirche der Mariaviten starken Protest ausgelost:
Einerseits wird ihren Bischofen, die in Wislikofen die obgenannten Zusagen ge-
geben haben, vorgeworfen, dass sie faktisch im Alleingang gehandelt und wichti-
ge Instanzen der Kirche wie etwa das Generalkapitel der Priester iiber den Wie-
deranniiherungsprozess nicht hinreichend konsultiert bzw. iibergangen hiitten,
und andererseits werden bestimmte Entwicklungen in den altkatholischen Kir-

270



Kirchliche Chronik

chen (Frauenordination, Segnungen gleichgeschlechtlicher Partnerschaften) wie
auch altkatholische Erwartungen beziiglich der mariavitischen Lehre (z.B. die
Streichung des filioque) abgelehnt. Was den letzten Punkt betrifft, haben die Bi-
schofe der Mariavitenkirche ihre diesbeziigliche Zusage in einem Hirtenbrief vom
11. Mai 2014, der zur Beruhigung dienen sollte, klar relativiert.

Der Erzbischof von Utrecht, Joris Vercammen, reiste daraufhin als Prasident
der IBK nach Polen und kam in Plock am 15. August anlisslich der 100-Jahr-
Feier des «Tempels der Barmherzigkeit» mit Vertretern der Mariavitenkirche zu-
sammen. Er erklirte, dass unter diesem Umstidnden an eine Implementierung der
obigen Vereinbarung nicht gedacht werden kénne, miisse doch zuerst die Maria-
vitenkirche sich in dieser Frage einigen.

Das Generalkapitel der mariavitischen Priester — der Name zeigt, dass die
Mariavitenkirche im Kern bzw. noch heute wohl mehr eine ordensihnliche Pries-
tergemeinschaft als eine bischoflich-synodale Kirche ist — nahm an seiner Sitzung
vom 26. August 2014 davon Kenntnis und beschloss u.a., eine Kommission ein-
zusetzen, welche die (Wieder-)Errichtung einer Synode — die letzte trat 1937 zu-
sammen —, wie sie auch vom staatlichen Religionsgesetz von 1997 verlangt wird,
in die Wege leiten soll. Damit kdnnen sich Laien explizit am Entscheidungspro-
zess beteiligen (vgl. www.mariawita.pl; www.ekumenism.pl).

Worum es in der erwihnten «Absprache aus den 1980er-Jahren» genau geht,
ist von altkatholischer Seite nie 6ffentlich gemacht worden. Es ldsst sich aber aus
den Communiqués der IBK vermuten, wenn in den vergangenen Jahren von Ge-
spriachen mit der Altkatholischen Kirche der Mariaviten die Rede war, dass es sich
um drei im Bereich von Glauben und Frommigkeit angesiedelte Fragen handelt,
die mit der mariavitischen Zustimmung zur Utrechter Erkldrung von 1889 zusam-
menhéngen. (1) Die altkatholische Seite verlangt, dass die mariavitische Seite im
fundamentalen Glaubensbekenntnis von Nizda-Konstantinopel den notorisch be-
kannten Zusatz filiogue, der nicht zum urspriinglichen Text gehort, streicht, wo-
hingegen der mariavitischen Seite daran liegt, das filioque mindestens als theolo-
gische Meinung zu vertreten. (2) Die altkatholische Seite verlangt die Tilgung des
Satzes «Unsere Kirche erkennt das Dogma der Unbefleckten Empfingnis der
Allerheiligsten Jungfrau Maria an» aus dem Statut der Mariavitenkirche (dort §
2), withrend die mariavitische Seite zwar an der Dogmatisierung dieses Glaubens-
satzes durch Papst Pius XII. nicht festhalten will, wohl aber an der fiir sie grossen
frommigkeitsgeschichtlichen Bedeutung dieser Aussage liber Maria — der Name
«Mariaviten» deutet ja eine spirituelle Orientierung am Leben Marias an (Mariae
vitam imitantes). (3) Der dritte und vielleicht zum Verstehen schwierigste Punkt
betrifft den Status der Ordensgriinderin, der Seligen (Feliksa Magdalena) Maria
Franciszka Koztowska (1862—1921), auch mateczka (Miitterchen) genannt, und
ihrer 1893—-1918 erhaltenen Offenbarungen und Visionen. Sie liegen im Buch
«Dzieto Wielkiego Mitosierdzia» (Werk der Grossen Barmherzigkeit) gesammelt
vor und stellen immer wieder die Anbetung des allerheiligsten Altarsakraments
als Weg zur Rettung heraus. Auf diese Offenbarungen stiitzt sich die Mariaviten-
kirche «ebenso» (réwniez) wie auf «die Heilige Schrift des Alten und Neuen

271



Kirchliche Chronik

Testaments sowie die Dogmen und Traditionen der ersten sieben allgemeinen
Synoden». Thre Verwerfung durch Rom war der Grund der Trennung, nicht etwa
die Papstdogmen von 1870. Sie prigen also mariavitische Lehre und Frommig-
keit, was ebenfalls fiir die ausserordentliche, auch gottesdienstliche Verehrung des
«Miitterchens» gilt. Ein weiteres, frither immer wiederholtes altkatholische Pos-
tulat, es diirfe in jedem Land nur eine altkatholische Kirche der Utrechter Union
geben, ist offenbar aufgegeben worden.

Was man von den seit 1972 mehr oder weniger intensiv laufenden Gespréichen
iiber eine Wiederaufnahme der Altkatholischen Kirche der Mariaviten in die Ut-
rechter Union allenfalls vernimmt — sie und ein von ihr seit 1935 getrennter ande-
rer Teil (heutiger Name: Kosciot Katolicki Mariawitéow w RP) gehorten von 1909
bis 1924 zur altkatholischen Kirchengemeinschaft —, erweckt den Eindruck, man
rede stets iiber dieselben Fragen, ohne dass es wirklich zu eindeutigen Kldarungen
gekommen ist. Das hat wohl auch mit sprachlichen und mentalitdtsmissigen Ver-
stindigungsschwierigkeiten zu tun — wer kennt schon die polnische Literatur von
und iiber Mariaviten? Wenn es jetzt auch aussieht, als liege die Ursache des mo-
mentanen Scherbenhaufens aufseiten der mariavitischen Partner, so kann man
sich nicht des Eindrucks erwehren, dass die IBK und wohl auch die Dialogkom-
mission nicht hinreichend sorgfiltig vorgegangen sind. Die IBK selbst war in der
Frage einer Wiederaufnahme lange gespalten: Wihrend die niederlédndischen Bi-
schofe sich seit je dafiir engagierten, verhielten sich andere zuriickhaltend. Das
fiihrte zum ekklesiologisch anachronistischen Beschluss von 1985, es moge nicht
die Utrechter Union als Ganze, sondern jede altkatholische Kirche fiir sich ent-
scheiden, ob sie eine Interkommunion (eine Vorstufe zu Kirchengemeinschaft)
mit der Mariavitenkirche eingehen wolle; das hat letztlich nur die niederldndische
Kirche getan (1988).

Wie immer es auch weitergeht, es wire zu wiinschen, dass die altkatholischen
Bischofe nachholen, was gemiss dem geltenden IBK-Statut vor dem kommuni-
zierten Beschluss iiber die (Wieder-)Aufnahme, der ihnen zusteht (Art. 3 lit. e),
hitte geschehen miissen: Auf gesamtaltkatholischen Foren bzw. in den einzelnen
nationalen Kirchen einen Meinungsbildungsprozess durchzufiihren (Art. 3 lit. h;
Art. 4. 1it. ¢), damit gewihrleistet ist, dass «die Bischéfe im Einvernehmen mit
ihren Kirchen» handeln (so die revidierte «Utrechter Vereinbarung» von 1974 in
Art. 5 Ziff. 4, dessen prozedurale Umsetzung das IBK-Statut von 2000 regelt).
Blosse Information kann nicht Rdume der Partizipation als Ausdruck der altkatho-
lisch so hoch beschworenen Synodalitit ersetzen. Und ein Meinungsbildungspro-
zess erfordert auch aussagekriftige Unterlagen iiber das geistliche und institutio-
nelle Profil einer Kirche, mit der Gemeinschaft ins Auge gefasst wird.

UvA

A5



	Kirchliche Chronik

