Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 104 (2014)

Heft: 3

Artikel: Dialog als Herausforderung

Autor: Baumer, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405137

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dialog als Herausforderung

Iso Baumer

Anlass und Ziel

Ausgangspunkt der folgenden Ausfiihrungen ist der Sammelband mit dem
Titel «Kirche und Kirchengemeinschaft. Die Katholizitéit der Altkatholi-
ken (Christkatholiken)» aus dem Jahr 2013!. Er umfasst die liberarbeite-
ten Vortrige einer Studientagung am Okumenischen Institut Luzern vom
18. September 2010. Sie wurden gehalten als «Okumenisches Gesprich
tiber das Grundlagenpapier der Internationalen Romisch-Katholischen
und Altkatholischen Dialogkommission», welches seinerseits in Salzburg
am 12. Mai 2009 verabschiedet worden war, mit der Unterschrift der bei-
den emeritierten Bischofe Paul-Werner Scheele (romisch-katholisch) und
Fritz-René Miiller (altkatholisch). Das hier «Grundlagenpapier» genannte
Dokument heisst offiziell «Bericht»?, es wird im Vorwort des Sammel-
bandes auch «Studie» genannt, und zwar als «innerkatholischer Dialog»3.

Zunidchst soll noch einmal der «Bericht» skizziert, sodann der «Sam-
melband» vorgestellt werden. Es handelt sich aber nicht nur um eine Be-
richterstattung oder Rezension, sondern um das Anliegen, das Leonhard
Hell andeutet: Es soll «auch fiir das jeweils eigene Kirchesein der Betei-
ligten etwas gewonnen werden»; der Dialog sei nur dann lohnend und
offen, «wenn alle Seiten auch fiir sich selbst wirklich etwas erwarten vom
Austausch mit dem oder den anderen»*. Solche Dialoge diirfen nicht nur
von Kommissionen erarbeitet, durchgefiihrt und verabschiedet werden,
sie miissen auch von den Kirchenleitungen und dem Kirchenvolk ange-

I WoLrcaNG W. MULLER (Hg.), Kirche und Kirchengemeinschaft. Die Katholi-
zitét der Altkatholiken (Christkatholiken), Ziirich (Edition NZN bei TVZ) 2013.

2 Kirche und Kirchengemeinschaft: Bericht der Internationalen Romisch-Ka-
tholisch-Altkatholischen Dialogkommission, Paderborn/Frankfurt a.M. (Bonifatius/
Lembeck) 2009, 2. Aufl. 2010. Ohne den Anhang, aber mit entsprechenden bibliogra-
fischen Angaben, wiederabgedruckt in: JOHANNES OELDEMANN U.A. (Hg.), Dokumen-
te wachsender Ubereinstimmung. Simtliche Berichte und Konsenstexte interkonfes-
sioneller Gespriche auf Weltebene, Bd. 4: 2001-2010, Paderborn (Bonifatius)/Leip-
zig (Evangelische Verlagsanstalt) 2012, 19-52.

3 WOLFGANG W. MULLER, Vorwort, in: ders. (Hg.), Kirche (wie Anm. 1), 9.

4+ LeoNHARD HELL, Betrachtungen zu einem «innerkatholischen» Dialog aus
rémisch-katholischer Perspektive, in: Miiller (Hg.), Kirche (vgl. Anm. 1), 62f.

246 IKZ 104 (2014) Seiten 246-258



Dialog als Herausforderung

nommen («rezipiert») und in die sicht- und horbare Wirklichkeit {iberge-
fiihrt werden.

Skizze des «Berichts»

Der Bericht wurde zwischen 2004 und 2009 in elf mehrtdgigen Sitzungen
von je fiinf Vertretern der beiden Kirchen (aus Deutschland, Osterreich,
den Niederlanden und der Schweiz) erarbeitet und in sechs Kapiteln (89
Nummern) schriftlich festgehalten. In einem umfangreichen Anhang
(halb so lang wie der Bericht selbst) werden «Altkatholische offizielle
Ausserungen zum Primat des Bischofs von Rom» zitiert; fiir die romisch-
katholische Seite geniigt offenbar die wenige Zeilen umfassende Defini-
tion auf dem 1. Vatikanischen Konzil von 1870. Unterdessen waren aber
mehrere nuancierende Darstellungen, ja Infragestellungen dieses Primats
(und der damit verbundenen Unfehlbarkeit) erschienen.

Es werden «grundlegende Ubereinstimmungen» und «noch offene
Fragen» unterschieden. Zur ersten Gruppe gehort eine «Ubereinstim-
mung [...] im grundlegenden Verstidndnis der Kirche», und zwar: «Sie ist
eine durch die Sendung Jesu Christi und des Heiligen Geistes von Gott ins
Leben gerufene Gemeinschaft, in der die Glaubenden sakramental an der
Gemeinschaft des dreieinigen Gottes Anteil erhalten und zur Verkiindi-
gung des Evangeliums berufen und erméchtigt sind» (Nr. 36). «Die Kir-
che als irdische Gemeinschaft ist strukturiert durch Amter und Dienste,
deren Aufgabe es ist, dass die Kirche ihre Grundvollziige, die in der Eu-
charistiefeier ihre Mitte haben, in martyria, leitourgia und diakonia
wahrnimmt. Konkret geschieht dies in der bischoflichen Ortskirche» (Nr.
37). «Die Verantwortung fiir die Einheit der Kirche und ihr Bleiben in der
Wahrheit wird sowohl in der Ortskirche als auch in der regionalen und
universalen Gemeinschaft von Ortskirchen in personaler, kollegialer und
gemeinschaftlicher Verantwortung (episkope) wahrgenommen. [...] fiir
die universale Dimension kommt dieser synodal situierte Primat dem
Papst zu» (Nr. 38). «Diese Ubereinstimmungen legen nahe, dass die auf
dem Ersten Vatikanum formulierte Lehre des Primats des Papstes, wenn
damit der Papst nicht aus der Communio-Struktur herausgelost wird, nicht
mehr das Gewicht einer kirchentrennenden Differenz wie frither haben
muss» (Nr. 39).

Diese knappen Sitze sind in den vorangehenden Darlegungen (Nr.
5-31) ausfiihrlicher begriindet. In der Praambel (Nr. 1-4) wird festgehal-
ten, dass die «Entfremdung und Trennung zwischen Romisch-Katholiken

247



Iso Baumer

und Altkatholiken ein innerkatholisches Problem darstellt» (Nr. 2), dass
es um eine «Reinigung des Gedéchtnisses» geht (Nr. 3) und dass dieses
Modell der Einheitsbemiihungen «keine <Riickkehr-Okumene> impli-
ziert» (Nr. 4).

Aber es bleiben «noch offene Fragen»: «Sie betreffen die Ekklesiolo-
gie, die beiden Mariendogmen von 1854 und 1950, die Frauenordination
sowie kirchenrechtliche Probleme» (Nr. 40).

Mit der Ekklesiologie sind die Hauptgriinde angesprochen, die zur
Trennung der beiden Kirchen fiihrten: Es sind die beiden Papstdogmen
vom [. Vatikanum 1870, die im II. Vatikanum 1962-1965, zwar ergéinzt
und nuanciert, wieder aufgenommen wurden: «Diese Lehre tiber Einrich-
tung, Dauer, Gewalt und Sinn des dem rémischen Bischof zukommenden
heiligen Primates sowie iiber dessen unfehlbares Lehramt legt die Heilige
Synode abermals allen Gldubigen fest zu glauben vor» (LG 18, vgl. auch
22). Zudem wurde dem III. Kapitel dieser Konstitution iiber die Kirche im
letzten Moment vor der Abstimmung eine «Erlduternde Vorbemerkung»
(Nota explicativa praevia) vorangeschickt, «nach deren Absicht und Sinn
die in diesem dritten Kapitel dargelegte Lehre verstanden werden muss».

Im «Bericht» wird dann besinftigend darauf hingewiesen, dass im-
merhin Papst Johannes Paul II. in der Enzyklika «Ut unum sint» die Bitte
gedussert habe, «mit ihm eine iiber die Romisch-Katholische Kirche hin-
ausgehende akzeptierte Ausiibung des universalen Primats in der univer-
salen Gemeinschaft der Ortskirchen [...] zu suchen» (Nr. 43). Auch wird
ein Satz von Kardinal Ratzinger aus einer Rede in Graz 1976 zitiert: «<Rom
muss vom Osten nicht mehr an Primatslehre fordern, als auch im ersten
Jahrtausend formuliert und gelehrt wurde» (Nr. 43). Aber das hat 1910
schon Prinz Max von Sachsen (1870—-1951) gesagt, Priester und Professor
an der Universitdt Freiburg Schweiz: Im Falle einer Union gelte: «Die
orientalische Kirche miisste also vollstiindig unabhiingig bleiben und sich
selbst regieren, wie sie es heute tut und wie sie es seit Beginn des Chris-
tentums getan hat. Ihre Beziehungen zu Rom miissten dieselben sein, wie
sie im christlichen Altertum vor der Trennung waren.» Der Prinz wurde
fiir seine Ausserungen von Papst Pius X. mit einem 6ffentlichen, schimpf-

5 Max voN SacHseN, Gedanken iiber die Vereinigung der Kirchen, auf Franzo-
sisch publiziert in der Zeitschrift «Roma e I'Oriente» 1 (1910) 13-29, abgedruckt in:
Iso BAUMER, Max von Sachsen. Primat des Anderen. Texte und Kommentare, Frei-
burg/Schweiz (Universitétsverlag), 1996, 83—106, hier 90.

248



Dialog als Herausforderung

lichen Brief «Ex quo» vom 26. Dezember 1910 verurteilt — und spiter trotz
gegenteiliger Versprechungen vom Lehrstuhl in Freiburg entfernt.

Die beiden Mariendogmen betreffen die «Unbefleckte Empfingnis
Mariens» (1854) und ihre «Aufnahme in den Himmel» (1950). Sie werden
auch von romisch-katholischer Seite vielfach relativiert als unnotige Dog-
matisierungen (solche sollten ja nur in gefihrdeten Glaubenssituationen
erfolgen und nicht allgemein anerkannte, nicht hinterfragte Frommig-
keitsformen festlegen) und sind in der Katechese kaum mehr zu vermit-
teln®,

Die Priesterweihe von Frauen widerspricht gewiss der ganzen Tradi-
tion und wird jedenfalls von den orthodoxen Kirchen strikte abgelehnt.
Dagegen haben sich Paul VI. durch das Schreiben der Glaubenskongrega-
tion «Inter insigniores» von 1976 und dann Johannes Paul II. 1994 im
Apostolischen Schreiben «Ordinatio sacerdotalis» energisch gewandt;
Letzterer bekriftigt feierlich, «dass die Kirche keinerleir Vollmacht hat,
Frauen die Priesterweihe zu spenden, und dass sich alle Gldubigen der
Kirche endgiiltig an diese Entscheidung zu halten haben». Man kann fest-
stellen, dass diese «endgiiltige Entscheidung» die Diskussion in keiner
Weise ins Stocken gebracht hat, im Gegenteil.

Zu den offenen Fragen kirchenrechtlicher Natur gehoren die verheira-
teten Priester und Bischofe, die die lateinische Kirche ablehnt und bei
Priestern nur fiir die unierten Orientalen zuldsst, oft mit erheblichen
Einschriankungen’, sowie der erstaunliche Tatbestand, dass sich die alt-
katholischen Gldaubigen, die friiher der Romisch-Katholischen Kirche an-
gehorten, durch die Ubertritte die Straftatbestinde der Hiresie und des
Schismas zugezogen haben, so noch im CIC 1983 (c. 1364).

Hinweis auf den «Sammelband»

Mit dem «Bericht» setzen sich nun die Vortrige an der Studientagung
2010 auseinander, die seit 2013 iiberarbeitet vorliegen, eingeleitet von
Wolfgang W. Miiller, Professor fiir Dogmatik an der Universitdt Luzern

¢ Die genaue Untersuchung von ANGELA BERLIS, Maria in altkatholischer Sicht,
in: IKZ 99 (2009) 33-66, zeigt, dass die Mariendogmen wie spéter die Dogmen von
1870 auf eigenartige, eigentlich unseritse Art zustande kamen; vgl. auch Anm. 15.

7 Iso BAUMER, Le célibat dans I’Eglise latine et dans les Eglises orientales, in:
Michel Salamolard/Maxime Morand (dir.), Prétres, et apreés? L'avenir des paroisses
et de I'eucharistie, St-Maurice (St-Augustin) 2011, 221-232.

249



Iso Baumer

und Leiter des Okumenischen Instituts Luzern. Die sieben Beitriige stam-
men von zwei Christkatholiken (Urs von Arx, der schon Mitglied der
Dialogkommission war, und Harald Rein, Bischof der Christkatholischen
Kirche der Schweiz, beide Bern), von einem Evangelisch-Reformierten
(Gottfried W. Locher, Ratsprisident des Schweizerischen Evangelischen
Kirchenbundes, Bern), drei Romisch-Katholiken (Leonhard Hell, Prof.
fiir Dogmatik und Okumenische Theologie, Mainz; Bernd Jochen Hilbe-
rath, Prof. fiir Dogmatik und Dogmengeschichte und Direktor des Insti-
tuts fiir Okumenische und Interreligose Forschung, Tiibingen; Matthias
Pulte, Prof. fiir Kirchenrecht, Seminar fiir Kirchenrecht, Kirchliche
Rechtsgeschichte und Staatskirchenrecht, Mainz) und ein auf den byzan-
tinischen Ritus geweihter katholischer Priester, der sich mit «romisch-
katholisch» nicht zutreffend gekennzeichnet fiihlt (Ernst Christoph Sutt-
ner, Prof. em. am Institut fiir Theologie und Geschichte des christlichen
Ostens der Katholisch-Theologischen Fakultéit der Universitit Wien). Je-
der Autor fiigt seinem Beitrag ein oft umfangreiches Literaturverzeichnis
an.

Die Verfasser gehen an den «Bericht» vom Standpunkt ihrer Kirche
und ihrer fachtheologischen Diszplin aus heran. Sehr iibersichtlich legt
Urs von Arx die Situation dar, wie sie sich angesichts dieser Texte fiir die
christkatholische Kirche stellt. Er unterstreicht die Notwendigkeit einer
Rezeption der «grundlegenden Ubereinstimmungen», findet aber «realis-
tischerweise [...] die Hoffnung auf eine derartige explizite Rezeption un-
seres romisch-katholisch — altkatholischen Textes etwas gar unbescheiden
oder illusionér». Wichtig ist ihm die Communio-Perspektive®. Er unter-
streicht zwar die Notwendigkeit der Kontinuitit in der Treue zur Tradition,
zitiert aber zustimmend «eine Offenheit fiir die Lebensfragen der Men-
schen in ihrer jeweiligen Zeit [als] unabdingbar». Eindringlich fordert er
auch, dass gerade in der Frage des Primats das Verhéltnis von Lehre und
Praxis genau gepriift werden muss. Er versieht auch die Behauptung einer
«ontologischen Prioritit» der Gesamtkirche vor der Teilkirche mit einem
Fragezeichen. Er erwiihnt offene Ausfiihrungen des damaligen Kirchen-

8 Hier darf die m.W. in der ganzen Literatur nirgendwo erwihnte Dissertation
des Churer Domherrn (der an keiner Bischofswahl mit «schuld» war) Hans Rossi
erwihnt werden: Die Kirche als personale Gemeinschaft. Der kommunitire Charak-
ter der Kirche nach den Dokumenten und Akten des Zweiten Vatikanischen Konzils
(GFTP 25), Koln (Hanstein ) 1976.

250



Dialog als Herausforderung

rechtlers Eugenio Corecco (der dann als Bischof von Lugano wieder auf
die stramme romische Linie einschwenkte, 1.B.).

Ernst Christoph Suttner spricht nicht als Orthodoxer, auch nicht im
Namen der Orthodoxen, aber an ihrer Stelle, weil er ihre Ansichten zu den
im Bericht gedusserten Darlegungen bestens kennt. Er unterstreicht, dass
fiir die Orthodoxen die Rezeption aller kirchenamtlichen Festlegungen
wesentlich ist, sonst treten sie einfach nicht in Kraft. Aber es gibt in ihrer
Kirche (ihren Kirchen) keine Instanz, die den Grad der Verbindlichkeit
aussagen kann. Er illustriert das an seinen Erfahrungen wihrend eines
lingeren, vom Okumenischen Patriarchen gewihrten Aufenthaltes auf
dem Berg Athos: Von der freundlichen Aufnahme bis zur briisken Weg-
weisung hat er alles erleben kdnnen; haben sich die Monche nun an alte
Weisungen gehalten oder im Grunde damit Missbrauch getrieben? Weiter
weist er auf die Bedeutung der Pneumatologie bei den Orthodoxen hin.
Weil sie die Siinde auch fiir eine Krankheit halten, konnen sie die Kran-
kensalbung auch der ganzen versammelten Kirchengemeinde erteilen
(wie wir es am Vorabend von Palmsonntag 1984 in einer russisch-ortho-
doxen Kirche in Tiflis/Georgien erlebten, [.B.). Aufschlussreich sind die
Aussagen zu Petr Mogila, dem Wortfiihrer der ruthenischen Unionsgeg-
ner im 17. Jahrhundert, der dennoch deutlich einen «differenzierten Kon-
sens» erarbeitete, wie er auch im vorliegenden Bericht und im Sammel-
band mehrfach beschworen wird: Es geht nicht um totale Kongruenz,
sondern um eine Einheit in Vielfalt. Im Ubrigen haben die Orthodoxen
weitgehend die gleichen Einwinde gegen die romische Kirche wie die
Altkatholiken.

Das gilt auch fiir die Anglikaner, die Leonhard Hell mehrfach zitiert.
Er vermisst, dass man im Bericht die Ergebnisse der Anglikanisch-ro-
misch-katholischen Gespriachskommission zu wenig beriicksichtigt hat,
gerade am Beispiel der Mariendogmen. Er streift auch die Wortpriagung
«innerkatholischer Dialog», was fiir Kirchen desselben oder doch des be-
nachbarten «Typs» gilt. Hier wiire beizufiigen, wie sehr solche ekklesiolo-
gisch benachbarte Kirchen sich voneinander abheben, sich aber geogra-
fisch und mentalitdtsméssig nahe stehen. Der Durchschnittsschweizer hat
es tiglich mit einem Nachbarn der jeweils anderen Kirche zu tun, begegnet
aber selten in kirchlicher Weise einem Orthodoxen oder Alt-Orientalen.

Die Unterschiede zu den Protestanten sind offensichtlicher, das macht
Gottfried W. Locher klar. Die Frage, ob «eine Ubereinkunft im Verstind-
nis des Evangeliums» oder «die Gemeinschaft an Wort und Sakrament»
oder die Anerkennung eines hierarchisch(-synodalen) Aufbaus unerliss-

251



Iso Baumer

lich ist, zeigt schon die Schwierigkeiten auf. Nicht nur seine eigene Kirche
betrifft das Problem, inwieweit gemeinsam erarbeitete Papiere zwar ange-
nommen, aber nicht ratifiziert werden. Doch das betrifft ganz allgemein
die Differenz zwischen Theorie und Praxis, und es miisste sich jede Kir-
che fragen, inwieweit sie sich an das hilt, was sie verkiindet. Bei Locher
wird auch die Unterscheidung zwischen sichtbarer und unsichtbarer Kir-
che deutlich, gegen die sich die romische Kirche wehrt. Wo ist «die Kirche
Jesu Christi» wirklich vorhanden? Friiher galt fiir die romische Kirche,
dass sie real-identisch sei mit der Kirche Christi, im II. Vaticanum und im
Gefolge davon kam dann der ritselhafte Ausdruck «subsistit in» auf, der
sehr verschieden iibersetzt wird. Locher gebraucht auch, wie vor ihm von
Arx, den Ausdruck «Entfremdung» zwischen Kirchen, um die Entwick-
lung auf eine Trennung hin zu beschreiben. Fin lange dauerndes «estran-
gement» zwischen der Kirche des Ostens und der Kirche des Westens hat
das Schisma von 1054 vorbereitet, das von kulturellen, sozialen und wirt-
schaftlichen Faktoren beeinflusst, aber wesentlich theologisch begriindet
ist.

Mehrfach ist von nicht theologischen Faktoren die Rede, die die Tren-
nung mitbewirkt haben und an ihrer Aufrechterhaltung beteiligt sind. Bi-
schof Harald Rein nennt das die Differenz zwischen «Kopf und Bauch»
bei der gegenseitigen Wahrnehmung. Andere reden von psychologischen
Hemmnissen. Bei den angestammten Christkatholiken ist oft die Erinne-
rung an die Entstehung ihrer Kirche im Kulturkampf lebendig, wiithrend
etwa aus der romischen Kirche iibergetretene Christen (erst recht Priester)
in der neu gewihlten Kirche ihre Idealvorstellung von Kirche eher ver-
wirklicht finden. Bischof Rein zitiert in einer Fussnote auch eine Aussage
des damaligen Bischofs (nunmehrigen Kardinals) Koch, worin er meint,
dass «die Entscheidung von Papst Benedikt, mit dem Beginn eines Weges
der Versohnung mit der Pius-Bruderschaft nicht hundert Jahre zu warten,
sogar als wegweisend betrachtet werden konnte» (S. 54, Anm. 10). Es
wire daran zu erinnern, dass Papst Benedikt diesen Entscheid getroffen
hat ohne jede Riicksprache mit den direkt betroffenen Bischofen, in deren
Gebiet die Pius-Briider wirken, und dass sich diese in keiner Weise an die
mit der Aufhebung der Exkommunikation verbundenen Pflichten gehal-
ten haben und schliesslich dass ihre Gravamina gegen die Papstkirche
nicht das gleiche Niveau haben wie jene der Altkatholiken 1870.

Der Beitrag von Bernd-Jochen Hilberath ist weitgehend auch eine An-
leitung zur Lektiire von heiklen kirchlichen Texten. Wenn er etwa den
oben erwihnten Satz von Kardinal Ratzinger iiber den pépstlichen Primat

252



Dialog als Herausforderung

im 1. Jahrtausend erwihnt, macht er darauf aufmerksam, dass man nicht
mehr so genau rekonstruieren kann, wie er damals wirklich ausgeiibt wur-
de. Uberhaupt gelte es zu beachten, dass man zwischen der expliziten
Aussage und dem implizit damit gemeinten Signal unterscheiden miisse.
Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass z.B. der verfemte Begriff
der «Transsubstantiation» nicht verpflichtend beibehalten werden muss —
womit natiirlich die ganze theologische Terminologie, die wesentlich mit
dem aristotelisch-thomistischen System verquickt ist, infrage gestellt ist.
Es gibt im Beitrag von Hilberath manche gliickliche Formulierungen (teil-
weise auch bei anderen), etwa dass «die Ortskirche ganz Kirche, aber
nicht die ganze Kirche» ist (wobei der ungliickliche Terminus Teilkirche,
der in der romischen Kirche immer noch herumgeistert, nirgends streng
zuriickgewiesen wird). Oder: Es geht nicht um «Erfiillungsgehorsams»,
sondern um «dialogischen Gehorsam». Und eindriicklich, aber leider bei
Weitem noch nicht verwirklicht: Die Kirche leiten nicht «der Papst und die
Kurie», sondern «der Papst und die Bischofe». Doch unterstreicht Hilbe-
rath auch, dass die Dogmen vom Jurisdiktions- und Lehrprimat «unauf-
gebbar» seien, wenn auch nicht «in jeder konkreten Ausformung». Aber
um eine genaue Auflistung dieser «Ausformungen» ginge es!

Der Kirchenrechtler Matthias Pulte hilt kirchenrechtliche Bestim-
mungen fiir unabdingbar. Die rémisch-katholische Kirche will nicht «wie
ein Verein innerhalb der staatlichen Rechtsordnung» behandelt werden.
Wie andere Autoren in diesem Band unterstreicht er, dass «die Kirche
nicht nur eine soziologische Grosse und gesellschaftliche Wirklichkeit,
sondern auch eine Heilswirklichkeit» ist, aber sie ist «nach Art eines so-
zialen und sichtbaren Gefiiges gestaltet». Es darf «auch kanonistisch von
einem legitimen Pluralismus im Leben und in der Disziplin der Teilkir-
chen» gesprochen werden, aber das muss «nach katholischem Verstindnis
aufgrund des Jurisdiktionsprimats des Papstes [...] zuvor vom Apostoli-
schen Stuhl gebilligt» sein. Aus rechtshistorischen Studien hat Pulte «den
Schluss gezogen, dass das Recht zum sakramentalen Wesen der Kirche
substanziell gehort». (Heisst das, dass das Recht sozusagen ein Sakrament
ist? [.B.) Pulte braucht stindig den Begriff «Teilkirchen», unter dem man
spontan eben nur einen «Teil» und nicht das «Ganze» versteht, aber sie
sind, wie oben erwihnt, eine jede «ganz Kirche». Pulte referiert auch eine
«Ansicht», wonach «die Gesamtkirche zwar aus den Teilkirchen bestehe,
aber doch immer eine hierarchisch strukturierte Gemeinschaft sei, auch
weil die Gesamtkirche den Teilkirchen immer ontologisch voraufgehe».
Diese «Ansicht», der auch Pulte zuzuneigen scheint, ist nichts anderes als

233



Iso Baumer

der Versuch, den Jurisdiktionsprimat «ontologisch» zu petrifizieren. Pulte
hegt die Hoffnung, dass der Papst den Jurisdiktionsprimat «nur zum Wohl
aller Kirchen (CIC can. 334) durchgreifend ausiiben wird». — Zum CIC
1983 ist nur anzufiigen, dass er nach vielfiltiger Meinung die Vorgaben
des II. Vatikanischen Konzils auf weiten Strecken unterdriickt hat. Dage-
gen sagt ein Kirchenjurist, den auch Pulte mehrfach zitiert, Klaus Liidi-
cke: «Der CIC schafft mit dem Material des II. Vatikanischen Konzils
eine kirchliche Ordnungsgestalt, welche die Ekklesiologie des Ersten [ge-
meint ist hier das Erste Vatikanische Konzil] unbehelligt ldsst und zusétz-
lich abstiitzt»* — das Konzil also als Steinbruch («Material») verstanden,
nicht als Lebensquell. Es geht letztlich um den Kampf dariiber, ob in der
Entwicklung der Kirche Kontinuitit oder Diskontinuitit, vielleicht sogar
Briiche herrschen!©.

Herausforderungen an die «<Romisch»-Katholiken
Kirche als Heilsanstalt und als historisch-soziologische Griosse

Es herrscht oft die Angst vor, der iibernatiirliche Aspekt, ihre theologische
Grundgestalt, trete vor dem gesellschaftlichen Aspekt in den Schatten.
Andere bedauern, dass die konkreten Vollziige in der Kirche die histo-
risch-soziologischen Gegebenheiten viel zu wenig beachten. Der Bielefel-
der Soziologe Franz-Xaver Kaufmann (aus Ziirich stammend) wiederholt
diesen Vorwurf aus seiner Erfahrung als Soziologe auch in kirchlichen
Gremien in allen Biichern der letzten Jahre; zusammengefasst: «Die Kir-
che ist schlicht und einfach eine Organisationsform, die gewissen Geset-
zen unterworfen ist, die sie nicht allein steuern kann, und sie ist — unbe-
schadet eines iiberirdischen Ursprungs — geschichtlich geworden und ge-

9 Vgl. Iso BAUMER, Die richtige Deutung des Konzils, in: SKZ 180 (2012) 653f.
und 659. Joseph Ratzinger behauptete 1988 vor den Bischofen Chiles, dass das Konzil
«sich bewusst in einem niedrigeren Rang als reines Pastoralkonzil ausdriicken woll-
te». Noch in seiner letzten «Plauderei» als Papst an den romischen Klerus am
14. Februar 2013 beschuldigte er die Massenmedien, die Ergebnisse des Konzils ver-
falscht zu haben, und es sei nun an der Zeit, das wahre Konzil wieder aufleben zu
lassen. Er beansprucht also die Deutungshoheit {iber das Konzil. Vgl. Iso BAUMER,
Benedikt XVI. und Maurice Zundel, in: SKZ 181 (2013) 729.

10 Franz XaveRr BiscHOF, Steinbruch Konzil? Zu Kontinuitit und Diskontinuitét
kirchlicher Lehrentscheidungen, in: MThZ 59 (2008), 194-210; pERrs., Das Zweite
Vatikanische Konzil (1962-1965). Stand und Perspektiven der kirchengeschichtli-
chen Forschung im deutschsprachigen Raum, Stuttgart (Kohlhammer) 2012.

254



Dialog als Herausforderung

wachsen und in die gesamte geschichtliche Entwicklung der Welt
eingebunden.»'! Unter diesem Gesichtspunkt ist es fiir viele eine hohe
Hiirde, annehmen zu miissen, die Kirche konne zu irgendeinem Zeitpunkt
Feststellungen treffen (Dogmen definieren), die fiir alle Zeiten unabénder-
lich giiltig sein sollen; mindestens ihre Interpretation sollte in gewisser
Weise zeitkonform werden, dass der Anruf Gottes darin hic et nunc sicht-
bar wird.

Primat und Kollegialitcit

Ich wage nicht von Synodalitédt zu sprechen, weil nicht einmal die viel
beschworene Kollegialitdt wirksam umgesetzt wird. Als Beispiel seien
nur die Bischofsernennungen erwihnt, die vor allem unter dem vorletzten
Pontifikat so viel Unheil angerichtet haben. Wie soll der Papst in Rom
bzw. seine kleine Kurie ca. 2500 Bischofsstellen korrekt verwalten, vor-
wiegend auf die Berichte der Nuntien und zusitzlicher nicht immer genau
definierter Stellen bauend? Selbst in den wenigen Didzesen der Welt, wie
Salzburg, wo das Domkapitel aus einem Dreiervorschlag des Vatikans
«wihlen» kann, kann die Kurie hinterhéltig eingreifen. Als das Domka-
pitel in einer personlichen Audienz bei Johannes Paul II. um Gehor bat,
fertigte er es barsch ab.!2 Der jetzige Bischof von Chur kam auf die gleiche
Weise «zustande», nur dass das Domkapitel sich nicht wehrte. Es gilt
weitherum, dass der Vertrauensverlust der Kirche neben den sexuellen
Missbrauchsfillen auf den Mangel an Kollegialitét zuriickzufiihren ist.
Ich verzichte hier, weitere Namen aus den deutschsprachigen Ldndern zu
erwihnen.

Dass alles immer ziemlich konform mit dem kanonischen Recht ge-
schieht, bringt diesem keinen Zugewinn an Hochachtung. Ich erinnere nur
an Entstehung und Aufbau des Ostkirchenrechts!? und an den Umgang
mit dem Priesterzélibat in den sogenannten (mit Rom) «unierten» (Ostli-
chen) Kirchen!4.

I Tso BAUMER, Anstoss zum Nachdenken (zum Buch von F.-X. KaurManN, Kir-
che in der ambivalenten Moderne, Freiburg: Herder 2012): in: SKZ 180 (2012) 785f.

12 LEONHARD LUFTENEGGER, Ein Freiwilliger Gottes. 16 Jahre Regens im Salz-
burger Priesterseminar 1964 bis 1980. Ein lebens- und zeitgeschichtlicher Bericht,
Erzdiozese Salzburg: Amt fiir Kommunikation und Offentlichkeitsarbeit, 2004, hier
128-134. Dombherr Liiftenegger (1912-2006) war mir sehr gut bekannt.

13 Tso BAUMER, Das katholische Ostkirchenrecht, in: COst 60 (2005) 247-264.

4 Vgl. oben Anm. 7.

235



Iso Baumer

Primat und Unfehlbarkeit

Nicht nur die anderen christlichen Kirchen haben ihre Miihe mit diesen
beiden Dogmen von 1870, heute umso mehr, als man genauer weiss, wie
sie zustande gekommen sind!5. Die Werke von August Bernhard Hasler!
haben zwar auf fachhistorischer Seite wenig Gnade gefunden!’, aber die
Fragen bleiben offen. Ob die grundlegende Studie von Klaus Schatz zum
Thema!® diese 16sen kann, bleibe dahingestellt. Wenn aber mit der Selig-
und Heiligsprechungs-Fabrikation (wie ein Kirchenhistoriker es nannte)
nicht aufgehort wird, wenn so fragwiirdige Personen wie Pius IX. oder
nach viel zu kurzer Frist viele weitere Pdpste mit «Unfehlbarkeitsan-
spruch» «zur Ehre der Altdre» kommen, dann bleibt noch viel Arbeit fiir
weitere Dialogkommissionen. Es ist anzunehmen, dass diese beiden Dog-

15 HuBerT WOLF, Die Nonnen von Sant‘’Ambrogio. Eine wahre Geschichte, Miin-
chen (Beck)2013; darin sind nicht nur die unappetitlichen Sexgeschichten in einem
Frauenkloster in Rom um 1870 aufschlussreich, sondern in unserem Zusammenhang
vor allem die Bedeutung des Jesuiten Joseph Kleutgen (1811-1883) fiir Pius IX., das
Konzil und die Dogmenvorbereitung und iiberhaupt die katholische Theologie seiner
Zeit.

16 AuGUST BERNHARD HASLER, Pius IX. (1846-1878). Pipstliche Unfehlbarkeit
und 1. Vatikanisches Konzil. Dogmatisierung und Durchsetzung einer Ideologie
(PuP 12/1-2), Stuttgart (Hiersemann) 1977; pErs., Wie der Papst unfehlbar wurde.
Macht und Ohnmacht eines Dogmas. Mit einem Geleitwort von Hans Kiing, Miin-
chen (Piper) 1979. Das Geleitwort kostete Kiing seinen theologischen Lehrstuhl.

17 Vgl. Kraus ScHATz in: ThPh 53 (1978) 248-276; Victor CONZEMIUS in: Va-
terland (Luzern) Nr. 75 vom 29.3.1980 (er — oder die Redaktion — spricht von Haslers
«Unfehlbarkeitsstory»). Der im Alter von 43 Jahren an Krebs verstorbene St. Galler
Didzesanpriester (an dessen Beerdigung der amtierende und der emeritierte Bischof
teilnahmen — das ist auch ein Glaubenszeugnis!) hatte noch kurz vor dem Tod seine
Anliegen dem Papst in einem Brief vorgelegt. Hasler hatte nach vier Jahren Arbeit im
Sekretariat fiir die Einheit der Christen (auf Einladung von Kardinal Bea, der das
Vorwort fiir seine Dissertation {iber Luther geschrieben hatte) die Stelle aufgegeben
mit den Worten: «Es bedriickt mich eigentlich am meisten, dass es praktisch immer
nur um Politik und Diplomatie geht. Man fragt nie danach, was Jesus gesagt und getan
hitte» (vgl. Lubwic KAUFMANN in: Vaterland Nr. 156 vom 8.7.1980). — Zum Thema
Primat etc. hat sich im Herbst 1972 mein Bruder P. Beda Baumer OSB (1922-2009)
aus Einsiedeln vor der Christkatholischen Pastoralkonfenz gedussert: Der Petrus-
dienst im 6kumenischen Gesprich. Uberlegungen zur Definition der pipstlichen Un-
fehlbarkeit auf dem Ersten Vatikanischen Konzil von 1870 im Gesprach mit den alt-
katholischen Kirchen, in: IKZ 64 (1974) 145-188 — ein schones Beispiel innerkatho-
lischen Dialogs in seinen Anféingen.

18 Kraus ScHATz, Geschichte des papstlichen Primats, Onlineausgabe 2014, zu-
letzt aktualisiert 27.8.2003.

256



Dialog als Herausforderung

men in der romischen Kirche wenig Widerhall gefunden haben (kaum
allgemein «rezipiert» worden sind, vor allem nicht in ihren Ausweitungen
seit dem 19. Jahrhundert).

Strukturen der Vertuschung

Wo die Umkehr resolut ansetzen muss, das ist an den Strukturen der Ver-
tuschung, hier in Bezug auf die mangelnde Offenheit vieler Vorginge in
der Kirchenleitung gemeint!®. Es geniigt nicht, wie es vor allem Johannes
Paul II. getan hat, demiitig «die Verfehlungen der Sohne und Tochter der
Kirche» zu bedauern (und nie die der Viter [und Miitter] der Kirche). Es
gibt sehr wohl siindige Strukturen. Fine Begleiterscheinung ist die
Stummbheit der Angesprochenen, wenn man ihnen unangenehme Proble-
me unterbreitet. Benedikt XVI1. z.B. hat einem weltweit bekannten und
hochgeschétzten Jesuiten (Henri Boulad SJ aus Agypten auf seinen Brief
vom 18. Juli 2007) die Empfangsbestitigung verweigert, geschweige denn
eine Antwort gegeben, und viele Bischofe und Abte tun es ihm gleich.

Fazit

Es wiire ungerecht, mit diesen eher melancholischen Uberlegungen zu
schliessen; sie betrafen dogmatische, ekklesiologische, kirchenrechtliche
und psychologische Probleme. Nur schon die Tatsache, dass unter Chris-
ten vorbehaltlos miteinander gesprochen wird, wie es die vielen Dialog-
kommissionen zeigen, ist kostbar. Die personliche Begegnung kann iiber
die gegenseitige Achtung zur Freundschaft fiihren, die bereit ist, sich vom
andern mit den Reichtiimern seiner Kirche beschenken zu lassen. Vermut-
lich wird aufgrund der Kenntnisnahme aller wertvollen Uberlegungen
(hier im «Bericht» und im «Sammelband») jeder Leser bei sich und seiner
Kirche eine Gewissenserforschung anstellen und Punkte finden, wo ein
Umdenken (metanoia) und eine Umkehr (Nachfolge) angezeigt sind. Es
ist wie im Schulwesen und in andern Institutionen: Es kommt auf die
Personen an, die sie vertreten. Mit einem Papst wie Johannes XXIII. war
es ertriaglicher, der romisch-katholischen Kirche zu begegnen (oder ihr
anzugehoren), und das scheint auch bei Papst Franziskus der Fall zu sein.

19 Iso BAUMER, Strukturen der Vertuschung in der katholischen Kirche, in: NZZ
Nr. 105 vom 6.5.2011, 22.

257



Iso Baumer

Hoffnung ist eine gottliche Tugend, aber Klimaverdanderungen allein be-
wirken auf die Dauer nicht das Wesentliche.

Die Gewissenserforschung des Autors bei sich und seiner Kirche soll
nicht glauben machen, dass er seine Kirche mit dem «rdmischen System»
identifiziert; sie ist ihm primidr Glaubensgemeinschaft (wie sie in den
«grundlegenden Ubereinstimmungen» skizziert wurde), die ihm unend-
lich viel vermittelt hat, was er nicht missen mochte. Katholisch bleiben,
«sie mogen in Rom beschliessen, was sie wollen» — wie man bisweilen
horen kann —, ist auch eine Option.

Iso Baumer (geb. 1929 in St. Gallen), Dr. phil. (Bern), Studium der romani-
schen Sprachwissenschaft, der franzosischen und italienischen Literatur und
der Philosophie sowie der Volkskunde in Bern, Paris, Siena, Perugia, Rom,
Freiburg i.U. Gymnasiallehrer und Lehrbeauftragter in Bern. Verheiratet,
Kinder und Grosskinder. Seit 1949 mit den Ostkirchen befasst, in verschiede-
nen Gremien der romisch-katholischen Kirche tditig (u.a. orthodox-romisch-
katholische Gesprdchskommission), Besuche in mehreren ostkirchlichen Ldin-
dern, Lehrbeauftragter fiir Ostkirchenkunde an der Universitit Freiburg i.U.
(1988—1999) und an der Theologischen Schule der Abtei Einsiedeln (2002-
2008).

Adresse: rue Georges-Jordil 6, CH-1700 Fribourg, Schweiz.
Email: iso.baumer@bluewin.ch

English Summary

In 2009, a mixed international Roman Catholic - Old Catholic dialogue commis-
sion published its findings. Six representatives of the two churches and one from
the Swiss Reformed Church gave their reaction to these in lectures, of which a
worked-over version came out in print in 2013. They concentrate on “the common
foundations” and “the questions remaining open”.

Gratitude for what binds the churches together, and scepticism about the re-
alisation of what is still outstanding, run through nearly all the contributions.
Instead of expressing wishes for the other churches (and this is true for all inter-
church dialogues), the Roman Catholic author suggests examining one’s own self
and one’s own church, to examine what still stands in the way of working together
(or even uniting).

258



	Dialog als Herausforderung

