
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 104 (2014)

Heft: 3

Artikel: Dialog als Herausforderung

Autor: Baumer, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405137

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dialog als Herausforderung

Iso Baumer

Anlass und Ziel

Ausgangspunkt der folgenden Ausführungen ist der Sammelband mit dem

Titel «Kirche und Kirchengemeinschaft. Die Katholizität der Altkatholiken

(Christkatholiken)» aus dem Jahr 20131. Er umfasst die überarbeiteten

Vorträge einer Studientagung am Ökumenischen Institut Luzern vom
18. September 2010. Sie wurden gehalten als «Ökumenisches Gespräch
über das Grundlagenpapier der Internationalen Römisch-Katholischen
und Altkatholischen Dialogkommission», welches seinerseits in Salzburg
am 12. Mai 2009 verabschiedet worden war, mit der Unterschrift der beiden

emeritierten Bischöfe Paul-Werner Scheele (römisch-katholisch) und
Fritz-Rene Müller (altkatholisch). Das hier «Grundlagenpapier» genannte
Dokument heisst offiziell «Bericht»2, es wird im Vorwort des Sammelbandes

auch «Studie» genannt, und zwar als «innerkatholischer Dialog»1.
Zunächst soll noch einmal der «Bericht» skizziert, sodann der

«Sammelband» vorgestellt werden. Es handelt sich aber nicht nur um eine

Berichterstattung oder Rezension, sondern um das Anliegen, das Leonhard
Hell andeutet: Es soll «auch für das jeweils eigene Kirchesein der Beteiligten

etwas gewonnen werden»; der Dialog sei nur dann lohnend und
offen, «wenn alle Seiten auch für sich selbst wirklich etwas erwarten vom
Austausch mit dem oder den anderen»4. Solche Dialoge dürfen nicht nur
von Kommissionen erarbeitet, durchgeführt und verabschiedet werden,
sie müssen auch von den Kirchenleitungen und dem Kirchenvolk ange-

1 Wolfgang W. Muller (Hg.), Kirche und Kirchengemeinschaft Die Katholi-
zitat der Altkatholiken (Christkathollken), Zurich (Edition NZN bei TVZ) 2013.

2 Kirche und Kirchengemeinschaft: Bericht der Internationalen Romisch-Ka-
tholisch-Altkatholischen Dialogkommission, Paderborn/Frankfurt a.M. (Bonifatius/
Lembeck) 2009,2. Aufl. 2010. Ohne den Anhang, aber mit entsprechenden bibliogra-
fischen Angaben, wiederabgedruckt in: Johannes Oeldemann u.a. (Hg.), Dokumente

wachsender Ubereinstimmung. Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller

Gespräche auf Weltebene, Bd. 4: 2001-2010, Paderborn (Bonifatius)/Leip-
zig (Evangelische Verlagsanstalt) 2012, 19-52.

3 Wolfgang W. Muller, Vorwort, in. ders. (Hg.), Kirche (wie Anm. 1), 9.
4 Leonhard Hell, Betrachtungen zu einem «innerkatholischen» Dialog aus

romisch-katholischer Perspektive, in: Muller (Hg.), Kirche (vgl. Anm. 1), 62f.

246 IKZ 104 (2014) Seiten 246-258



Dialog als Herausforderung

nommen («rezipiert») und in die sieht- und hörbare Wirklichkeit übergeführt

werden.

Skizze des «Berichts»

Der Bericht wurde zwischen 2004 und 2009 in elf mehrtägigen Sitzungen
von je fünf Vertretern der beiden Kirchen (aus Deutschland, Österreich,
den Niederlanden und der Schweiz) erarbeitet und in sechs Kapiteln (89
Nummern) schriftlich festgehalten. In einem umfangreichen Anhang
(halb so lang wie der Bericht selbst) werden «Altkatholische offizielle
Äusserungen zum Primat des Bischofs von Rom» zitiert; für die
römischkatholische Seite genügt offenbar die wenige Zeilen umfassende Definition

auf dem 1. Vatikanischen Konzil von 1870. Unterdessen waren aber
mehrere nuancierende Darstellungen, ja Infragestellungen dieses Primats
(und der damit verbundenen Unfehlbarkeit) erschienen.

Es werden «grundlegende Übereinstimmungen» und «noch offene

Fragen» unterschieden. Zur ersten Gruppe gehört eine «Übereinstimmung

[...] im grundlegenden Verständnis der Kirche», und zwar: «Sie ist
eine durch die Sendung Jesu Christi und des Heiligen Geistes von Gott ins
Ueben gerufene Gemeinschaft, in der die Glaubenden sakramental an der
Gemeinschaft des dreieinigen Gottes Anteil erhalten und zur Verkündigung

des Evangeliums berufen und ermächtigt sind» (Nr. 36). «Die Kirche

als irdische Gemeinschaft ist strukturiert durch Ämter und Dienste,
deren Aufgabe es ist, dass die Kirche ihre Grundvollzüge, die in der
Eucharistiefeier ihre Mitte haben, in martyria, leitourgia und diakonia
wahrnimmt. Konkret geschieht dies in der bischöflichen Ortskirche» (Nr.
37). «Die Verantwortung für die Einheit der Kirche und ihr Bleiben in der
Wahrheit wird sowohl in der Ortskirche als auch in der regionalen und
universalen Gemeinschaft von Ortskirchen in personaler, kollegialer und

gemeinschaftlicher Verantwortung (episkope) wahrgenommen. [...] für
die universale Dimension kommt dieser synodal situierte Primat dem

Papst zu» (Nr. 38). «Diese Übereinstimmungen legen nahe, dass die auf
dem Ersten Vatikanum formulierte Lehre des Primats des Papstes, wenn
damit der Papst nicht aus der Communio-Struktur herausgelöst wird, nicht
mehr das Gewicht einer kirchentrennenden Differenz wie früher haben

muss» (Nr. 39).
Diese knappen Sätze sind in den vorangehenden Darlegungen (Nr.

5-31) ausführlicher begründet. In der Präambel (Nr. 1-4) wird festgehalten,

dass die «Entfremdung und Trennung zwischen Römisch-Katholiken

247



Iso Baumer

und Altkatholiken ein innerkatholisches Problem darstellt» (Nr. 2), dass

es um eine «Reinigung des Gedächtnisses» geht (Nr. 3) und dass dieses

Modell der Einheitsbemühungen «keine <Rückkehr-Ökumene> impliziert»

(Nr. 4).
Aber es bleiben «noch offene Fragen»: «Sie betreffen die Ekklesiolo-

gie, die beiden Mariendogmen von 1854 und 1950, die Frauenordination
sowie kirchenrechtliche Probleme» (Nr. 40).

Mit der Ekklesiologie sind die Hauptgründe angesprochen, die zur
Trennung der beiden Kirchen führten: Es sind die beiden Papstdogmen

vom I. Vatikanum 1870, die im II. Vatikanum 1962-1965, zwar ergänzt
und nuanciert, wieder aufgenommen wurden: «Diese Lehre über Einrichtung,

Dauer, Gewalt und Sinn des dem römischen Bischof zukommenden

heiligen Primates sowie über dessen unfehlbares Lehramt legt die Heilige
Synode abermals allen Gläubigen fest zu glauben vor» (LG 18, vgl. auch

22). Zudem wurde dem III. Kapitel dieser Konstitution über die Kirche im
letzten Moment vor der Abstimmung eine «Erläuternde Vorbemerkung»
(Nota explicativa praevia) vorangeschickt, «nach deren Absicht und Sinn
die in diesem dritten Kapitel dargelegte Lehre verstanden werden muss».

Im «Bericht» wird dann besänftigend darauf hingewiesen, dass

immerhin Papst Johannes Paul II. in der Enzyklika «Ut unum sint» die Bitte
geäussert habe, «mit ihm eine über die Römisch-Katholische Kirche
hinausgehende akzeptierte Ausübung des universalen Primats in der universalen

Gemeinschaft der Ortskirchen [...] zu suchen» (Nr. 43). Auch wird
ein Satz von Kardinal Ratzinger aus einer Rede in Graz 1976 zitiert: «Rom

muss vom Osten nicht mehr an Primatslehre fordern, als auch im ersten
Jahrtausend formuliert und gelehrt wurde» (Nr. 43). Aber das hat 1910

schon Prinz Max von Sachsen (1870-1951) gesagt, Priester und Professor

an der Universität Freiburg Schweiz: Im Falle einer Union gelte: «Die
orientalische Kirche müsste also vollständig unabhängig bleiben und sich
selbst regieren, wie sie es heute tut und wie sie es seit Beginn des

Christentums getan hat. Ihre Beziehungen zu Rom müssten dieselben sein, wie
sie im christlichen Altertum vor der Trennung waren.»5 Der Prinz wurde
für seine Äusserungen von Papst Pius X. mit einem öffentlichen, schimpf-

5 Max von Sachsen, Gedanken über die Vereinigung der Kirchen, auf Französisch

publiziert in der Zeitschrift «Roma e l'Oriente» 1 (1910) 13-29, abgedruckt in:
Iso Baumer, Max von Sachsen. Primat des Anderen. Texte und Kommentare,
Freiburg/Schweiz (Universitätsverlag), 1996, 83-106, hier 90.

248



Dialog als Herausforderuns

lichen Brief «Ex quo» vom 26. Dezember 1910 verurteilt - und spater trotz
gegenteiliger Versprechungen vom Lehrstuhl in Freiburg entfernt

Die beiden Mariendogmen betreffen die «Unbefleckte Empfängnis
Mariens» (1854) und ihre «Aufnahme m den Himmel» (1950) Sie werden
auch von römisch-katholischer Seite vielfach relativiert als unnötige Dog-
matisierungen (solche sollten ja nur in gefährdeten Glaubenssituationen

erfolgen und nicht allgemein anerkannte, nicht hinterfragte Frommig-
keitsformen festlegen) und sind m der Katechese kaum mehr zu vermitteln6.

Die Priesterweihe von Frauen widerspricht gewiss der ganzen Tradition

und wird jedenfalls von den orthodoxen Kirchen strikte abgelehnt
Dagegen haben sich Paul VI durch das Schreiben der Glaubenskongrega-
tion «Inter insigniores» von 1976 und dann Johannes Paul II. 1994 im
Apostolischen Schreiben «Ordinatio sacerdotahs» energisch gewandt;
Letzterer bekräftigt feierlich, «dass die Kirche keinerlei Vollmacht hat,
Frauen die Priesterweihe zu spenden, und dass sich alle Glaubigen der

Kirche endgültig an diese Entscheidung zu halten haben». Man kann
feststellen, dass diese «endgültige Entscheidung» die Diskussion m keiner
Weise ms Stocken gebracht hat, im Gegenteil.

Zu den offenen Fragen kirchenrechtlicher Natur gehören die verheirateten

Priester und Bischöfe, die die lateinische Kirche ablehnt und bei
Priestern nur fur die umerten Orientalen zulasst, oft mit erheblichen

Einschränkungen7, sowie der erstaunliche Tatbestand, dass sich die alt-
katholischen Glaubigen, die früher der Romisch-Katholischen Kirche
angehorten, durch die Ubertritte die Straftatbestande der Häresie und des

Schismas zugezogen haben, so noch im CIC 1983 (c. 1364).

Hinweis auf den «Sammelband»

Mit dem «Bericht» setzen sich nun die Vortrage an der Studientagung
2010 auseinander, die seit 2013 uberarbeitet vorliegen, eingeleitet von
Wolfgang W. Muller, Professor fur Dogmatik an der Universität Luzern

6 Die genaue Untersuchung von Angela Berus, Maria in altkathohscher Sicht,

in IKZ 99 (2009) 33-66, zeigt, dass die Mariendogmen wie spater die Dogmen von
1870 auf eigenartige, eigentlich unseriöse Art zustande kamen, vgl auch Anm 15

7 Iso Baumer, Le celibat dans l'Eghse latine et dans les Eglises onentales, m
Michel Salamolard/Maxime Morand (dir), Pretres, et apres9 L'avenir des paroisses
et de l'eucharistie, St-Maunce (St-Augustin) 2011, 221-232

249



Iso Baumer

und Leiter des Ökumenischen Instituts Luzern. Die sieben Beitrage stammen

von zwei Christkatholiken (Urs von Arx, der schon Mitglied der

Dialogkommission war, und Harald Rein, Bischof der Christkathohschen
Kirche der Schweiz, beide Bern), von einem Evangehsch-Reformierten
(Gottfried W. Locher, Ratsprasident des Schweizerischen Evangelischen
Kirchenbundes, Bern), drei Romisch-Katholiken (Leonhard Hell, Prof.
fur Dogmatik und Ökumenische Theologie, Mainz, Bernd Jochen Hilberath,

Prof fur Dogmatik und Dogmengeschichte und Direktor des Instituts

fur Ökumenische und Interrehgose Forschung, Tubingen, Matthias
Pulte, Prof fur Kirchenrecht, Seminar fur Kirchenrecht, Kirchliche
Rechtsgeschichte und Staatskirchenrecht, Mainz) und ein auf den
byzantinischen Ritus geweihter katholischer Priester, der sich mit «romisch-
katholisch» nicht zutreffend gekennzeichnet fühlt (Ernst Christoph Sutt-

ner, Prof. em. am Institut fur Theologie und Geschichte des christlichen
Ostens der Katholisch-Theologischen Fakultat der Universität Wien).
Jeder Autor fugt seinem Beitrag ein oft umfangreiches Literaturverzeichnis
an

Die Verfasser gehen an den «Bericht» vom Standpunkt ihrer Kirche
und ihrer fachtheologischen Diszplin aus heran Sehr übersichtlich legt
Urs von Arx die Situation dar, wie sie sich angesichts dieser Texte fur die
christkatholische Kirche stellt. Er unterstreicht die Notwendigkeit einer
Rezeption der «grundlegenden Ubereinstimmungen», findet aber
«realistischerweise [..] die Hoffnung auf eine derartige explizite Rezeption
unseres romisch-katholisch - altkatholischen Textes etwas gar unbescheiden
oder illusionär». Wichtig ist ihm die Communio-Perspektive8 Er
unterstreicht zwar die Notwendigkeit der Kontinuität in der Treue zur Tradition,
zitiert aber zustimmend «eine Offenheit fur die Lebensfragen der
Menschen in ihrer jeweiligen Zeit [als] unabdingbar». Eindringlich fordert er
auch, dass gerade in der Frage des Primats das Verhältnis von Lehre und
Praxis genau geprüft werden muss. Er versieht auch die Behauptung einer
«ontologischen Priorität» der Gesamtkirche vor der Teilkirche mit einem
Fragezeichen Er erwähnt offene Ausfuhrungen des damaligen Kirchen-

8 Hier darf die m W in der ganzen Literatur nirgendwo erwähnte Dissertation
des Churer Domherrn (der an keiner Bischofswahl mit «schuld» war) Hans Rossi
erwähnt werden Die Kirche als personale Gemeinschaft Der kommumtare Charak
ter der Kirche nach den Dokumenten und Akten des Zweiten Vatikanischen Konzils
(GFTP 25), Köln (Hanstein 1976

250



Dialog als Herausforderung

rechtlers Eugenio Corecco (der dann als Bischof von Lugano wieder auf
die stramme römische Linie einschwenkte, I.B.)-

Ernst Christoph Suttner spricht nicht als Orthodoxer, auch nicht im
Namen der Orthodoxen, aber an ihrer Stelle, weil er ihre Ansichten zu den
im Bericht geäusserten Darlegungen bestens kennt. Er unterstreicht, dass

für die Orthodoxen die Rezeption aller kirchenamtlichen Festlegungen
wesentlich ist, sonst treten sie einfach nicht in Kraft. Aber es gibt in ihrer
Kirche (ihren Kirchen) keine Instanz, die den Grad der Verbindlichkeit
aussagen kann. Er illustriert das an seinen Erfahrungen während eines

längeren, vom Ökumenischen Patriarchen gewährten Aufenthaltes auf
dem Berg Athos: Von der freundlichen Aufnahme bis zur brüsken
Wegweisung hat er alles erleben können; haben sich die Mönche nun an alte

Weisungen gehalten oder im Grunde damit Missbrauch getrieben? Weiter
weist er auf die Bedeutung der Pneumatologie bei den Orthodoxen hin.
Weil sie die Sünde auch für eine Krankheit halten, können sie die
Krankensalbung auch der ganzen versammelten Kirchengemeinde erteilen
(wie wir es am Vorabend von Palmsonntag 1984 in einer russisch-orthodoxen

Kirche in Tiflis/Georgien erlebten, I.B.). Aufschlussreich sind die

Aussagen zu Petr Mogila, dem Wortführer der ruthenischen Unionsgegner

im 17. Jahrhundert, der dennoch deutlich einen «differenzierten
Konsens» erarbeitete, wie er auch im vorliegenden Bericht und im Sammelband

mehrfach beschworen wird: Es geht nicht um totale Kongruenz,
sondern um eine Einheit in Vielfalt. Im Übrigen haben die Orthodoxen
weitgehend die gleichen Einwände gegen die römische Kirche wie die
Altkatholiken.

Das gilt auch für die Anglikaner, die Leonhard Hell mehrfach zitiert.
Er vermisst, dass man im Bericht die Ergebnisse der
Anglikanisch-römisch-katholischen Gesprächskommission zu wenig berücksichtigt hat,

gerade am Beispiel der Mariendogmen. Er streift auch die Wortprägung
«innerkatholischer Dialog», was für Kirchen desselben oder doch des

benachbarten «Typs» gilt. Hier wäre beizufügen, wie sehr solche ekklesiolo-
gisch benachbarte Kirchen sich voneinander abheben, sich aber geogra-
fisch und mentalitätsmässig nahe stehen. Der Durchschnittsschweizer hat

es täglich mit einem Nachbarn der jeweils anderen Kirche zu tun, begegnet
aber selten in kirchlicher Weise einem Orthodoxen oder Alt-Orientalen.

Die Unterschiede zu den Protestanten sind offensichtlicher, das macht

Gottfried W. Locher klar. Die Frage, ob «eine Übereinkunft im Verständnis

des Evangeliums» oder «die Gemeinschaft an Wort und Sakrament»
oder die Anerkennung eines hierarchisch(-synodalen) Aufbaus unerläss-

251



Iso Baumer

lieh ist, zeigt schon die Schwierigkeiten auf. Nicht nur seine eigene Kirche
betrifft das Problem, inwieweit gemeinsam erarbeitete Papiere zwar
angenommen, aber nicht ratifiziert werden. Doch das betrifft ganz allgemein
die Differenz zwischen Theorie und Praxis, und es müsste sich jede Kirche

fragen, inwieweit sie sich an das hält, was sie verkündet. Bei Locher
wird auch die Unterscheidung zwischen sichtbarer und unsichtbarer Kirche

deutlich, gegen die sich die römische Kirche wehrt. Wo ist «die Kirche
Jesu Christi» wirklich vorhanden? Früher galt für die römische Kirche,
dass sie real-identisch sei mit der Kirche Christi, im II. Vaticanum und im
Gefolge davon kam dann der rätselhafte Ausdruck «subsistit in» auf, der
sehr verschieden übersetzt wird. Locher gebraucht auch, wie vor ihm von
Arx, den Ausdruck «Entfremdung» zwischen Kirchen, um die Entwicklung

auf eine Trennung hin zu beschreiben. Ein lange dauerndes

«estrangement» zwischen der Kirche des Ostens und der Kirche des Westens hat
das Schisma von 1054 vorbereitet, das von kulturellen, sozialen und
wirtschaftlichen Faktoren beeinflusst, aber wesentlich theologisch begründet
ist.

Mehrfach ist von nicht theologischen Faktoren die Rede, die die Trennung

mitbewirkt haben und an ihrer Aufrechterhaltung beteiligt sind.
Bischof Harald Rein nennt das die Differenz zwischen «Kopf und Bauch»
bei der gegenseitigen Wahrnehmung. Andere reden von psychologischen
Hemmnissen. Bei den angestammten Christkatholiken ist oft die Erinnerung

an die Entstehung ihrer Kirche im Kulturkampf lebendig, während
etwa aus der römischen Kirche übergetretene Christen (erst recht Priester)
in der neu gewählten Kirche ihre Idealvorstellung von Kirche eher
verwirklicht finden. Bischof Rein zitiert in einer Fussnote auch eine Aussage
des damaligen Bischofs (nunmehrigen Kardinals) Koch, worin er meint,
dass «die Entscheidung von Papst Benedikt, mit dem Beginn eines Weges
der Versöhnung mit der Pius-Bruderschaft nicht hundert Jahre zu warten,

sogar als wegweisend betrachtet werden könnte» (S. 54, Anm. 10). Es

wäre daran zu erinnern, dass Papst Benedikt diesen Entscheid getroffen
hat ohne jede Rücksprache mit den direkt betroffenen Bischöfen, in deren

Gebiet die Pius-Brüder wirken, und dass sich diese in keiner Weise an die

mit der Aufhebung der Exkommunikation verbundenen Pflichten gehalten

haben und schliesslich dass ihre Gravamina gegen die Papstkirche
nicht das gleiche Niveau haben wie jene der Altkatholiken 1870.

Der Beitrag von Bernd-Jochen Hilberath ist weitgehend auch eine
Anleitung zur Lektüre von heiklen kirchlichen Texten. Wenn er etwa den

oben erwähnten Satz von Kardinal Ratzinger über den päpstlichen Primat

252



Dialog als Herausforderung

im 1. Jahrtausend erwähnt, macht er darauf aufmerksam, dass man nicht
mehr so genau rekonstruieren kann, wie er damals wirklich ausgeübt wurde.

Überhaupt gelte es zu beachten, dass man zwischen der expliziten
Aussage und dem implizit damit gemeinten Signal unterscheiden müsse.
Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass z.B. der verfemte Begriff
der «Transsubstantiation» nicht verpflichtend beibehalten werden muss -
womit natürlich die ganze theologische Terminologie, die wesentlich mit
dem aristotelisch-thomistischen System verquickt ist, infrage gestellt ist.
Es gibt im Beitrag von Hilberath manche glückliche Formulierungen
(teilweise auch bei anderen), etwa dass «die Ortskirche ganz Kirche, aber
nicht die ganze Kirche» ist (wobei der unglückliche Terminus Teilkirche,
der in der römischen Kirche immer noch herumgeistert, nirgends streng
zurückgewiesen wird). Oder: Es geht nicht um «Erfüllungsgehorsam»,
sondern um «dialogischen Gehorsam». Und eindrücklich, aber leider bei
Weitem noch nicht verwirklicht: Die Kirche leiten nicht «der Papst und die
Kurie», sondern «der Papst und die Bischöfe». Doch unterstreicht Hilberath

auch, dass die Dogmen vom Jurisdiktions- und Lehrprimat «unauf-

gebbar» seien, wenn auch nicht «in jeder konkreten Ausformung». Aber
um eine genaue Auflistung dieser «Ausformungen» ginge es!

Der Kirchenrechtler Matthias Pulte hält kirchenrechtliche
Bestimmungen für unabdingbar. Die römisch-katholische Kirche will nicht «wie
ein Verein innerhalb der staatlichen Rechtsordnung» behandelt werden.
Wie andere Autoren in diesem Band unterstreicht er, dass «die Kirche
nicht nur eine soziologische Grösse und gesellschaftliche Wirklichkeit,
sondern auch eine Heilswirklichkeit» ist, aber sie ist «nach Art eines
sozialen und sichtbaren Gefüges gestaltet». Es darf «auch kanonistisch von
einem legitimen Pluralismus im Leben und in der Disziplin der Teilkirchen»

gesprochen werden, aber das muss «nach katholischem Verständnis

aufgrund des Jurisdiktionsprimats des Papstes [...] zuvor vom Apostolischen

Stuhl gebilligt» sein. Aus rechtshistorischen Studien hat Pulte «den

Schluss gezogen, dass das Recht zum sakramentalen Wesen der Kirche
substanziell gehört». (Heisst das, dass das Recht sozusagen ein Sakrament
ist? I.B.) Pulte braucht ständig den Begriff «Teilkirchen», unter dem man
spontan eben nur einen «Teil» und nicht das «Ganze» versteht, aber sie

sind, wie oben erwähnt, eine jede «ganz Kirche». Pulte referiert auch eine

«Ansicht», wonach «die Gesamtkirche zwar aus den Teilkirchen bestehe,
aber doch immer eine hierarchisch strukturierte Gemeinschaft sei, auch

weil die Gesamtkirche den Teilkirchen immer ontologisch voraufgehe».
Diese «Ansicht», der auch Pulte zuzuneigen scheint, ist nichts anderes als

253



Iso Baumer

der Versuch, den Jurisdiktionsprimat «ontologisch» zu petrifizieren. Pulte
hegt die Hoffnung, dass der Papst den Jurisdiktionsprimat «nur zum Wohl
aller Kirchen (CIC can. 334) durchgreifend ausüben wird». - Zum CIC
1983 ist nur anzufügen, dass er nach vielfältiger Meinung die Vorgaben
des II. Vatikanischen Konzils auf weiten Strecken unterdrückt hat. Dagegen

sagt ein Kirchenjurist, den auch Pulte mehrfach zitiert, Klaus Lüdi-
cke: «Der CIC schafft mit dem Material des II. Vatikanischen Konzils
eine kirchliche Ordnungsgestalt, welche die Ekklesiologie des Ersten
[gemeint ist hier das Erste Vatikanische Konzil] unbehelligt lässt und zusätzlich

abstützt»9 - das Konzil also als Steinbruch («Material») verstanden,
nicht als Lebensquell. Es geht letztlich um den Kampf darüber, ob in der

Entwicklung der Kirche Kontinuität oder Diskontinuität, vielleicht sogar
Brüche herrschen10.

Herausforderungen an die «Römisch»-Katholiken

Kirche als Heilsanstalt und als historisch-soziologische Grösse

Es herrscht oft die Angst vor, der übernatürliche Aspekt, ihre theologische
Grundgestalt, trete vor dem gesellschaftlichen Aspekt in den Schatten.
Andere bedauern, dass die konkreten Vollzüge in der Kirche die
historisch-soziologischen Gegebenheiten viel zu wenig beachten. Der Bielefelder

Soziologe Franz-Xaver Kaufmann (aus Zürich stammend) wiederholt
diesen Vorwurf aus seiner Erfahrung als Soziologe auch in kirchlichen
Gremien in allen Büchern der letzten Jahre; zusammengefasst: «Die Kirche

ist schlicht und einfach eine Organisationsform, die gewissen Gesetzen

unterworfen ist, die sie nicht allein steuern kann, und sie ist -
unbeschadet eines überirdischen Ursprungs - geschichtlich geworden und ge-

9 Vgl. Iso Baumer, Die richtige Deutung des Konzils, in: SKZ 180 (2012) 653f.
und 659. Joseph Ratzinger behauptete 1988 vor den Bischofen Chiles, dass das Konzil
«sich bewusst in einem niedrigeren Rang als reines Pastoralkonzil ausdrücken wollte».

Noch in seiner letzten «Plauderei» als Papst an den romischen Klerus am
14. Februar 2013 beschuldigte er die Massenmedien, die Ergebnisse des Konzils
verfälscht zu haben, und es sei nun an der Zeit, das wahre Konzil wieder aufleben zu
lassen. Er beansprucht also die Deutungshoheit über das Konzil. Vgl. Iso Baumer,
Benedikt XVI. und Maurice Zundel, in: SKZ 181 (2013) 729.

10 Franz Xaver Bischof, Steinbruch Konzil? Zu Kontinuität und Diskontinuität
kirchlicher Lehrentscheidungen, in: MThZ 59 (2008), 194-210; ders., Das Zweite
Vatikanische Konzil (1962-1965). Stand und Perspektiven der kirchengeschichtli-
chen Forschung im deutschsprachigen Raum, Stuttgart (Kohlhammer) 2012.

254



Dialog als Herausforderung

wachsen und in die gesamte geschichtliche Entwicklung der Welt
eingebunden.»11 Unter diesem Gesichtspunkt ist es fur viele eine hohe

Hürde, annehmen zu müssen, die Kirche könne zu irgendeinem Zeitpunkt
Feststellungen treffen (Dogmen definieren), die fur alle Zeiten unabänderlich

gültig sein sollen; mindestens ihre Interpretation sollte m gewisser
Weise zeitkonform werden, dass der Anruf Gottes darin hic et nunc sichtbar

wird

Pi imat und Kollegialität

Ich wage nicht von Synodahtat zu sprechen, weil nicht einmal die viel
beschworene Kollegialität wirksam umgesetzt wird Als Beispiel seien

nur die Bischofsernennungen erwähnt, die vor allem unter dem vorletzten
Pontifikat so viel Unheil angerichtet haben Wie soll der Papst in Rom
bzw. seme kleine Kurie ca 2500 Bischofsstellen korrekt verwalten,
vorwiegend auf die Berichte der Nuntien und zusätzlicher nicht immer genau
definierter Stellen bauend7 Selbst in den wenigen Diözesen der Welt, wie
Salzburg, wo das Domkapitel aus einem Dreiervorschlag des Vatikans
«wählen» kann, kann die Kurie hinterhaltig eingreifen Als das Domkapitel

in einer personlichen Audienz bei Johannes Paul II um Gehör bat,

fertigte er es barsch ab 12 Der jetzige Bischof von Chur kam auf die gleiche
Weise «zustande», nur dass das Domkapitel sich nicht wehrte. Es gilt
weitherum, dass der Vertrauensverlust der Kirche neben den sexuellen
Missbrauchsfallen auf den Mangel an Kollegialität zuruckzufuhren ist
Ich verzichte hier, weitere Namen aus den deutschsprachigen Landern zu
erwähnen

Dass alles immer ziemlich konform mit dem kanonischen Recht
geschieht, bringt diesem keinen Zugewinn an Hochachtung. Ich erinnere nur
an Entstehung und Aufbau des Ostkirchenrechts13 und an den Umgang
mit dem Priesterzohbat in den sogenannten (mit Rom) «unierten» (östlichen)

Kirchen14.

11 Iso Baumer, Anstoss zum Nachdenken (zum Buch von F-X Kaufmann, Kirche

in der ambivalenten Moderne, Freiburg Herder 2012) in SKZ 180 (2012) 785f
12 Leonhard Luftenegger, Ein Freiwilliger Gottes 16 Jahre Regens im

Salzburger Priesterseminar 1964 bis 1980 Ein lebens- und zeitgeschichtlicher Bericht,
Erzdiözese Salzburg Amt fur Kommunikation und Öffentlichkeitsarbeit, 2004, hier
128-134 Domherr Luftenegger (1912-2006) war mir sehr gut bekannt

13 Iso Baumer, Das katholische Ostkirchenrecht, in COst 60 (2005) 247-264
14 Vgl oben Anm 7

255



Iso Baumer

Primat und Unfehlbarkeit

Nicht nur die anderen christlichen Kirchen haben ihre Mühe mit diesen
beiden Dogmen von 1870, heute umso mehr, als man genauer weiss, wie
sie zustande gekommen sind15. Die Werke von August Bernhard Hasler16

haben zwar auf fachhistorischer Seite wenig Gnade gefunden17, aber die

Fragen bleiben offen. Ob die grundlegende Studie von Klaus Schatz zum
Thema18 diese lösen kann, bleibe dahingestellt. Wenn aber mit der Selig-
und Heiligsprechungs-Fabrikation (wie ein Kirchenhistoriker es nannte)
nicht aufgehört wird, wenn so fragwürdige Personen wie Pius IX. oder
nach viel zu kurzer Frist viele weitere Päpste mit «Unfehlbarkeitsanspruch»

«zur Ehre der Altäre» kommen, dann bleibt noch viel Arbeit für
weitere Dialogkommissionen. Es ist anzunehmen, dass diese beiden Dog-

15 Hubert Wolf, Die Nonnen von Sant'Ambrogio. Eine wahre Geschichte, München

(Beck)2013; darin sind nicht nur die unappetitlichen Sexgeschichten in einem
Frauenkloster in Rom um 1870 aufschlussreich, sondern m unserem Zusammenhang
vor allem die Bedeutung des Jesuiten Joseph Kleutgen (1811-1883) fur Pius IX., das

Konzil und die Dogmenvorbereitung und überhaupt die katholische Theologie seiner
Zeit.

16 August Bernhard Hasler, Pius IX. (1846-1878). Päpstliche Unfehlbarkeit
und 1. Vatikanisches Konzil. Dogmatisierung und Durchsetzung einer Ideologie
(PuP 12/1-2), Stuttgart (Hiersemann) 1977; ders., Wie der Papst unfehlbar wurde
Macht und Ohnmacht eines Dogmas. Mit einem Geleitwort von Hans Kung, München

(Piper) 1979. Das Geleitwort kostete Kung seinen theologischen Lehrstuhl.
17 Vgl. Klaus Schatz in: ThPh 53 (1978) 248-276; Victor Conzemius in:

Vaterland (Luzern) Nr. 75 vom 29.3.1980 (er - oder die Redaktion - spricht von Haslers

«Unfehlbarkeitsstory»). Der im Alter von 43 Jahren an Krebs verstorbene St. Galler
Diozesanpriester (an dessen Beerdigung der amtierende und der emeritierte Bischof
teilnahmen - das ist auch ein Glaubenszeugnis!) hatte noch kurz vor dem Tod seine
Anliegen dem Papst in einem Brief vorgelegt Hasler hatte nach vier Jahren Arbeit im
Sekretariat fur die Einheit der Christen (auf Einladung von Kardinal Bea, der das

Vorwort fur seine Dissertation über Luther geschrieben hatte) die Stelle aufgegeben
mit den Worten: «Es bedruckt mich eigentlich am meisten, dass es praktisch immer
nur um Politik und Diplomatie geht. Man fragt nie danach, was Jesus gesagt und getan
hatte» (vgl. Ludwig Kaufmann in: Vaterland Nr. 156 vom 8.7.1980). - Zum Thema
Primat etc. hat sich im Herbst 1972 mein Bruder P. Beda Baumer OSB (1922-2009)
aus Einsiedein vor der Chnstkatholischen Pastoralkonfenz geäussert: Der Petrusdienst

im ökumenischen Gesprach. Überlegungen zur Definition der papstlichen
Unfehlbarkeit auf dem Ersten Vatikanischen Konzil von 1870 im Gesprach mit den alt-
katholischen Kirchen, in: IKZ 64 (1974) 145-188 - ein schönes Beispiel mnerkatho-
lischen Dialogs in seinen Anfangen.

18 Klaus Schatz, Geschichte des papstlichen Primats, Onlineausgabe 2014,
zuletzt aktualisiert 27.8.2003.

256



Dialog als Herausforderung

men in der römischen Kirche wenig Widerhall gefunden haben (kaum
allgemein «rezipiert» worden sind, vor allem nicht in ihren Ausweitungen
seit dem 19. Jahrhundert).

Strukturen der Vertuschung

Wo die Umkehr resolut ansetzen muss, das ist an den Strukturen der
Vertuschung, hier in Bezug auf die mangelnde Offenheit vieler Vorgänge in
der Kirchenleitung gemeint19. Es genügt nicht, wie es vor allem Johannes
Paul II. getan hat, demütig «die Verfehlungen der Söhne und Töchter der
Kirche» zu bedauern (und nie die der Väter [und Mütter] der Kirche). Es

gibt sehr wohl sündige Strukturen. Eine Begleiterscheinung ist die
Stummheit der Angesprochenen, wenn man ihnen unangenehme Probleme

unterbreitet. Benedikt XVI. z.B. hat einem weltweit bekannten und

hochgeschätzten Jesuiten (Henri Boulad SJ aus Ägypten auf seinen Brief
vom 18. Juli 2007) die Empfangsbestätigung verweigert, geschweige denn
eine Antwort gegeben, und viele Bischöfe und Äbte tun es ihm gleich.

Fazit

Es wäre ungerecht, mit diesen eher melancholischen Überlegungen zu
schliessen; sie betrafen dogmatische, ekklesiologische, kirchenrechtliche
und psychologische Probleme. Nur schon die Tatsache, dass unter Christen

vorbehaltlos miteinander gesprochen wird, wie es die vielen
Dialogkommissionen zeigen, ist kostbar. Die persönliche Begegnung kann über
die gegenseitige Achtung zur Freundschaft führen, die bereit ist, sich vom
andern mit den Reichtümern seiner Kirche beschenken zu lassen. Vermutlich

wird aufgrund der Kenntnisnahme aller wertvollen Überlegungen
(hier im «Bericht» und im «Sammelband») jeder Leser bei sich und seiner
Kirche eine Gewissenserforschung anstellen und Punkte finden, wo ein
Umdenken (metanoia) und eine Umkehr (Nachfolge) angezeigt sind. Es

ist wie im Schulwesen und in andern Institutionen: Es kommt auf die
Personen an, die sie vertreten. Mit einem Papst wie Johannes XXIII. war
es erträglicher, der römisch-katholischen Kirche zu begegnen (oder ihr
anzugehören), und das scheint auch bei Papst Franziskus der Fall zu sein.

19 Iso Baumer, Strukturen der Vertuschung in der katholischen Kirche, in: NZZ
Nr. 105 vom 6.5.2011,22.

257



Iso Bäumet

Hoffnung ist eine gottliche Tugend, aber Klimaveranderungen allein
bewirken auf die Dauer nicht das Wesentliche

Die Gewissenserforschung des Autors bei sich und seiner Kirche soll
nicht glauben machen, dass er seine Kirche mit dem «romischen System»
identifiziert, sie ist ihm primär Glaubensgemeinschaft (wie sie in den

«grundlegenden Ubereinstimmungen» skizziert wurde), die ihm unendlich

viel vermittelt hat, was er nicht missen mochte. Katholisch bleiben,
«sie mögen m Rom beschhessen, was sie wollen» - wie man bisweilen
hören kann -, ist auch eine Option

Iso Baumer (geh 1929 in St Gallen), Dt phil (Bern), Studium der romanischen

Sprachwissenschaft, derfranzosischen und italienischen Liteiatur und
der Philosophie sowie der Volkskunde in Bern, Paris, Siena, Perugia, Rom,

Freibutg i U Gymnasialleht er und Lehrbeauftragter in Bern Vet heiratet,
Kinder und Grosskindet Seit 1949 mit den Ostkirchen befasst, in verschiedenen

Gremien der romisch-kathohschen Kirche tatig (u a orthodox-romisch-
kathohsche Gesprachskommission), Besuche in mehreren ostkirchlichen Lan
dem, Lehrbeauftiagter fut Ostkirchenkunde an der Universität Fteiburg i U

(1988-1999) und an der Theologischen Schule der Abtei Einsiedeln (2002-
2008)

Adresse rue Georges-Jordil 6, CH-1700 Fribourg, Schweiz
Email iso baumer@bluewin ch

English Summary

In 2009, a mixed international Roman Catholic - Old Catholic dialogue commission

published its findings Six representatives of the two churches and one from
the Swiss Reformed Church gave their reaction to these in lectures, of which a

worked-over version came out in print m 2013 They concentrate on "the common
foundations" and "the questions remaining open"

Gratitude for what binds the churches together, and scepticism about the
realisation of what is still outstanding, run through nearly all the contributions
Instead of expressing wishes for the other churches (and this is true for all mter-
church dialogues), the Roman Catholic author suggests examining one's own self
and one's own church, to examine what still stands in the way of working together
(or even uniting)

258


	Dialog als Herausforderung

