Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 104 (2014)

Heft: 3

Artikel: Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge :
orthodox, altkatholisch und orientalisch-orthodox

Autor: Brun, Maria

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405134

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Metropolit Damaskinos (Papandreou) und
die interchristlichen Dialoge:
orthodox, altkatholisch und orientalisch-orthodox!

Maria Brun

1. Pramissen?

1. Heute ist der interreligiose Dialog ein Gebot des 21. Jahrhunderts bzw.
des 3. Jahrtausends. Doch unweigerlich stellt sich die Frage nach der Au-
thentizitdt und Glaubwiirdigkeit der christlichen Partner. Muss man von
dem ehrgeizigen Ziel interreligitser Dialoge etwa zuriickbuchstabieren
und zunéchst den interchristlichen Dialog festigen? Oder wire es noch
dringlicher, vorerst die innerorthodoxe Einheit auf eine solide Basis zu
stellen, bevor man den Mitchristen gegeniiber auftritt? Natiirlich sind dies
keine neuen Anfragen, wie die Kirchengeschichte beweist?, im Gegenteil,
die Aktualitdt der Ansatzpunkte fiir den Dialog miteinander hat mitnich-
ten eingebiisst und bleibt in jeder Hinsicht bedenkenswert.

Im innerorthodoxen Rahmen hatte bereits in den ersten Dekaden des
19. Jahrhunderts «eine ungewdhnliche spirituelle Unruhe» Europa erfasst,
die von einer 6kumenischen Vision beseelt war, allerdings im Nachhinein
als «utopisch» taxiert wurde*. Die ersten Ansitze diirfen jedoch als weg-

' Diese Studie ist auf Griechisch in Theologia (Athen) 83 (3/2012) 223-251 er-
schienen und bildet den ersten Teil eines Gesamtartikels, dessen zweiter Teil den
Beitrag von Metropolit Damaskinos zu den interreligiosen Dialogen mit dem Juden-
tum und dem Islam untersucht: Theologia 84 (4/2013) 41-67.

2 Die Einleitung unter dem Titel «Pramissen» zeigt die Entwicklung der Initia-
tiven und Ideen zu den Dialogen im Allgemeinen und im historischen Geschehen auf:
Daten, die teilweise bereits bekannt sind. Am Ende eines jeden Abschnitts erfolgt ein
summarisches Fazit (kursiv gedruckt), alle zusammengenommen stellen Basis und
Hintergrund fiir den Beitrag von Metropolit Damaskinos dar. Die diskutierten Dialo-
ge werden in einem Dreierschritt abgehandelt: Entwicklung und Verlauf; Einschit-
zung von Metropolit Damaskinos als Sekretdr bzw. Koprisident; Auswertung des
Beitrags von Metropolit Damaskinos. Zum Schluss werden einige Zukunftsperspek-
tiven — anhand der eingangs erwihnten Initiativen — zum Uberdenken formuliert.

3 Vgl. RutH Rousg/STeEpPHEN CHARLES NEILL (Hg.), A History of the Ecumenical
Movement, vol. I: 1515-1948; HaroLb E. Fey (Hg.), A History of the Ecumenical
Movement, vol. II: 1948-1968, Geneva (WCC) 1986.

4 GEeORGES FLorovsKY, The Orthodox Churches and the Ecumenical Movement
prior to 1910, in: Rouse/Neill (Hg.), History (wie Anm. 3), 169-215, hier 193ff.

IKZ 104 (2014) Seiten 177-204 177



Maria Brun

weisend bezeichnet werden, weil Jesu Gebot «auf dass alle eins seien»’
immer wieder das Gewissen der Christen aufgertittelt hat. Doch wie zur
Einheit finden, wenn Differenzen zu Trennungen fiihrten?

Anfang des 20. Jahrhunderts profilierte sich das Okumenische Patriar-
chat von Konstantinopel mit Vorstdssen, die den offenen Zeitgeist aufgrif-
fen® und wahrlich ein Zeitalter der Okumene einlduteten. Bekannt sind die
Enzykliken der ersten beiden Dekaden: 1902 richtete sich der Okumeni-
sche Patriarch Joachim III. (1901-1912) an alle orthodoxen Schwesterkir-
chen, damit sich einerseits «die orthodoxen Volker in der Einheit des
Glaubens, in der Nichstenliebe und in der Eintracht begegnen, um den
Glauben zu stiarken und die Kirchen gegen die Bedrohungen dieser Zeit
besser zu verteidigen»’ und um andererseits «unsere Beziehungen in der
Gegenwart und in Zukunft zu den beiden grossen Zweigen des Christen-
tums, d.h. zu dem rémischen Katholizismus und zum Protestantismus»®
in Erfahrung zu bringen. Selbstverstindlich war diese Befragung im Hin-
blick auf «die ersehnte Wiedervereinigung mit den Kirchen des Westens»
ausgerichtet, mit eingeschlossen auch die Altkatholiken und die Anglika-
ner. Mit der entsprechenden Enzyklika vom Jahr 1904 wurde die Frage
auch auf die «alten Kirchen des Ostens» ausgeweitet®. Zweck dieser Rund-
schreiben waren die «Untersuchung und Ausarbeitung von Begegnungs-
und Beriihrungspunkten mit anderen Kirchen» sowie der Vorschlag «ei-
ner gemeinsamen Konferenz, um eine instituierte, gegenseitige und
freundschaftliche Annéherung vorzubereiten und im gemeinsamen Ein-
verstdndnis der Glieder unserer ganzen orthodoxen Kirche eine Priifung
der Grundlagen, Massnahmen und Mittel, die als die tauglichsten anzuse-
hen sind, vorzunehmen»'0. Mit anderen Worten ist hier bereits die Initial-

5 Joh 17,21.

6  Vgl. FLorovsky, The Orthodox Churches (wie Anm. 4), 211; vgl. STYLIANOS
Harki1anakis, Die orthodoxe Kirche und die 6kumenische Bewegung, in: Raymund
Kottje/Bernd Moeller (Hg.), Okumenische Kirchengeschichte. Bd. 3: Neuzeit, Mainz
(Griinewald) 1974, 349-356, hier 351.

7 DamaskiNos PAPANDREOU, Le Patriarcat cecuménique dans les temps moder-
nes, in: Constantinople. Le Patriarcat cecuménique et les monuments byzantins,
Athénes 1989, 293339, hier 312f.

8 BasiL Stavripis, Istoria tou Oikoumenikou Patriarchiou [Geschichte des
Okumenischen Patriarchats], Athen 1967, 146.

9 Vgl. Harkianakis, Die orthodoxe Kirche (wie Anm. 6), 350.

10 METROPOLIT MAXIMOS VON SARDES, Das Okumenische Patriarchat in der or-
thodoxen Kirche. Auftrag zur Einigung, Freiburg (Herder) 1980, 413f.

178



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

ziindung gegeben, die spditer in die Vorbereitungen des Heiligen und Gro-
ssen Konzils der orthodoxen Kirche einmiinden wird und auf dessen Trak-
tandenliste die 6kumenischen Beziehungen zu den iibrigen Christen und
die bilateralen Dialoge mit den einzelnen Kirchen und kirchlichen Ge-
meinschaften stehen'l.

2. Nach dieser «ersten dkumenischen Offnung» setzte das Okumenische
Patriarchat bereits einen weiteren Meilenstein: Die Enzyklika von 1920,
promulgiert unter dem damaligen Locum tenens, richtete sich dieses Mal
«an die Kirchen Christi auf dem ganzen Erdkreis» und forderte diese «zur
briiderlichen Mitarbeit» auf und dazu, «nach dem Vorbild des Vélkerbun-
des <eine Gemeinschaft der Kirchen> zu bilden»'2, um durch gemeinsame
Initiativen im praktischen, kommunikativen, kirchlichen, theologischen
und vor allem spirituellen Bereich sich niherzukommen. In diesem «neu-
en Geist, den die Enzyklika atmet, soll das Unbehagen und das Misstrau-
en zwischen den christlichen Kirchen abgebaut werden»!3. Mit diesem
Schreiben, das «einen bedeutenden Gesinnungswandel»'* manifestiert, ist
schliesslich die Orthodoxie in eine 6kumenische Beziehung mit anderen
Kirchen eingetreten. Somit wurde das Jahr 1920 zu einem entscheidenden
Datum, denn von da an ist eindeutig der Anfang der grossen, nach und
nach alle christlichen Kirchen umgreifenden ckumenischen Bewegung zu
erkennen, die in der Griindung des «Okumenischen Rates der Kirchen»
(ORK) vom Jahr 1948 ihren Hohepunkt fand. Die orthodoxe Kirche ge-
horte — mit dem Okumenischen Patriarchat und den Kirchen von Zypern
und Griechenland — mit zu den Griindungsmitgliedern des ORK. Zusam-
menfassend kann man sagen, dass die Orthodoxie «im Bereich der zwi-
schenkirchlichen Beziehungen <eine Griindungsrolle> gespielt und ihr ei-
nen panchristlichen Charakter gegeben hat»'3, der auch erklért, weshalb
die multilateralen Beziehungen, vor allem innerhalb des ORK, ebenfalls

I Vgl. Die Beschliisse der III. Vorkonziliaren Panorthodoxen Konferenz
(Chambésy, 28.10. — 6.11.1986), in: US 42 (1987) 7-12.

12 Hark1aNAKIS, Die orthodoxe Kirche (wie Anm. 6), 351; METROPOLIT MAXI-
mos, Das Okumenische Patriarchat (wie Anm. 10), 414.

13 PAPANDREOU, Le Patriarcat cecuménique (wie Anm. 7), 313.

14 NicorLas ZerNov, The Eastern Churches and the Ecumenical Movement in the
Twentieth Century, in: Rouse/Neill (Hg.), History (wie Anm. 3), 643—674, hier 654.

15" HANFRIED KRUGER/ WERNER LOSER/WALTER MULLER-ROMHELD (Hg.), Okume-
ne-Lexikon. Kirchen —Religionen — Bewegungen, Frankfurt a.M. (Lembeck/Knecht)
1983, 915.

179



Maria Brun

auf der Tagesordnung des in Vorbereitung stehenden Panorthodoxen
Konzils stehen'S.

3. Die grossen Ideen seitens des Okumenischen Patriarchats bedeuteten
jedoch nicht automatisch, dass sich die iibrigen orthodoxen Kirchen vor-
behaltlos in die Okumene gestiirzt hiitten. Die infolge des Zweiten Welt-
kriegs geschwichten Linder und die seit 1917 unter kommunistische Re-
gimes geratenen Ostblockldnder sowie die in politisch restriktiven Struk-
turen lebenden Alten Patriarchate hatten vorerst dringlichere Aufgaben zu
bewiltigen. Zweifelsohne mischte sich auch Skepsis in die schongeistigen
Ideen: Skepsis den westlichen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften
gegeniiber, aber auch Skepsis dem Okumenischen Patriarchat gegeniiber.
Dieses sah sich gendtigt, in einer weiteren Enzyklika vom Jahr 1952 die
kirchlichen Bedingungen und die Haltung der Orthodoxen beziiglich 6ku-
menischer Begegnungen festzuhalten. Dennoch aber benannte es die Teil-
nahme der Orthodoxie an der dkumenischen Bewegung als «heilige
Pflicht» (obligation sacrée et devoir saint), da sie bis dahin «durch die
Teilnahme an der Bewegung zur Wiedervereinigung der Christenheit vor
allem versucht hatte, den Reichtum ihres Glaubens, ihres Kultes und ihrer
kirchlichen Organisation bekannt zu machen, und umgekehrt hatte sie
sich iiber die neuen Methoden und Konzepte des kirchlichen Lebens und
Handelns der Heterodoxen erkundigt»!”. Dank dieser prdzisierenden Hal-
tung konnten Angste aus dem Weg gerdumt werden, mit der Beteiligung
an der okumenischen Bewegung wiirden die einzelnen Kirchen eingeebnet
auf eine Einheitslehre, etwa durch Majorzverfahren festgelegt, und es gdl-
te, von der eigenen, durch die Jahrhunderte und Zeiten der Verfolgung
hindurch treu bewahrten christlichen Tradition Abschied zu nehmen. Die
Enzyklika erwies sich demnach als eine kluge und mit Voraussicht formu-
lierte Stellungnahme, die den Rahmen fiir die Okumene genau absteckte.

4. Dank des klugen Vorgehens und der Initiativen konnten ausserdem im
Verlauf der Jahre viele Hindernisse aus dem Weg gerdumt werden: Die
jurisdiktionellen Spannungen des 19. Jahrhunderts zwischen einzelnen
orthodoxen Kirchen und der Mutterkirche von Konstantinopel legten sich,
weil in einem neuen kanonischen Rahmen die Ausiibung der Autoritét der
Mutterkirche auf der Basis der verdinderten Realititen neu definiert und

16 Vgl. Beschliisse (wie Anm. 11), 12—15.
17 PapaNDREOU, Le Patriarcat cecuménique (wie Anm. 7), 314f.

180



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

sowohl Verwaltung und Organisation als auch die Gemeinschaft der Lo-
kalkirchen in der Tradition der Orthodoxie verankert wurden'8. Dies alles
hatte schliesslich eine Vertrauensbasis geschaffen, sodass die Inhalte der
Enzykliken aufgegriffen wurden und bereits 1923 ein «Panorthodoxer
Kongress» in Konstantinopel zusammentrat, auf dem insbesondere inner-
orthodoxe Themen Gegenstand von Diskussionen waren. IThm folgten
1930 eine «Interorthodoxe Vorbereitungskommission» im Kloster Vato-
pedi auf dem Berg Athos und anschliessend 1936 der «Este Kongress or-
thodoxer Theologie» in Athen, der als «Hohepunkt der interorthodoxen
Zusammenarbeit»!? deklariert wurde und die 1930 festgelegten Themen-
kreise vertiefte: die Festigung der innerorthodoxen und die Aufarbeitung
der zwischenkirchlichen Beziehungen sowie der Beschluss, eine panor-
thodoxe Vorsynode in die Wege zu leiten. Wegen der beiden Weltkriege
konnte der Zeitplan jedoch nicht wie vorgesehen eingehalten werden.
Trotzdem ebneten diese Begegnungen den Weg fiir die Panorthodoxen
Konferenzen von Rhodos?°. Die Traktandenliste des geplanten panortho-
doxen Konzils nahm die jurisdiktionellen Fragen auf unter den Stichwér-
tern: Autokephalie bzw. Autonomie und die Weise ihrer Proklamation,
sowie die Organisation der orthodoxen Diaspora und die Rangfolge bei
den Diptychen.

5. «Als Athenagoras (1886—1972) im Jahr 1948 Okumenischer Patriarch
wurde, kam er von Amerika nach Konstantinopel mit einem umfangrei-
chen Programm sowohl fiir die panorthodoxen wie auch fiir die allchrist-
lichen Angelegenheiten.»?! Bereits zehn Jahre spiter initiierte er mit ei-
nem Kondolenzschreiben zum Tode von Papst Pius XII. «den Dialog der
Liebe» — seine, wie sich zeigen wiirde, erfolgreiche Devise, die ihm so
sehr am Herzen lag und die sich als «die richtige Sprache» erwies. Damit
gelang es ihm, die zwischen den Kirchen und christlichen Gemeinschaf-
ten herrschende Kilte zu vertreiben und die jahrhundertelangen Polemi-
ken und Auseinandersetzungen zu liberwinden??. Alsbald setzte er sich
daran, die Fihrten seiner Vorginger im Amt aufzugreifen und in konti-

18 A.a.0. 315.

19 ZEerNov, The Eastern Churches (wie Anm. 14), 657.

20 Dazu die Studie von ANNE JENSEN, Die Zukunft der Orthodoxie. Konzilspline
und Kirchenstrukturen, Ziirich (Benziger) 1986.

2l HARKIANAKIS, Die orthodoxe Kirche (wie Anm. 6), 353.

22 Vgl. PaPANDREOU, Le Patriarcat cecuménique (wie Anm. 7), 315.

181



Maria Brun

nuierlicher Abfolge die gesamte Orthodoxie nach Rhodos einzuladen. So
fanden in den Jahren 1961, 1963, 1964 und 1968 die wichtigsten Panortho-
doxen Konferenzen statt, die sich mit der Vorbereitung eines — erstmals
wieder nach tausend Jahren! — Heiligen und Grossen Konzils der orthodo-
xen Kirchen und mit den 6kumenischen Beziehungen beschiiftigten. Ob-
wohl seit 1961 Beobachter anderer Kirchen bei den Konferenzarbeiten
zugegen waren, fiihlten sich die Orthodoxen ihrerseits doch durch die
Einladung der romisch-katholischen Kirche iiberfordert, als Papst Johan-
nes XXIII. (1881/1958—1963) an Weihnachten des gleichen Jahres das
Zweite Vatikanische Konzil ankiindigte und sich Beobachter von allen
christlichen Kirchen wiinschte. Riicksicht, Verstdndnis und sachtes Vor-
gehen bewogen den Patriarchen, die diesbeziigliche Entscheidung den
einzelnen Lokalkirchen zu iiberlassen?’. Die gegenseitige Bereicherung,
die die Teilnahme von Konzilsbeobachtern mit sich brachte — denn diese
fiihlten sich keineswegs einvernommen, sondern ihre Beitrdge waren aus-
driicklich erwiinscht und respektiert —, wirkte sich in vieler Hinsicht fiir
beide Kirchen positiv aus. Auf diesem Weg erfuhren die Orthodoxen vor
allem auch neue methodische Wege, die sie fiir ihr eigenes geplantes Kon-
zil inspirierten.

6. Patriarch Athenagoras schitzte allerdings auch die Gunst der Stunde
richtig ein, denn ein Konzil der romisch-katholischen Kirche, dessen
Hauptanliegen das «aggiornamento»?* war — verstanden als «Umkehr
(metanoia) und Erneuerung» —, bot die einzigartige Gelegenheit fiir eine
gegenseitige Anndherung zwischen den Kirchen. Dazu wollte er die Hand
reichen! Thm war jedoch bewusst, dass er diesbeziiglich nicht den Riick-
halt aller orthodoxen Kirchen haben wiirde, d.h., dass er mit Vorsicht und
Umsicht vorgehen musste, um keine Amtsbriider zu briiskieren. Also liess
er die Hierarchen der iibrigen orthodoxen Lokalkirchen wissen, dass er
nur in seiner Eigenschaft als Oberhaupt der Kirche von Konstantinopel
handeln wiirde, umso mehr als die Bannspriiche von 1054 nur gegen den
Patriarchen von Konstantinopel gerichtet waren und weder seine Kirche,
die er représentierte, noch die iibrigen orthodoxen Kirchen betréifen. Mit

23 Dazu die ausfiihrliche Studie von MaAria Brun, Fonti per la partecipazione
degli ortodossi al concilio, in: L'evento e le decisioni. Studi sulle dinamiche del con-
cilio Vaticano II (a cura di Maria Teresa Fattori e Alberto Melloni), Bologna (Mulino)
1997, 259-293.

2 Vgl. Acta Apostolicae Sedis, Rom (1959) 68.

182



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

dieser Klarstellung war ihm der Weg offen — nach iiber neunhundert Jah-
ren Trennung —, im Januar 1964 Papst Paul V1. (1897/1963-1978) auf dem
Boden des Heiligen Landes briiderlich zu umarmen und im Dezember
1965 die Bannbullen von 1054 gegenseitig aufzuheben und dadurch das
grosse Schisma zwischen der Kirche des Ostens und des Westens offiziell
zu beenden. Schliesslich war es im Jahr 1967 so weit, dass sich der Bischof
von Alt-Rom und der Bischof von Neu-Rom gegenseitig in Konstantinopel
und in Rom besuchen konnten®. Mit diesen mutigen Schritten, die die
gesamte Christenheit bewegten, wurde der Weg frei fiir offizielle Gespri-
che zwischen der orthodoxen und der romisch-katholischen Kirche. Be-
kanntlich hatte sich der Vatikan bis am Vorabend des Zweiten Vatikani-
schen Konzils hartnickig geweigert, sich auf sogenannte «6kumenische
Gespriche» einzulassen?6. Dadurch, dass Papst Johannes XXIII. «die
Zeichen der Zeit» erkannte, sein Nachfolger Papst Paul VI. sein propheti-
sches Werk weiterfithrte und der visiondre Patriarch Athenagoras «den
richtigen Tonfall» fand, konnte «der Dialog der Liebe» allméhlich in den
«theologischen Dialog» iibergehen. «Die Friedensbringer» aus dem Os-
ten und dem Westen?" dffneten die Tore fiir die Dialoge auf bilateraler und
multilateraler Ebene — und weit dariiber hinaus fiir einen Beitrag der
christlichen Kirchen «zur Verwirklichung des Friedens, der Gerechtigkeit,
der Freiheit, der Briiderlichkeit und der Liebe zwischen den Volkern so-
wie zur Beseitigung der Rassen- und anderen Diskriminierungen»: der
letzte Themenbereich des Heiligen und Grossen Konzils der orthodoxen
Kirchen.

25 Vgl. Tomos Agapis. Dokumentation zum Dialog der Liebe zwischen dem HI.
Stuhl und dem Okumenischen Patriarchat 19581976 (hg. i.A. von Pro Oriente,
Wien), Innsbruck 1978. — Vgl. auch: Tomos Agapés. Vatican-Phanar 1958-1970,
Rome-Istanbul 1971 (griech./franz.).

26 Vgl. Yves M.-J. ConGAR, Chrétiens en dialogue. Contributions catholiques a
I'cecuménisme (UnSa 50), Paris (Cerf) 1964.

27 ArisTEIDIS G. Panoris, Paulos VI. — Athenagoras 1. Eirénopoioi [Paul VI. —
Athenagoras I. Friedensstifter], Athen 1971.

183



Maria Brun

2. Die Dialoge innerhalb des Aufgabenkomplexes von Metropolit
Damaskinos

Als Fazit zu den vorgenannten Priamissen und als Uberleitung zu den ei-
gentlichen Dialogen mogen die Zeitumstidnde kurz skizziert sein, in die
hinein Metropolit Damaskinos gestellt wurde:

Als der junge Archimandrit Damaskinos Papandreou (1936-2011) sei-
ne Doktoratsstudien — in 0kumenischer Theologie und vergleichender Re-
ligionsphilosophie — in Deutschland abgeschlossen hatte und im Jahr
1965 zum Vorsteher (hegoumenos-dieuthyntés) des vom Okumenischen
Patriarchat neu geschaffenen orthodoxen Mdénchszentrums in Taizé er-
nannt wurde, hitte «das dkumenische Bad» nicht intensiver und heraus-
fordernder sein konnen; denn das hiess, die orthodoxe Spiritualitét zu le-
ben und zu pflegen in unmittelbarer Nachbarschaft zur ortsansédssigen,
reformiert ausgerichteten Griinder-Briidergemeinschaft und zu den r6-
misch-katholischen Monchs- und Nonnengemeinschaften des Franziska-
ner-Ordens?8,

Zur selben Zeit fanden auf Weltebene die wichtigsten ckumenischen
Schritte statt: das Zweite Vatikanische Konzil hatte soeben 1964 die bei-
den Dekrete «Uber den Okumenismus» (Unitatis redintegratio) und
«Uber die Ostkirchen» (Orientalium Ecclesiarum) verabschiedet; Papst
Paul VI. und Patriarch Athenagoras I. waren sich soeben das erste Mal im
Heiligen Land begegnet und erwiigten in Bélde die Proklamation der Auf-
hebung der gegenseitigen Bannspriiche. Kurzum, der «Dialog der Liebe»
war in vollem Gange und verlief sehr verheissungsvoll; die Etablierung
der «theologischen Dialoge» zwischen den einzelnen christlichen Kirchen
war nur noch eine Frage der Zeit. Der Patriarch hatte auch alles Notige in
die Wege geleitet, um 1968 die I'V. Panorthodoxe Konferenz einzuberufen,
damit die Vorbereitungsarbeiten fiir das Heilige und Grosse Konzil der
orthodoxen Kirche baldigst starten konnten. Weitsichtig wie er war, er-
richtete er ausserdem im Jahr 1966 das Orthodoxe Zentrum des Okume-
nischen Patriarchats in Chambésy bei Genf, womit die Infrastruktur fiir
die Umsetzung der vielfiltigen Pline gegeben war. Wie die Lebensge-
schichte von Metropolit Damaskinos Papandreou gezeigt hat, war er —
1969 — «der richtige Mann zur richtigen Zeit», um zum Vorsteher dieses

28 Vgl. JURGEN KAssING, Bei P. Damaskinos im Centre orthodoxe zu Taizé (1967
1969), in: Ekklésia — Oikoumeng — Politiké (Kirche — Okumene — Politik. FS Metro-
polit Damaskinos von Adrianoupolis), ed. by the Interparliamentary Assembly on
Orthodoxy, Athen 2007, 337-341.

184



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

Orthodoxen Zentrums und zum Sekretir des Heiligen und Grossen Kon-
zils der orthodoxen Kirche ernannt zu werden.

All die genannten Aufgaben, die im Verlauf der Jahre Metropolit Da-
maskinos tibernahm bzw. die ithm iibertragen wurden, hat er nicht selbst
gesucht, sondern sie sind aufs Engste mit der Bestimmung des Orthodoxen
Zentrums in Chambésy verkniipft. Folgende sind die vier Hauptzwecke:

— die christliche Welt und besonders Westeuropa iiber Kultus, Lehre,
Tradition und Theologie der Orthodoxie zu informieren;

— Theologie und spirituelles Leben der andern Kirchen und christli-
chen Konfessionen an Ort und Stelle zu studieren;

— Kontakte zwischen den orthodoxen Lokalkirchen und dadurch die
interorthodoxe Einheit zu fordern;

— durch die Entwicklung der Kontakte zwischen der Orthodoxie und
den iibrigen Kirchen und christlichen Konfessionen die ékumeni-
sche Gesinnung und die innerchristliche Einheit zu fordern®.

So lisst sich sagen: Alle Aktivititen des Orthodoxen Zentrums des Oku-
menischen Patriarchats in Chambésy sind von seinem Selbstverstdndnis
her zu verstehen: ein Fenster des orthodoxen Ostens fiir den Westen zu
sein und umgekehrt als ein Fenster des Westens fiir den orthodoxen Osten
zu gelten.

3. Der innerorthodoxe Dialog

1. Hierbei handelt es sich nicht um einen eigens in Auftrag gegebenen
Dialog, wie dies bei den interchristlichen, sogenannten 6kumenischen Di-
alogen der Fall ist. Der innerorthodoxe Dialog, wie er heute praktiziert
wird, ist aufs Engste mit den Vorbereitungen des Heiligen und Grossen
Konzils verbunden und nahm seinen eigentlichen Anfang mit den er-
wihnten Enzykliken von Anfang 20. Jahrhundert. Diese hatten in erster
Linie «die Stirkung der innerorthodoxen Kontakte und die Entwicklung
der Zusammenarbeit zwischen den autokephalen Kirchen» ins Auge ge-
fasst. Aufgabe des Okumenischen Patriarchats als Mutterkirche ist es,
«die briiderlichen Beziehungen zwischen den einzelnen orthodoxen Kir-
chen herzustellen, zu koordinieren und zu fordern», und dies in besonde-

2 Art. 3 des Patriarchalen und Synodalen Griindungstomos vom 7. Juni 1966
sowie Art. 4 der Statuten vom 16. Juni 1966, in: Chambésy-Geneve. Centre orthodo-
xe du Patriarcat cecuménique. 35 ans au service de I’Eglise et de la théologie cecumé-
nique, Athénes 2003, 28.

185



Maria Brun

rer Weise auch ihren Tochterkirchen gegeniiber. Der innere Zusammen-
halt war auch gefordert, um gemeinsam gegen die dusseren und die inne-
ren Anfechtungen anzukidmpfen’. In Erinnerung gerufen seien nur die
beinahe 400-jdhrige Tiirkenherrschaft (1453—1821), unter der die griechi-
sche Kirche sehr litt, ferner — wie bereits erwihnt — das restriktive Staats-
gefiige in den Alten Patriarchaten und schliesslich die absolutistisch-
kommunistische Herrschaft, die mit ihrer atheistischen Ideologie seit 1917
bzw. nach dem Zweiten Weltkrieg das Christentum in ganz Osteuropa
bedrohte und das Leben der Kirchen lahmlegte.

In diesem Kontext waren — um bereits in weiteren Horizonten zu den-
ken — nicht nur die gestirkte innerorthodoxe Einheit gefordert, sondern
auch der unabdingbare innerchristliche Zusammenhalt, wenn es galt, zu-
sammen gegen die schwerwiegenden, von aussen auferlegten Bedrohun-
gen des christlichen Glaubens anzukimpfen. Mit anderen Worten blieb
der Christenheit nichts anderes iibrig, als «iiber den eigenen Schatten zu
springen», nicht die alten Verletztheiten weiter zu pflegen, sondern auch
schmerzhafte Erfahrungen zu iiberwinden versuchen. Es galt, dass die
eine Kirche die Angste, Note und Bedrohungen der anderen Kirche wahr-
nahm, kannte und sie in deren Uberwindung mit briiderlicher Liebe un-
terstiitzte und die Hoffnungen in christlicher Haltung aufrechterhielt?!.
Auf diese Weise sollte es moglich werden, dass man sich gegenseitig wie-
der als wahre «Briider und Schwestern» im christlichen Glauben anspre-
chen und als «Schwesterkirchen» wieder erkennen konnte. So kann man
zusammenfassend festhalten: Die drdngenden zeitgeschichtlichen Her-
ausforderungen machten sowohl die innerorthodoxen wie die interchrist-
lichen Dialoge zu einer Notwendigkeit.

2. Unter diesem Gesichtspunkt ist es also unbedingt als Erfolg zu werten,
wenn nach iiber tausend Jahren Unterbruch seit dem letzten gemeinsamen
Konzil (Konstantinopel 1V, 869-870) sich auf dem Panorthodoxen Kon-
gress von 1923 zwar nicht alle, aber immerhin Vertreter, d.h. Hierarchen
und Theologen, der Kirchen von Konstantinopel, Russland, Serbien, Zy-
pern, Griechenland und Ruminien einfanden. Auch die Griindung des
Okumenischen Rates der Kirche 1948 stellte eine neue Plattform fiir die
Orthodoxie dar, besonders wenn man bedenkt, dass nach 1961 — also nach
der 1. Panorthodoxen Konferenz von Rhodos — allméhlich alle orthodoxen

30 PAPANDREOU, Le Patriarcat cecuménique (wie Anm. 7), 311-312.
3 Vgl. ebd.

186



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

Kirchen dem ORK beitraten32. Diese erste Konferenz von Rhodos war fiir
die orthodoxe Kirche ganz allgemein ein Hohepunkt, denn ausnahmslos
alle orthodoxen Kirchen waren durch Delegierte priasent?3. Mit den Kon-
ferenzen von Rhodos stellte sich eine gewisse Regelmdssigkeit ein, und die
orthodoxen Lokalkirchen erkannten die Chance, sich gegenseitig im Ge-
sprdch austauschen zu kénnen. Damit war das Terrain bereitet fiir die
Vorbereitungsarbeiten des Heiligen und Grossen Konzils der orthodoxen
Kirche.

3. Wer nun meint, dass es mit der Einberufung von panorthodoxen Kon-
ferenzen getan ist und sich bei den Treffen die Eintracht wie von selbst
einstellt, hat weit gefehlt. Hinter den zahlreichen Harmonie ausstrahlen-
den Bilddokumenten steckte harte Knochenarbeit. Und genau diese leis-
tete Metropolit Damaskinos. Die Erstellung von Tagesordnungen, die
Organisation der Treffen, das Verfassen der diversen Berichte und Proto-
kolle: das alles war administrative und technische Arbeit. Die wirkliche
Arbeit jedoch, diejenige, die von Mensch zu Mensch ging, die das Ver-
trauen zwischen den einzelnen orthodoxen Lokalkirchen aufbaute, ge-
schah in aufwendigen Stunden im Hintergrund, unsichtbar fiir die meis-
ten. Dazu folgende Details:

— Angesagt waren viele Reisen: Nichts ersetzt den direkten Kontakt.
Weite Distanzen, politisch unsichere Situationen, gefdhrliche Rei-
sen, Zeitunterschiede, grosse Klimawechsel, ungewohnter Tagesab-
lauf, fremde Speisekarte: Dafiir gab es keine Entschuldigung.

— Gefragt war das direkte Gesprdch: Nichts ersetzt den Vertrauens-
mann. Theologisch fundierte Kenntnis, authentischer Vertreter der
gelebten christlichen Tradition, Treue der Mutterkirche gegeniiber,
verldsslicher Botschafter in innerkirchlichen Angelegenheiten, ver-
standnisvoller Gesprichspartner mit offenem Gehor: Das ist es, was
die Menschen brauchen.

2 Vgl. KRUGER u.a. (Hg.), Okumene-Lexikon (wie Anm. 15), 916.

3 Vgl. VasiL T. Istavripis, The Orthodox Churches in the Ecumenical Move-
ment 1948-1968, in: Fey (Hg.), History (wie Anm. 3), 287-3009, hier 291. — Als einzi-
ge fehlte die Kirche von Albanien, die unter kommunistischer Regierung stand; diese
hatte 1949 die ganze Hierarchie und Kirchenstruktur aufgelost und 1967 jegliche
Religion abgeschafft. Erst um 1990/91 konnten die kirchlichen Strukturen der auto-
kephalen Kirche von Albanien wieder errichtet werden.

187



Maria Brun

— Aufgesucht war der Sitz der Konzilsvorbereitungen: Nichts ersetzt
ein offenes Haus. Als Gast willkommen zu sein, sich im Orthodoxen
Zentrum zu Hause zu fiihlen, in einer Oase des Friedens aufgenom-
men zu sein, offene Tiren, Hochherzigkeit und sprichwértliche
Gastfreundschaft: Das fanden alle in Chambésy.

— Abgebaut werden sollten die Vorurteile: Nichts ersetzt die personli-
che Begegnung. Unbekanntes kennenlernen, auf Unvorstellbares
zugehen, sich auf Ungewohntes einlassen, fiir Ungeahntes offen
sein, den andern annehmen, wie er ist, voneinander lernen, wo notig
den andern belehren: Das war und bleibt die unabdingbare Voraus-
setzung.

— Sich von Gottes Geist inspirieren lassen: Nichts ersetzt die Suche
nach der Wahrheit. Neues wagen, Unmogliches in Erwigung zie-
hen, aus dem Engpass den Ausweg finden, Mut zu Neuem haben, auf
die Stimme der Jungen horen, in allem das Gute sehen: Das zeich-
nete Metropolit Damaskinos aus.

4. Als Fazit muss gelten: Dank der Bemiihungen von Metropolit Damaski-
nos hat sich der innerorthodoxe Dialog gefestigt, kennen sich die orthodo-
xen Hierarchen untereinander, sind sich die einzelnen orthodoxen Lokal-
kirchen nicht mehr fremd, hat sich die gegenseitige Begegnung rhythmi-
siert. Als verantwortlicher Sekretir fiir die Vorbereitung des Heiligen und
Grossen Konzils seit 1969 begleitete Metropolit Damaskinos die Interor-
thodoxen Vorbereitungskommissionen von 1971, 1986, 1990, 1993 und
1999 sowie die drei Vorkonziliaren Panorthodoxen Konferenzen 1976,
1982 und 1986, die alle im Orthodoxen Zentrum in Chambésy stattfanden,
und fiihrte die Konzilsarbeiten bis kurz vor die vierte Vorkonziliare Panor-
thodoxe Konferenz34, die nun in der Verantwortung seiner Nachfolger liegt.

4. Der Dialog mit den Altkatholiken

1. Beziehungen zwischen den beiden Kirchen sind so alt wie die altkatho-
lische Kirche. Direkt nach der Trennung von der rémisch-katholischen
Kirche nach dem Ersten Vatikanischen Konzil 1870 suchte der Theologe
Ignaz von Déllinger den Kontakt mit der orthodoxen Kirche. Er bemiihte

3 Vgl. dazu die entsprechenden Jahrginge des in einer auf Griechisch und auf
Franzosisch erscheinenden Ausgabe des Informationsbulletins «Episkepsis» (Cham-
bésy GE).

188



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

sich um theologische Gespriche im Hinblick auf eine Wiedervereinigung
mit der Orthodoxie. In diesem Zusammenhang kann man mehrere Etap-
pen unterscheiden: 1. Zwei Unionskonferenzen (Bonn 1874 und 1875); 2.
Nach der Konstituierung der Utrechter Union 1889 Briefwechsel mit der
St. Petersburger und der Rotterdamer Kommission (1893-1913); 3. Drei
okumenische Treffen (Genf 1920, Lausanne 1928, Genf 1930), welche die
Unionskonferenz in Bonn 1931 vorbereiteten. Nach ausgiebigen Diskussi-
onen theologischer Themen, bei denen man beinahe volle Ubereinstim-
mung erreicht hatte, rechneten beide Seiten mit der baldigen Verwir-
klichung der kirchlichen Einheit. Das Nichteintreffen derselben «loste
bei vielen Altkatholiken in der Folge Gefiihle der Enttduschung und der
Resignation aus»®,

Orthodoxerseits war zunichst die Enzyklika von 1902 ausschlagge-
bend, sich iiberhaupt auf das Parkett zwischenkirchlicher Beziehungen zu
begeben, dann aber vor allem die Panorthodoxen Konferenzen von Rho-
dos. Die prinzipiellen Wegleitungen von 1961 — bei dieser Konferenz wa-
ren die Altkatholiken als offizielle Beobachter anwesend?® — wurden 1963
konkretisiert, indem — in Entsprechung zur altkatholischen Initiative —
eine Interorthodoxe Theologische Kommission fiir die Vorbereitung des
theologischen Dialogs gebildet wurde. Diese kam 1966 zu ihrer ersten
Sitzung in Belgrad zusammen, wo nach einer Zusammenstellung der Dif-
ferenzen und Konvergenzen festgestellt wurde, dass die trennenden Un-
terschiede — trotz grosser Reserve seitens der griechischen Delegation?’
—nach Einschétzung des spiteren Koprisidenten Metropolit Damaskinos
im Grunde genommen «sehr wenige sind»*®. Nachdem die Altkatholiken
der Aufforderung der Panorthodoxen Konferenz von 1968 nachgekom-
men waren und einen «Glaubensbrief» sowie eine Erklarung iiber das
Filioque formuliert hatten, erfolgten auf beiden Seiten mehrere vorberei-
tende Treffen, bis der gemischte theologische Dialog 1975 offiziell be-

35 Details dazu in: Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe
der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit franzo-
sischer und englischer Ubersetzung. Hg. von Urs von Arx, in: Beiheft zur IKZ (Bern)
79 (4/1989), 16.

36 Vgl. Istavripis, Orthodox Churches (wie Anm. 33), 294.

37 Vgl. PETER NEUNER, Kleines Handbuch der Okumene, Diisseldorf (Patmos)
1987, 130.

38 DamaskINOs PapaNDrREOU, Theologikoi dialogoi. Mia orthodoxos prooptiké
[Theologische Dialoge. Eine orthodoxe Perspektive], Thessaloniki 1986, 27-32 und
241-285 (Dokumente), hier 28.

189



Maria Brun

gann. Im Nachhinein kann man sagen, dass dieser Dialog in seiner neuen
Phase auf beiden Seiten sehr serids vorbereitet und — entsprechend der
vom gemischten Koordinierungsausschuss im Kloster Penteli/Athen 1973
festgelegten Methode — bis zu seinem Abschluss 1987 systematisch durch-
gefiihrt wurde.

Metropolit Damaskinos hat diesen Dialog, der als erster von allen be-
stehenden Dialogen erfolgreich abgeschlossen wurde, bei seiner Schluss-
ansprache wie folgt bewertet:

Der offizielle theologische Dialog zwischen der altkatholischen und der or-
thodoxen Kirche lauft mit dieser VII. Vollversammlung in seine Zielgerade
ein. Durch die Annahme der gemeinsam verfassten Textvorlagen ist das der
Gemischten Theologischen Kommission aufgetragene Werk zum Abschluss
gebracht. Nach langer und eingehender Diskussion einigten sich die Mitglie-
der auf den endgiiltigen Wortlaut der Texte, die nach der einhelligen Uberzeu-
gung der Orthodoxen und der Altkatholiken die Lehre ihrer Kirche wieder-
geben?. Es versteht sich von selbst, dass die Gemischte Theologische Kom-
mission, die im Geiste der Aufrichtigkeit und der Liebe gearbeitet hat, mit
grosstmoglicher Konsequenz und mit ekklesialem Verantwortungsbewusst-
sein die theologischen Fragen behandelte und durch die gemeinsamen Texte
eine annehmbare theologische Grundlage fiir die Forderung der Wiederher-
stellung der kirchlichen Gemeinschaft zwischen der altkatholischen und der
orthodoxen Kirche lieferte. Die Kommission hat nunmehr die ihr aufgetrage-
ne theologische Arbeit zu einem gliicklichen Abschluss gebracht. Sie kann
aber nicht tiber diese oder jene kirchliche Bewertung dieser Arbeit entschei-
den. Verantwortlich fiir diese Bewertung sind die zustéindigen kirchlichen
Gremien der den Dialog fiihrenden Kirchen. Der Abschluss des offiziellen
theologischen Dialoges muss seitens der beiden Vorsitzenden durch einen
ausfiihrlichen Bericht und die Unterbreitung von Vorschldgen an die Kirchen
vollendet werden, wie diese die theologische Ubereinstimmung zur Wieder-
herstellung der kirchlichen Gemeinschaft anwenden konnen.*Y

Schliesslich gibt er seiner Hoffnung Ausdruck, dass die miihevolle Arbeit
Friichte tragen wird:

3 Am Ende jedes gemeinsam verabschiedeten Textes wurde die Formel ange-
bracht: «Der obige Text iiber ... gibt nach Auffassung der Gemischten Orthodox —
Altkatholischen Theologischen Kommission die Lehre der Orthodoxen und der Alt-
katholischen Kirche wieder»; vgl. Koinonia (wie Anm. 35).

40 DamaskiNOs PapaANDREOU, Abschluss des orthodox — altkatholischen Dialogs,
in: US 42 (1987) 334-339; pErs., Der orthodox — altkatholische Dialog. Ein Modell
fiir die Uberwindung der kirchlichen Spaltung zwischen Abendland und Morgen-
land?, in: IKZ 78 (1988) 79—89.

190



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

Ich will sehr hoffen, dass sich die Tatsache der gliicklichen Vollendung des
theologischen Dialogs als ein fester Anstoss in jeder Richtung auswirken
wird, so dass die ganze theologische Anstrengung fiir die Einheit kirchlich
mit demselben Geist der Liebe und des gegenseitigen Verstindnisses, mit
welchem unser Dialog gefiihrt wurde, bewertet wird ... Wir sind in den Dia-
log eingetreten im Auftrag unserer Kirchen. Im Dialog haben wir den ge-
meinsamen Glauben wie einen Schatz zusammengetragen. Wir gehen aus
dem Dialog als Missionare der Einheit und unserer Hoffnung, dass unsere
Gemeinschaft ihre Vollendung finde am gemeinsamen Tisch des Herrn.*!

2. Der besondere Beitrag von Metropolit Damaskinos setzte ein mit dem
Jahr 1980, als das Okumenische Patriarchat ihn zum orthodoxen Kopriisi-
denten dieses Dialogs ernannte. Er iibernahm diese Aufgabe zu einer Zeit,
als die Vorbereitungsarbeiten, wie oben beschrieben, die verschiedenen
Vorstufen bereits durchlaufen hatten und soeben die Dritte Vollversamm-
lung des offiziellen theologischen Dialogs mit den Altkatholiken stattge-
funden hatte. Im Zweijahresrhythmus hat er die Arbeiten fortgefiihrt: al-
ternierend die Sitzung der Gemischten Subkommission bzw. die Vollver-
sammlung. In der Zeitspanne von 1975 bis 1987, davon mit sieben Jahren
Koprisidium von Metropolit Damaskinos — an der Seite des altkatholi-
schen Schweizer Bischofs Léon Gauthier, der alle Vollversammlungen
koprisidierte —, hat diese Dialogkommission alle Themen der 1973 festge-
legten Traktandenliste diskutiert, 26 theologische KonsenstexteZ erarbei-
tet und sdmtliche einstimmig angenommen. Der weitere Annahmepro-
zess erfolgt gemiss Beschluss der III. Vorkonziliaren Panorthodoxen
Konferenz von 1986, wobei sich die Altkatholiken dahin gehend gedussert
haben, dass sie in analoger Weise verfahren und die verabschiedeten Tex-
te der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK), als ihrer
hochsten kirchlichen Autoritédt, vorlegen wiirden. Diese wie auch das
Okumenische Patriarchat werden «entscheiden, ob und inwieweit die not-

41 Ebd. Vgl. auch PETER AMIET, Der altkatholisch — orthodoxe theologische Dia-
log ist abgeschlossen, in: IKZ 78 (1988) 42—49, hier 44-47.

42 Die Originalsprachen sind Deutsch und Griechisch. Auf Deutsch, Franzo-
sisch und Englisch liegen die Texte vor in Koinonia (wie Anm. 35), auf Deutsch auch
in: DwU 1, 21991, 23-53: DwU 11, 1992, 19-49; auf Griechisch und Franzésisch in:
Enicxeyig / Episkepsis. [Zu weiteren Ubersetzungen und Studien bis 2008 vgl. Urs
vON ARrx, Evaluation of the Orthodox — Old Catholic Dialogue (Consultation on Dia-
logues between Orthodox and other Member Churches of CEC, Pullach, Germany,
23-25 June 2008), in: Reseptio [Helsinki] 1/2009, 76-98 = http://sakasti.evl.fi/sak-
asti.nsf/0/10FE7C6FC73BEDC2C22576F2004102B3/$FILE/Reseptiol _2009.pdf.
Anm. d. Red.]

191



Maria Brun

wendigen Voraussetzungen zur Wiederherstellung der vollen kirchlichen
Gemeinschaft vorliegen»*3.

Dank einer klar vorgegebenen Methode, die die Kommissionsarbeiten
gut rhythmisierte, engagierten Mitgliedern, die kompetent und diszipli-
niert arbeiteten, und zwei Koprisidenten, die in briiderlichem Einverneh-
men den Dialog zielstrebig fiihrten, kamen die theologischen Begegnun-
gen zwischen den Orthodoxen und den Altkatholiken gut voran. Metropo-
lit Damaskinos war bekannt als Okumeniker, der von seiner Sache, d.h.
dem Anliegen, die kirchliche Annédherung voranzutreiben, iiberzeugt war.
Dafiir arbeitete er hart, diskutierte mit Leidenschaft, um zum gesteckten
Ziel vorzudringen, versuchte, seine Dialogpartner von der zur Einheit ver-
pflichtenden Notwendigkeit zu iiberzeugen, und ging trotz der Herausfor-
derung manch kritischer Stimmen unbeirrt seinen Weg weiter. Was ihn
motivierte, war die Glaubwiirdigkeit oder vielmehr die Unglaubwiirdigkeit
einer getrennten Christenheit in der Welt von heute — und dies im Beson-
dern angesichts der Herausforderungen einer fortschreitenden Sékularisie-
rung, eines beunruhigenden Werteverlustes, einer Entchristlichung von
Europa — in deren Bresche offenkundig der Islam einzutreten gedenkt. Die
Hartnickigkeit, mit der er auch die Dialogarbeiten verfolgte, paarte sich
mit Kontinuitét, und beide fiihrten schliesslich zu einem erfolgreichen En-
de. Ebenso iiberzeugt unternahm er nach Abschluss des offiziellen Dialogs
die Reisen zu allen orthodoxen Lokalkirchen, um sie iiber die erfolgten
Resultate zu informieren. Bei thm gab es kein Abwarten, was passieren
wiirde und ob iiberhaupt etwas passieren wiirde. Hitte er sich in seiner
Eigenschaft als Koprisident nicht unverziiglich um diese Kontakte gekiim-
mert, hitten wahrscheinlich vielerorts bis heute weder Kirchenleitungen
noch Kirchenbasis eine Ahnung von diesen bedeutenden Schritten, die in
absolut christlicher Gesinnung unternommen wurden. Wer kann eigentlich
dagegen sein, wenn Christen sich versohnen wollen?

Seine abschliessenden Gedanken zum Dialog zwischen der orthodo-
xen Kirche und den altkatholischen Kirchen der Utrechter Union klingen
sehr zuversichtlich, legen an den Tag, was der Dialog unter seiner Fiithrung
auf theologischer Ebene erreicht hat, verbergen aber nicht ganz Bedenken,

43 DamaskiNos PapanDRrREOU, Historische Einleitung zum altkatholisch — ortho-
doxen Dialog, in: DwU II, 1992, 19-21. — Da der Rezeptionsprozess weder einseitig
noch isoliert vonstatten gehen kann, finden weiterhin themenbedingte Konsultatio-
nen statt, an denen Vertreter beider Kirchen teilnehmen. Regelmissige Berichterstat-
tung in IKZ und Episkepsis.

192



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

dass die Vorarbeiten zu einer bestmoglichen Rezeption eventuell zu wenig
sorgfiltig geschehen konnten. Der Dialog mit den Altkatholiken war fiir
Metropolit Damaskinos insofern ein Hohepunkt, als er ihn in einigen sei-
ner theologischen und 6kumenischen Hauptanliegen bestitigte, d.h., der
Erfolg dieses Dialogs zeigt zugleich den unverkennbaren Beitrag von Me-
tropolit Damaskinos auf, der auch fiir die iibrigen Dialoge wegweisend
sein kénnte*:

1.

Heilige Schrift und Vitertradition haben sich als gemeinsame Basis
fiir die Einheitsfindung bewahrheitet; unterschiedliche Sprache und
Interpretation miissen kein Verrat an der Glaubenswahrheit darstel-
len.

Unterschiede zwischen einzelnen Kirchen konnen als legitime Tra-
ditionen des Ostens und des Westens erkannt werden, die sich ge-
genseitig bereichern.

Die Tradition des Glaubens kann sich in verschiedenen legitimen
Formen ausdriicken; unterschiedliche Traditionen miissen also nicht
unbedingt Trennungen in der einen Tradition des Glaubens sein.
Historisch bedingte Ausformungen des Glaubenslebens und lokale
Besonderheiten miissen nicht der Tatsache widersprechen, dass ver-
schiedene Kirchen in Ost und West zur einen Christenheit gehoren.
Der christliche Geist — ob in seiner griechischen oder in seiner latei-
nischen Ausformung — bildet ein einziges Erbe des Ostens und des
Westens; unterschiedliche Mentalitdt und Kultur konnen eine Er-
ginzung fiir das Glaubensverstdndnis sein.

Fanatismus und Leidenschaften fithren zu Polarisierungen und aus-
schliessenden Grenzfestlegungen; erfiillt von der Liebe Christi kann
man ausserhalb seiner eigenen kanonischen Grenzen auch Briider
und Schwestern im christlichen Glauben erkennen.

Im okumenischen Dialog kann man seine eigene christliche und
kirchliche «Identitiit» neu suchen, neu durchdenken und neu entde-
cken. Okumene bedeutet keine Nivellierung des Glaubens.

Die wahre Identitit und die Katholizitét der Kirche sind weder eine
Frage des geografischen Raumes noch des Alters, noch der Zeit,
noch der Anzahl der Glidubigen.

Die Dialoge sind ein gemeinsamer Weg zuriick zu den Wurzeln,
nicht in statischer, sondern in dynamischer Weise, auch nicht in

44 PapaNDREOU, Der orthodox — altkatholische Dialog (wie Anm. 40).

193



Maria Brun

rechthaberischer Weise, sondern in wechselseitiger christlicher Lie-
be.

10. Ziel der Einheit der Kirchen bedeutet keine Uniformitét in Liturgie
und kirchlichem Leben, keine Unterwerfung einer Kirche unter eine
andere, aber auch keine weitere Selbstgeniigsamkeit und Isolation
mehr. Einheit der Kirche ist vielmehr Leben und Feiern des christli-
chen Glaubens in seinen legitimen Entfaltungen, seinen vielfiltigen
geschichtlich gewordenen Ausdrucksformen, seinem reichhaltigen
Erbe, in christlicher Néchstenliebe, in der liturgischen Gemein-
schaft um den einen Tisch des Herrn.

Als Fazit von Metropolit Damaskinos mogen somit seine folgenden Aus-
sagen gelten:

Der Dialog zwischen Orthodoxen und Altkatholiken stellt ein bereicherndes
und belehrendes Modell dar. Wir haben uns in unserer urspriinglichen Ver-
wandtschaft, in unserer gemeinsamen Vergangenheit wieder gefunden. Ohne
die legitimen theologischen Entfaltungen im Osten und im Westen zu igno-
rieren, konnen wir feststellen, dass wir liber alle Differenzen hinaus densel-
ben Glauben teilen und dass der Osten und der Westen Teile einer einzigen
christlichen Welt bilden, die nach dem Willen Gottes nicht getrennt sein soll-
te. Es ist uns zum Bewusstsein gekommen, dass wir eine gemeinsame Ge-
schichte, einen gemeinsamen Ursprung haben. Dies ist ein bedeutender ku-
menischer Erfolg von multilateraler Bedeutung. So kénnte man durch Inten-
sivierung von bilateralen Dialogen Modelle fiir die Einheit schaffen, die den
multilateralen Dialog bereichern kénnten.43

5. Der Dialog mit den Orientalisch-Orthodoxen (Altorientalen)

1. Obwohl unmittelbar nach dem IV. Okumenischen Konzil von Chalze-
don 451 die Orthodoxen das Gesprédch mit denjenigen Kirchen suchten,
die die Konzilsbeschliisse nicht angenommen hatten, konnte kein Resultat
erreicht werden, da die «altorientalischen Kirchen» nicht als eine Kir-
chenfamilie auftraten*®. So vergingen die Jahrhunderte, bis sich nach
1500 Jahren erstmals wieder Vertreter einzelner altorientalischer Kirchen

45 Ebd. [Vgl. auch die altkatholischen Wiirdigungen von Bischof HaNs GERNY,
Erinnerungen an einen alten Freund und bedeutenden Bischof, in: Ekkl&sia [wie Anm.
28], 249-256, und Urs voN Arx, Ouketi prosd; [Nicht mehr weiter?] Ein traurig-be-
sorgter Blick auf den orthodox-altkatholischen Dialog, in: ebd. 669-692. Anm. d. Red.]

46 Vgl. PApANDREOU, Theologische Dialoge (wie Anm. 38), 32.

194



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

auf der 1. Vollversammlung des ORK 1948 in Amsterdam trafen und mit
Erstaunen feststellten, dass sie das gleiche Glaubenserbe vertraten, folg-
lich zu ein und derselben Familie gehorten und miteinander in Kommu-
nion waren. Diese wunderbare Entdeckung liess schnell den Wunsch auf-
kommen, miteinander in Kontakt zu treten, aber auch Beziehungen zu den
anderen Kirchen, vornehmlich zu der orthodoxen aufzubauen. Dabei ga-
ben mehrere Jubilden Anlass zu gegenseitiger Begegnung: die 1900-Jahr-
Feier des Auftretens des Apostels Paulus in Griechenland (1951) und das
Millennium des Berges Athos (1963)#'. Mit dieser Willensbekundung zur
erneuten Annidherung entstand Anfang 1960er-Jahre eine Initiative in
zwei Richtungen: Stirkung der Bande innerhalb der eigenen Kirchenfa-
milie und Kontaktnahme zu der am nichsten verwandten, orthodoxen
Kirche. Diese beiden Bewegungen verliefen teils parallel, teils verflochten
sie sich ineinander.

Innerkirchlich fand 1965 eine Weltkonferenz der Orientalisch-Ortho-
doxen Kirchen in Addis Abeba statt, auf der ein «Standing Committee»
beschlossen wurde, welches in den nédchsten Jahren sehr aktiv war. Das
Zusammenfinden der Altorientalen zu einer einzigen Familie brachte in
der Folge viele erfreuliche Ereignisse mit sich, sodass Spannungen abge-
baut wurden, ein Schisma behoben und die Unabhéngigkeit der dthiopi-
schen Kirche erreicht werden konnte*3.

Zwischenkirchlich war die Haltung der Orthodoxen beziiglich eines
Dialogs mit den altorientalischen Kirchen seit der Einberufung der Inter-
orthodoxen Kommission vom Jahr 1930 auf dem Berg Athos klar. Aller-
dings war es erst die I. Panorthodoxe Konferenz von 1961, welche den
theologischen Dialog beschloss. Die wirkkriéftige Entscheidung fiir die
notigen Vorbereitungsarbeiten musste sich allerdings noch bis zur IIL
Panorthodoxen Konferenz 1964 dulden. In der Zwischenzeit trafen sich
Theologen der beiden Kirchenfamilien bereits regelmissig zu inoffiziel-
len Begegnungen; zu erwihnen sind Aarhus 1961, Bristol 1967, Genf
1970, Addis Abeba 1971. Parallel dazu traf sich die Interorthodoxe Vorbe-
reitungskommission in Athen 1974, Addis Abeba 1975 und Chambésy
1979, bis schliesslich 1985 die I. Plenarversammlung der Gemischten
Kommission fiir den theologischen Dialog in Chambésy zusammentrat®,

47 Vgl. Istavripis, Orthodox Churches (wie Anm. 33), 292.

48 Ebd., 291f.

49 Vgl. PAPANDREOU, Theologische Dialoge (wie Anm. 38), 32-36 und 287-309
(Dokumente).

195



Maria Brun

2. Im Jahr 1988 ernannte das Okumenische Patriarchat Metropolit Da-
maskinos zum orthodoxen Koprisidenten fiir den Dialog mit den Orien-
talisch-Orthodoxen. Unter seiner Agide gingen die Arbeiten systematisch
vorwirts. Jede Versammlung legte genau die inhaltliche, methodische
und zeitliche Kontinuitit der nichstfolgenden Versammlung fest; so gin-
gen die Arbeiten ziigig voran. Bereits 1989 fand die II. Plenarversamm-
lung im Kloster Anba Bishoy in Agypten statt. Ein Jahr darauf, Anfang
1990, traf sich die gemischte Subkommission wiederum in Anba Bishoy
im Wadi El-Natrun und gleich nochmals im Herbst in Chambésy, der sich
dann die III. Plenarversammlung, ebenfalls in Chambésy 1990, anschloss.
1993 traf sich auch die I'V. Plenarversammlung wiederum in Chambésy,
um die noch offenen Fragen zu kldren und das weitere Vorgehen zu be-
stimmen. Entsprechend den Beschliissen der letzten Plenarversammlung
schloss sich im Jahr 1995 ein weiteres Treffen der gemischten Subkom-
mission im Moni Penteli bei Athen an, mit der Aufgabe, im Hinblick auf
eine mogliche Wiedervereinigung der beiden Kirchen die anstehenden
pastoralen und liturgischen Fragen zu erortern®0. Metropolit Damaski-
nos hat diesen Dialog folgendermassen bewertet:

Der offizielle theologische Dialog zwischen der orthodoxen Kirche und
den orientalisch-orthodoxen Kirchen war kurz und erfolgreich. Er kon-
zentrierte sich hauptsichlich auf die gemeinsame Anndherung in der
christologischen Frage ... Wir haben festgestellt, dass die beiden Familien
stets denselben authentischen orthodoxen christologischen Glauben und
die ungebrochene Kontinuitédt der apostolischen Tradition treu bewahrt
haben, auch wenn christologische Termini in unterschiedlicher Weise an-
gewandt wurden ... Beide Familien sind sich einig, dass die Anatheme
und Verurteilungen, welche in der Vergangenheit ausgesprochen wurden
und uns heute voneinander trennen, von den beiden Kirchen aufgehoben
werden sollen, damit das letzte Hindernis fiir die (Wiederherstellung der)
volle(n) Einheit und Gemeinschaft ... aus dem Weg gerdumt werden
kann.>!

50 Die offiziellen Sprachen dieses Dialoges waren Englisch und Griechisch. Alle
Dokumente sind in der griechischen Originalversion und in franzésischer Ubersetzung
in Episkepsis (vgl. Anm. 34) zuginglich. Deutsche Texte in: DwU II, 1992, 294-306;
DwU II1, 2003, 131-138. Vgl. auch THomas BREMER U.A. (Hg.), Orthodoxie im Dialog.
Bilaterale Dialoge der orthodoxen und der orientalisch-orthodoxen Kirchen 1945-—
1997. Eine Dokumentensammlung (Sophia 22), Trier (Paulinus) 1999, 17 und 19.

3L DaMASKINOS PapanDreEOU, Auf dem Weg zur Wiederherstellung der vollen
Gemeinschaft zwischen der Orthodoxen Kirche und den Orientalisch-Orthodoxen
Kirchen, in: US 49 (1994) 1, 52.

196



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

In seiner Eroffnungsansprache zur I'V. Plenarversammlung von 1993 un-
terstrich er, dass

die gegenwiirtige Begegnung ... von dusserster Wichtigkeit ist ... fiir die rich-
tige Auswertung des wahrhaft historischen theologischen Werkes unserer
Kommission. [Zu diesem Zwecke] verfassten die beiden Seiten zwei Berich-
te ..., um geeignete Vorschlige auszuarbeiten, wie die Anatheme auf beiden
Seiten aufgehoben und die volle Gemeinschaft zwischen den beiden Kirchen-
familien wieder hergestellt werden konne ... Ausserdem hat die Synode des
Okumenischen Patriarchats den Beschluss der gemischten Kommission ge-
billigt, nach dem die beiden Koprisidenten allen orthodoxen und orienta-
lisch-orthodoxen Kirchen einen Besuch abstatten sollen, um an Ort und Stel-
le den Boden fiir die baldige Verwirklichung der Vorschlige vorzubereiten —
unter Beriicksichtigung der Rezeption des Bewusstseins des Volkes, damit
Gefahren fiir interne Spaltungen ausgeschlossen werden konnen.32

Diese Mission hat 1994 und 1995 stattgefunden.

Der besondere Beitrag von Metropolit Damaskinos ist, dass nach einer
langeren Anlaufzeit der Dialog zwischen der orthodoxen Kirche und den
orientalisch-orthodoxen Kirchen dank einer zielstrebigen Fiihrung von
Metropolit Damaskinos — im Koprisidium mit dem koptischen Metropo-
liten Anba Bishoy von Damiette —nach nur sieben Jahren Amtszeit erfolg-
reich zu Ende gefiihrt werden konnte. Der Empfang der Oberhéupter ver-
schiedener altorientalischer Kirchen im Orthodoxen Zentrum in Chambé-
sy>3 und die unermiidlichen Reisen zu allen am Dialog beteiligten Kirchen
setzten jene Voraussetzungen einer Vertrauensbasis, die fiir den Dialog
unbedingt erforderlich waren und sind. Letztlich ging es darum, alte
Missverstandnisse im Bereich der Christologie, des Herzstiicks des christ-
lichen Glaubens, zu klaren und aus dem Weg zu rdumen. Verlangt waren

52 Ebd. 53-54. — Vgl. dazu die ausfiihrliche Bewertung: DAMASKINOS PAPANDRE-
ou, Ho theologikos dialogos tés Orthodoxou Ekkl&sias kai ton Archaion Anatolikon
Ekklgsion [Der theologische Dialog der orthodoxen Kirche und der altorientalischen
Kirchen], in: DErs., Logos dialogou. HE Orthodoxia endpion tés trités chilietias
(Dialog als Leitmotiv. Die Orthodoxie an der Schwelle zum dritten Jahrtausend
[Deutsche Ubersetzung, jedoch nicht in allem identisch mit der griechischen Versi-
on]), Athen 1997, 211-236. — Interessant dazu auch: DAMASKINOS PAPANDREOU,
Apantgsis eis to gramma t&s hieras koindtétos tou Hagiou Orous peri tou theologikou
dialogou pros tas Archaias Anatolikas Ekklesias [Antwort auf das Schreiben der
heiligen Gemeinschaft des Berges Athos iiber den theologischen Dialog mit den alt-
orientalischen Kirchen], in: Logos dialogou, 237-261.

53 Vgl. Maria Brun, Damaskinos Papandreou. Erster Metropolit der Schweiz
1969-2003, Athen 2011, 320ff., 367ff.

197



Maria Brun

also historisches Wissen, theologische Sicherheit, sprachliche Kenntnis
und immer auch Verstdndnis fiir die kulturell bedingten Sensibilitéten.
Kaum ein anderer Theologe wire da wohl geeigneter gewesen als Metro-
polit Damaskinos, hat er doch seine Dissertation iiber die Griindung und
Organisation der armenischen Kirche verfasst>+.

Unter der Koordination von Metropolit Damaskinos haben die Kom-
missionsmitglieder in effizienter Weise die anstehenden christologischen
Fragen auf dogmatischer Ebene bereinigt, indem terminologische Proble-
me, die zu inhaltlichen Missverstidndnissen gefiihrt hatten, gekléirt worden
sind. Damit hat die Gemischte Kommission fiir den theologischen Dialog
mit der I1I. Plenarversammlung 1990 ihre eigentliche Arbeit abgeschlos-
sen. Nachdem festgestellt werden konnte, dass die beiden Kirchen densel-
ben Glauben teilen und die «successio apostolica» bewahrt haben, wurde
den altorientalischen Kirchen auch das Pridikat «orthodox» zuerkannt:
fortan sollen sie «orientalisch-orthodoxe Kirchen» genannt werden.
Als logische Konsequenz sollten nun die Anatheme und Verurteilun-
gen aufgehoben werden. Dies liegt — entsprechend zum Dialog mit den
Altkatholiken — im Ermessen der obersten Leitungsgremien der ein-
zelnen Kirchen, allenfalls beim Heiligen und Grossen Konzil der or-
thodoxen Kirche. Die I'V. Plenarversammlung hatte lediglich die Auf-
gabe, das Prozedere fiir die Wiederherstellung der vollen Gemeinschaft
zwischen den beiden Kirchen zu erortern, was diese gemacht und mit
dem abschliessenden Kommuniqué zuhanden der entsprechenden Kir-
chenleitungen «zur Kenntnisnahme und Verwirklichung» verabschie-
det hat. %

6. Zukunftsperspektiven

Wo stehen wir heute, zwanzig Jahre nach dem offiziellen Abschluss der
ersten beiden interchristlichen theologischen Dialoge iiberhaupt — konkret
der beiden Dialoge, die die orthodoxe Kirche mit der altkatholischen Kir-
che und den orientalisch-orthodoxen Kirchen gefiihrt hat? Es sei auch
erlaubt zu fragen, wie die innerorthodoxen Bestrebungen unter anderem

34 ARCHIMANDRIT DAMASKINOS AL. PAPANDREOU, Hidrysis kai organdsis tés
Armenik&s Ekklgsias mechri t&s IV. Oikoumenikés Synodou. Meleté historiké kai
kritik& [Griindung und Organisation der armenischen Kirche bis zum IV. Okumeni-
schen Konzil. Historisch-kritische Studie], Athen 1966.

55 Vgl. Beschliisse von 1990, in: DwU II (wie Anm. 42), 304.

198



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

im Zusammenhang mit der Vorbereitung des Grossen und Heiligen Kon-
zils verlaufen. Oder anders gefragt: Wie sieht die Zukunft der hoffnungs-
vollen Perspektiven des okumenischen Aufbruchs des 20. Jahrhunderts an
der Schwelle zum 3. Jahrtausend aus? Alles nur «eine Modeerscheinung
von gestern»? Das Langzeitgeddchtnis an die beiden Weltkriege bereits
eingeschlafen? Haben sich alle Griinde religios-moralischer, praktisch-
sozialer, Diaspora-bedingt pastoraler Art, die iibermichtig die 6kumeni-
sche Offnung begiinstigten, verfliichtigt?56 Hat sich unlingst eine kurz-
sichtige Selbstzufriedenheit eingeschlichen? Ist selbstgeniigsame Lethar-
gie an die Stelle des selbstkritischen Gewissens getreten? Wo bleibt die
dem Herrn geschuldete Einheitsverpflichtung? Sind die Christen schon
wieder miide geworden «im Wachen und Beten»?57 Wo also ansetzen, um
die teils festgefahrenen, teils eingeschlafenen zwischenkirchlichen Kon-
takte und Dialoge wieder aus dem Dornroschenschlaf zu erwecken?

Die Kirchengeschichte liefert verschiedene Anhaltspunkte, bei denen
angesetzt werden kann. Bedenkenswert wire — vor allem in Engpasssitu-
ationen —, die Griinde fiir das Misslingen 6kumenisch angestrebter Initia-
tiven zu studieren und zu eruieren. Aus Fehlern kann man bekanntlich
auch lernen; sie sind nicht nur fiir ein «anathema» gut genug! Inhaltlich-
theologisch, didaktisch-methodisch, kulturell-empathisch, sprachlich-
dianetisch, zeitgeschichtlich-kontinuativ, inspiriert traditionsverpflichtet:
Das sind die Kriterien fiir die Aufarbeitung geschichtlich gegliickter bzw.
missgliickter Bestrebungen. Auf keinen Fall diirfen es strategisch-macht-
politische Zwecke sein, welche immer wieder, durch alle Jahrhunderte
hindurch, eine Versuchung darstellten, Versohnungstendenzen und Ein-
heitsbestrebungen im einen gemeinsamen christlichen Glauben fiir selbst-
ernannte Zwecke zu missbrauchen.

Folgende Stichworte seien genannt:

— Die Anndherungsbemiihungen, die unmittelbar nach dem Morgen-
lindischen Schisma von 1054 unternommen wurden, scheiterten jah
und fiihrten zur Verfestigung der gegenseitigen Positionen. Worin
lagen die Griinde, dass eine unmittelbare Wiedergutmachung des
«angerichteten Schadens» nicht mehr moglich war und die gegensei-
tigen Animosititen erst nach neunhundert Jahren beigelegt werden

56 Vgl. HARKIANAKIS, Die orthodoxe Kirche (wie Anm. 6), 351.
57 Vgl. Mk 14,38.

199



Maria Brun

konnten? Warum war dies im Jahr 1111/12 nicht moglich>8, jedoch
wohl 19657

— Der Uniatismus und damit verbunden der Proselytismus werden
heute als Hauptkriterien fiir das Stagnieren des theologischen Dia-
logs, besonders zwischen der orthodoxen und der rémisch-katholi-
schen Kirche angegeben. Hierbei miissten die historischen Griinde
fiir die Unionsbestrebungen seitens der romischen Kirche aufgear-
beitet??, die Sensibilititen der Orthodoxen ergriindet sowie mit den
Kirchenleitungen geklédrt werden, weshalb derartige Bestrebungen
im Zeitalter der Okumene weiterhin aufrechterhalten werden — und
es miissten daraus die notwendigen Konsequenzen gezogen werden.

— Die Unionskonzile von Lyon (1274) und Basel-Ferrara-Florenz
(1431-1449), die unter dieser Bezeichnung in die Kirchengeschichte
eingegangen sind und «die Union» vornehmlich mit den Griechen,
Armeniern und Jakobiten anstrebten, miissten aufmerksam studiert
werden, um zu ergriinden, weshalb die Beschliisse fruchtlos blieben
und «die Union» schliesslich nie vollzogen wurde®® — wenn man
bedenkt, dass nicht nur der Patriarch von Konstantinopel, Joseph II.,
sondern auch der byzantinische Kaiser Johannes VIII. Palaiologos,
die Prokuratoren von Alexandrien, Antiochien, Jerusalem, spiter
noch der Metropolit von Kiew und ganz Russland, viele Bischofe
orthodoxer Kirchen, Vertreter der Armenier, Kopten, Syrer, Chalda-
er, Maroniten und Jakobiten an den Konzilssessionen anwesend wa-
ren®!. Worin lag das Versagen?

— Die Religionsgesprdche zwischen Lutheranern und Orthodoxen im
16. Jahrhundert, basierend auf der griechischen Ubersetzung der
«Confessio Augustana» (1530) durch den Humanisten Philipp Me-
lanchthon (1497-1560), und im 17. Jahrhundert mit dem «Bekennt-
nis der Ostkirche» (Homologia tés Anatolikés Ekklesias, 1625) des
Metrophanes Kritopoulos (1589-1639), wie auch der Briefwechsel
zwischen Patriarch Kyrill Loukaris (1572/1602-1638) und refor-

38 Vgl. AXEL BAYER, Spaltung der Christenheit. Das sogenannte Morgenlidndi-
sche Schisma von 1054, Kéln (Bohlau) 2002.

¥ Vgl. dazu etwa JosepH HAJAR, Zwischen Rom und Byzanz. Die unierten
Christen des Nahen Ostens, Mainz 1972.

60 Vgl. dazu die Studie von DaAMASKINOsS PAPANDREOU, Die Konzilien von Basel
und Ferrara-Florenz. Orthodoxe Kirche — Unionsbestrebungen, in: Vortrige der
Aeneas-Silvius-Stiftung an der Universitéit Basel, Nr. 27, Basel 1992.

61 Vgl. LThK3, IV, 1986, 174-176.

200



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

mierten Theologen, der in seiner grosses Aufsehen erregenden
«Confessio fidei» kulminierte, endeten in Absetzung, Hinrichtung,
Anathematisierung. Wenn damit die Sache «nicht zu Ende war»,
sondern «die Geister weit {iber seinen Tod hinaus beschiftigten»92,
so konnte sie in unseren Tagen wieder aufgegriffen werden, denn die
heutige Forderung nach einem neu formulierten Glaubensbekennt-
nis wire die Auseinandersetzung mit den Ansichten Kyrills und sei-
ner Homologen wert. Zu untersuchen wire demnach, «wie kano-
nisch verbindlich die dogmatisch ablehnenden Aussagen... und die
Verurteilungen» sowohl eines Kyrill Loukaris als auch der Luthera-
ner damals fiir die Gesamt-Orthodoxie heute sind®3.

— Unionsbestrebungen im 18. Jahrhundert, in Form einer «Heiligen
Allianz», in die der russisch-orthodoxe Metropolit Philaret von
Moskau (1782/1826—1867) involviert war — offensichtlich «seiner
Zeit weit voraus» —, wurden im Nachhinein als «utopisch» abgetan.
Bleibt doch zu iiberlegen, weshalb man die Vorstellung einer auf
mystischer Ebene zu erlangenden Einheit, die der «wahrscheinlich
grosste Theologe der russischen Kirche der modernen Zeit» in erster
Linie auf dem «consensus fidelium» — wohl verstanden auf einer
verantwortungsbewussten ekklesiologischen Basis! — begriindet, so
abschitzend als «trdumerische Fiktion» der Vergessenheit anheim
fallen liess.o*

— Der Erneuerungswille des Okumenischen Patriarchen Meletios IV.
Metaxakis (1871-1935 / 1921-1923) — «eines hervorragenden Hier-
archen ... strebsam und ungewohnlich aktiv... der ein seltenes Or-
ganisationsgenie mit einer tiefen 6kumenischen Gesinnung vereinte

. und bewegend auf die ganze Orthodoxie wirkte», weil «seine
ganze Haltung ... dusserst fortschrittlich war»%3 — zeigte sich bereits
Anfang des 20. Jahrhunderts, als er im Anschluss an die Patriarcha-
len Enzykliken, direkt nach dem Ersten Weltkrieg, den Panorthodo-
xen Kongress in Konstantinopel 1923 einberief. Heute gilt es mit

62 LukAs VISCHER, Zum kommenden Dialog zwischen den orthodoxen und den
reformierten Kirchen, in: Orthodoxie et mouvement cecuménique (ETC 6), Chambé-
sy/Geneve 1986, 65—82, hier 71.

63 Fary vON LILIENFELD, Die bilateralen Dialoge zwischen Orthodoxie und
«Protestantismus» seit dem Reformationszeitalter, in: Les dialogues cecuméniques
hier et aujourd’hui (ETC 5), Chambésy/Genéve 1985, 97-117, bes. 99-102.

64 FLorOvVsKY, The Orthodox Churches (wie Anm. 4), 193—195.

65 HARKIANAKIS, Die orthodoxe Kirche (wie Anm. 6), 352.

201



Maria Brun

aller Objektivitidt und Ehrlichkeit zu untersuchen, weshalb damals
«die kiihnen Entscheidungen» dieses «progressistisch»%¢ geltenden
Kongresses zu Themen, die fiir die gesamte Orthodoxie heute noch
genauso aktuell und von ebenso grossem Interesse sind wie vor hun-
dert Jahren — ndmlich die Kalenderreform, besonders des Osterda-
tums wegen, die Ehehindernisse fiir Kleriker, aber auch im 6kume-
nischen Rahmen die Anerkennung der anglikanischen Weihen —,
vehement abgelehnt wurden und fiir einen Eklat sorgten, als wenige
Jahre spiter all diese Themenbereiche erneut auf die Traktandenlis-
te des in Vorbereitung stehenden Panorthodoxen Konzils gesetzt
wurden.

— Der Dialog der Liebe, den der Okumenische Patriarch Athenagoras I.
im Jahr 1958 beim Hinschied des Bischofs von Alt-Rom, Papst Pius
XIL, initiierte und in den die romisch-katholische Kirche unter den
Pipsten Johannes XXIII. und Paul VI. unmittelbar einstieg: Da
dringt sich doch die Frage auf, warum ausgerechnet diese Initiative
des «Dialogs der Liebe» von Anfang an beim Adressaten gut ankam,
keine Zweifel weckte und Erfolg zeitigte? Welche Motivationen,
Hintergriinde, tieferen Erkenntnisse lagen hinter den prophetischen
Handlungen von Patriarch Athenagoras? Was machte es aus, dass er
im Besondern bei den Vertretern der romisch-katholischen Kirche
richtig verstanden wurde, nachdem der Vatikan bis zum Vorabend
des Zweiten Vatikanischen Konzils nichts von Okumene hatte wis-
sen wollen? Weshalb gingen im zwischenkirchlichen Bereich auf
einmal alle Tiiren auf, so als ob sie gar nie verschlossen gewesen
wiiren?

— Der theologische Dialog, der allgemein mit dem Eintreten der Kir-
che von Rom in die 6kumenische Bewegung zwischen den verschie-
denen christlichen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften — gera-
dezu mit Enthusiasmus — aufgenommen wurde, machte grosse Fort-
schritte und baute viele Barrieren, jahrhundertealte Vorurteile zwi-
schen den Kirchen ab und weichte verhirtete Fronten auf. Die Be-
gegnung mit dem unbekannten Anderen, den bis anhin stigmatisier-

66 JENSEN, Zukunft (wie Anm. 20), 25f. — Vgl. Konferenzakten in: To en t€ Polei
eémon Panorthodoxon Synedrion, Konstantinoupolé 1923 (Die in unserer Stadt [zu-
sammengekommene] Sitzung, Konstantinopel 1923), in: BasILEIOS IsTavRIDIS, Peri
tés onomasias tés mellousés Synodou [Uber die Benennung des geplanten Konzils],
in: Theologia (Athen) 38 (1967) 529-532.

202



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

ten Mitchristen war plétzlich moglich, ja sogar willkommen. Para-
debeispiel wurde das Orthodoxe Zentrum des Okumenischen Patri-
archats in Chambésy: ein Haus der offenen Tiiren, wo freundlich
erwartungsvolle Gesichter eintraten und leuchtende Augen weggin-
gen. Was beseelte die Visionen von Metropolit Damaskinos? War-
um gelang es ausgerechnet ihm, und womit gelang es ihm, sein Ge-
geniiber zu iiberzeugen, sodass schliesslich nur die beiden theologi-
schen Dialoge, die unter seinem Prisidium standen, bis heute abge-
schlossen wurden?

Ob wir bei den Bestrebungen fiir eine dauerhafte Annéiherung der Chris-
ten den Spuren des grossen Visionirs in der Gestalt des Okumenischen
Patriarchen Athenagoras folgen, der den Dialog mit allen Christen als
«gottgewolltes Gesprich»®” vornehmlich als «Dialog der Liebe»%8 initiier-
te, oder uns vom griechisch-orthodoxen Metropoliten Damaskinos (Pa-
pandreou) inspirieren lassen, der sowohl als Metropolit von Tranoupolis
(1970-1982) als auch als erster Metropolit der Schweiz (1982-2003) wohl
der markanteste weil charismatischste Kirchenmann auf dem Gebiet der
«theologischen Dialoge» im innerchristlichen Rahmen war: Alles fiihrt
uns auf ein einziges gemeinsames Ziel hin — die von Jesus Christus ge-
wollte Einheit der Kirche im einen und einzigen Geist Gottes.

Maria Brun (geb. 1952 in Zofingen CH), Dr. theol. Studium der Theologie in
Fribourg, Luzern und Wien sowie in Belgrad, Thessaloniki und Athen. 1987
Promotion in orthodoxer Theologie. 1982—2003 theologische Mitarbeiterin
am Orthodoxen Zentrum des Okumenischen Patriarchats in Chambésy GE.
19851990 wissenschaftliche Mitarbeiterin am Okumenischen Institut der
Universitiit Fribourg. 1991-1996 Informationsbeauftragte der Schweizer Bi-
schofskonferenz. Seit 1997 Unterrichtstditigkeit in verschiedenen Ausbil-
dungsprogrammen. Seit 1996 Mitherausgeberin der Okumenischen Zeit-
schrift Una Sancta. Mitglied mehrerer wissenschaftlicher und dkumenischer
Gremien. Seit 2013 Landesprisidentin von Catholica Unio Schweiz. Publika-
tionen im Bereich Orthodoxie, Okumene sowie Jugend und Religion.

Adresse: Schlossstrasse 26,6005 Luzern, Schweiz. E-Mail: m.brun@bluewin.ch

67 Lupwic KaurManN (Hg.), Christenheit, Israel und Islam. Begegnung im Hei-
ligen Land, Luzern (Bucher)1964, 153.

68 Vgl. in: Tomos Agapis / Tomos Agapés (wie Anm. 25). — Vgl. auch ALIA PAYER,
Der Okumenische Patriarch Athenagoras 1. — ein Friedensbringer aus dem Osten,
Wiirzburg (Echter) 1986, 23-25.

203



Maria Brun

English Summary

Since John 17:21, church unity has been a lasting challenge to Christians, and as
the 21st century takes hold, it remains one of the needs of the hour.

The Orthodox have concerned themselves since the 1920s with strengthening
links within the church, which continued with the Pan-Orthodox consultations of
Rhodes and the preparation for the Holy and Great Council. In the field of inter-
church relations, the Orthodox were founder members of the WCC in 1948.

In conversations with the Orthodox, the Old Catholics and the Oriental Ortho-
dox completed their official theological dialogues in 1987 and 1993 respectively.
Both dialogues set an example, their methods having proved their worth, as the
positive results demonstrate. Metropolitan Damaskinos was the tireless secretary
for the preparation of the Pan-Orthodox Council, and as co-president of the two
dialogues with the Old Catholics and the Oriental Orthodox was the spur for in-
ternal unity among the Orthodox and for external unity among Christians. After
the success of these dialogues, the only ones so far concluded, and looking at all
the efforts for unity, one asks oneself what credible obstacle is causing the current
constant and discouraging running to stand still.

204



	Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge : orthodox, altkatholisch und orientalisch-orthodox

