
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 104 (2014)

Heft: 3

Artikel: Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge :
orthodox, altkatholisch und orientalisch-orthodox

Autor: Brun, Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405134

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Metropolit Damaskinos (Papandreou) und
die interchristlichen Dialoge:
orthodox, altkatholisch und orientalisch-orthodox1

Maria Brun

1. Prämissen2

1. Heute ist der interreligiöse Dialog ein Gebot des 21. Jahrhunderts bzw.
des 3. Jahrtausends. Doch unweigerlich stellt sich die Frage nach der
Authentizität und Glaubwürdigkeit der christlichen Partner. Muss man von
dem ehrgeizigen Ziel interreligiöser Dialoge etwa zurückbuchstabieren
und zunächst den interchristlichen Dialog festigen? Oder wäre es noch
dringlicher, vorerst die innerorthodoxe Einheit auf eine solide Basis zu
stellen, bevor man den Mitchristen gegenüber auftritt? Natürlich sind dies
keine neuen Anfragen, wie die Kirchengeschichte beweist3, im Gegenteil,
die Aktualität der Ansatzpunkte für den Dialog miteinander hat mitnichten

eingebüsst und bleibt in jeder Hinsicht bedenkenswert.
Im innerorthodoxen Rahmen hatte bereits in den ersten Dekaden des

19. Jahrhunderts «eine ungewöhnliche spirituelle Unruhe» Europa erfasst,
die von einer ökumenischen Vision beseelt war, allerdings im Nachhinein
als «utopisch» taxiert wurde4. Die ersten Ansätze dürfen jedoch als weg-

1 Diese Studie ist auf Griechisch in Theologia (Athen) 83 (3/2012) 223-251
erschienen und bildet den ersten Teil eines Gesamtartikels, dessen zweiter Teil den

Beitrag von Metropolit Damaskinos zu den interreligiösen Dialogen mit dem Judentum

und dem Islam untersucht: Theologia 84 (4/2013) 41-67.
2 Die Einleitung unter dem Titel «Prämissen» zeigt die Entwicklung der Initiativen

und Ideen zu den Dialogen im Allgemeinen und im historischen Geschehen auf:
Daten, die teilweise bereits bekannt sind. Am Ende eines jeden Abschnitts erfolgt ein
summarisches Fazit (kursiv gedruckt), alle zusammengenommen stellen Basis und
Hintergrund für den Beitrag von Metropolit Damaskinos dar. Die diskutierten Dialoge

werden in einem Dreierschritt abgehandelt: Entwicklung und Verlauf; Einschätzung

von Metropolit Damaskinos als Sekretär bzw. Kopräsident; Auswertung des

Beitrags von Metropolit Damaskinos. Zum Schluss werden einige Zukunftsperspektiven

- anhand der eingangs erwähnten Initiativen - zum Uberdenken formuliert.
3 Vgl. Ruth Rouse/Stephen Charles Neill (Hg.), A History of the Ecumenical

Movement, vol. I: 1515-1948; Harold E. Fey (Hg.), A History of the Ecumenical
Movement, vol. II: 1948-1968, Geneva (WCC) 1986.

4 Georges Florovsky, The Orthodox Churches and the Ecumenical Movement

prior to 1910, in: Rouse/Neill (Hg.), History (wie Anm. 3), 169-215, hier 193ff.

IKZ 104 (2014) Seiten 177-204 177



Maria Brun

weisend bezeichnet werden, weil Jesu Gebot «auf dass alle eins seien»5

immer wieder das Gewissen der Christen aufgerüttelt hat. Doch wie zur
Einheit finden, wenn Differenzen zu Trennungen führten?

Anfang des 20. Jahrhunderts profilierte sich das Ökumenische Patriarchat

von Konstantinopel mit Vorstössen, die den offenen Zeitgeist aufgriffen6

und wahrlich ein Zeitalter der Ökumene einläuteten. Bekannt sind die

Enzykliken der ersten beiden Dekaden: 1902 richtete sich der Ökumenische

Patriarch Joachim III. (1901-1912) an alle orthodoxen Schwesterkirchen,

damit sich einerseits «die orthodoxen Völker in der Einheit des

Glaubens, in der Nächstenliebe und in der Eintracht begegnen, um den
Glauben zu stärken und die Kirchen gegen die Bedrohungen dieser Zeit
besser zu verteidigen»7 und um andererseits «unsere Beziehungen in der

Gegenwart und in Zukunft zu den beiden grossen Zweigen des Christentums,

d.h. zu dem römischen Katholizismus und zum Protestantismus»8
in Erfahrung zu bringen. Selbstverständlich war diese Befragung im
Hinblick auf «die ersehnte Wiedervereinigung mit den Kirchen des Westens»

ausgerichtet, mit eingeschlossen auch die Altkatholiken und die Anglika-
ner. Mit der entsprechenden Enzyklika vom Jahr 1904 wurde die Frage
auch auf die «alten Kirchen des Ostens» ausgeweitet9. Zweck dieser
Rundschreiben waren die «Untersuchung und Ausarbeitung von Begegnungsund

Berührungspunkten mit anderen Kirchen» sowie der Vorschlag «einer

gemeinsamen Konferenz, um eine instituierte, gegenseitige und
freundschaftliche Annäherung vorzubereiten und im gemeinsamen
Einverständnis der Glieder unserer ganzen orthodoxen Kirche eine Prüfung
der Grundlagen, Massnahmen und Mittel, die als die tauglichsten anzusehen

sind, vorzunehmen»10. Mit anderen Worten ist hier bereits die Initial-

5 Joh 17,21.
6 Vgl. Florovsky, The Orthodox Churches (wie Anm. 4), 211; vgl. Stylianos

Harkianakis, Die orthodoxe Kirche und die ökumenische Bewegung, in: Raymund
Kottje/Bernd Moeller (Hg.), Ökumenische Kirchengeschichte. Bd. 3: Neuzeit, Mainz
(Grünewald) 1974, 349-356, hier 351.

7 Damaskinos Papandreou, Le Patriarcat cecumemque dans les temps modernes,

in: Constantinople. Le Patriarcat cecumenique et les monuments byzantins,
Athenes 1989, 293-339, hier 312f.

8 Basil Stavridis, Istoria tou Oikoumemkou Patriarchiou [Geschichte des

Ökumenischen Patriarchats], Athen 1967, 146.
9 Vgl. Harkianakis, Die orthodoxe Kirche (wie Anm. 6), 350.
10 Metropolit Maximos von Sardes, Das Ökumenische Patriarchat m der

orthodoxen Kirche. Auftrag zur Einigung, Freiburg (Herder) 1980, 413f.

178



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

zündung gegeben, die später in die Vorbereitungen des Heiligen und Grossen

Konzils der orthodoxen Kirche einmünden wird und aufdessen
Traktandenliste die ökumenischen Beziehungen zu den übrigen Christen und
die bilateralen Dialoge mit den einzelnen Kirchen und kirchlichen
Gemeinschaften stehenu.

2. Nach dieser «ersten ökumenischen Öffnung» setzte das Ökumenische
Patriarchat bereits einen weiteren Meilenstein: Die Enzyklika von 1920,

promulgiert unter dem damaligen Locum tenens, richtete sich dieses Mal
«an die Kirchen Christi auf dem ganzen Erdkreis» und forderte diese «zur
brüderlichen Mitarbeit» auf und dazu, «nach dem Vorbild des Völkerbundes

<eine Gemeinschaft der Kirchen> zu bilden»12, um durch gemeinsame
Initiativen im praktischen, kommunikativen, kirchlichen, theologischen
und vor allem spirituellen Bereich sich näherzukommen. In diesem «neuen

Geist, den die Enzyklika atmet, soll das Unbehagen und das Misstrauen

zwischen den christlichen Kirchen abgebaut werden»13. Mit diesem
Schreiben, das «einen bedeutenden Gesinnungswandel»14 manifestiert, ist
schliesslich die Orthodoxie in eine ökumenische Beziehung mit anderen
Kirchen eingetreten. Somit wurde das Jahr 1920 zu einem entscheidenden

Datum, denn von da an ist eindeutig der Anfang der grossen, nach und
nach alle christlichen Kirchen umgreifenden ökumenischen Bewegung zu
erkennen, die in der Gründung des «Ökumenischen Rates der Kirchen»
(ORK) vom Jahr 1948 ihren Höhepunkt fand. Die orthodoxe Kirche
gehörte - mit dem Ökumenischen Patriarchat und den Kirchen von Zypern
und Griechenland - mit zu den Gründungsmitgliedern des ORK.
Zusammenfassend kann man sagen, dass die Orthodoxie «im Bereich der
zwischenkirchlichen Beziehungen <eine Gründungsrollo gespielt und ihr
einen panchristlichen Charakter gegeben hat»i5, der auch erklärt, weshalb
die multilateralen Beziehungen, vor allem innerhalb des ORK, ebenfalls

11 Vgl. Die Beschlüsse der III. Vorkonziharen Panorthodoxen Konferenz
(Chambesy, 28.10. - 6.11.1986), in: US 42 (1987) 7-12.

12 Harkianakis, Die orthodoxe Kirche (wie Anm. 6), 351; Metropolit Maxi-
mos, Das Ökumenische Patriarchat (wie Anm. 10), 414.

13 Papandreou, Le Patriarcat cecumemque (wie Anm. 7), 313.
14 Nicolas Zernov, The Eastern Churches and the Ecumenical Movement in the

Twentieth Century, in: Rouse/Neill (Hg.), History (wie Anm. 3), 643-674, hier 654.
15 Hanfried Kruger/Werner Loser/Walter Muller-Romheld (Hg.),

Ökumene-Lexikon. Kirchen - Religionen - Bewegungen, Frankfurt a.M. (Lembeck/Knecht)
1983,915.

179



Maria Brun

auf der Tagesordnung des in Vorbereitung stehenden Panorthodoxen
Konzils stehen16.

3. Die grossen Ideen seitens des Ökumenischen Patriarchats bedeuteten

jedoch nicht automatisch, dass sich die übrigen orthodoxen Kirchen
vorbehaltlos in die Ökumene gestürzt hätten. Die infolge des Zweiten
Weltkriegs geschwächten Länder und die seit 1917 unter kommunistische
Regimes geratenen Ostblockländer sowie die in politisch restriktiven Strukturen

lebenden Alten Patriarchate hatten vorerst dringlichere Aufgaben zu
bewältigen. Zweifelsohne mischte sich auch Skepsis in die schöngeistigen
Ideen: Skepsis den westlichen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften

gegenüber, aber auch Skepsis dem Ökumenischen Patriarchat gegenüber.
Dieses sah sich genötigt, in einer weiteren Enzyklika vom Jahr 1952 die
kirchlichen Bedingungen und die Haltung der Orthodoxen bezüglich
ökumenischer Begegnungen festzuhalten. Dennoch aber benannte es die
Teilnahme der Orthodoxie an der ökumenischen Bewegung als «heilige
Pflicht» (obligation sacree et devoir saint), da sie bis dahin «durch die
Teilnahme an der Bewegung zur Wiedervereinigung der Christenheit vor
allem versucht hatte, den Reichtum ihres Glaubens, ihres Kultes und ihrer
kirchlichen Organisation bekannt zu machen, und umgekehrt hatte sie

sich über die neuen Methoden und Konzepte des kirchlichen Lebens und
Handelns der Heterodoxen erkundigt»17. Dank dieser präzisierenden Haltung

konnten Ängste aus dem Weg geräumt werden, mit der Beteiligung
an der ökumenischen Bewegung würden die einzelnen Kirchen eingeebnet

aufeine Einheitslehre, etwa durch Majorzverfahrenfestgelegt, und es gälte,

von der eigenen, durch die Jahrhunderte und Zeiten der Verfolgung
hindurch treu bewahrten christlichen Tradition Abschied zu nehmen. Die
Enzyklika erwies sich demnach als eine kluge und mit Voraussicht formulierte

Stellungnahme, die den Rahmen für die Ökumene genau absteckte.

4. Dank des klugen Vorgehens und der Initiativen konnten ausserdem im
Verlauf der Jahre viele Hindernisse aus dem Weg geräumt werden: Die

jurisdiktionellen Spannungen des 19. Jahrhunderts zwischen einzelnen
orthodoxen Kirchen und der Mutterkirche von Konstantinopel legten sich,
weil in einem neuen kanonischen Rahmen die Ausübung der Autorität der
Mutterkirche auf der Basis der veränderten Realitäten neu definiert und

16 Vgl. Beschlüsse (wie Anm. 11), 12-15.
17 Papandreou, Le Patriarcat cecumenique (wie Anm. 7), 314f.

180



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

sowohl Verwaltung und Organisation als auch die Gemeinschaft der
Lokalkirchen in der Tradition der Orthodoxie verankert wurden18. Dies alles
hatte schliesslich eine Vertrauensbasis geschaffen, sodass die Inhalte der

Enzykliken aufgegriffen wurden und bereits 1923 ein «Panorthodoxer

Kongress» in Konstantinopel zusammentrat, auf dem insbesondere
innerorthodoxe Themen Gegenstand von Diskussionen waren. Ihm folgten
1930 eine «Interorthodoxe Vorbereitungskommission» im Kloster Vato-

pedi auf dem Berg Athos und anschliessend 1936 der «Este Kongress
orthodoxer Theologie» in Athen, der als «Höhepunkt der interorthodoxen
Zusammenarbeit»19 deklariert wurde und die 1930 festgelegten Themenkreise

vertiefte- die Festigung der innerorthodoxen und die Aufarbeitung
der zwischenkirchlichen Beziehungen sowie der Beschluss, eine
panorthodoxe Vorsynode in die Wege zu leiten. Wegen der beiden Weltkriege
konnte der Zeitplan jedoch nicht wie vorgesehen eingehalten werden
Trotzdem ebneten diese Begegnungen den Weg fur die Panorthodoxen
Konferenzen von Rhodos20 Die Traktandenliste des geplanten panorthodoxen

Konzils nahm die jurisdiktionellen Fragen aufuntei den Stichwortern

Autokephalie bzw Autonomie und die Weise ihrer Proklamation,
sowie die Organisation der orthodoxen Diaspora und die Rangfolge bei
den Diptychen

5. «Als Athenagoras (1886-1972) im Jahr 1948 Ökumenischer Patriarch
wurde, kam er von Amerika nach Konstantinopel mit einem umfangreichen

Programm sowohl fur die panorthodoxen wie auch fur die allchrist-
lichen Angelegenheiten.»21 Bereits zehn Jahre spater initiierte er mit
einem Kondolenzschreiben zum Tode von Papst Pius XII. «den Dialog der
Liebe» - seine, wie sich zeigen wurde, erfolgreiche Devise, die ihm so

sehr am Herzen lag und die sich als «die richtige Sprache» erwies. Damit
gelang es ihm, die zwischen den Kirchen und christlichen Gemeinschaften

herrschende Kalte zu vertreiben und die jahrhundertelangen Polemiken

und Auseinandersetzungen zu uberwinden22. Alsbald setzte er sich

daran, die Fahrten seiner Vorganger im Amt aufzugreifen und in konti-

18 AaO 315
19 Zernov, The Eastern Churches (wie Anm 14), 657
20 Dazu die Studie von Anne Jensen, Die Zukunft der Orthodoxie Konzilsplane

und Kirchenstrukturen, Zurich (Benziger) 1986
21 Harkianakis, Die orthodoxe Kirche (wie Anm 6), 353
22 Vgl Papandreou, Le Patnarcat cecumemque (wie Anm 7), 315

181



Maria Brun

nuierlicher Abfolge die gesamte Orthodoxie nach Rhodos einzuladen. So

fanden in den Jahren 1961,1963, 1964 und 1968 die wichtigsten Panorthodoxen

Konferenzen statt, die sich mit der Vorbereitung eines - erstmals
wieder nach tausend Jahren! - Heiligen und Grossen Konzils der orthodoxen

Kirchen und mit den ökumenischen Beziehungen beschäftigten.
Obwohl seit 1961 Beobachter anderer Kirchen bei den Konferenzarbeiten

zugegen waren, fühlten sich die Orthodoxen ihrerseits doch durch die

Einladung der römisch-katholischen Kirche überfordert, als Papst Johannes

XXIII. (1881/1958-1963) an Weihnachten des gleichen Jahres das

Zweite Vatikanische Konzil ankündigte und sich Beobachter von allen
christlichen Kirchen wünschte. Rücksicht, Verständnis und sachtes

Vorgehen bewogen den Patriarchen, die diesbezügliche Entscheidung den
einzelnen Lokalkirchen zu überlassen23. Die gegenseitige Bereicherung,
die die Teilnahme von Konzilsbeobachtern mit sich brachte - denn diese

fühlten sich keineswegs einvernommen, sondern ihre Beiträge waren
ausdrücklich erwünscht und respektiert -, wirkte sich in vieler Hinsicht für
beide Kirchen positiv aus. Auf diesem Weg erfuhren die Orthodoxen vor
allem auch neue methodische Wege, die siefür ihr eigenes geplantes Konzil

inspirierten.

6. Patriarch Athenagoras schätzte allerdings auch die Gunst der Stunde

richtig ein, denn ein Konzil der römisch-katholischen Kirche, dessen

Hauptanliegen das «aggiornamento»24 war - verstanden als «Umkehr
(metanoia) und Erneuerung» bot die einzigartige Gelegenheit für eine

gegenseitige Annäherung zwischen den Kirchen. Dazu wollte er die Hand
reichen! Ihm war jedoch bewusst, dass er diesbezüglich nicht den Rückhalt

aller orthodoxen Kirchen haben würde, d.h., dass er mit Vorsicht und
Umsicht vorgehen musste, um keine Amtsbrüder zu brüskieren. Also liess

er die Hierarchen der übrigen orthodoxen Lokalkirchen wissen, dass er
nur in seiner Eigenschaft als Oberhaupt der Kirche von Konstantinopel
handeln würde, umso mehr als die Bannsprüche von 1054 nur gegen den

Patriarchen von Konstantinopel gerichtet waren und weder seine Kirche,
die er repräsentierte, noch die übrigen orthodoxen Kirchen beträfen. Mit

23 Dazu die ausführliche Studie von Maria Brun, Fonti per la partecipazione
degli ortodossi al concilio, in: L'evento e le decisioni. Studi sulle dinamiche del con-
cilio Vaticano II (a cura di Maria Teresa Fattori e Alberto Melloni), Bologna (Mulmo)
1997, 259-293.

24 Vgl. Acta Apostolicae Sedis, Rom (1959) 68.

182



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

dieser Klarstellung war ihm der Weg offen - nach über neunhundert Jahren

Trennung im Januar 1964 Papst Paul VI. (1897/1963-1978) auf dem
Boden des Heiligen Landes brüderlich zu umarmen und im Dezember
1965 die Bannbullen von 1054 gegenseitig aufzuheben und dadurch das

grosse Schisma zwischen der Kirche des Ostens und des Westens offiziell
zu beenden. Schliesslich war es im Jahr 1967 so weit, dass sich der Bischof
von Alt-Rom und der Bischof von Neu-Rom gegenseitig in Konstantinopel
und in Rom besuchen konnten25. Mit diesen mutigen Schritten, die die

gesamte Christenheit bewegten, wurde der Weg frei für offizielle Gespräche

zwischen der orthodoxen und der römisch-katholischen Kirche.
Bekanntlich hatte sich der Vatikan bis am Vorabend des Zweiten Vatikanischen

Konzils hartnäckig geweigert, sich auf sogenannte «ökumenische

Gespräche» einzulassen26. Dadurch, dass Papst Johannes XXIII. «die
Zeichen der Zeit» erkannte, sein Nachfolger Papst Paul VI. sein prophetisches

Werk weiterführte und der visionäre Patriarch Athenagoras «den

richtigen Tonfall» fand, konnte «der Dialog der Liebe» allmählich in den

«theologischen Dialog» übergehen. «Die Friedensbringer» aus dem Osten

und dem Westen27 öffneten die Torefür die Dialoge aufbilateraler und
multilateraler Ebene - und weit darüber hinaus für einen Beitrag der
christlichen Kirchen «zur Verwirklichung des Friedens, der Gerechtigkeit,
der Freiheit, der Brüderlichkeit und der Liebe zwischen den Völkern
sowie zur Beseitigung der Rassen- und anderen Diskriminierungen»: der
letzte Themenbereich des Heiligen und Grossen Konzils der orthodoxen
Kirchen.

25 Vgl. Tomos Agapis. Dokumentation zum Dialog der Liebe zwischen dem Hl.
Stuhl und dem Ökumenischen Patriarchat 1958-1976 (hg. i.A. von Pro Oriente,
Wien), Innsbruck 1978. - Vgl. auch: Tomos Agapes. Vatican-Phanar 1958-1970,
Rome-Istanbul 1971 (griech./franz.).

26 Vgl. Yves M.-J. Congar, Chretiens en dialogue. Contributions catholiques ä

l'cecumenisme (UnSa 50), Paris (Cerf) 1964.
27 Aristeidis G. Panotis, Paulos VI. - Athenagoras I. Eirenopoioi [Paul VI. -

Athenagoras I. Friedensstifter], Athen 1971.

183



Maria Brun

2. Die Dialoge innerhalb des Aufgabenkomplexes von Metropolit
Damaskinos

Als Fazit zu den vorgenannten Prämissen und als Überleitung zu den

eigentlichen Dialogen mögen die Zeitumstände kurz skizziert sein, in die
hinein Metropolit Damaskinos gestellt wurde:

Als der junge Archimandrit Damaskinos Papandreou (1936-2011) seine

Doktoratsstudien - in ökumenischer Theologie und vergleichender
Religionsphilosophie - in Deutschland abgeschlossen hatte und im Jahr
1965 zum Vorsteher (hegoumenos-dieuthyntes) des vom Ökumenischen
Patriarchat neu geschaffenen orthodoxen Mönchszentrums in Taize
ernannt wurde, hätte «das ökumenische Bad» nicht intensiver und
herausfordernder sein können; denn das hiess, die orthodoxe Spiritualität zu
leben und zu pflegen in unmittelbarer Nachbarschaft zur ortsansässigen,
reformiert ausgerichteten Gründer-Brüdergemeinschaft und zu den
römisch-katholischen Mönchs- und Nonnengemeinschaften des
Franziskaner-Ordens28.

Zur selben Zeit fanden auf Weltebene die wichtigsten ökumenischen
Schritte statt: das Zweite Vatikanische Konzil hatte soeben 1964 die beiden

Dekrete «Über den Ökumenismus» (Unitatis redintegratio) und
«Über die Ostkirchen» (Orientalium Ecclesiarum) verabschiedet; Papst
Paul VI. und Patriarch Athenagoras I. waren sich soeben das erste Mal im
Heiligen Land begegnet und erwägten in Bälde die Proklamation der
Aufhebung der gegenseitigen Bannsprüche. Kurzum, der «Dialog der Liebe»
war in vollem Gange und verlief sehr verheissungsvoll; die Etablierung
der «theologischen Dialoge» zwischen den einzelnen christlichen Kirchen
war nur noch eine Frage der Zeit. Der Patriarch hatte auch alles Nötige in
die Wege geleitet, um 1968 die IV. Panorthodoxe Konferenz einzuberufen,
damit die Vorbereitungsarbeiten für das Heilige und Grosse Konzil der
orthodoxen Kirche baldigst starten konnten. Weitsichtig wie er war,
errichtete er ausserdem im Jahr 1966 das Orthodoxe Zentrum des Ökumenischen

Patriarchats in Chambesy bei Genf, womit die Infrastruktur für
die Umsetzung der vielfältigen Pläne gegeben war. Wie die Lebensgeschichte

von Metropolit Damaskinos Papandreou gezeigt hat, war er -
1969 - «der richtige Mann zur richtigen Zeit», um zum Vorsteher dieses

28 Vgl. Jürgen Kassing, Bei P. Damaskinos im Centre orthodoxe zu Taize (1967—

1969), in: Ekklesia - Oikoumene - Politike (Kirche - Ökumene - Politik. FS Metropolit

Damaskinos von Adrianoupolis), ed. by the Interparliamentary Assembly on
Orthodoxy, Athen 2007, 337-341.

184



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

Orthodoxen Zentrums und zum Sekretär des Heiligen und Grossen Konzils

der orthodoxen Kirche ernannt zu werden

All die genannten Aufgaben, die im Verlauf der Jahre Metropolit
Damaskinos ubernahm bzw die ihm ubertragen wurden, hat er nicht selbst

gesucht, sondern sie sind aufs Engste mit der Bestimmung des Orthodoxen
Zentrums in Chambesy verknüpft Folgende sind die vier Hauptzwecke

- die christliche Welt und besonders Westeuropa über Kultus, Lehre,
Tradition und Theologie der Orthodoxie zu informieren,

- Theologie und spirituelles Leben der andern Kirchen und christlichen

Konfessionen an Ort und Stelle zu studieren,

- Kontakte zwischen den orthodoxen Lokalkirchen und dadurch die
interorthodoxe Einheit zu fordern,

- durch die Entwicklung der Kontakte zwischen der Orthodoxie und
den übrigen Kirchen und christlichen Konfessionen die ökumenische

Gesinnung und die innerchristliche Einheit zu fordern29

So lasst sich sagen Alle Aktivitäten des Orthodoxen Zentrums des
Ökumenischen Patriarchats in Chambesy sind von seinem Selbstverstandnis
her zu verstehen em Fenster des orthodoxen Ostens fur den Westen zu

sein und umgekehrt als ein Fenster des Westensfur den orthodoxen Osten

zu gelten

3. Der innerorthodoxe Dialog

1 Hierbei handelt es sich nicht um einen eigens in Auftrag gegebenen

Dialog, wie dies bei den interchristlichen, sogenannten ökumenischen
Dialogen der Fall ist Der innerorthodoxe Dialog, wie er heute praktiziert
wird, ist aufs Engste mit den Vorbereitungen des Heiligen und Grossen

Konzils verbunden und nahm seinen eigentlichen Anfang mit den
erwähnten Enzykliken von Anfang 20 Jahrhundert Diese hatten in erster
Linie «die Stärkung der mnerorthodoxen Kontakte und die Entwicklung
der Zusammenarbeit zwischen den autokephalen Kirchen» ins Auge ge-
fasst Aufgabe des Ökumenischen Patriarchats als Mutterkirche ist es,
«die brüderlichen Beziehungen zwischen den einzelnen orthodoxen
Kirchen herzustellen, zu koordinieren und zu fordern», und dies in besonde-

29 Art 3 des Patnarchalen und Synodalen Grundungstomos vom 7 Juni 1966

sowie Art 4 der Statuten vom 16 Juni 1966, in Chambesy-Geneve Centre orthodoxe

du Patriarcat cecumenique 35 ans au service de l'Eglise et de la theologie oecume-

nique, Athenes 2003, 28

185



Maria Brun

rer Weise auch ihren Tochterkirchen gegenüber. Der innere Zusammenhalt

war auch gefordert, um gemeinsam gegen die äusseren und die inneren

Anfechtungen anzukämpfen30. In Erinnerung gerufen seien nur die
beinahe 400-jährige Türkenherrschaft (1453-1821), unter der die griechische

Kirche sehr litt, ferner - wie bereits erwähnt - das restriktive Staats-

gefüge in den Alten Patriarchaten und schliesslich die
absolutistischkommunistische Herrschaft, die mit ihrer atheistischen Ideologie seit 1917

bzw. nach dem Zweiten Weltkrieg das Christentum in ganz Osteuropa
bedrohte und das Leben der Kirchen lahmlegte.

In diesem Kontext waren - um bereits in weiteren Horizonten zu denken

- nicht nur die gestärkte innerorthodoxe Einheit gefordert, sondern
auch der unabdingbare innerchristliche Zusammenhalt, wenn es galt,
zusammen gegen die schwerwiegenden, von aussen auferlegten Bedrohungen

des christlichen Glaubens anzukämpfen. Mit anderen Worten blieb
der Christenheit nichts anderes übrig, als «über den eigenen Schatten zu
springen», nicht die alten Verletztheiten weiter zu pflegen, sondern auch

schmerzhafte Erfahrungen zu überwinden versuchen. Es galt, dass die
eine Kirche die Ängste, Nöte und Bedrohungen der anderen Kirche
wahrnahm, kannte und sie in deren Überwindung mit brüderlicher Liebe
unterstützte und die Hoffnungen in christlicher Haltung aufrechterhielt31.

Auf diese Weise sollte es möglich werden, dass man sich gegenseitig wieder

als wahre «Brüder und Schwestern» im christlichen Glauben ansprechen

und als «Schwesterkirchen» wieder erkennen konnte. So kann man
zusammenfassend festhalten: Die drängenden zeitgeschichtlichen
Herausforderungen machten sowohl die innerorthodoxen wie die interchristlichen

Dialoge zu einer Notwendigkeit.

2. Unter diesem Gesichtspunkt ist es also unbedingt als Erfolg zu werten,
wenn nach über tausend Jahren Unterbruch seit dem letzten gemeinsamen
Konzil (Konstantinopel IV, 869-870) sich auf dem Panorthodoxen Kon-

gress von 1923 zwar nicht alle, aber immerhin Vertreter, d.h. Hierarchen
und Theologen, der Kirchen von Konstantinopel, Russland, Serbien,

Zypern, Griechenland und Rumänien einfanden. Auch die Gründung des

Ökumenischen Rates der Kirche 1948 stellte eine neue Plattform für die
Orthodoxie dar, besonders wenn man bedenkt, dass nach 1961 - also nach
der 1. Panorthodoxen Konferenz von Rhodos - allmählich alle orthodoxen

30 Papandreou, Le Patriarcat cecumenique (wie Anm. 7), 311-312.
31 Vgl. ebd.

186



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die lnterchnstlichen Dialoge

Kirchen dem ORK beitraten32. Diese erste Konferenz von Rhodos war für
die orthodoxe Kirche ganz allgemein ein Höhepunkt, denn ausnahmslos
alle orthodoxen Kirchen waren durch Delegierte präsent33. Mit den

Konferenzen von Rhodos stellte sich eine gewisse Regelmässigkeit ein, und die
orthodoxen Lokalkirchen erkannten die Chance, sich gegenseitig im
Gespräch austauschen zu können. Damit war das Terrain bereitet für die
Vorbereitungsarbeiten des Heiligen und Grossen Konzils der orthodoxen
Kirche.

3. Wer nun meint, dass es mit der Einberufung von panorthodoxen
Konferenzen getan ist und sich bei den Treffen die Eintracht wie von selbst

einstellt, hat weit gefehlt. Hinter den zahlreichen Harmonie ausstrahlenden

Bilddokumenten steckte harte Knochenarbeit. Und genau diese leistete

Metropolit Damaskinos. Die Erstellung von Tagesordnungen, die

Organisation der Treffen, das Verfassen der diversen Berichte und Protokolle:

das alles war administrative und technische Arbeit. Die wirkliche
Arbeit jedoch, diejenige, die von Mensch zu Mensch ging, die das
Vertrauen zwischen den einzelnen orthodoxen Lokalkirchen aufbaute,
geschah in aufwendigen Stunden im Hintergrund, unsichtbar für die meisten.

Dazu folgende Details:

- Angesagt waren viele Reisen: Nichts ersetzt den direkten Kontakt.
Weite Distanzen, politisch unsichere Situationen, gefährliche Reisen,

Zeitunterschiede, grosse Klimawechsel, ungewohnter Tagesablauf,

fremde Speisekarte: Dafür gab es keine Entschuldigung.

- Gefragt war das direkte Gespräch: Nichts ersetzt den Vertrauensmann.

Theologisch fundierte Kenntnis, authentischer Vertreter der

gelebten christlichen Tradition, Treue der Mutterkirche gegenüber,
verlässlicher Botschafter in innerkirchlichen Angelegenheiten,
verständnisvoller Gesprächspartner mit offenem Gehör: Das ist es, was
die Menschen brauchen.

32 Vgl. Kruger u.a. (Hg.), Ökumene-Lexikon (wie Anm. 15), 916.
33 Vgl. Vasil T. Istavridis, The Orthodox Churches in the Ecumenical Movement

1948-1968, in: Fey (Hg.), History (wie Anm. 3), 287-309, hier 291. - Als einzige

fehlte die Kirche von Albanien, die unter kommunistischer Regierung stand; diese
hatte 1949 die ganze Hierarchie und Kirchenstruktur aufgelost und 1967 jegliche
Religion abgeschafft. Erst um 1990/91 konnten die kirchlichen Strukturen der auto-
kephalen Kirche von Albanien wieder errichtet werden.

187



Maria Brun

- Aufgesucht war der Sitz der Konzilsvorbereitungen: Nichts ersetzt
ein offenes Haus. Als Gast willkommen zu sein, sich im Orthodoxen
Zentrum zu Hause zu fühlen, in einer Oase des Friedens aufgenommen

zu sein, offene Türen, Hochherzigkeit und sprichwörtliche
Gastfreundschaft: Das fanden alle in Chambesy.

- Abgebaut werden sollten die Vorurteile: Nichts ersetzt die persönliche

Begegnung. Unbekanntes kennenlernen, auf Unvorstellbares
zugehen, sich auf Ungewohntes einlassen, für Ungeahntes offen
sein, den andern annehmen, wie er ist, voneinander lernen, wo nötig
den andern belehren: Das war und bleibt die unabdingbare
Voraussetzung.

- Sich von Gottes Geist inspirieren lassen: Nichts ersetzt die Suche
nach der Wahrheit. Neues wagen, Unmögliches in Erwägung
ziehen, aus dem Engpass den Ausweg finden, Mut zu Neuem haben, auf
die Stimme der Jungen hören, in allem das Gute sehen: Das zeichnete

Metropolit Damaskinos aus.

4. Als Fazit muss gelten: Dank der Bemühungen von Metropolit Damaskinos

hat sich der innerorthodoxe Dialog gefestigt, kennen sich die orthodoxen

Hierarchen untereinander, sind sich die einzelnen orthodoxen
Lokalkirchen nicht mehr fremd, hat sich die gegenseitige Begegnung rhythmisiert.

Als verantwortlicher Sekretär für die Vorbereitung des Heiligen und
Grossen Konzils seit 1969 begleitete Metropolit Damaskinos die
Interorthodoxen Vorbereitungskommissionen von 1971, 1986, 1990, 1993 und
1999 sowie die drei Vorkonziliaren Panorthodoxen Konferenzen 1976,

1982 und 1986, die alle im Orthodoxen Zentrum in Chambesy stattfanden,
und führte die Konzilsarbeiten bis kurz vor die vierte Vorkonziliare
Panorthodoxe Konferenz34, die nun in der Verantwortung seiner Nachfolger liegt.

4. Der Dialog mit den Altkatholiken

1. Beziehungen zwischen den beiden Kirchen sind so alt wie die altkatholische

Kirche. Direkt nach der Trennung von der römisch-katholischen
Kirche nach dem Ersten Vatikanischen Konzil 1870 suchte der Theologe
Ignaz von Döllinger den Kontakt mit der orthodoxen Kirche. Er bemühte

34 Vgl. dazu die entsprechenden Jahrgange des in einer auf Griechisch und auf
Französisch erscheinenden Ausgabe des Informationsbulletins «Episkepsis» (Chambesy

GE).

188



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristhchen Dialoge

sich um theologische Gespräche im Hinblick auf eine Wiedervereinigung
mit der Orthodoxie. In diesem Zusammenhang kann man mehrere Etappen

unterscheiden: 1. Zwei Unionskonferenzen (Bonn 1874 und 1875); 2.

Nach der Konstituierung der Utrechter Union 1889 Briefwechsel mit der
St. Petersburger und der Rotterdamer Kommission (1893-1913); 3. Drei
ökumenische Treffen (Genf 1920, Lausanne 1928, Genf 1930), welche die

Unionskonferenz in Bonn 1931 vorbereiteten. Nach ausgiebigen Diskussionen

theologischer Themen, bei denen man beinahe volle Übereinstimmung

erreicht hatte, rechneten beide Seiten mit der baldigen
Verwirklichung der kirchlichen Einheit. Das Nichteintreffen derselben «löste

bei vielen Altkatholiken in der Folge Gefühle der Enttäuschung und der

Resignation aus»35.

Orthodoxerseits war zunächst die Enzyklika von 1902 ausschlaggebend,

sich überhaupt auf das Parkett zwischenkirchlicher Beziehungen zu
begeben, dann aber vor allem die Panorthodoxen Konferenzen von Rhodos.

Die prinzipiellen Wegleitungen von 1961 - bei dieser Konferenz waren

die Altkatholiken als offizielle Beobachter anwesend36 - wurden 1963

konkretisiert, indem - in Entsprechung zur altkatholischen Initiative -
eine Interorthodoxe Theologische Kommission für die Vorbereitung des

theologischen Dialogs gebildet wurde. Diese kam 1966 zu ihrer ersten

Sitzung in Belgrad zusammen, wo nach einer Zusammenstellung der
Differenzen und Konvergenzen festgestellt wurde, dass die trennenden
Unterschiede - trotz grosser Reserve seitens der griechischen Delegation37

- nach Einschätzung des späteren Kopräsidenten Metropolit Damaskinos
im Grunde genommen «sehr wenige sind»38. Nachdem die Altkatholiken
der Aufforderung der Panorthodoxen Konferenz von 1968 nachgekommen

waren und einen «Glaubensbrief» sowie eine Erklärung über das

Filioque formuliert hatten, erfolgten auf beiden Seiten mehrere vorbereitende

Treffen, bis der gemischte theologische Dialog 1975 offiziell be-

35 Details dazu in: Komonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe
der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit französischer

und englischer Ubersetzung. Hg. von Urs von Arx, in: Beiheft zur IKZ (Bern)
79 (4/1989), 16.

36 Vgl. Istavridis, Orthodox Churches (wie Anm. 33), 294.
37 Vgl. Peter Neuner, Kleines Handbuch der Ökumene, Dusseldorf (Patmos)

1987, 130.
38 Damaskinos Papandreou, Theologikoi dialogoi. Mia orthodoxos prooptike

[Theologische Dialoge. Eine orthodoxe Perspektive], Thessaloniki 1986, 27-32 und
241-285 (Dokumente), hier 28.

189



Mat ia Brun

gann. Im Nachhinein kann man sagen, dass dieser Dialog in seiner neuen
Phase auf beiden Seiten sehr seriös vorbereitet und - entsprechend der

vom gemischten Koordmierungsausschuss im Kloster Penteli/Athen 1973

festgelegten Methode - bis zu seinem Abschluss 1987 systematisch
durchgeführt wurde.

Metropolit Damaskinos hat diesen Dialog, der als erster von allen
bestehenden Dialogen erfolgreich abgeschlossen wurde, bei semer
Schlussansprache wie folgt bewertet:

Der offizielle theologische Dialog zwischen der altkatholischen und der
orthodoxen Kirche lauft mit dieser VII Vollversammlung m seine Zielgerade
ein Durch die Annahme der gemeinsam verfassten Textvorlagen ist das der
Gemischten Theologischen Kommission aufgetragene Werk zum Abschluss
gebracht Nach langer und eingehender Diskussion einigten sich die Mitglieder

auf den endgültigen Wortlaut der Texte, die nach der einhelligen Uberzeugung

der Orthodoxen und der Altkathohken die Lehre ihrer Kirche
wiedergeben39 Es versteht sich von selbst, dass die Gemischte Theologische
Kommission, die im Geiste der Aufrichtigkeit und der Liebe gearbeitet hat, mit
grosstmoglicher Konsequenz und mit ekklesialem Verantwortungsbewusst-
sein die theologischen Fragen behandelte und durch die gemeinsamen Texte

eine annehmbare theologische Grundlage fur die Forderung der Wiederherstellung

der kirchlichen Gemeinschaft zwischen der altkatholischen und der
orthodoxen Kirche lieferte Die Kommission hat nunmehr die ihr aufgetragene

theologische Arbeit zu einem glucklichen Abschluss gebracht Sie kann
aber nicht über diese oder jene kirchliche Bewertung dieser Arbeit entscheiden

Verantwortlich fur diese Bewertung sind die zustandigen kirchlichen
Gremien der den Dialog fuhrenden Kirchen Der Abschluss des offiziellen
theologischen Dialoges muss seitens der beiden Vorsitzenden durch einen
ausführlichen Bericht und die Unterbreitung von Vorschlagen an die Kirchen
vollendet werden, wie diese die theologische Ubereinstimmung zur
Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft anwenden können 40

Schliesslich gibt er semer Hoffnung Ausdruck, dass die muhevolle Arbeit
Fruchte tragen wird.

39 Am Ende jedes gemeinsam verabschiedeten Textes wurde die Formel
angebracht «Der obige Text über gibt nach Auffassung der Gemischten Orthodox -
Altkatholischen Theologischen Kommission die Lehre der Orthodoxen und der
Altkatholischen Kirche wieder», vgl Komonia (wie Anm 35)

40 Damaskinos Papandreou, Abschluss des orthodox - altkatholischen Dialogs,
in US 42 (1987) 334-339, ders Der orthodox - altkatholische Dialog Ein Modell
fur die Uberwindung der kirchlichen Spaltung zwischen Abendland und Morgenland9,

in IKZ 78 (1988) 79-89

190



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

Ich will sehr hoffen, dass sich die Tatsache der glücklichen Vollendung des

theologischen Dialogs als ein fester Anstoss in jeder Richtung auswirken
wird, so dass die ganze theologische Anstrengung fur die Einheit kirchlich
mit demselben Geist der Liebe und des gegenseitigen Verständnisses, mit
welchem unser Dialog geführt wurde, bewertet wird Wir sind in den Dialog

eingetreten im Auftrag unserer Kirchen. Im Dialog haben wir den
gemeinsamen Glauben wie einen Schatz zusammengetragen. Wir gehen aus
dem Dialog als Missionare der Einheit und unserer Hoffnung, dass unsere
Gemeinschaft ihre Vollendung finde am gemeinsamen Tisch des Herrn.41

2. Der besondere Beitrag von Metropolit Damaskinos setzte ein mit dem
Jahr 1980, als das Ökumenische Patriarchat ihn zum orthodoxen Kopräsidenten

dieses Dialogs ernannte. Er übernahm diese Aufgabe zu einer Zeit,
als die Vorbereitungsarbeiten, wie oben beschrieben, die verschiedenen
Vorstufen bereits durchlaufen hatten und soeben die Dritte Vollversammlung

des offiziellen theologischen Dialogs mit den Altkatholiken stattgefunden

hatte. Im Zweijahresrhythmus hat er die Arbeiten fortgeführt:
alternierend die Sitzung der Gemischten Subkommission bzw. die
Vollversammlung. In der Zeitspanne von 1975 bis 1987, davon mit sieben Jahren

Kopräsidium von Metropolit Damaskinos - an der Seite des altkatholischen

Schweizer Bischofs Leon Gauthier, der alle Vollversammlungen
kopräsidierte -, hat diese Dialogkommission alle Themen der 1973 festgelegten

Traktandenliste diskutiert, 26 theologische Konsenstexte42 erarbeitet

und sämtliche einstimmig angenommen. Der weitere Annahmepro-
zess erfolgt gemäss Beschluss der III. Vorkonziliaren Panorthodoxen
Konferenz von 1986, wobei sich die Altkatholiken dahin gehend geäussert
haben, dass sie in analoger Weise verfahren und die verabschiedeten Texte

der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK), als ihrer
höchsten kirchlichen Autorität, vorlegen würden. Diese wie auch das
Ökumenische Patriarchat werden «entscheiden, ob und inwieweit die not-

41 Ebd. Vgl. auch Peter Amiet, Der altkatholisch - orthodoxe theologische Dialog

ist abgeschlossen, in: IKZ 78 (1988) 42-49, hier 44-47.
42 Die Originalsprachen sind Deutsch und Griechisch. Auf Deutsch, Französisch

und Englisch liegen die Texte vor in Koinonia (wie Anm. 35), auf Deutsch auch

in: DwÜ I, 21991, 23-53; DwU II, 1992, 19-49; auf Griechisch und Franzosisch in:
E7UöKsi|n<; / Episkepsis. [Zu weiteren Ubersetzungen und Studien bis 2008 vgl. Urs
von Arx, Evaluation of the Orthodox - Old Catholic Dialogue (Consultation on
Dialogues between Orthodox and other Member Churches of CEC, Pullach, Germany,
23-25 June 2008), in: Reseptio [Helsinki] 1/2009, 76-98 http://sakasti.evl.fi/sak-
asti.nsf/0/10FE7C6FC73BEDC2C22576F2004102B3/$FILE/Reseptiol_2009.pdf.
Anm d Red.}

191



Maua Brun

wendigen Voraussetzungen zur Wiederherstellung der vollen kirchlichen
Gemeinschaft vorliegen»43.

Dank einer klar vorgegebenen Methode, die die Kommissionsarbeiten

gut rhythmisierte, engagierten Mitgliedern, die kompetent und diszipliniert

arbeiteten, und zwei Kopräsidenten, die in brüderlichem Einvernehmen

den Dialog zielstrebig führten, kamen die theologischen Begegnungen

zwischen den Orthodoxen und den Altkatholiken gut voran. Metropolit
Damaskmos war bekannt als Okumeniker, der von seiner Sache, d h

dem Anliegen, die kirchliche Annäherung voranzutreiben, uberzeugt war.
Dafür arbeitete er hart, diskutierte mit Leidenschaft, um zum gesteckten
Ziel vorzudringen, versuchte, seine Dialogpartner von der zur Einheit
verpflichtenden Notwendigkeit zu uberzeugen, und ging trotz der Herausforderung

manch kritischer Stimmen unbeirrt seinen Weg weiter. Was ihn
motivierte, war die Glaubwürdigkeit oder vielmehr die Unglaubwurdigkeit
einer getrennten Christenheit in der Welt von heute - und dies im Besondern

angesichts der Herausforderungen einer fortschreitenden Säkularisierung,

eines beunruhigenden Werteverlustes, einer Entchristlichung von
Europa - in deren Bresche offenkundig der Islam einzutreten gedenkt. Die
Hartnackigkeit, mit der er auch die Dialogarbeiten verfolgte, paarte sich

mit Kontinuität, und beide führten schliesslich zu einem erfolgreichen Ende.

Ebenso uberzeugt unternahm er nach Abschluss des offiziellen Dialogs
die Reisen zu allen orthodoxen Lokalkirchen, um sie über die erfolgten
Resultate zu informieren Bei ihm gab es kein Abwarten, was passieren
wurde und ob überhaupt etwas passieren wurde Hatte er sich in seiner
Eigenschaft als Kopräsident nicht unverzüglich um diese Kontakte gekümmert,

hatten wahrscheinlich vielerorts bis heute weder Kirchenleitungen
noch Kirchenbasis eine Ahnung von diesen bedeutenden Schritten, die in
absolut christlicher Gesinnung unternommen wurden. Wer kann eigentlich
dagegen sein, wenn Christen sich versöhnen wollen

Seine abschliessenden Gedanken zum Dialog zwischen der orthodoxen

Kirche und den altkathohschen Kirchen der Utrechter Union klingen
sehr zuversichtlich, legen an den Tag, was der Dialog unter seiner Fuhrung
auf theologischer Ebene erreicht hat, verbergen aber nicht ganz Bedenken,

43 Damaskinos Papandreou, Historische Einleitung zum altkatholisch - orthodoxen

Dialog, in DwU II, 1992, 19-21 - Da der Rezeptionsprozess weder einseitig
noch isoliert vonstatten gehen kann, finden weiterhin themenbedingte Konsultationen

statt, an denen Vertreter beider Kirchen teilnehmen Regelmassige Berichterstattung

in IKZ und Episkepsis

192



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

dass die Vorarbeiten zu einer bestmöglichen Rezeption eventuell zu wenig
sorgfältig geschehen könnten. Der Dialog mit den Altkatholiken war für
Metropolit Damaskinos insofern ein Höhepunkt, als er ihn in einigen seiner

theologischen und ökumenischen Hauptanliegen bestätigte, d.h., der
Erfolg dieses Dialogs zeigt zugleich den unverkennbaren Beitrag von
Metropolit Damaskinos auf, der auch für die übrigen Dialoge wegweisend
sein könnte44:

1. Heilige Schrift und Vätertradition haben sich als gemeinsame Basis

für die Einheitsfindung bewahrheitet; unterschiedliche Sprache und

Interpretation müssen kein Verrat an der Glaubenswahrheit darstellen.

2. Unterschiede zwischen einzelnen Kirchen können als legitime Tra¬

ditionen des Ostens und des Westens erkannt werden, die sich

gegenseitig bereichern.
3. Die Tradition des Glaubens kann sich in verschiedenen legitimen

Formen ausdrücken; unterschiedliche Traditionen müssen also nicht
unbedingt Trennungen in der einen Tradition des Glaubens sein.

4. Historisch bedingte Ausformungen des Glaubenslebens und lokale
Besonderheiten müssen nicht der Tatsache widersprechen, dass

verschiedene Kirchen in Ost und West zur einen Christenheit gehören.
5. Der christliche Geist - ob in seiner griechischen oder in seiner latei¬

nischen Ausformung - bildet ein einziges Erbe des Ostens und des

Westens; unterschiedliche Mentalität und Kultur können eine

Ergänzung für das Glaubensverständnis sein.

6. Fanatismus und Leidenschaften führen zu Polarisierungen und aus-

schliessenden Grenzfestlegungen; erfüllt von der Liebe Christi kann

man ausserhalb seiner eigenen kanonischen Grenzen auch Brüder
und Schwestern im christlichen Glauben erkennen.

7. Im ökumenischen Dialog kann man seine eigene christliche und

kirchliche «Identität» neu suchen, neu durchdenken und neu entdecken.

Ökumene bedeutet keine Nivellierung des Glaubens.
8. Die wahre Identität und die Katholizität der Kirche sind weder eine

Frage des geografischen Raumes noch des Alters, noch der Zeit,
noch der Anzahl der Gläubigen.

9. Die Dialoge sind ein gemeinsamer Weg zurück zu den Wurzeln,
nicht in statischer, sondern in dynamischer Weise, auch nicht in

44 Papandreou, Der orthodox - altkatholische Dialog (wie Anm. 40).

193



Maria Brun

rechthaberischer Weise, sondern in wechselseitiger christlicher Liebe.

10. Ziel der Einheit der Kirchen bedeutet keine Uniformität in Liturgie
und kirchlichem Leben, keine Unterwerfung einer Kirche unter eine
andere, aber auch keine weitere Selbstgenügsamkeit und Isolation
mehr. Einheit der Kirche ist vielmehr Leben und Feiern des christlichen

Glaubens in seinen legitimen Entfaltungen, seinen vielfältigen
geschichtlich gewordenen Ausdrucksformen, seinem reichhaltigen
Erbe, in christlicher Nächstenliebe, in der liturgischen Gemeinschaft

um den einen Tisch des Herrn.

Als Fazit von Metropolit Damaskinos mögen somit seine folgenden
Aussagen gelten:

Der Dialog zwischen Orthodoxen und Altkatholiken stellt ein bereicherndes
und belehrendes Modell dar. Wir haben uns in unserer ursprunglichen
Verwandtschaft, in unserer gemeinsamen Vergangenheit wieder gefunden. Ohne
die legitimen theologischen Entfaltungen im Osten und im Westen zu
ignorieren, können wir feststellen, dass wir über alle Differenzen hinaus denselben

Glauben teilen und dass der Osten und der Westen Teile einer einzigen
christlichen Welt bilden, die nach dem Willen Gottes nicht getrennt sein sollte.

Es ist uns zum Bewusstsein gekommen, dass wir eine gemeinsame
Geschichte, einen gemeinsamen Ursprung haben. Dies ist ein bedeutender
ökumenischer Erfolg von multilateraler Bedeutung. So könnte man durch
Intensivierung von bilateralen Dialogen Modelle für die Einheit schaffen, die den
multilateralen Dialog bereichern könnten.45

5. Der Dialog mit den Orientalisch-Orthodoxen (Altorientalen)

1. Obwohl unmittelbar nach dem IV. Ökumenischen Konzil von Chalze-
don 451 die Orthodoxen das Gespräch mit denjenigen Kirchen suchten,
die die Konzilsbeschlüsse nicht angenommen hatten, konnte kein Resultat
erreicht werden, da die «altorientalischen Kirchen» nicht als eine
Kirchenfamilie auftraten46. So vergingen die Jahrhunderte, bis sich nach
1500 Jahren erstmals wieder Vertreter einzelner altorientalischer Kirchen

45 Ebd. [Vgl. auch die altkatholischen Würdigungen von Bischof Hans Gerny,
Erinnerungen an einen alten Freund und bedeutenden Bischof, in: Ekklesia [wie Anm.
28], 249-256, und Urs von Arx, Ouketi prosö; [Nicht mehr weiter?] Em traurig-besorgter

Blick auf den orthodox-altkatholischen Dialog, in: ebd. 669-692. Anm. d Red.]
46 Vgl. Papandreou, Theologische Dialoge (wie Anm. 38), 32.

194



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die mterchnstlichen Dialoge

auf der 1. Vollversammlung des ORK 1948 in Amsterdam trafen und mit
Erstaunen feststellten, dass sie das gleiche Glaubenserbe vertraten, folglich

zu ein und derselben Familie gehörten und miteinander in Kommunion

waren. Diese wunderbare Entdeckung liess schnell den Wunsch
aufkommen, miteinander in Kontakt zu treten, aber auch Beziehungen zu den

anderen Kirchen, vornehmlich zu der orthodoxen aufzubauen. Dabei
gaben mehrere Jubiläen Anlass zu gegenseitiger Begegnung: die 1900-Jahr-
Feier des Auftretens des Apostels Paulus in Griechenland (1951) und das

Millennium des Berges Athos (1963)47. Mit dieser Willensbekundung zur
erneuten Annäherung entstand Anfang 1960er-Jahre eine Initiative in
zwei Richtungen: Stärkung der Bande innerhalb der eigenen Kirchenfamilie

und Kontaktnahme zu der am nächsten verwandten, orthodoxen
Kirche. Diese beiden Bewegungen verliefen teils parallel, teils verflochten
sie sich ineinander.

Innerkirchlich fand 1965 eine Weltkonferenz der Orientalisch-Orthodoxen

Kirchen in Addis Abeba statt, auf der ein «Standing Committee»
beschlossen wurde, welches in den nächsten Jahren sehr aktiv war. Das

Zusammenfinden der Altorientalen zu einer einzigen Familie brachte in
der Folge viele erfreuliche Ereignisse mit sich, sodass Spannungen abgebaut

wurden, ein Schisma behoben und die Unabhängigkeit der äthiopischen

Kirche erreicht werden konnte48.

Zwischenkirchlich war die Haltung der Orthodoxen bezüglich eines

Dialogs mit den altorientalischen Kirchen seit der Einberufung der
Interorthodoxen Kommission vom Jahr 1930 auf dem Berg Athos klar. Allerdings

war es erst die I. Panorthodoxe Konferenz von 1961, welche den

theologischen Dialog beschloss. Die wirkkräftige Entscheidung für die

nötigen Vorbereitungsarbeiten musste sich allerdings noch bis zur III.
Panorthodoxen Konferenz 1964 dulden. In der Zwischenzeit trafen sich

Theologen der beiden Kirchenfamilien bereits regelmässig zu inoffiziellen

Begegnungen; zu erwähnen sind Aarhus 1961, Bristol 1967, Genf
1970, Addis Abeba 1971. Parallel dazu traf sich die Interorthodoxe
Vorbereitungskommission in Athen 1974, Addis Abeba 1975 und Chambesy
1979, bis schliesslich 1985 die I. Plenarversammlung der Gemischten
Kommission für den theologischen Dialog in Chambesy zusammentrat49.

47 Vgl. Istavridis, Orthodox Churches (wie Anm. 33), 292.
48 Ebd., 291f.
49 Vgl. Papandreou, Theologische Dialoge (wie Anm 38), 32-36 und 287-309

(Dokumente).

195



Maria Brun

2. Im Jahr 1988 ernannte das Ökumenische Patriarchat Metropolit Da-
maskinos zum orthodoxen Kopräsidenten für den Dialog mit den
Orientalisch-Orthodoxen. Unter seiner Ägide gingen die Arbeiten systematisch
vorwärts. Jede Versammlung legte genau die inhaltliche, methodische
und zeitliche Kontinuität der nächstfolgenden Versammlung fest; so gingen

die Arbeiten zügig voran. Bereits 1989 fand die II. Plenarversamm-

lung im Kloster Anba Bishoy in Ägypten statt. Ein Jahr darauf, Anfang
1990, traf sich die gemischte Subkommission wiederum in Anba Bishoy
im Wadi El-Natrun und gleich nochmals im Herbst in Chambesy, der sich
dann die III. Plenarversammlung, ebenfalls in Chambesy 1990, anschloss.
1993 traf sich auch die IV. Plenarversammlung wiederum in Chambesy,
um die noch offenen Fragen zu klären und das weitere Vorgehen zu
bestimmen. Entsprechend den Beschlüssen der letzten Plenarversammlung
schloss sich im Jahr 1995 ein weiteres Treffen der gemischten Subkommission

im Moni Penteli bei Athen an, mit der Aufgabe, im Hinblick auf
eine mögliche Wiedervereinigung der beiden Kirchen die anstehenden

pastoralen und liturgischen Fragen zu erörtern50. Metropolit Damaski-
nos hat diesen Dialog folgendermassen bewertet:

Der offizielle theologische Dialog zwischen der orthodoxen Kirche und
den orientalisch-orthodoxen Kirchen war kurz und erfolgreich. Er
konzentrierte sich hauptsächlich auf die gemeinsame Annäherung in der
christologischen Frage Wir haben festgestellt, dass die beiden Familien
stets denselben authentischen orthodoxen christologischen Glauben und
die ungebrochene Kontinuität der apostolischen Tradition treu bewahrt
haben, auch wenn christologische Termini in unterschiedlicher Weise
angewandt wurden Beide Familien sind sich einig, dass die Anatheme
und Verurteilungen, welche in der Vergangenheit ausgesprochen wurden
und uns heute voneinander trennen, von den beiden Kirchen aufgehoben
werden sollen, damit das letzte Hindernis für die (Wiederherstellung der)
volle(n) Einheit und Gemeinschaft aus dem Weg geräumt werden
kann.51

50 Die offiziellen Sprachen dieses Dialoges waren Englisch und Griechisch. Alle
Dokumente sind in der griechischen Originalversion und in französischer Übersetzung
in Episkepsis (vgl. Anm. 34) zugänglich. Deutsche Texte in: DwU II, 1992, 294-306;
DwÜ III, 2003, 131-138. Vgl. auch Thomas Bremer u.a. (Hg.), Orthodoxie im Dialog.
Bilaterale Dialoge der orthodoxen und der orientalisch-orthodoxen Kirchen 1945—

1997. Eine Dokumentensammlung (Sophia 22), Trier (Paulinus) 1999, 17 und 19.

51 Damaskinos Papandreou, Auf dem Weg zur Wiederherstellung der vollen
Gemeinschaft zwischen der Orthodoxen Kirche und den Orientalisch-Orthodoxen
Kirchen, in: US 49 (1994) 1, 52.

196



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

In seiner Eröffnungsansprache zur IV. Plenarversammlung von 1993

unterstrich er, dass

die gegenwartige Begegnung von ausserster Wichtigkeit ist fur die richtige

Auswertung des wahrhaft historischen theologischen Werkes unserer
Kommission [Zu diesem Zwecke] verfassten die beiden Seiten zwei Berichte

um geeignete Vorschlage auszuarbeiten, wie die Anatheme auf beiden
Seiten aufgehoben und die volle Gemeinschaft zwischen den beiden Kirchen-
familien wieder hergestellt werden könne Ausserdem hat die Synode des

Ökumenischen Patriarchats den Beschluss der gemischten Kommission
gebilligt, nach dem die beiden Kopräsidenten allen orthodoxen und
orientalisch-orthodoxen Kirchen einen Besuch abstatten sollen, um an Ort und Stelle

den Boden fur die baldige Verwirklichung der Vorschlage vorzubereiten -
unter Berücksichtigung der Rezeption des Bewusstseins des Volkes, damit
Gefahren fur interne Spaltungen ausgeschlossen werden können 52

Diese Mission hat 1994 und 1995 stattgefunden
Der besondere Beitrag von Metropolit Damaskinos ist, dass nach einer

längeren Anlaufzeit der Dialog zwischen der orthodoxen Kirche und den

orientalisch-orthodoxen Kirchen dank einer zielstrebigen Fuhrung von
Metropolit Damaskinos - im Koprasidium mit dem koptischen Metropoliten

Anba Bishoy von Damiette - nach nur sieben Jahren Amtszeit erfolgreich

zu Ende gefuhrt werden konnte. Der Empfang der Oberhaupter
verschiedener altorientalischer Kirchen im Orthodoxen Zentrum m Chambe-
sy53 und die unermüdlichen Reisen zu allen am Dialog beteiligten Kirchen
setzten jene Voraussetzungen einer Vertrauensbasis, die fur den Dialog
unbedingt erforderlich waren und sind. Letztlich ging es darum, alte

Missverstandnisse im Bereich der Christologie, des Herzstucks des christlichen

Glaubens, zu klaren und aus dem Weg zu räumen. Verlangt waren

52 Ebd 53-54 - Vgl dazu die ausfuhrliche Bewertung Damaskinos Papandreou,

Ho theologikos dialogos tes Orthodoxou Ekklesias kai tön Archaiön Anatolikön
Ekklesiön [Der theologische Dialog der orthodoxen Kirche und der altorientalischen
Kirchen], in Ders Logos dialogou He Orthodoxia enöpion tes trites chilietias
(Dialog als Leitmotiv Die Orthodoxie an der Schwelle zum dritten Jahrtausend

[Deutsche Ubersetzung, jedoch nicht m allem identisch mit der griechischen Version]),

Athen 1997, 211-236 - Interessant dazu auch Damaskinos Papandreou,
Apantesis eis to gramma tes hieras koinötetos tou Hagiou Orous peri tou theologikou
dialogou pros tas Archaias Anatolikas Ekklesias [Antwort auf das Schreiben der

heiligen Gemeinschaft des Berges Athos über den theologischen Dialog mit den alt-
orientalischen Kirchen], in Logos dialogou, 237-261

53 Vgl Maria Brun, Damaskinos Papandreou Erster Metropolit der Schweiz

1969-2003, Athen 2011, 320ff, 367ff

197



Maria Brun

also historisches Wissen, theologische Sicherheit, sprachliche Kenntnis
und immer auch Verständnis für die kulturell bedingten Sensibilitäten.
Kaum ein anderer Theologe wäre da wohl geeigneter gewesen als Metropolit

Damaskinos, hat er doch seine Dissertation über die Gründung und

Organisation der armenischen Kirche verfasst54.

Unter der Koordination von Metropolit Damaskinos haben die

Kommissionsmitglieder in effizienter Weise die anstehenden christologischen
Fragen auf dogmatischer Ebene bereinigt, indem terminologische Probleme,

die zu inhaltlichen Missverständnissen geführt hatten, geklärt worden
sind. Damit hat die Gemischte Kommission für den theologischen Dialog
mit der III. Plenarversammlung 1990 ihre eigentliche Arbeit abgeschlossen.

Nachdem festgestellt werden konnte, dass die beiden Kirchen denselben

Glauben teilen und die «successio apostolica» bewahrt haben, wurde
den altorientalischen Kirchen auch das Prädikat «orthodox» zuerkannt:
fortan sollen sie «orientalisch-orthodoxe Kirchen» genannt werden.
Als logische Konsequenz sollten nun die Anatheme und Verurteilungen

aufgehoben werden. Dies liegt - entsprechend zum Dialog mit den

Altkatholiken - im Ermessen der obersten Leitungsgremien der
einzelnen Kirchen, allenfalls beim Heiligen und Grossen Konzil der
orthodoxen Kirche. Die IV. Plenarversammlung hatte lediglich die
Aufgabe, das Prozedere für die Wiederherstellung der vollen Gemeinschaft
zwischen den beiden Kirchen zu erörtern, was diese gemacht und mit
dem abschliessenden Kommunique zuhanden der entsprechenden
Kirchenleitungen «zur Kenntnisnahme und Verwirklichung» verabschiedet

hat.55

6. Zukunftsperspektiven

Wo stehen wir heute, zwanzig Jahre nach dem offiziellen Abschluss der
ersten beiden interchristlichen theologischen Dialoge überhaupt - konkret
der beiden Dialoge, die die orthodoxe Kirche mit der altkatholischen Kirche

und den orientalisch-orthodoxen Kirchen geführt hat? Es sei auch

erlaubt zu fragen, wie die innerorthodoxen Bestrebungen unter anderem

54 Archimandrit Damaskinos Al. Papandreou, Hidrysis kai organösis tes

Armenikes Ekklesias mechri tes IV. Oikoumemkes Synodou. Melete historike kai
kritike [Gründung und Organisation der armenischen Kirche bis zum IV. Ökumenischen

Konzil. Historisch-kritische Studie], Athen 1966.
55 Vgl. Beschlüsse von 1990, in: DwU II (wie Anm. 42), 304.

198



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

im Zusammenhang mit der Vorbereitung des Grossen und Heiligen Konzils

verlaufen. Oder anders gefragt: Wie sieht die Zukunft der hoffnungsvollen

Perspektiven des ökumenischen Aufbruchs des 20. Jahrhunderts an
der Schwelle zum 3. Jahrtausend aus? Alles nur «eine Modeerscheinung
von gestern»? Das Langzeitgedächtnis an die beiden Weltkriege bereits

eingeschlafen? Haben sich alle Gründe religiös-moralischer, praktischsozialer,

Diaspora-bedingt pastoraler Art, die übermächtig die ökumenische

Öffnung begünstigten, verflüchtigt?56 Hat sich unlängst eine
kurzsichtige Selbstzufriedenheit eingeschlichen? Ist selbstgenügsame Lethargie

an die Stelle des selbstkritischen Gewissens getreten? Wo bleibt die
dem Herrn geschuldete Einheitsverpflichtung? Sind die Christen schon

wieder müde geworden «im Wachen und Beten»?57 Wo also ansetzen, um
die teils festgefahrenen, teils eingeschlafenen zwischenkirchlichen Kontakte

und Dialoge wieder aus dem Dornröschenschlaf zu erwecken?
Die Kirchengeschichte liefert verschiedene Anhaltspunkte, bei denen

angesetzt werden kann. Bedenkenswert wäre - vor allem in Engpasssituationen

-, die Gründe für das Misslingen ökumenisch angestrebter Initiativen

zu studieren und zu eruieren. Aus Fehlern kann man bekanntlich
auch lernen; sie sind nicht nur für ein «anathema» gut genug!
Inhaltlichtheologisch, didaktisch-methodisch, kulturell-empathisch, sprachlich-
dianetisch, zeitgeschichtlich-kontinuativ, inspiriert traditionsverpflichtet:
Das sind die Kriterien für die Aufarbeitung geschichtlich geglückter bzw.

missglückter Bestrebungen. Auf keinen Fall dürfen es strategisch-machtpolitische

Zwecke sein, welche immer wieder, durch alle Jahrhunderte

hindurch, eine Versuchung darstellten, Versöhnungstendenzen und

Einheitsbestrebungen im einen gemeinsamen christlichen Glauben für
selbsternannte Zwecke zu missbrauchen.

Folgende Stichworte seien genannt:

- Die Annäherungsbemühungen, die unmittelbar nach dem
Morgenländischen Schisma von 1054 unternommen wurden, scheiterten jäh
und führten zur Verfestigung der gegenseitigen Positionen. Worin
lagen die Gründe, dass eine unmittelbare Wiedergutmachung des

«angerichteten Schadens» nicht mehr möglich war und die gegenseitigen

Animositäten erst nach neunhundert Jahren beigelegt werden

56 Vgl. Harkianakis, Die orthodoxe Kirche (wie Anm. 6), 351.
57 Vgl. Mk 14,38.

199



Maria Brun

konnten? Warum war dies im Jahr 1111/12 nicht möglich58, jedoch
wohl 1965?

- Der Uniatismus und damit verbunden der Proselytismus werden
heute als Hauptkriterien für das Stagnieren des theologischen
Dialogs, besonders zwischen der orthodoxen und der römisch-katholischen

Kirche angegeben. Hierbei müssten die historischen Gründe
für die Unionsbestrebungen seitens der römischen Kirche aufgearbeitet59,

die Sensibilitäten der Orthodoxen ergründet sowie mit den

Kirchenleitungen geklärt werden, weshalb derartige Bestrebungen
im Zeitalter der Ökumene weiterhin aufrechterhalten werden - und

es müssten daraus die notwendigen Konsequenzen gezogen werden.

- Die Unionskonzile von Lyon (1274) und Basel-Ferrara-Florenz
(1431-1449), die unter dieser Bezeichnung in die Kirchengeschichte
eingegangen sind und «die Union» vornehmlich mit den Griechen,
Armeniern und Jakobiten anstrebten, müssten aufmerksam studiert
werden, um zu ergründen, weshalb die Beschlüsse fruchtlos blieben
und «die Union» schliesslich nie vollzogen wurde60 - wenn man
bedenkt, dass nicht nur der Patriarch von Konstantinopel, Joseph II.,
sondern auch der byzantinische Kaiser Johannes VIII. Palaiologos,
die Prokuratoren von Alexandrien, Antiochien, Jerusalem, später
noch der Metropolit von Kiew und ganz Russland, viele Bischöfe
orthodoxer Kirchen, Vertreter der Armenier, Kopten, Syrer, Chaldä-

er, Maroniten und Jakobiten an den Konzilssessionen anwesend
waren61. Worin lag das Versagen?

- Die Religionsgespräche zwischen Lutheranern und Orthodoxen im
16. Jahrhundert, basierend auf der griechischen Übersetzung der
«Confessio Augustana» (1530) durch den Humanisten Philipp Me-
lanchthon (1497-1560), und im 17. Jahrhundert mit dem «Bekenntnis

der Ostkirche» (Homologia tes Anatolikes Ekklesias, 1625) des

Metrophanes Kritopoulos (1589-1639), wie auch der Briefwechsel
zwischen Patriarch Kyrill Loukaris (1572/1602-1638) und refor-

58 Vgl. Axel Bayer, Spaltung der Christenheit. Das sogenannte Morgenländische

Schisma von 1054, Köln (Böhlau) 2002.
59 Vgl. dazu etwa Joseph Hajjar, Zwischen Rom und Byzanz. Die unierten

Christen des Nahen Ostens, Mainz 1972.
60 Vgl. dazu die Studie von Damaskinos Papandreou, Die Konzilien von Basel

und Ferrara-Florenz. Orthodoxe Kirche - Unionsbestrebungen, in: Vortrage der
Aeneas-Silvius-Stiftung an der Universität Basel, Nr. 27, Basel 1992.

61 Vgl. LThK3, IV, 1986, 174-176.

200



Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

mierten Theologen, der in seiner grosses Aufsehen erregenden
«Confessio üdei» kulminierte, endeten in Absetzung, Hinrichtung,
Anathematisierung. Wenn damit die Sache «nicht zu Ende war»,
sondern «die Geister weit über seinen Tod hinaus beschäftigten»62,
so könnte sie in unseren Tagen wieder aufgegriffen werden, denn die
heutige Forderung nach einem neu formulierten Glaubensbekenntnis

wäre die Auseinandersetzung mit den Ansichten Kyrills und seiner

Homologen wert. Zu untersuchen wäre demnach, «wie kanonisch

verbindlich die dogmatisch ablehnenden Aussagen... und die

Verurteilungen» sowohl eines Kyrill Loukaris als auch der Lutheraner

damals für die Gesamt-Orthodoxie heute sind63.

- Unionsbestrebungen im 18. Jahrhundert, in Form einer «Heiligen
Allianz», in die der russisch-orthodoxe Metropolit Philaret von
Moskau (1782/1826-1867) involviert war - offensichtlich «seiner
Zeit weit voraus» -, wurden im Nachhinein als «utopisch» abgetan.
Bleibt doch zu überlegen, weshalb man die Vorstellung einer auf
mystischer Ebene zu erlangenden Einheit, die der «wahrscheinlich

grösste Theologe der russischen Kirche der modernen Zeit» in erster
Linie auf dem «consensus fidelium» - wohl verstanden auf einer

verantwortungsbewussten ekklesiologischen Basis! - begründet, so

abschätzend als «träumerische Fiktion» der Vergessenheit anheim
fallen liess.64

- Der Erneuerungswille des Ökumenischen Patriarchen Meletios IV.
Metaxakis (1871-1935 / 1921-1923) - «eines hervorragenden
Hierarchen strebsam und ungewöhnlich aktiv... der ein seltenes

Organisationsgenie mit einer tiefen ökumenischen Gesinnung vereinte

und bewegend auf die ganze Orthodoxie wirkte», weil «seine

ganze Haltung äusserst fortschrittlich war»65 - zeigte sich bereits

Anfang des 20. Jahrhunderts, als er im Anschluss an die Patriarchaten

Enzykliken, direkt nach dem Ersten Weltkrieg, den Panorthodoxen

Kongress in Konstantinopel 1923 einberief. Heute gilt es mit

62 Lukas Vischer, Zum kommenden Dialog zwischen den orthodoxen und den

reformierten Kirchen, in: Orthodoxie et mouvement oecumenique (ETC 6), Chambe-

sy/Geneve 1986, 65-82, hier 71.
63 Fairy von Lilienfeld, Die bilateralen Dialoge zwischen Orthodoxie und

«Protestantismus» seit dem Reformationszeitalter, in: Les dialogues cecumeniques
hier et aujourd'hui (ETC 5), Chambesy/Geneve 1985, 97-117, bes. 99-102.

64 Florovsky, The Orthodox Churches (wie Anm. 4), 193-195.
65 Harkianakis, Die orthodoxe Kirche (wie Anm. 6), 352.

201



Maria Brun

aller Objektivität und Ehrlichkeit zu untersuchen, weshalb damals
«die kühnen Entscheidungen» dieses «progressistisch»66 geltenden
Kongresses zu Themen, die für die gesamte Orthodoxie heute noch

genauso aktuell und von ebenso grossem Interesse sind wie vor hundert

Jahren - nämlich die Kalenderreform, besonders des Osterda-

tums wegen, die Ehehindernisse für Kleriker, aber auch im
ökumenischen Rahmen die Anerkennung der anglikanischen Weihen
vehement abgelehnt wurden und für einen Eklat sorgten, als wenige
Jahre später all diese Themenbereiche erneut auf die Traktandenliste

des in Vorbereitung stehenden Panorthodoxen Konzils gesetzt
wurden.

- Der Dialog der Liebe, den der Ökumenische Patriarch Athenagoras I.
im Jahr 1958 beim Hinschied des Bischofs von Alt-Rom, Papst Pius

XII., initiierte und in den die römisch-katholische Kirche unter den

Päpsten Johannes XXIII. und Paul VI. unmittelbar einstieg: Da
drängt sich doch die Frage auf, warum ausgerechnet diese Initiative
des «Dialogs der Liebe» von Anfang an beim Adressaten gut ankam,
keine Zweifel weckte und Erfolg zeitigte? Welche Motivationen,
Hintergründe, tieferen Erkenntnisse lagen hinter den prophetischen
Handlungen von Patriarch Athenagoras? Was machte es aus, dass er
im Besondern bei den Vertretern der römisch-katholischen Kirche
richtig verstanden wurde, nachdem der Vatikan bis zum Vorabend
des Zweiten Vatikanischen Konzils nichts von Ökumene hatte wissen

wollen? Weshalb gingen im zwischenkirchlichen Bereich auf
einmal alle Türen auf, so als ob sie gar nie verschlossen gewesen
wären?

- Der theologische Dialog, der allgemein mit dem Eintreten der Kirche

von Rom in die ökumenische Bewegung zwischen den verschiedenen

christlichen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften - geradezu

mit Enthusiasmus - aufgenommen wurde, machte grosse
Fortschritte und baute viele Barrieren, jahrhundertealte Vorurteile
zwischen den Kirchen ab und weichte verhärtete Fronten auf. Die

Begegnung mit dem unbekannten Anderen, den bis anhin stigmatisier-

66 Jensen, Zukunft (wie Anm. 20), 25f. - Vgl. Konferenzakten in: To en te Polei
emon Panorthodoxon Synedrion, Konstantinoupole 1923 (Die in unserer Stadt
[zusammengekommene] Sitzung, Konstantinopel 1923), in: Basileios Istavridis, Pen
tes onomasias tes mellouses Synodou [Über die Benennung des geplanten Konzils],
in: Theologia (Athen) 38 (1967) 529-532.

202



Metropolit Damaskmos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge

ten Mitchristen war plötzlich möglich, ja sogar willkommen.
Paradebeispiel wurde das Orthodoxe Zentrum des Ökumenischen
Patriarchats in Chambesy: ein Haus der offenen Türen, wo freundlich
erwartungsvolle Gesichter eintraten und leuchtende Augen weggingen.

Was beseelte die Visionen von Metropolit Damaskinos? Warum

gelang es ausgerechnet ihm, und womit gelang es ihm, sein
Gegenuber zu überzeugen, sodass schliesslich nur die beiden theologischen

Dialoge, die unter seinem Präsidium standen, bis heute
abgeschlossen wurden?

Ob wir bei den Bestrebungen für eine dauerhafte Annäherung der Christen

den Spuren des grossen Visionärs in der Gestalt des Ökumenischen

Patriarchen Athenagoras folgen, der den Dialog mit allen Christen als

«gottgewolltes Gespräch»67 vornehmlich als «Dialog der Liebe»68 initiierte,

oder uns vom griechisch-orthodoxen Metropoliten Damaskinos
(Papandreou) inspirieren lassen, der sowohl als Metropolit von Tranoupolis
(1970-1982) als auch als erster Metropolit der Schweiz (1982-2003) wohl
der markanteste weil charismatischste Kirchenmann auf dem Gebiet der

«theologischen Dialoge» im innerchristlichen Rahmen war: Alles führt
uns auf ein einziges gemeinsames Ziel hm - die von Jesus Christus
gewollte Einheit der Kirche im einen und einzigen Geist Gottes.

Maria Brun (geb 1952 in Zofingen CH), Dr theol Studium der Theologie in
Fribourg, Luzern und Wien sowie in Belgrad, Thessaloniki und Athen 1987

Promotion in orthodoxer Theologie 1982-2003 theologische Mitarbeiterin
am Orthodoxen Zentrum des Ökumenischen Patriarchats in Chambesy GE
1985-1990 wissenschaftliche Mitarbeiterin am Ökumenischen Institut der
Universität Fribourg 1991-1996 Informationsbeauftragte der Schweizer

Bischofskonferenz. Seit 1997 Unterrichtstatigkeit in verschiedenen

Ausbildungsprogrammen Seit 1996 Mitherausgeberin der ökumenischen

Zeitschrift Una Sancta Mitglied mehrerer wissenschaftlicher und ökumenischer
Gremien Seit 2013 Landespiasidentin von Catholica Unio Schweiz Publikationen

im Bereich Orthodoxie, Ökumene sowie Jugend und Religion

Adresse Schlossstrasse 26,6005 Luzern, Schweiz E-Mail m brun@bluewin ch

67 Ludwig Kaufmann (Hg.), Christenheit, Israel und Islam. Begegnung im
Heiligen Land, Luzern (Bucher) 1964, 153.

68 Vgl in'Tomos Agapis/Tomos Agapes (wie Anm. 25). - Vgl auch Alja Payer,
Der Ökumenische Patriarch Athenagoras I - ein Friedensbnnger aus dem Osten,

Wurzburg (Echter) 1986, 23-25.

203



Maria Brun

English Summary

Since John 17 21, church unity has been a lasting challenge to Christians, and as

the 21st century takes hold, it remains one of the needs of the hour
The Orthodox have concerned themselves since the 1920s with strengthening

links within the church, which continued with the Pan-Orthodox consultations of
Rhodes and the preparation for the Holy and Great Council In the field of mter-
church relations, the Orthodox were founder members of the WCC in 1948

In conversations with the Orthodox, the Old Catholics and the Oriental Orthodox

completed their official theological dialogues in 1987 and 1993 respectively
Both dialogues set an example, their methods having proved their worth, as the

positive results demonstrate Metropolitan Damaskmos was the tireless secretary
for the preparation of the Pan-Orthodox Council, and as co-president of the two
dialogues with the Old Catholics and the Oriental Orthodox was the spur for
internal unity among the Orthodox and for external unity among Christians After
the success of these dialogues, the only ones so far concluded, and looking at all
the efforts for unity, one asks oneself what credible obstacle is causing the current
constant and discouraging running to stand still

204


	Metropolit Damaskinos (Papandreou) und die interchristlichen Dialoge : orthodox, altkatholisch und orientalisch-orthodox

