
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 104 (2014)

Heft: 1-2

Artikel: Religiosität in der Alt-Katholischen Kirche Deutschlands : eine
empirische Studie

Autor: Kranz, Dirk / Krebs, Andreas

Kapitel: Kommentare

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405133

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kommentare





Ubersicht zu den Kommentaren

Dirk Kranz/Andreas Krebs

Im Folgenden werden die im ersten Teil vorgestellten Ergebnisse aus
unterschiedlichen wissenschaftlichen und kirchlichen Perspektiven
kommentiert. Den Anfang macht der evangelische Theologe und Psychologe
Stefan Huber (Universität Bern). Rekurrierend auf das fünfdimensionale
Religiositätsmodell von Charles Glock hat er einen Fragebogen entwickelt,

mit dem sich Religiosität in differenzierter Weise erfassen und auch

zu einer sogenannten Zentralitätsskala verdichten lässt. In der RELAK-
Studie wurde auf dieses Instrument und damit gewonnene Daten
zurückgegriffen. Nach einigen Überlegungen zu Anlage und Auswertung der

RELAK-Studie widmet sich Huber der subjektiven Zentralität von Religion

und konzentriert sich auf Unterschiede zwischen «gebürtigen» und

«gewordenen» Alt-Katholiken. Aus seinen bisherigen Studien bekannte

Prototypen der Hoch- und Mittelreligiösen - die beiden Typen dominieren
in der RELAK-Stichprobe - projiziert er auf den alt-katholischen Kontext.
Dadurch ergeben sich interessante Schlussfolgerungen; so lässt etwa die

ausgeprägte Religiosität der (überwiegend aus der Römisch-Katholischen
Kirche stammenden) Konvertiten vermuten, dass ihrem Entschluss zum
Kirchenwechsel nicht bloss eine oberflächliche Papst- und Kirchenkritik,
sondern tiefere religiöse Motive zugrunde liegen. Dass Religion für
Konvertiten einen hohen Stellenwert einnimmt, muss nach Huber auch bei der

Analyse von Werten und Einstellungen beachtet werden. Dies verdeutlicht
er anhand der Ergebnisse zur (post-)materialistischen Orientierung nach

Ronald Inglehart und an den zunächst widersprüchlich erscheinenden
Befunden zu sexualethischen Themen. Huber zufolge sollte die Alt-Katholische

Kirche bei der Planung und Umsetzung von Angeboten auf eine -
angesichts der Ressourcenknappheit einer kleinen Kirche wohl besonders

herausfordernde - «Mehrfachstrategie» setzen, um die Vielfalt ihrer
Mitglieder zu erreichen.

Der zweite Kommentar stammt vom Soziologen Gunnar Otte (Universität

Marburg). Zur Frage der Milieus, in denen Alt-Katholiken beheimatet

sind, haben wir auf seine «Typologie der Lebensführung» zurückgegriffen.

Aus nachvollziehbaren Gründen meidet Otte den Milieubegriff,
wenngleich seine Typologie nicht unwesentlich auf der Milieuforschung
basiert. Otte betont die additive Bedeutung sogenannter objektiver (v.a.

Geschlecht, Alter, Bildung) und subjektiver Merkmale (v.a. Lebensstil,

IKZ 104 (2014) Seiten 87-94 87



Dirk Kranz/Andreas Krebs

-Orientierung) für die Beschreibung von (kirchlichen) Sozialstrukturen.
Kirchen seien schlecht beraten, auf Milieustudien alleine zu setzen, denn

diese vernachlässigten objektive Merkmale. Wie Otte herausstellt,
entspricht die in der RELAK-Studie gefundene Typenverteilung im Wesentlichen

Verteilungsmustern in römisch-katholischen und evangelischen
Stichproben. Alt-Katholiken führen demnach kein besonders «modernes»

(hedonistisches, extravertiertes, innovatives) Leben; der Anteil der so
verstandenen Avantgarde sei sogar etwas geringer als in den Grosskirchen.
Zur Klärung dieses Befundes und darüber hinaus auch alt-katholischer
Binnenunterschiede in der Lebensführung sei ein Rückgriff auf die
erwähnten objektiven Strukturmerkmale notwendig, insbesondere Alter
und Bildung (in der Alt-Katholischen Kirche scheinen das mittlere Lebensalter

und ein überdurchschnittliches Bildungsniveau zu dominieren). Dass

die vergleichsweise traditionelle Lebensführung von Alt-Katholiken nicht
dem Befund widerspricht, dass sie im Sinne der Typologie Ronald Ingle-
harts eher /w,s7materiell orientiert sind, begründet Otte ausführlich: Neben

objektiven Strukturmerkmalen gelte es, auch die mw/ridimensionale
Bedeutung von Tradition und Moderne zu berücksichtigen.

Dem römisch-katholischen Theologen und Soziologen Michael N.

Ebertz (Katholische Hochschule Lreiburg i. Br.) zufolge ist die Alt-Katholische

Kirche - im Sinne Max Webers - «eher Verein als Anstalt», also
durch Beitritt statt Zugehörigkeit und ausgehandelte statt vorausgesetzte
Ordnung geprägt. Ebertz, der sich intensiv mit kirchlichen Milieustudien
auseinandersetzt, bescheinigt der Alt-Katholischen Kirche eine
bemerkenswerte «Milieuvielfalt in der Milieuverengung»: Die modernen
Milieus würden zwar kaum erreicht, die übrigen Milieus hingegen erstaunlich

gut. Im Unterschied zu den Grosskirchen scheine die Alt-Katholische
Kirche für die Mittel- und insbesondere auch die Oberschicht der
teilmodernen Milieus attraktiv zu sein (womit Ebertz zu einer anderen
Einschätzung kommt als Otte). Eine Korrelation von Konversion und Milieu
sei allerdings nicht zu übersehen, sie sei vielleicht auch Auslöser von
Spannungen innerhalb der Kirche. Im Hinblick auf die relative Milieuvielfalt

fragt Ebertz, ob die einzelnen Kirchgemeinden in sich eher milieuhomogen

und untereinander heterogen seien oder ob es den Einzelgemeinden

gelänge, die recht breite soziale Vielfalt zu integrieren. Im letzteren
Fall könne es womöglich die Abgrenzung einer Minderheit gegen die
Mehrheitskirchen sein, welche Gemeindemitglieder über Milieus hinweg
verbinde. Allerdings, so mutmasst Ebertz, wirke vielleicht auch das
gemeinsame kirchliche Projekt Gemeinschaft stiftend; die recht hoch ausge-

88



Übersicht zu den Kommentaren

prägte Religiosität und Kirchlichkeit der Alt-Katholiken und Nahestehenden

würde dies durchaus nahelegen.
Für den evangelischen Pastoraltheologen und Psychologen Christoph

Morgenthaler (Universität Bern) sind empirische Kirchenstudien wie die
RELAK-Studie eine «Sehschule» der Seelsorge. Da Religiosität und
Kirchlichkeit in der Alt-Katholischen Kirche vergleichsweise hoch ausgeprägt

seien, könne eine pastorale Maxime lauten, mehr des Guten fortzusetzen

statt Neues auszuprobieren. Alt-katholische Vielfalt ist Morgenthaler

zufolge gleichermassen Bereicherung wie Herausforderung: Welche

persönlichen Entwicklungen und Verwerfungen führen Menschen zur
Alt-Katholischen Kirche? Wie bewahren «angestammte» Gemeindemitglieder

ein Zugehörigkeitsgefühl, wenn sich die Zusammensetzung der
Gemeinde stets verändert? Morgenthaler plädiert für eine biographische
Perspektive: Der Einzelne und seine Lebensgeschichte sollten im Brennpunkt

der Seelsorge liegen. Auch betont Morgenthaler die integrierende
Kraft des Gottesdienstes. Bei aller Wertschätzung desselben dürfe man
aber nicht in einen «ekklesial-liturgischen Tunnelblick» verfallen, Katechese

und Diakonie aus den Augen verlieren. Aufgrund der Erfahrung der
Grosskirchen begegnet Morgenthaler der Planung zielgruppenspezifi-
scher Gottesdienste mit Skepsis (anders als Huber). Bezüglich der zahlreichen

und dauerhaft Nahestehenden fragt Morgenthaler, inwieweit sie noch
mehr in die Kirche eingebunden werden könnten. Unabhängig vom Status

der Kirchenmitgliedschaft sei Partizipation aber stets nur ein Angebot;
man müsse respektieren, dass einige auf Distanz bleiben wollen. Schliesslich

gibt Morgenthaler zu bedenken, dass die Betrachtung von Milieus, die

von der Kirche erreicht werden oder auch nicht, gerade aus einer christlichen

Perspektive immer auch die Frage nach ungleichen Zugangs- und

Teilhabemöglichkeiten aufwirft; diese werde allzu oft ausgeblendet.
Der alt-katholische Theologe Günter Esser (Universität Bonn) konzentriert

sich in seinem Kommentar auf die Kirchgemeinde vor Ort. Obwohl

Partizipation ein zentrales Prinzip der alt-katholischen Gemeindeordnung
sei, liege es doch immer wieder an den Hauptamtlichen, das Gemeindeleben

in Schwung zu halten und Neues auf den Weg zu bringen. Wenn
Menschen an ihrer Gemeinde mehr das Gefühl von Geborgenheit als den

Drang nach Lebendigkeit schätzten, wie dies für viele Alt-Katholiken
gemäss der RELAK-Studie zuzutreffen scheint, bestehe die Gefahr, selbst-

geniigsam zu werden. «Mitmachkirche» ist Esser zufolge nicht gleich
«Wohlfühl kirche». Partizipation brauche Zeit und Kraft, setze auch die
Bereitschaft voraus, für eine gemeinsame Sache miteinander zu streiten,

89



Dirk Kranz/Andreas Krebs

ohne sich freilich zu zerstreiten. Der letzte Punkt sei in der Alt-Katholischen

Kirche - in ihrer Kleinheit, manchmal Enge - besonders relevant.

Eine echte Partizipations- und Konfliktkultur verlange, dass Informationen

weitergegeben und Entscheidungsprozesse eingehalten würden. Dies
falle in einer Kirche der kurzen Wege nicht leicht; Nähe und Distanz seien

immer wieder neu auszuhandeln. Bei aller Kontinuität von Aktivitäten
und Zuständigkeiten dürfe man sich Innovationen nicht verschliessen und
müsse auch bereit sein, einmal andere reden und machen zu lassen.

Schliesslich plädiert Esser für den Blick über den konfessionellen Tellerrand:

Wie gestalten andere Kirchen in ähnlicher Lage - etwa die Freikirchen

- Gemeinde?
Der Bischof der deutschen Alt-Katholischen Kirche, Matthias Ring

(Bonn), geht zunächst auf den in der RELAK-Studie oft geäusserten
Wunsch nach mehr Aussendarstellung und Mitgliederwachstum der Kirche

ein. Medienpräsenz und Öffentlichkeitsarbeit des Bistums seien stets

verbesserungswürdig, aber durchaus bereits verbessert worden; dies gelte
etwa für die immer wichtiger werdende Internetpräsenz. Nicht zu
unterschätzen sei aber die lokale Ebene: Eine lebendige Gemeinde, die sich vor
Ort nicht verstecke, sei die beste Werbung. Dass die Kirchenleitung zu

gesellschaftspolitischen Themen Stellung beziehe, sei einerseits
wünschenswert. Andererseits werde in der Alt-Katholischen Kirche die Mei-
nungs- und Gewissensfreiheit des Einzelnen traditionell hochgehalten;
eine dezidierte Stellungnahme des Bischofs etwa könne da schnell als

Versuch (miss-)verstanden werden, die alt-katholische Position zu definieren.

Auch dem Wunsch nach Kirchenwachstum begegnet Ring mit Vorbehalt.

Ob Kirche in ihren Grundvollzügen gelinge, hänge nicht von der

Mitgliederzahl ab. Ring äussert sich auch zur schwierigen Bezeichnung
«alt-katholisch», die manche - wie die RELAK-Studie zeigt - gerne
ändern möchten. Er gibt jedoch zu bedenken, dass sich eine Minderheitskirche

unabhängig vom Namen immer erklären müsse. Von daher sollten
weder allzu viel Optimismus noch - angesichts absehbarer Probleme,
einen mehrheitsfähigen neuen Namen zu finden - allzu viel Kreativität in
Umbenennungsversuche gesteckt werden. Abschliessend plädiert Ring
für ein entspannteres Verhältnis zur Römisch-Katholischen Kirche, auch

wenn dies manchen aufgrund ihrer Verletzungsgeschichte schwer falle.
Ökumenische Offenheit sei mit dem Ausschluss einer bestimmten
Konfession unvereinbar, und eine antirömische Frontstellung mache die Alt-
Katholische Kirche auch in der Aussenwahrnehmung nicht attraktiv.

90



Übersicht zu den Kommentaren

Der Bischöfliche Rechtsrat der deutschen Alt-Katholische Kirche, Volker

Ochsenfahrt (Bonn), richtet seine Aufmerksamkeit auf die
bischöflich-synodale Grundordnung, welche - wie die RELAK-Studie zeigt -
eine sehr hohe Wertschätzung geniesst. Wenn negative Kritik geäussert
wird, dann bezieht sich diese meist auf das synodale Element, genauer: die
noch zu schwache Stellung der Laien. Vor diesem Hintergrund gibt
Ochsenfahrt einen Überblick zu Entstehung und Inhalt der Grundordnung.
Seine Ausführungen machen - auch in der Zusammenschau der in der
RELAK-Studie geäusserten Kritik - an zwei Stellen mögliche
Missverständnisse deutlich: Zum einen gingen viele Alt-Katholiken davon aus,
dass die Kirchenleitung aus Geistlichen und Laien bestehe. Das stimme
aber nur halb; richtiger sei, die Leitung als synodales Miteinander von
Bischof und Kirchenvolk zu verstehen, wobei Letzteres Laien und Geistliche

umfasse. In diesem Leitungsverständnis spiegeln sich, so Ochsenfahrt,

zwei altkirchliche Legitimationsquellen: Apostolizität und Geistkraft.

Zum anderen werde «synodal» oftmals mit «demokratisch»
gleichgesetzt. Auch das sei nur halb richtig; besser sei es, von der «Mitbestimmung

des Kirchenvolks» zu reden, wobei dem Bischof ein herausragendes

Leitungsamt zukomme und nicht alles synodal verhandelbar sei. Schliesslich

führt Ochsenfahrt aus, dass die Synoden der letzten Jahre ihren
Einflussbereich, damit auch die Laienbeteiligung, deutlich gestärkt hätten,
etwa durch Erhöhung der Synodenfrequenz und Verlängerung der Amtsdauer

der Synodalen sowie durch Veränderungen der Pfarrerwahl und

Finanzverwaltung.
Die alt-katholische Kirchenhistorikerin Angela Berlis (Universität

Bern) kommentiert zum einen die Verwendung des Konversionsbegriffs,
zum anderen Befunde zur Geschlechterfrage. Den Konversionsbegriff
hält Berlis für «verfehlt»: Sie mutmasst aufgrund selektiver Interviews,
dass er dem generellen Selbstverständnis übergetretener Alt-Katholiken
widerspreche. Allerdings hat die Kommentatorin dabei das «Konversionserlebnis»

im Blick, nicht - wie heute in den Sozialwissenschaften üblich -
den (vielleicht weniger markanten) Konversionsproze.v.v. Ob es zudem für
ehemals Römisch-Katholische bloss um einen «Bistumswechsel» geht,
wie Berlis nahelegt, oder diesem Schritt doch eine fundamentalere Um-

orientierung zugrunde liegt (vgl. hierzu die Kommentare von Huber und

Morgenthaler), ist eine offene Frage. Darüber hinaus problematisiert die

Kommentatorin die Rede von «gebürtigen Alt-Katholiken», wobei sie

darunter «als Alt-Katholiken Geborene» versteht. «Gebürtig» bedeutet

jedoch «der Geburt nach stammend aus», bezeichnet also keine angebo-

91



Dirk Kranz/Andreas Krebs

rene Eigenschaft, sondern eine Herkunft - und eben auf diese wollen
die Autoren hinweisen. Auf die demographischen Analysen der RELAK-
Studie rekurriert Berlis, wenn sie zu beantworten sucht, warum die
altkatholische Kirchenmitgliedschaft selten intergenerationell weitergegeben

wird; sie sieht die Ursachen insbesondere im (Beitritts-)Alter und der

höheren Kinderlosigkeit von Konvertiten. Die Kommentatorin plädiert
dafür, dass Geschlechterunterschiede in der Alt-Katholischen Kirche
nicht allein an Gottesdienstbesuch und Gebet festgemacht werden; die

persönliche Spiritualität (welche in der RELAK-Studie freilich berücksichtigt

wird) oder die kirchliche Leitungsstruktur seien als Kriterien
ebenfalls einzubeziehen. Eine gewisse Spannung sieht Berlis zwischen
dem hohen Stellenwert, den bei Alt-Katholiken offenbar das Bemühen um

Gendergerechtigkeit einnimmt, und der ökumenischen Partnerschaft mit
Kirchen, die ein anderes Geschlechterverständnis haben.

Der alt-katholische Sozialethiker Franz Segbers (Universität Marburg)
geht in seinem Kommentar auf das Spannungsverhältnis ein, das sich

ergibt aus dem genuin katholischen Anspruch, Kirche für alle zu sein, und
der - auch alt-katholischen - Wirklichkeit, dass eben nur manche, nur
bestimmte Milieus erreicht werden: Alt-Katholiken sind der RELAK-Stu-
die zufolge vor allem in Mittelschichtmilieus zu finden. Hierbei sei zu
bedenken, dass die Mittelschicht in Deutschland durch die zunehmende
Kluft zwischen Arm und Reich gefährdet sei. Wenn man dazu Befunde

berücksichtige, wonach Abstiegsängste der Mittelschicht oftmals mit
einer sozialen Abgrenzung «nach unten» verbunden seien, müsse man die
Alt-Katholische Kirche anfragen, wie es um ihre Solidarität mit den

Benachteiligten bestellt sei. Die Ergebnisse des qualitativen Teils der
RELAK-Studie lassen vermuten, dass der diakonische Grundauftrag in der

Wahrnehmung der eigenen Kirche keine allzu grosse Rolle spielt. Auf
diese Datenbasis will sich Segbers jedoch nicht verlassen. Er hätte sich

vielmehr gewünscht, dass sich die RELAK-Studie im quantitativen Teil
nicht auf Fragen zur Individual- bzw. Sexualethik beschränkt hätte. Wenn
er diesbezüglich eine enggeführte Sicht christlicher Ethik kritisiert und
eine solche Sicht auch der Konzeption des Fragebogens unterstellt, können
dessen Autoren sich darin freilich nicht wiederfinden; sie haben keineswegs

das Ziel verfolgt, umfassende Aussagen zum ethischen Profil der
Alt-Katholischen Kirche zu machen. Detaillierte Anschlussuntersuchungen

zu sozialethischen Einstellungen wären ohne Zweifel - gerade auch

aus den von Segbers angeführten theologischen Gründen - wünschenswert.

Aus seiner persönlichen Erfahrung heraus erinnert Segbers daran,

92



Ubersicht zu den Kommentaren

dass die deutsche Alt-Katholische Kirche eine Reihe von sozialen Projekten

schultert, die sich durchaus sehen lassen können.
Der christkatholische Bischof Harald Rein (Bern) kommentiert

Befunde der RELAK-Studie aus Schweizer Sicht. Grundsätzlich zeigt sich
Rein offen, Milieuforschung auch im kirchlichen Kontext anzuwenden.

Allerdings könne man den Milieubegriff in der Kirche durchaus anders
fassen. Die Christkatholische Kirche etwa bilde ein «Milieu im (katholischen

bzw. christlichen) Milieu» der Schweiz. Rein hat also ein
konfessionelles Identitätsband jenseits primär profaner Einstellungen und
Gewohnheiten im Sinn. Das so verstandene christkatholische Milieu diver-
sißziere sich jedoch zunehmend: Geographische und demographische
Schwerpunkte verlagerten sich, Kirchenbeitritte nähmen langsam zu,
verliefen aber nicht immer spannungsfrei. Rein versucht dann, das

soziologische Milieumodell, das der RELAK-Studie zugrunde liegt, auf die
Schweiz zu übertragen. Seiner Einschätzung nach finden sich in der
Christkatholischen Kirche insbesondere «Konservativ Gehobene» und
«Liberal Gehobene», wobei diese Oberschichtmilieus ausdünnten, sowie
«Konventionalisten» in der Mittelschicht; das für Deutschland relevante
Mittelschichtmilieu der «Aufstiegsorientierten» fehle in der Schweizer
Kirche vielerorts oder entstehe nur zögerlich, vor allem durch Beitritte.
Rein setzt sich schliesslich mit der Frage auseinander, warum nicht mehr
Römisch-Katholische zur Christkatholischen Kirche wechselten, wo doch
viele ihre Reformanliegen dort verwirklicht sähen. Die Kleinheit der
Christkatholischen Kirche sieht er nicht als Hauptursache; gewichtiger
seien Milieuunterschiede im soziologischen Sinn. Insgesamt sieht er seine

Kirche vor die grosse Herausforderung gestellt, als dritte Landeskirche
der Schweiz Volkskirche zu bleiben.

Der alt-katholische Praktische Theologe Remco Robinson (Alt-Katholisches

Seminar, Universität Utrecht) vergleicht die Alt-Katholischen
Kirchen Deutschlands und der Niederlande. Er mutmasst, dass seine Kirche
stärker als die deutsche von angestammt alt-katholischen Familien
geprägt werde. Deren Vorfahren hätten meist in Fischerei und Gartenbau

gearbeitet, sich aber in der Nachkriegszeit beruflich und räumlich
umorientieren müssen. Vor allem in Städten nehme der Anteil der Beigetretenen

zu; diese seien sozioökonomisch meist besser gestellt als angestammte
Alt-Katholiken. Alles in allem dominiere heute wohl auch in der
Alt-Katholischen Kirche der Niederlande die gehobene Mittelschicht. Religiosität

und Kirchlichkeit seien etwas geringer ausgeprägt als in Deutschland,
vermutet Robinson, wobei sich Unterschiede zwischen «gebürtigen» und

93



Dirk Kranz/Andreas Krebs

«gewordenen» Alt-Katholiken wohl schärfer darstellten. Insgesamt finde
Kirche allenfalls noch sonntags statt, wenngleich die Eucharistiefeier
geschätzt werde. Glaube sei auch in der Alt-Katholischen Kirche weitgehend
zur Privatsache geworden und hätte an Ausstrahlung auf andere
Lebensbereiche verloren. Aktivitäten der Kirchen- und Gemeindeleitung verfolgten

Alt-Katholiken in den Niederlanden durchaus kritisch, was man aber
nicht als mangelnde Kirchenbindung missverstehen dürfe - eher das

Gegenteil sei der Fall. Das Verhältnis zu anderen Kirchen sei tendenziell
distanziert; Ökumene sei eher ein Anliegen der Geistlichen als der Laien.
Robinson schliesst mit einigen methodischen Anmerkungen zur RELAK-
Studie: Er thematisiert etwa die Relevanz repräsentativer Stichproben für
empirische Kirchenforschung und das Verhältnis zwischen quantitativen
und qualitativen Ansätzen.

Dr. Dirk Kranz (geboren 1973 in Cochem D) ist Akademischer Oberrat am
Institutfür Psychologie der Universität Trier Studium der Psychologie (Diplom),

Philosophie und Soziologie sowie Promotion zum Dr. rer. nat. ebendort.
Dozent und Berater für Personalentwicklung. Seit 2000 an der Universität
Trier tätig; Schwerpunkte: Entwicklungspsychologie und Quantitative
Methodenlehre.

Adresse: Universität Trier, Fachbereich I - Psychologie, Universitätsring 15,

D-54296 Trier, Deutschland.
E-Mail: dirk.kränz @ uni-trier.de.

Dr. Andreas Krebs (geboren 1976 in Trier D) istAssistenzprofessorfür
Christkatholische Theologie mit Schwerpunkt Systematische Theologie an der
Theologischen Fakultät der Universität Bern. Studium der Theologie (Kirchliches
Examen), Philosophie, Germanistik (Staatsexamen) und Mathematik (Master
of Science) an den Universitäten Bonn, Hagen, Oxford und Trier. Promotion
zum Dr. phil. an der Universität Trier. Referendar und Studienrat in Hennef
und Trier, Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Alt-Katholischen Seminar der
Universität Bonn. Seit 2011 an der Universität Bern tätig.

Adresse: Universität Bern, Theologische Fakultät, Departement für
Christkatholische Theologie, Länggassstrasse 51, CH-3012 Bern, Schweiz.
E-Mail: andreas. krebs @ theol. unibe. ch.

94



Wie zentral ist Religiosität?

Anmerkungen zur RELAK-Studie

Stefan Huber

Die Römisch-Katholische Kirche wie auch die Kirchen der EKD sind in
Deutschland empirisch-sozialwissenschaftlich sehr gut erforscht.
Demgegenüber liegen zu kleineren Kirchen meist keine verlässlichen Daten vor.
Vor diesem Hintergrund leisten Dirk Kranz und Andreas Krebs mit ihrer
RELAK-Studie eine wichtige Pionierarbeit! Diese ist zunächst für die Alt-
Katholische Kirche von hoher Relevanz. Erfährt sie doch dadurch mehr
über die Religiosität und Kirchlichkeit, Wertorientierungen und sozialethische

Einstellungen ihrer Mitglieder. Derartige Informationen sind für
ein solides kirchenleitendes Handeln unerlässlich. Die RELAK-Studie
leistet jedoch auch einen wichtigen Beitrag für allgemeine religionssoziologische

Diskussionen. So ist für die Kirchensoziologie von grossem
Interesse, dass nun die zahlreichen bevölkerungsrepräsentativen Daten der
beiden Volkskirchen mit Daten einer kleinen, gut 15000 Mitglieder
umfassenden Kirche verglichen werden können. Die Autoren erleichtern dies,
indem sie ihre Befunde systematisch Befunden zur Römisch-Katholischen
und Evangelischen Kirche gegenüberstellen.

Die Auswertungsstrategie von Kranz und Krebs orientiert sich an der

Unterscheidung zwischen «Nichtkonvertiten» (n 148, 15.3% der Befragten),

«Konvertiten» (n 592, 62.0%) und «Nahestehenden» (n 230,
23.7%). Daneben geben sie, wenn möglich, Vergleichsdaten zur Römisch-
Katholischen und Evangelischen Kirche an, die aus der Allgemeinen
Bevölkerungsumfrage der Sozialwissenschaften (2008) und dem Religionsmonitor

(2008) stammen. Diese Strategie ist gut begründet, da es sich bei
der Alt-Katholischen Kirche um eine «Entscheidungs- und Partizipationskirche»

handelt. Die Autoren heben zu Recht hervor: «Die meisten kirchlich

Aktiven sind von der Römisch-Katholischen in die Alt-Katholische
Kirche konvertiert; auch bringen sich viele Menschen ins alt-katholische
Gemeindeleben ein, ohne formell der Alt-Katholischen Kirche anzugehören»

(Ergebnisbericht [EB] 7.1.1). Daneben unterscheiden die Autoren
systematisch zwischen Personen mit regelmässigem und unregelmässigem
Gottesdienstbesuch, was als Indikator für Kirchennähe interpretiert werden

kann. Auch dies ist eine sinnvolle Auswertungsstrategie, da erstens
die Gruppe der regelmässigen Gottesdienstbesucher in der RELAK-Stu-

IKZ 104 (2014) Seiten 95-99 95



Stefan Huber

die überrepräsentiert sein dürfte, daher die Gottesdiensthäufigkeit als

Drittvariable berücksichtigt werden muss, und zweitens erwartet werden

kann, dass die institutionelle Bindung einen formierenden Einfluss auf das

religiöse Erleben und Verhalten sowie auf Wertepräferenzen ausübt.

Über die genannten Auswertungsstrategien hinaus scheint es mir
fruchtbar, die Daten auch in Bezug auf die «Zentralität der Religiosität»
zu analysieren; Kranz und Krebs greifen dabei auf ein von mir entwickeltes

Erhebungsinstrument zurück, das auch beim Religionsmonitor zum
Einsatz kam. Insbesondere sollte systematisch zwischen den Gruppen der

«Religiösen» und «Hochreligiösen» unterschieden werden, da sich ihre

religiösen Erlebens- und Verhaltensweisen deutlich unterscheiden. Um
diese These zu erhärten, werde ich mich in meinen weiteren Überlegungen
gewissermassen auf eine Spurensuche begeben und nach Anhaltspunkten
suchen, die für die Fruchtbarkeit dieser Auswertungsstrategie sprechen.

Die Gruppe der Hochreligiösen ist dadurch charakterisiert, dass

religiöse Inhalte eine zentrale Rolle im Erleben und Verhalten spielen. Bei
ihnen besteht eine starke Tendenz, Ereignisse im Licht religiöser Kategorien
zu deuten und die eigenen Handlungsstrategien daran auszurichten.
Darüber hinaus verfügen Hochreligiöse meist über ein sehr umfassendes und
ausdifferenziertes persönliches religiöses Konstruktsystem. Entsprechend
vielfältig sind ihre religiösen Bedürfnisse. Daraus folgen hohe und
differenzierte Ansprüche an die Kirche oder andere religiöse Institutionen.
Nicht zuletzt erwartet diese Gruppe spezifisch religiöse Angebote.
Demgegenüber ist die Gruppe der Religiösen dadurch gekennzeichnet, dass

religiöse Inhalte eher eine untergeordnete Rolle im Erleben und Verhalten
spielen. Dieser Personenkreis deutet und handelt daher meist auf der Basis

nichtreligiöser Kategorien. Das persönliche religiöse Konstruktsystem ist
meist weniger elaboriert und differenziert als das der Hochreligiösen. Die
Kirche wird von dieser Gruppe eher als Dienstleister angesehen, der in
bestimmten Lebenslagen benötigt wird.

Auf die Zentralität der Religiosität gehen die Autoren vor allem im
Abschnitt 3.3 ein. Dabei zeigen sich interessante Befunde. Der Anteil der

Hochreligiösen ist bei den nichtkonvertierten Alt-Katholiken mit 31%

ähnlich hoch wie bei den Mitgliedern der Römisch-Katholischen Kirche
(32%). Demgegenüber beträgt der Anteil der Hochreligiösen bei den
konvertierten Alt-Katholiken 60% - er ist also fast doppelt so hoch. Aus den
Daten der RELAK-Studie geht ebenfalls hervor, dass die Herkunftskonfession

der meisten Konvertiten zur Alt-Katholischen Kirche
römischkatholisch ist (83%). Das überrascht nicht, da die Alt-Katholische Kirche

96



Wie zentral ist Religiosität?

von ihrer Gründungsgeschichte her als eine katholische Alternative zur
Römisch-Katholischen Kirche konzipiert ist. Die beiden Kirchen sind ge-
wissermassen Konkurrentinnen im gleichen Segment der Familie christlicher

Kirchen. In diesem Kontext ist es aufschlussreich, dass der Wechsel

zur Alt-Katholischen Kirche für hochreligiöse Mitglieder der Römisch-
Katholischen Kirche wesentlich attraktiver ist als für religiöse. Daraus
kann gefolgert werden, dass der Konversion in den meisten Fällen nicht
eine oberflächliche Kirchen-, insbesondere Papstkritik zugrunde liegt,
sondern dass sie tiefer in religiösen Vorstellungen und Erwartungen
begründet ist. Für die Römisch-Katholische Kirche ist dies - langfristig
gesehen - eine nicht ungefährliche Tendenz, da sie eine Anfrage an ihre
religiöse Bindungskraft darstellt. Für die Alt-Katholische Kirche folgt aus
diesem Befund, dass sie Angebote entwickeln sollte, die den vielfältigen
religiösen Bedürfnissen und Erwartungen dieser Gruppe von Konvertiten
Rechnung tragen. Nur wenn ihr das gelingt, wird sie die neu gewonnenen
Mitglieder dauerhaft an sich binden können.

Die Konversion von vorwiegend hochreligiösen Personen kann jedoch
auch zu Spannungen innerhalb der Alt-Katholischen Kirche führen. Während

bei den «geborenen» Alt-Katholiken die Gruppe der Religiösen
dominant ist, sind die «gewordenen» Alt-Katholiken vor allem hochreligiös.
Wie oben dargestellt, haben diese Gruppen zum Teil unterschiedliche
religiöse Bedürfnisse und Erwartungen an die Kirche. Damit stehen kirchliche

Amtsträger vor dem Problem, wie sie mit ihren begrenzten Ressourcen

auf die zum Teil divergierenden Wünsche und Erwartungen eingehen.

Notwendig dürfte eine Art «Doppel- oder Mehrfachstrategie» sein, in der

gezielt Angebote für die verschiedenen Gruppen erarbeitet werden. Im
Konkreten ist dies sicher keine einfache Aufgabe.

Die stark unterschiedliche Verteilung der Gruppen der Religiösen und

Hochreligiösen bei den Nichtkonvertiten (66% zu 31%) und bei den

Konvertiten (40% zu 60%) hat zur Folge, dass die analytische Differenzierung
zwischen Nichtkonvertiten und Konvertiten sowie zwischen Religiösen
und Hochreligiösen konfundiert ist. Wird nun im Auswertungsdesign nur
zwischen Nichtkonvertiten und Konvertiten differenziert, dann können

allfällige Unterschiede, die zwischen diesen beiden Gruppen gefunden
werden, auch aufgrund der unterschiedlichen Zentralität der Religiosität
zustande kommen. Im letzten Teil diskutiere ich diese Problematik
anhand der Befunde zu Wertorientierungen und sexualethischen Fragen.

Bei der Untersuchung von Werteorientierungen stützen sich die Autoren

auf die Typologie von Ronald Inglehart, die ihre Fruchtbarkeit in

97



Stefan Huber

zahlreichen Studien bewährt hat. Zur Beschreibung des Wertewandels in
modernen Gesellschaften unterscheidet Inglehart zwischen «materialistischen»

und «postmaterialistischen» Bedürfnissen. Kranz und Krebs halten

diesbezüglich fest: «Während sich Materialisten vorrangig an
materiellem Wohlergehen und physischer Sicherheit orientieren, werden
Postmaterialisten durch das Streben nach individueller Selbstentfaltung und

gesellschaftlicher Partizipation charakterisiert» (EB 5.2). Die beiden
Autoren weisen auch darauf hin, dass Inglehart in der letzten Erweiterung
seines Modells den Bezug zur Transzendenz («Gipfelerfahrungen») an die

Spitze seiner Bedürfnispyramide setzt und damit dem postmaterialistischen

Typ zuordnet. Vor diesem Hintergrund kann angenommen werden,
dass Hochreligiöse eher eine Affinität zu einer postmaterialistischen
Wertorientierung haben. Angesichts der Konfundierung der Gruppen der
Konvertiten und Hochreligiösen kann weiterhin vermutet werden, dass die

Gruppe der Konvertiten stärker durch eine postmaterialistische Haltung
charakterisiert ist als die Gruppe der NichtKonvertiten. Die in Tabelle 20
des Ergebnisberichts (EB) präsentierten Befunde bestätigen diese Annahme:

Während von den Konvertiten 72% dem postmaterialistischen Typ
zugeordnet werden können, sind es bei den Nichtkonvertiten nur 50%. Ich
denke, dass dieser Unterschied vor allem durch den höheren Anteil von
Hochreligiösen bei den Konvertiten bedingt ist.

In Bezug auf sexualethische Fragen unterscheiden sich Konvertiten
und Nichtkonvertiten in folgender Hinsicht (vgl. EB Tab. 24): Konvertiten
bewerten ausserehelichen Geschlechtsverkehr und Abtreibung wesentlich
restriktiver als Nichtkonvertiten, zugleich sind Konvertiten deutlich
toleranter gegenüber homosexuellen Beziehungen. Dieses Muster ist irritierend,

da in zahlreichen Studien eine restriktive Haltung zu aussereheli-
chem Geschlechtsverkehr und Abtreibung eng an eine Tendenz zu Intoleranz

gegenüber Homosexualität gekoppelt ist1. Theoretisch wird dies mit
dem Konstrukt der «gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit» erklärt2.
Wenn nun diese Verbindung bei der Gruppe der Konvertiten aufgebrochen
ist, dann muss dahinter ein Faktor stehen, der stark genug ist, die empi-

1 Vgl. Beate Küpper/Andreas Zick, Riskanter Glaube. Religiosität und
Abwertung, in: Wilhelm Heitmeyer (Hg.), Deutsche Zustände. Folge 4, Berlin (Suhr-
kamp) 2006, 179-188.

2 Wilhelm Heitmeyer, Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit. Ein
normaler Dauerzustand? in: ders. (Hg.), Deutsche Zustände. Folge 5, Berlin (Suhrkamp)
2007, 15-36.

98



Wie zentral ist Religiosität7

risch gut belegte sozialpsychologische Dynamik der «gruppenbezogenen
Menschenfeindlichkeit» ausser Kraft zu setzten Em derartiger Faktor
kann das religiose Konstruktsystem eines Menschen sein, wenn es innerhalb

der psychologischen Architektur der Persönlichkeit eine zentrale
Position innehat und dadurch Hochreligiositat konstituiert In diesem Fall
setzt sich gewissermassen eine personlichkeitspsychologische Dynamik
gegen eine sozialpsychologische Dynamik durch Damit bleibt immer
noch die Frage offen, welche subjektiven Theologien in diesem Fall wirksam

werden Em Kandidat dafür konnte der christliche Gedanke der Kon-

vivenz sein In dieser Perspektive muss em gleichzeitiges Plädoyer fur
eheliche Treue, einen sorgsamen Umgang mit entstehendem Leben und
die Akzeptanz homosexueller Liebe keinen Widerspruch darstellen Dies

ist jedoch nur eine Hypothese, der in weiteren Forschungen nachgegangen
werden sollte

Dr phil Stefan Huber ist Professorfur Praktische Theologie mit dem Schwerpunkt

Empirische Religionsforschung an der Universität Bern

Adresse Universität Bern, Theologische Fakultat, Departement fur Evange
lische Theologie, Langgassstrasse 51, CH-3012 Bern, Schweiz
E-Mail Stefan huber@theol unibe ch

99



Religiosität, Modernität und Lebensführung

Anmerkungen zur RELAK-Studie

Gunnar Otte

Milieu-, Werte- bzw. Lebensstilansätze erfreuen sich in Religiositäts- und
Kirchlichkeitsstudien seit einigen Jahren grosser Beliebtheit. Auch Dirk
Kranz und Andreas Krebs haben sich in ihrer aufschlussreichen Studie
entschlossen, einen solchen Ansatz aufzugreifen und die von mir entwickelte

Lebensführungstypologie einzusetzen. Ich möchte zunächst einige
allgemeine Anmerkungen zu diesen neueren Sozialstrukturansätzen
machen und danach auf die Ergebnisse der RELAK-Studie zum Zusammenhang

von Lebensführung, Modernität und Religiosität eingehen.
Seit jeh versucht die Soziologie, die Bevölkerung entlang verschiedener

Merkmale zu gliedern, die auf diese Weise abgegrenzten Sozialgruppen

zu beschreiben und auf dieser Basis Einstellungen und Verhalten
vorherzusagen. Traditionell werden dazu «objektive» - relativ gut sichtbare,
materiell verankerte und/oder zeitstabile - Merkmale herangezogen, etwa
Beruf, Bildung und Einkommen, Zugehörigkeiten zu Geburtskohorten,
Lebensphasen, Raumeinheiten, Konfessionen, Geschlechter- und ethnischen

Kategorien sowie daraus abgeleitete Merkmale wie Klasse und
Schicht. Immer wieder wurde die «Strukturdominanz» einzelner Merkmale

postuliert - etwa mit dem Versuch, soziale Phänomene generell auf
die Klassenstruktur zurückzuführen -, doch empirisch hat sich die
Auffassung Max Webers bewährt, die Sozialstruktur mehrdimensional zu
gliedern und die je nach Untersuchungsgegenstand relevanten Strukturdimensionen

zu identifizieren. Diese Relevanz lässt sich theoretisch begründen

oder mit multivariaten Datenanalysen statistisch ermitteln. Auch die
RELAK-Studie ist mehrdimensional angelegt, indem Konfession,
Bildung, Alter und Geschlecht zur Strukturierung religiöser Einstellungen
und Praktiken herangezogen werden - auch wenn diese Wahl nicht genauer
begründet und die relative Bedeutung der Variablen nicht multivariat
herausgearbeitet wird.

Die Studie zieht mit Ingleharts Wertetypologie und Ottes
Lebensführungstypologie zudem zwei Ansätze heran, die versuchen, «subjektive»
Dimensionen der Sozialstruktur abzubilden. Damit sind Merkmale
gemeint, die vom individuellen Umgang mit «objektiven» Bedingungen
abhängen, gleichwohl aber typisierbar sind. Sie können sich zum einen auf

100 IKZ 104 (2014) Seiten 100-106



Religiosität, Modernität und Lebensführung

latente Merkmale - persönliche Wertorientierungen oder Habitusformen -
beziehen, zum anderen auf manifeste Merkmale - Syndrome typischer
Verhaltensweisen, d.h. Lebensstile. Zieht man die Ebenen der Wertorientierungen

und des Lebensstils zusammen, lässt sich übergreifend von
Lebensführung sprechen. Bereits Weber sah eine spezifisch religiös,
ethnisch oder beruflich geprägte Lebensführung darin begründet, dass eine

«Systematisierung des praktischen Handelns» durch eine «Orientierung
an einheitlichen Werten» erfolge1. Leider werden diese Begriffe in der

Forschung inkonsistent verwendet. Dies gilt besonders für den Milieube-
griff, der heute meist Aggregate von Personen mit ähnlichen
Merkmalsausprägungen bezeichnet. Zum Teil werden dabei Personen mit
ähnlichen Wertorientierungen (d.h. Wertetypen) als Milieu bezeichnet, zum
Teil solche mit ähnlichen Verhaltensmerkmalen (d.h. Lebensstiltypen),
zum Teil werden beide Arten subjektiver Variablen in die Bildung von
«Lebensführungstypen» einbezogen, zum Teil zusätzlich objektive
Sozialstrukturmerkmale. Daneben ist der Milieubegriff missverständlich, weil
er ursprünglich Einflüsse der Umgebung meinte, die auf ein Individuum
einwirken2. Eine adäquate Messung müsste demnach Merkmale des

sozialen Umfeldes einer Person erfassen, wie dies in der Netzwerkforschung
geschieht. Dabei zeigt sich, dass Menschen heute meist mehreren Milieus
angehören, da sich etwa Verwandte, Freunde, Berufskollegen und Nachbarn

in ihren Wertorientierungen und Lebensstilen deutlich unterscheiden
können3. Stattdessen erhebt die Milieuforschung Individualmerkmale,
typisiert und aggregiert sie und rechnet jede Person einem Typus
(«Milieu») zu.

Sozialstrukturkonzepte objektiver wie subjektiver Provenienz werfen
neben Problemen der Konzeption und Messung zwei weitere Fragen auf:

Wie gut eignen sie sich zur Bevölkerungssegmentierung und für die
statistische Einstellungs- und Verhaltenserklärung? Wie sind die gefundenen

empirischen Zusammenhänge zu interpretieren? Im Hinblick auf die

Segmentierungsleistung und Erklärungskraft wird immer wieder - gerade in
der angewandten Forschung und Beratung - die Wichtigkeit betont, «Ziel-

1 Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft Grundriss der verstehenden Soziologie,

5., rev. Aufl., Tubingen (Mohr) 1972, 320 f.
2 Vgl. Michael N. Ebertz, Was sind soziale Milieus?, in1 LS 57 (2006)

258-264.
3 Dies wird uberzeugend herausgearbeitet bei Jorg Rössel, Plurale Sozialstrukturanalyse.

Eine handlungstheoretische Rekonstruktion der Grundbegriffe der

Sozialstrukturanalyse, Wiesbaden (Verlag für Sozialwissenschaften) 2005, 248 f

101



Gunnar Otte

gruppen über die herkömmlichen soziodemographischen Merkmale [...]
hinaus präziser zu klassifizieren»4. Im Praxiskontext werden den Kunden
aber üblicherweise keine multivariaten Modelle vorgelegt, die die

Segmentierungsleistung einzelner Merkmale aufzeigen, sondern Typologien,
die anhand von zwei Dimensionen grafisch dargestellt und plakativ
beschrieben werden. Statistische Analysen zeigen aber, dass mit Lebensfüh-

rungs- bzw. Milieutypologien in der Regel nicht mehr als 5 bis 10% der
interindividuellen Variation in den abhängigen Variablen erfasst werden
können und dass die erklärte Varianz um ein Vielfaches steigt, wenn auch

traditionelle Segmentierungsmerkmale berücksichtigt werden5. Mit anderen

Worten: Wenn sich eine Kirche allein auf eine Milieutypologie als

Zielgruppenansatz verlässt, vernachlässigt sie die enorme Heterogenität,
die sich innerhalb der einzelnen Milieus entlang von Alters-, Bildungsund

Geschlechterkategorien, Raumeinheiten, Kirchgangshäufigkeiten und
anderen Merkmalen findet.

Zudem fragt sich, wie die Zusammenhänge zwischen der objektiv oder

subjektiv bestimmten Gruppenzugehörigkeit und den für sie typischen
Verhaltensweisen (z.B. Teilnahme an religiösen Riten) und Einstellungen
(z.B. Gottesvorstellungen, Erwartungen an die Kirche) zu interpretieren
sind. Dabei ist zu beachten, dass objektive Sozialstrukturmerkmale und

Syndrome subjektiver Merkmale nicht unabhängig voneinander sind: So

variiert der Lebensstandard mit dem Einkommen, die geistige Reflexivität
mit der Bildung und die Modernität der Lebensführung mit der Geburtskohorte.

Wenn religions- und kirchenbezogene Verhaltens- oder
Einstellungsunterschiede zwischen Lebensführungstypen bzw. Milieus beobachtet

werden, verbergen sich dahinter oft Unterschiede der strukturellen
Lagerung. So können Variationen im Spendenumfang vom Durchschnittseinkommen

der Typen abhängen, solche im reflexiven Umgang mit Religion

vom Bildungsniveau und solche der kirchlichen Modernisierungserwartung

von der Kohortenzugehörigkeit. Derartige Interpretationen
rekurrieren auf objektive Sozialstrukturmerkmale und deren Wirkungsmechanismen.

Diese Mechanismen sind oft präziser bestimmbar als genuine

4 Beispielsweise wird so die Relevanz der Sinus-Milieus begründet; vgl. Bodo
Flaig, Was wollen die Schäfchen?, in' ChrWelt 52 (2011) 3.

5 Vgl. Gunnar Otte, Hat die Lebensstilforschung eine Zukunft"? Eine
Auseinandersetzung mit aktuellen Bilanzierungsversuchen, in: KZSS 57 (2005) 1-31, sowie
Gunnar Otte, Die Erklarungskraft von Lebensstil- und klassischen Sozialstrukturkonzepten,

in: Jörg Rössel/Gunnar Otte (Hg.), Lebensstilforschung, Sonderheft 51 der
KZSS, Wiesbaden (Verlag für Sozialwissenschaften) 2011, 361-398.

102



Religiosität, Modernität und Lebensführung

Lebensführungs- oder Milieumechanismen. Einkommens- und Bildungseffekte

lassen sich etwa als Ressourcenwirkungen, Kohorteneffekte als

Folge veränderter Sozialisation interpretieren. Lebensführungs- bzw. Mi-
lieuunterschiede von Einstellungen und Verhaltensweisen, die auch nach
Kontrolle sozialstruktureller Drittvariablen erhalten bleiben, lassen sich

auf die alltagsethische oder -ästhetische Orientierungsfunktion von Werten

und Lebensstilen zurückführen: Die Befürwortung des religiösen
Pluralismus im liberal-intellektuellen Sinus-Milieu kann auf die tolerante

Grundhaltung seiner Angehörigen zurückgeführt werden, doch ist eine
solche Ableitung konkreter Einstellungen aus übergeordneten Alltagsethiken

bei weitem nicht immer möglich6.
Kranz und Krebs haben in der RELAK-Studie ein von mir entwickeltes

Instrument zur Bevölkerungssegmentierung verwendet, das versucht,
Personen anhand zentraler, kohärenter und zeitstabiler Muster der

Lebensführung - Wertorientierungen und Lebensstilaspekte umfassend - zu
klassifizieren. Sie bezeichnen die Lebensführungstypologie als

«Milieutypologie»; aus oben genannten Gründen halte ich den Milieubegriff in
dieser Verwendung allerdings für problematisch. Eine Zielsetzung des

Instruments besteht darin, eine einfache und transparente Erfassung
zentraler Dimensionen der Lebensführung zu ermöglichen. Das Instrument
wird von den Autoren bei der Messung einzelner Indikatoren geringfügig,
meines Erachtens aber in vertretbarer Weise abgewandelt, doch lässt sich

schwer beurteilen, wie einflussreich die Modifikation letztlich ist.

Der Einsatz der Lebensführungstypologie in einer religionssoziologischen

Studie ist innovativ. Bisher war nicht bekannt, wie sie sich in diesem
Bereich bewährt. Nach dem Korrespondenzprinzip sollte ihre Erklärungskraft

für Phänomene der Bereiche Kultur, Konsum und Freizeit besonders

hoch sein, da derartige Erklärungsgegenstände mit der Hauptinhaltsdomäne

der Indikatorengrundlage der Typologie korrespondieren7. Religion
und Kirche gehören nicht zu diesen Inhaltsbereichen, so dass a priori nicht

von einer überdurchschnittlich hohen Erklärungskraft auszugehen ist.

Allerdings bemerken Kranz und Krebs zu Recht, dass der Lebensführungsindikator

«Ich lebe nach religiösen Prinzipien» die Erklärungskraft künstlich

in die Höhe treibt, weil damit ein Religionsindikator in die Typenbildung

eingeht und auf dieser Basis anschliessend religiöse Einstellungen

6 Die Problematik der Interpretation von Wirkungsmechanismen wird bei

Otte, Erklarungskraft (wie Anm. 5) ausführlich diskutiert
7 Vgl. Otte, Erklarungskraft (wie Anm 5), 380.

103



Gunnar Otte

und Praktiken - zirkulär - erklärt werden. Zwar weisen die Autoren nach,
dass sich die Typenverteilung bei Eliminierung dieses Items nur geringfügig

verändert; doch wäre es erwägenswert, mit einer Typologieversion
weiterzuarbeiten, die auf das Religiositäts-Item verzichtet8.

Ein Elauptergebnis ist, dass die Alt-Katholische Kirche ihre Mitglieder
uberdurchschnittlich aus vier Lebensführungstypen rekrutiert: den

Konservativ Gehobenen, Konventionalisten, Liberal Gehobenen und

Aufstiegsorientierten. Unterdurchschnittlich sind alle Typen des niedrigen
Ausstattungsniveaus und alle Typen mit moderner, biographisch offener
Lebensführung repräsentiert. Dieses Ergebnis entspricht im Grundsatz
anderen Befunden zur Bindung an die christlichen Kirchen: Auch wenn in
den Studien zu Mitgliedern der Römisch-Katholischen und Evangelischen
Kirche mit der Sinus-Milieutypologie bzw. einer von Benthaus-Apel
konstruierten Lebensstiltypologie andere Instrumente verwendet werden,
nimmt auch dort die Kirchennähe mit der Traditionalität und dem

Ausstattungsniveau der Lebensführung zu9. Dahinter verbergen sich vermutlich

- dies müsste multivariat untersucht werden - sozialstrukturelle
Kohorten- wie Lebenszykluseffekte. Längsschnittlich lässt sich nämlich
zeigen, dass die Kirchgangshäufigkeit nicht nur kohortenspezihschen, sich
abschwächenden Sozialisationseffekten unterliegt, sondern auch - forciert
durch Lebensereignisse der Eheschliessung, Kindereinschulung und Ver-

witwung - mit zunehmendem Alter leicht ansteigt10. Da die Modernitätsdimensionen

von Lebensführungs- und Milieumodellen alterskorreliert
sind, sind entsprechende sozialstrukturelle Dynamiken als partielle
Erklärungen der Lebensführungs- bzw. Milieueffekte plausibel. Ganz ähnlich

könnte innerhalb der Alt-Katholiken überprüft werden, ob die
Überrepräsentanz der Nichtkonvertiten bei den Konventionalisten, Traditionellen

Arbeitern und Heimzentrierten und die Tendenz der Konvertiten

8 In einer Studie zur Mediennutzung wurde aus ähnlichen Gründen der Indikator

der Lektüre überregionaler Tageszeitungen durch einen nicht medialen «Ersatzindikator»

ausgetauscht
9 Vgl MDG (Hg), Miheuhandbuch. Religiose und kirchliche Orientierungen in

den Sinus-Milieus München (Eigenverlag) 2005; Friederike Benthaus-Apel,
Lebensstilspezifische Zugange zur Kirchenmitgliedschaft, in: Wolfgang Huber/Johannes

Friedrich/Peter Steinacker (Hg.), Kirche in der Vielfalt der Lebensbezuge Die
vierte EKD-Erhebung über Kirchenmitgliedschaft, Gütersloh (GVH) 2006,205-236.

10 Daniel Lois, Wie verändert sich die Religiosität im Lebensverlauf7 Eine
Panelanalyse unter Berücksichtigung von Ost-West-Unterschieden, in. KZSS 63 (2011)
83-110

104



Religiosität, Modernität und Lebensführung

und Nahestehenden zur Lebensführung der Liberal Gehobenen und Auf-
stiegsorientierten sozialstrukturell determiniert ist, die Alters- und Bil-
dungslagerung der drei Gruppen lasst das vermuten

Kranz und Krebs belegen anhand mehrerer Einstellungsvariablen,
dass die Alt-Katholiken eine in Teilen modernere Kirche befürworten als
romisch-katholische und evangelische Kirchenmitglieder Auch die mit
dem Inglehart-Index gemessene Dominanz postmateriahstischer Werte
unterstreicht, dass sie entfaltungsonentierter sind als andere christliche
Kirchenmitglieder Ob sie auch in der Lebensfuhrungstypologie starker
zum modernen, biographisch offenen Pol tendieren, lasst sich mit Ver-
gleichsdaten untersuchen So entfallen im SOEP-Pretest 2011 von den

romisch-katholischen Befragten 34 3% auf die traditionalen Typen, 48 4%
auf die teilmodernen und 17 4% auf die modernen Typen, bei den evangelischen

Befragten sind es 29 9%, 50 0% bzw 20 0% Die Alt-Katholiken
sind gemäss RELAK-Studie in den traditionalen (37 0%) und teilmodernen

Typen starker (56 9%), m den modernen Typen seltener (6 3%) vertreten

Em Modermtatsvorsprung ist also nicht beobachtbar Dieses
vermeintlich widersprüchliche Bild ist plausibiltsierbar Erstens sind postma-
terialistische Werte in den letzten Jahrzehnten mit ihren Tragergruppen
gealtert - wie an der Wählerschaft der Grünen erkennbar ist In der Sinus-

Typologie sind sie kennzeichnend fur das liberal-intellektuelle und sozial-

okologische Milieu Die von Kranz und Krebs gefundene postmaterialis-
tische Ausrichtung der Liberal Gehobenen ist insofern durchaus realistisch

Zweitens weist die Alt-Katholiken-Stichprobe ein sehr hohes

Bildungsniveau auf - und Bildung ist nach Inglehart eine zentrale Determinante

fur postmaterielle Werte Drittens ist zu konstatieren, dass die Polarität

von Tradition und Moderne eine mehrdeutige begriffliche Klammer
ist So wird «Modernität» m der EKD-Studie primär an Einstellungen zur
Geschlechtergleichheit festgemacht, in Ingleharts Wertetypologie anhand

politischer Entfaltungsbedurfnisse gemessen Im Sinus-Modell hat die
horizontale Achse, auf der Segmente der «Tradition», «Modernisierung/Individualisierung»

und «Neuorientierung» verzeichnet sind, keine klare
Dimensionalitat Die Lebensfuhrungstypologie versucht auf der horizontalen

Achse zwei miteinander verwobene Phänomene zugleich einzufan-

gen eher kohortenspezifische Unterschiede in der Modernität vs. Tradi-
tionahtat und eher lebenszyklische Variationen einer offenen vs geschlossenen

biographischen Perspektive. Mit Familie und Religion werden zwei
klassische Vergemeinschaftungsinstanzen als Indikatoren gewählt, die

ein daran orientiertes Individuum in fest verwurzelte Traditionshmen

105



Gunnar Otte

rücken - selbst wenn die Religiosität frei gewählt ist. Die biographische
Offenheit wird mit Indikatoren von Lebensgenuss, Spannungsorientierung

und Ausgehhäufigkeit erfasst. Diese Verknüpfung von Modernität
und biographischer Perspektive mag ein vierter Grund sein, warum die
modernen Lebensführungstypen in der RELAK-Studie schwach besetzt
sind. Für die Vielzahl der Alt-Katholiken in der mittleren Lebensphase ist
vermutlich eher eine biographische Konsolidierung als eine biographische
Offenheit kennzeichnend. Die RELAK-Studie gibt Anlass, über die Viel-
dimensionalität des Begriffspaars von Tradition und Moderne nachzudenken.

Sie verdeutlicht auch einmal mehr die Schwierigkeit, ein ganzheitliches

Konzept wie das der Lebensführung in einem zweidimensionalen
Raum abzubilden.

Dr. rer. soc. Gunnar Otte ist Professorfür Methoden der empirischen
Sozialforschung an der Universität Marburg.

Adresse: Philipps-Universität Marburg, Institutfür Soziologie, Ketzerbach 11,

D-35032 Marburg, Deutschland.
E-Mail: gunnar.otte@staff.uni-marburg.de.

106



Die Alt-Katholiken sind «special»

Kirchensoziologische Anmerkungen zur RELAK-Studie

Michael N Ebertz

Die RELAK-Studie segmentiert die Befragten nach geborenen und
freiwillig eingetretenen Alt-Katholiken sowie mit dem Altkatholizismus
Sympathisierenden und weist damit bereits eine gewisse Buntheit unter
den Zugehörigen nach Aus der Sicht der klassischen Soziologie repräsentiert

die Alt-Katholische Kirche damit ein hybrides Gebilde aus <Anstalt>

und <Verem> - eher <Verem> als <Anstalt> Eine solche Mischung von
Strukturelementen können wir allenfalls in - einigen alten - evangelischen

Freikirchen antreffen, obwohl diese sich noch starker als vereinsfor-

mige «Entscheidungskirchen» typisieren lassen und ganz sicher auch als

«Partizipationskirchen» Interessant ist aber ein weiteres <Special> der Alt-
Katholiken, dass sich nämlich diese drei Zugehorigkeitssegmente aus
unterschiedlichen konfessionellen Herkunftsstromen speisen Die geborenen

Alt-Katholiken waren noch me m einer anderen Konfessionskirche

Mitglied und haben sich damit noch nie gegen eine Herkunftskirche
entschieden Bei freiwillig Eingetretenen ist dies dagegen der Fall Sie wechselten

schwerpunktmassig innerhalb des katholischen Sektors Die
Sympathisanten schliesslich haben ihre biographischen Wurzeln noch im
romisch-katholischen oder im evangelischen Sektor, aus dem sie <heraus-

gezogen> oder - aus welchen Gründen auch immer - <herausgeschoben>

werden, wahrend sie fur sich im evangelikalen Sektor von Freikirchen
keine Zukunft (mehr) sehen1

Ein drittes <Special> ist, dass sich die vergleichsweise kleine Zahl der

(befragten) Alt-Katholiken auch noch aus unterschiedlichen Bildungs-
gruppen und damit auch aus einer gewissen Vielfalt soziokultureller
Milieus zusammenzusetzen scheint Dabei erscheint die Alt-Katholische
Kirche weitaus weniger <milieuverengt>, als es die grossen Konfessionskirchen

zumindest in ihren gottesdienstnahen Vergemeinschaftungen of-

1 Vgl hierzu unsere jungst vorgelegte qualitative Studie zu Erfassung von -
insgesamt sechs unterschiedlichen - Prozesstypen des Kirchenaustritts (darunter auch

die «Herausgezogenen») Michael N Ebertz/Monika Eberhardt/Anna Lang
(Hg), Kirchenaustritt als Prozess Gehen oder bleiben"7 Eine empirisch gewonnene
Typologie, Berlin (LIT) 2012

I KZ 104 (2014) Seiten 107 113 107



Michael N Ebertz

fensichthch sind Auffällig ist allerdings auch, dass diese unterschiedlichen

Milieus weitgehend mit den jeweiligen Zugehörigkeitssegmenten
verbunden sind" Die geborenen Alt-Katholiken sind bildungsferner als die
eher intellektuell bestimmten Konvertiten und Sympathisanten, und alle
drei repräsentieren damit auch andere Milieuskalen.

Die Milieuskala der geborenen Alt-Katholiken wird, gemessen am
Milieumodell von Gunnar Otte2, von zwei Milieus dominiert, die zusammen
mehr als die Hälfte (51.4%) dieses Zugehorigkeitssegments bestimmen,
nämlich vom <teilmodernem Milieu der <Aufstiegsonentierten> und dem

Traditionellem Milieu der <Konventionalisten>. Diese Hauptfarbung wird
<nach untern ergänzt durch die traditionellem bzw. teilmodernem Milieus

der <Heimzentrierten> und der traditionellen Arbeiten. Diese vier
Milieus machen knapp 80% der geborenen Alt-Katholiken aus. Trotz aller
Unterschiede zwischen diesen vier Milieus gibt es auch Gemeinsamkeiten,

etwa ästhetischer Art: Man trinkt m all diesen vier Milieus eher
halbtrockenen oder lieblichen Wein, so Gunnar Otte. Was sie musikalisch
weitgehend verbindet, sind Schlager, Volksmusik, aber auch Folklore,
weniger Musicals und schon gar nicht Pop, Rock, Techno oder Hip Hop. Die
Ablehnung dieser Musikstile verbindet diese vier Milieus ebenfalls. Wenn
die geborenen Alt-Katholiken überhaupt Urlaub machen, dann in ruhigen
Gefilden und nicht in allzu fremden Kulturen. Einzel- und Doppelhausar-
chitektur mit klassischer Raumaufteilung wird deshalb beim Wohnen
auch der Altbauwohnung oder einer Maisonette- oder Loft-Behausung
vorgezogen. Letzteres <geht> fur diese Milieus gar nicht. Häusliche Idylle
und Familienzentriertheit sind ebenfalls ubergreifende Merkmale dieser

vier Milieus, aus denen sich die geborenen Alt-Katholiken zusammensetzen.

Die Milieuskala der Konvertiten unter den Alt-Katholiken - und das
sind die meisten der Befragten - zeigt eine deutlich andere Emfärbung.
Zwar wird auch sie von den gleichen beiden Milieus wie die Milieuskala
der geborenen Alt-Katholiken dominiert, nämlich vom <teilmodernen>
Milieu der <Aufstiegsorientierten> und dem Traditionellem Milieu der
<Konventionalisten> (52.6%). Aber diese Hauptfarbung wird <nach obern

2 Vgl jetzt Gunnar Otte, Die Erklarungskraft von Lebensstil- und klassischen

Sozialstrukturkonzepten, in Jorg Rossel/Gunnar Otte (Hg), LebensstiForschung

Sonderheft 51 der KZSS, Wiesbaden (Verlag fur Sozialwissenschaften) 2011,
361-398 Wenn nicht anders angegeben, beziehe ich mich im Folgenden auf diesen
Aufsatz

108



Die Alt-Katholiken sind «special»

ergänzt durch ein Milieu, das nun seinerseits ganz anders <tickt> als die
beiden <unteren> Ergänzungsmilieus der geborenen Alt-Katholiken, nämlich

durch das Milieu der <Liberal Gehobenen). Es umfasst in der
Stichprobe immerhin 18.1% der befragten Konvertiten. In diesem Milieu trinkt
man eher trockenen und teuren Wein und achtet auf die Herkunftsregionen,
Anbaugebiete und Winzer (Frankreich, Italien, Spanien, Deutschland,
Neue Welt), welche die vier Milieus der geborenen Alt-Katholiken
zugunsten des Preises (<Hauptsache günstig)) ignorieren. Im Unterschied zu
den Milieus der geborenen Alt-Katholiken liebt das bildungsbürgerliche
Milieu der <Liberal Gehobenen) eher klassische Musik und die Oper und
kann sich allenfalls noch über Folklore mit jenen musikalisch verständigen.

Ein gemeinsamer Geschmack, der die milieuübergreifende Geselligkeit

stützt, ist nicht in Sicht, zumal man nicht einmal die Ablehnung von
Musicals, Jazz und Rock teilt, allenfalls die von Pop, Techno oder Hip
Hop. Die <Liberal Gehobenen) bereisen auch gern fremde Kulturen, schätzen

überhaupt das Fremde, Neue und Alternative, womit die Milieus der

geborenen Alt-Katholiken sich eher schwer tun.
Die Milieuskala der Sympathisanten unter den Alt-Katholiken zeigt

eine nochmals andere Einfärbung, die noch deutlicher als bei den Konvertiten

<nach oben> reicht. Auch sie wird von den gleichen beiden Milieus
wie die Milieuskala der Nichtkonvertiten und diejenige der Konvertiten
dominiert, nämlich vom <teilmodernen> Milieu der <Aufstiegsorientier-
ten) und dem traditionellem Milieu der <Konventionalisten> (51.3%). Diese

beiden Milieus entpuppen sich damit gewissermassen als milieuspezifische

<Doppelachsen> der befragten Alt-Katholiken insgesamt, sofern sie

die Sympathisanten, Konvertiten und Nichtkonvertiten - wenn auch mit
unterschiedlichen Gewichten - miteinander verbinden. Die Milieuachse
der <Aufstiegsorientierten> hat allerdings unter den Sympathisanten die

vergleichsweise kräftigste (34.8%) und die der <Konventionalisten> die

vergleichsweise schwächste (16.5%) Ausprägung. Letztere wird <nach

oben> auf der Milieuskala der Sympathisanten sogar noch leicht übertroffen

durch die <Liberal Gehobenen) (17.4%), die zusammen mit dem kleinen,

aber feinen Milieu der konservativ Gehobenen) (11.3%) die Milieuskala

der Sympathisanten unter den Alt-Katholiken ergänzen. Beide
gehobene) Milieus <vertragen> sich ihrerseits kaum mit den beiden <unteren>

Ergänzungsmilieus der geborenen Alt-Katholiken (der <Heimzentrierten>

und der traditionellen Arbeiter)) und zeigen untereinander feine
Unterschiede. Otte beschreibt das Milieu der konservativ Gehobenem wie

folgt: «Die auf Exklusivität gerichtete Grundhaltung der Konservativ Ge¬

rn



Michael N. Ebertz

hobenen kommt darin zum Ausdruck, dass sie in grosszügigen Wohnungen
in gehobenen Lagen wohnen; Luxusobjekte (etwa Kunstwerke) besitzen,
sich in exklusiven Boutiquen einkleiden; hochpreisige Weine in grosser
Menge kaufen; sich über Weincharakteristika genau informieren, ohne

aber Preisvergleichen grosse Beachtung zu schenken. Ihre Kennerschaft
klassischen Anstrichs zeigt sich im Kauf trockener Weine traditioneller
Weinregionen, in Urlaubsreisen, die auf historische Sehenswürdigkeiten,
fremde Kulturen und Naturlandschaften gerichtet sind, und in der

Bevorzugung klassischer Musik - wenn auch mit volkstümlichen Nuancen).»
Mit den <Liberal Gehobene> verbindet dieses Milieu der konservativ
Gehobenem somit zwar der Konsum von trockenen Weinen (was sie gemeinsam

unterscheidet von den Vorlieben der Milieu-Doppelachse und den

Ergänzungsmilieus der geborenen Alt-Katholiken), das Interesse an fremden

Kulturen (was nicht die Sache der Milieu-Doppelachse und der
Ergänzungsmilieus der geborenen Alt-Katholiken ist), aber sie unterscheiden
sich in den Urlaubspräferenzen (keine Fernreisen der konservativ
Gehobenem!) und in den Musikvorlieben. Im Milieu der konservativ Gehobenem

mag man zwar auch - wie die <Liberal Gehobenem - Klassik, Oper,
Musicals, Jazz, Folklore, aber keine Rockmusik, dagegen durchaus -
schroff anders als die <Liberal Gehobenen) - auch Schlager und
Volksmusik, was dieses besitzbürgerliche Milieu wieder mit den Milieus
der mittleren und unteren Lagerungen (insbesondere konventionalistem,
<Heimzentrierte> und traditionelle Arbeiter)) partiell verbinden kann.

Fest steht: Pop, Hip Hop, Techno, Punk das sind nicht die
Musikpräferenzen der Alt-Katholiken, unabhängig davon, ob sie sich zu den

Nichtkonvertiten, den Konvertiten oder den Sympathisanten zählen
lassen. Diese Musikstile, die typisch sind für die von Gunnar Otte sogenannten

<modernen> Milieus und - im Unterschied zu den <Unterhaltungssu-
chendem und den <Hedonisten> - für das moderne Milieu der <Reflexiven>

sogar mit Klassik, Oper und Jazz zu einem ästhetischen Stilmuster vereinbar

sind, sind den befragten Alt-Katholiken fremd, weil sie, das zeigt die
RELAK-Studie überdeutlich, in diesen <modernen> Milieus ohnehin nicht
präsent sind. Der Altkatholizismus scheint also in seiner konkreten
Erscheinungsform nichts zu sein für Menschen aus den Milieus der spass-
orientierten <Hedonisten>, der experimentierfreudigen <Reflexiven> und der

prekären <Unterhaltungssuchenden>, die ihrerseits weitere Gemeinsamkeiten

haben (z.B. Aufgeschlossenheit für Neues und Fremdes), aber auch
deutlich unterscheidbar sind. Die zuletzt genannten Milieus charakterisiert

Gunnar Otte in ihren «Grundmustern der Lebensführung» wie folgt:

110



Die Alt-Katholiken sind «special»

Die <Reflexiven> unterscheiden sich von den konservativ Gehobenen)

«aufgrund ihrer Modernität und offenen biographischen Perspektive
dadurch, dass Fernreisen selbstverständlicher sind, Weine der <Neuen Welt>

zum Geschmacksrepertoire zahlen und populäre Musikgenres Anklang
finden. Ihre Aktivitatsneigung manifestiert sich m mnerstadtischen
Wohnstandorten und dem Wunsch, im Urlaub neue Leute kennenzulernen Die
Grundhaltung der Kreativität kommt m der Empfänglichkeit fur
experimentelles Wohnen (z B Lofts m Fabrikgebäuden) zum Ausdruck, das
neben Grunderzeitbauten die Wohnräume dieses Typus markiert.» Mit den

<Reflexiven> haben die <Unterhaltungssuchenden> zwar «aufgrund ihrer
biographischen Offenheit und Modernität einige Merkmale» gemeinsam,
«etwa im Musikgeschmack, doch unterscheiden sie sich von ihnen im
Lebensstandard, erkennbar am Wohnen in prekären Innenstadt- oder

Stadtrandlagen. Fern von der Distmktion der Reflexiven ist eine Vorliebe
fur lieblichen Wem erkennbar, ohne dass beim Kauf Qualitatsattribute
reflektiert werden. Anstelle der Explorationslust der gehobenen Typen
wird in den Ferien Abwechslung vom Alltag in Strand- und Partydestinationen

gesucht Dass der gewisse Pragmatismus zum Teil durch monetäre
Restriktionen erwirkt wird, zeigt sich neben den Wohnverhaltnissen am
Verzicht auf Urlaubsreisen.»

Die befragten Alt-Katholiken insgesamt unterliegen insofern einer
gewissen <Milieuverengung>, als sie sich erstens aus einem Spektrum von
Milieus zusammensetzen, deren Starke nicht gerade m der Aufgeschlossenheit

fur Neues liegt, und sich zweitens den modermtatsnahen Milieus
im gesamten Schichtungsgefuge (<oben>, <Mitte>, <unten>) verschliessen

Vermag man in den drei <modernen> Milieus nach Gunnar Otte Verwandtschaften

und Überschneidungen hin zu den Smus-Milieus zu erkennen, an
denen sich inzwischen nicht nur romisch-katholische3, sondern auch
zahlreiche Milieustudien aus dem protestantischen Raum4 orientieren, dann

zeigen sich m diesem Zug der Milieuverengung enorme Ähnlichkeiten mit

3 Jungst wurde die zweite romisch-katholische Smus-Milieu-Studie publiziert
MDG (Hg), Milieuhandbuch Religiose und kirchliche Orientierungen in den Sinus-
Milieus 2013, München (Eigenverlag) 2013

4 Evangelisch-reformierte Landeskirche des Kantons Zurich (Hg),
Lebenswelten Modelle kirchlicher Zukunft Band 1, Zurich (TVZ) 2012, Roland
Diethelm/Matthias Krieg/Thomas Schlag (Hg), Lebenswelten Modelle kirchlicher

Zukunft Band 2 Orientierungshilfe, Zurich (TVZ) 2012, vgl auch EKD-Zen-
trum fur Mission in der Region (Hg), Milieusensible Kirche Dokumentation des

Fachgesprachs am 18 /19 6 2012 in Hannover, Dortmund (Eigenverlag) 2012

111



Michael N. Ebertz

den grossen Konfessionskirchen. Deren Milieureichweite endet ebenfalls
bei den Sinus-Milieus der <Prekären> (entspricht etwa den <Unterhaltungs-
suchenden>), der <Hedonisten> (entspricht etwa den <Hedonisten>), der

<Expeditiven> und der <Performer> (beide entsprechen etwa den <Reflexi-

ven>). Auffällig ist allerdings, dass die Milieureichweite der grossen
Konfessionskirchen - im Unterschied zu derjenigen der befragten Alt-Katholiken

- sogar noch begrenzter zu sein scheint, als sie dort nicht einmal
bzw. nur schwach in die Milieus der <Adaptiv-Pragmatischen> (entspricht
etwa den <Aufstiegsorientierten>), der <Sozialökologen> oder gar der <Libe-

ral-Intellektuellen> (entsprechen beide etwa den <Liberal Gehobenem)
hineinreichen.

Bei aller <Milieuverengung> erweisen sich die Alt-Katholiken somit als

weniger milieuverengt als die christlichen Grosskirchen. Man könnte
deshalb von einer vergleichsweise schwachen Milieuverengung des Altkatholizismus

sprechen. Und diese <schwache> Milieuverengung ist zugleich
auch von einer eigenen Art, sofern sie aus einem anderen Milieumix
besteht. Dem entspricht bei den befragten Alt-Katholiken eine vergleichsweise

grössere Milieuvielfalt in der Milieuverengung. Rund um die
erkennbare alt-katholische Milieu-Doppelachse der <Aufstiegsorientierten>
und <Konventionalisten> (im Sinus-Milieu-Modell entsprechen die beiden

Milieus etwa denjenigen der <Adaptiv-Pragmatischen> und der traditionellen^

lagern sich nach <unten> wie nach <oben> jeweils zwei Milieus an,
deren Lebensführungsmuster und ästhetische Orientierungen zwar nicht
maximal different sind, aber doch so erhebliche Unterschiede aufweisen,
dass sie nicht gerade geselligkeits- und gemeinschaftsförderlich sind.

Dieser Befund mag irritieren, wenn man als Ergebnis der RELAK-
Studie - zumal bei einer Minderheitskirche - ein Mehr an Milieuhomogenität

erwartet hätte. Eine spannende Frage ist, was die tendenziell
auseinanderstrebenden Milieus der befragten Alt-Katholiken zusammenhält,
was ihre Abstossungs- und Fliehkräfte bannt. Hierauf können nur
Antwortversuche gegeben werden, die selbst wieder zur fragenden empirischen

Forschung einladen. Denkbar ist, so eine erste Antwort, dass sich in
den konkreten alt-katholischen Gemeinden oder Gruppen jeweils weniger
Milieuheterogenität zeigt, als die <flächendeckende> RELAK-Studie
nahelegt. Vielleicht gibt es ja unter den Alt-Katholiken je nach Region, Alter
und Tradition <Milieugemeinden>, Gemeinden mit speziellen - gewachsenen

- Milieuprofilen. Möglich ist aber auch, dass die religiös spezifische
Opposition der Alt-Katholiken zu den grossen christlichen Konfessionskirchen,

insbesondere zur Römisch-Katholischen Kirche, und/oder die

112



Die Alt-Katholiken sind «special»

Suche nach christlichen Gemeinschaftsalternativen zwischen dem evan-
gelikalen und dem römisch-katholischen Bereich doch ein starkes Bindeglied

auch unter milieuverschiedenen Alt-Katholiken darstellt, also

milieuübergreifend zu wirken vermag, zumal sich viele Alt-Katholiken - so die
RELAK-Studie - als religiös <hochverbunden> erweisen, ihnen also die

religiöse Orientierung so wichtig ist, dass sie andere - etwa ästhetische -
Orientierungen in den Schatten stellt und für sekundär erklärt.

Dr. rer. soc. Dr. theol. Michael N. Ebertz ist Professorfür Religionssoziologie
an der Katholischen Hochschule Freiburg.

Adresse: Katholische Hochschule Freiburg, Karlstrasse 63, D-79104 Freiburg
i.Br., Deutschland.
E-Mail: michael.ebertz@kh-freiburg.de.

113



Pastorale Herausforderungen für eine Entscheidungs-,
Partizipations- und «Stamm»-Kirche

Anmerkungen zur RELAK-Studie

Christoph Morgenthaler

1. Vorbemerkung

Kirchenmitgliedschaftsstudien sind kein Privileg der Grosskirchen mehr1.

Eine umsichtig angelegte und sorgfältig durchgeführte empirische Studie
erlaubt neu einen empirisch-kritisch geschärften Blick auch auf die Alt-
Katholische Kirche in Deutschland. Was die RELAK-Studie zutage
bringt, ist in vieler Hinsicht erstaunlich und herausfordernd. Im Folgenden
sollen einige Resultate der Untersuchung unter einem pastoraltheologischen

Gesichtspunkt diskutiert werden. Welche Bedeutung hat die
RELAK-Studie für die Gestaltung einer zukunftsorientierten pastoralen
Praxis?

Ich kenne die Alt-Katholische (Christkatholische) Kirche aus ökumenischen

Begegnungen und aus langjährigen Gesprächen im Rahmen der

Theologischen Fakultät der Universität Bern - und ich lerne sie nun neu
auch aus der Perspektive einer empirischen Untersuchung kennen. Noch
deutlicher als es persönliche Eindrücke und Erfahrungen vermögen, legt
ein systematischer empirischer Vergleich offen, wie anders die «Karten» in
der Alt-Katholischen Kirche offensichtlich gemischt sind. Mein Einblick
in diese kirchliche Wirklichkeit ist aber begrenzt. Zudem schreibe ich aus
der Perspektive eines evangelischen Praktischen Theologen. Ich hoffe,
diese Aussenperspektive wirke in aufschlussreicher Art verfremdend.

Dabei möchte ich herausarbeiten, was sich aus der empirischen
Bestandsaufnahme der Studie konstruktiv für die pastorale Praxis ableiten

1 Die Evangelischen Kirchen in Deutschland fuhren seit 1972 im Abstand von
zehn Jahren Kirchenmitghedschaftsstudien durch; vgl. die 4. Mitghedschaftsstudie:
Wolfgang Huber/Johannes Friedrich/ Peter Steinacker u a. (Hg), Kirche in
der Vielfalt der Lebensbezuge. Die vierte EKD-Erhebung über Kirchenmitghed-
schaft, Gütersloh (GVH) 2006. Zur römisch-katholischen Kirche. MDG (Hg.),
Milieuhandbuch. Religiose und kirchliche Orientierungen m den Sinus-Milieus, München
(Eigenverlag) 2005. Zu den reformierten Kirchen der Schweiz: Jorg Stolz, Edmee
Baliff, Die Zukunft der Reformierten. Gesellschaftliche Megatrends, kirchliche
Reaktionen, 2. Aufl., Zurich (TVZ) 2010.

114 IKZ 104 (2014) Seiten 114-122



Pastorale Herausforderungen für eine Entscheidungs-,
Partizipations- und «Stamm»-Kirche

lässt. «Bestandsaufnahme» ist allerdings bereits im Forschungsbericht in
Anführungszeichen gesetzt (vgl. Ergebnisbericht [EB] 2.1). Die Sicht, die
in dieser Studie entwickelt wird, ist eine «Re-Konstruktion» kirchlicher
Wirklichkeit mit den Mitteln empirischer Forschung, nicht die Wirklichkeit

selbst. In dieser Hinsicht ist die Darstellung der Resultate vorbildlich.
Es werden hier nicht einfach Resultate aus dem Zylinder der Forschung
gezaubert, sondern es wird transparent gemacht, unter welchen (z.B.
statistischen) Vorzeichen dieses empirische Bild der Alt-Katholischen Kirche

gewonnen wird. Jede Konstruktion wirft aber ihre Schatten. Deshalb

gilt es, ebenfalls danach zu fragen, was möglicherweise im Dunkeln
bleibt, wenn sich der Lichtkegel empirischer Forschung auf bestimmte
kirchliche Phänomene richtet, und was auch dies pastoraltheologisch
bedeuten könnte.

2. Empirische Kirchenforschung als Sehschule

Eine empirische Untersuchung kann zur Wahrnehmungshilfe und
dadurch zur Hilfe für pastorales Handeln werden. So ist dies auch mit der
RELAK-Studie. Sie legt den ganz eigenen «Schliff» der Alt-Katholischen
Kirche offen, der mit dem historischen «Geschiebe», in dem sie sich
geformt hat, zusammenhängt und mit den Bedingungen, unter denen

Religiosität heute gelebt wird - beispielsweise den Prozessen religiöser Plura-

lisierung und Individualisierung. Drei Punkte seien hervorgehoben:
Die Studie ist Sehschule im Blick auf die Mitgliederstruktur der Alt-

Katholischen Kirche. Etwa 80% der RELAK-Teilnehmer sind in die Alt-
Katholische Kirche konvertiert. Was bedeutet dies für die pastorale Praxis?

Ist die Alt-Katholische Kirche deshalb eine Entscheidungskirche? In
der Studie wird zudem hervorgehoben: Viele - etwa ein Viertel der Aktiven

- nehmen am Leben alt-katholischer Gemeinden teil, ohne formell zu
dieser Kirche zu gehören. Ist die Alt-Katholische Kirche deshalb auch

Partizipationskirche? Daneben nimmt sich der Stamm der Kirchenmitglieder,

die in diese Kirche hineingeboren wurden, überraschend klein
und unauffällig aus. Was bedeutet es aber, wenn die Alt-Katholische
Kirche gleichzeitig auch eine «Stamm»-Kirche ist? Was im Titel bereits

zu Substantiven geronnen ist, formuliere ich als Frage. Die Studie zeigt,
wie wichtig diese drei Gruppen sind. Sie unterscheiden sich in vieler
Hinsicht deutlich voneinander. Zur Sehschule wird eine empirische Studie

dann, wenn solche Resultate nicht «verdinglicht» werden, sondern zum

Ausgangspunkt von Fragen genommen werden, die in einem pastoralen

115



Christoph Morgenthaler

Entdeckungsprozess weiter zu klären sind. Zahlen zeigen lediglich an, wo
die empirische «Wünschelrute» ausschlägt und für pastorales Handeln
Interessantes zu entdecken ist.

Die Studie ist auch eine Sehschule im Blick auf das Geschlechter
Verhältnis. Was hier zum Vorschein kommt, ist erstaunlich: Der Gottesdienstbesuch

und das Gebetsverhalten von Männern und Frauen unterscheiden
sich bei den hier Untersuchten kaum voneinander (sonst unterscheiden
sich die Werte durch Kulturen, Religionen und Zeiten hindurch). Frau-
enordination ist Wirklichkeit. Die Befragung zeigt, dass auch das Terrain

zur Diskussion der bewussten Integration schwuler und lesbischer
Menschen in den Klerus gut vorbereitet ist. Bietet die Alt-Katholische Kirche
auch ein kirchliches Forum, in dem Projekte einer Egalisierung der
Geschlechter in verheissungsvoller Weise weitergetrieben werden können?

Eine Sehschule ist die Untersuchung schliesslich im ökumenischen

Vergleich. Die direkte Gegenüberstellung von Resultaten unterschiedlicher

kirchensoziologischer Untersuchungen in der Studie erlaubt einen

Vergleich der Mitglieder aus der Alt-Katholischen Kirche mit jenen der
Grosskirchen. Was hier hervortritt, ist zumindest für einen evangelischen
Praktischen Theologen leicht ungemütlich: Die evangelischen
Kirchenmitglieder bilden im Blick auf die untersuchten Grössen regelmässig das

Schlusslicht. Umgekehrt macht der Vergleich deutlich, dass die
Alt-Katholische Kirche bezüglich der Bindung ihrer Mitglieder, der Häufigkeit
religiöser Praxis, der persönlichen Relevanz der Religiosität, aber auch der
Bereitschaft, am kirchlichen Eeben teilzunehmen, eine ökumenische
Sonderstellung einnimmt. Ist die Alt-Katholische Kirche in ihrem Minderheitenstatus

gar ein Labor einer zukunftsfähigen pastoralen Praxis, mit
Bedeutung weit über ihre Grenzen hinaus? Die Tage der grossen religiösen
Monopolbetriebe sind jedenfalls gezählt.

3. Die Mitgliederstruktur der Alt-Katholischen Kirche -
ein ekklesiologischer, pastoraler Glücksfall

Gerade aus der Perspektive evangelischer Grosskirchen ist vieles an dieser
Alt-Katholischen Kirche erstaunlich: Ihre Klientel ist zahlenmässig zwar
begrenzt, aber ganz offensichtlich religiös interessiert, engagiert,
artikulationsfähig, religiös reflexionsfähig, vergleichsweise gebildet, mit einem
Trend zu postmateriellen Wertorientierungen und egalitär, was das
Geschlechterverhältnis betrifft. Sind diese Merkmale nicht eigentlich ein
theologisch-ekklesiologischer Glücksfall? Voraussetzungen für eine ent-

116



Pastorale Herausforderungen fur eine Entscheidungs-,
Partizipations- und «Stamm»-Kirche

schiedene, inhaltlich gehaltvolle und partizipative pastorale Praxis scheinen

breit gegeben, wie die Studie belegt. Sie lenkt die Aufmerksamkeit
jedenfalls zuerst in Richtung der Starken der Alt-Katholischen Kirche.
Trotz raumlicher Zerdehnung, Minderheitsstatus und begrenzten Mitteln
macht diese Kirche offenbar vieles richtig. Sie vermag nicht nur die

Alteingesessenen zu binden, sondern wirkt auch attraktiv fur Aussenstehende.
Die Zentrahtat des Gottesdienstes ist in ihr nicht nur Postulat, sondern

gelebte und geschätzte Wirklichkeit. Die bischöflich-synodale Verfassung
findet eine breite Akzeptanz. Ein spannungsreiches «Zusammenspiel von
Traditionalltat und Modernität» (EB 1) macht den ganz besonderen
«charme discret» dieser Kirche aus.

Das lasst sich in eine Maxime kirchlicher Arbeit uberfuhren. Angesagt
ist, pastoral mehr von dem zu machen, was funktioniert Die Studie gibt
Anstoss zu einem Perspektivenwechsel hin zu einer ressourcenorientierten

Wahrnehmung alt-katholischer Pastoral, die nicht auf Abgrenzung aus

ist und nicht auf einen depressiv stimmenden Grossenvergleich fixiert
bleibt. Was dies im Einzelnen bedeutet, ist allerdings keineswegs trivial,
sondern fordert weiter gehende präzise Analysen: Was wird hier offenbar

gut gemacht? Wie kann daraus mehr des Guten entstehen?

4. Binnendifferenzierung der Angebote als Herausforderung

Die drei Gruppen der Entschiedenen, Nahestehenden und Alteingesessenen

unterscheiden sich in vieler Hinsicht voneinander. Hier lasst sich eine
weitere Überlegung anschliessen. Eine auch synodal verfasste Kirche, die
die Partizipation ihrer Mitglieder, weiter fordern will, ist gut beraten, zu

uberlegen, wie sie ihre Praxis noch differenzierter von diesen Mitglieder-
profilen her und auf diese Profile hin weiterentwickeln könnte. Ein prominentes

Feld, auf dem sich diese Frage stellt, ist die Gottesdienstgestaltung.
In welcher Form können diese drei Gruppen im Gottesdienst gleichzeitig
in ihrer Unterschiedlichkeit und doch als Glieder derselben feiernden
Gemeinde angesprochen werden2? Mehr noch: Wie können Einstellungen,

2 Vgl praktische Konkretionen zu einer Milieustudie in Evangelischen Kirchen

Claudia Schulz/Eberhard Hauschildt/Eike Kohler, Milieus praktisch Analyse-

und Planungshilfen fur Kirche und Gemeinde, 2 Aufl Gottingen (V&R) 2009
Zu praktischen Konsequenzen der Sinus-Miheu-Studien Eckhard Bieger u a

Pastoral im Sinus-Land Impulse aus der Praxis/fur die Praxis, 2 erw Aufl, Berlin (LIT)
2008

117



Christoph Morgenthaler

Präferenzen, Stilunterschiede in und zwischen den Gruppen auch religions-
hermeneutisch fruchtbar gemacht werden? Was bedeutet es beispielsweise
für die Verkündigung des Evangeliums, wenn die Mehrzahl derjenigen,
die zuhören, ökonomisch so saturiert ist, dass sie sich postmaterialistische
Wertorientierungen leisten kann (um Ingleharts These etwas böswillig auf
die Spitze zu treiben) und einige so genau rechnen müssen, dass man sie

als «Materialisten» apostrophieren könnte? Offenbar ergeben sich hier
theologische Bruchlinien, die in beide Richtungen hin herausfordernd
sind: für eine kritische Wahrnehmung heutiger Wirklichkeit und die
Erkenntnis der bleibenden Fremdheit des Gottesworts, das aller Welt gilt. In
diesem Zusammenhang wird auch deutlich, wie wichtig liturgische
Kompetenz ist: Die Gemeinsamkeit der sehr unterschiedlichen Milieus wird in
erster Linie durch das Ritual, das in allgemeinen, vorhersehbaren, fest

gefügten Formen viele unterschiedliche individuelle Anschlussstellen
eröffnet, und die das Ritual durchführende Person, die sich allen zuwendet,
inszeniert. Von den Befunden der Untersuchung her sind aber auch Fragen
an die Organisation der Alt-Katholischen Kirche zu stellen: Muss
«Kirchenmitgliedschaft» (jenseits juristischer Bestimmungen) neu gedacht
werden, wenn ein Viertel derjenigen, die am Gottesdienst teilnehmen,
nicht formelle Mitglieder sind (und dies offenbar auch nicht werden
wollen)? Gibt es Wege, diese Gruppe auf den verschiedenen Ebenen kirchlicher

Organisation stärker partizipieren und mitentscheiden zu lassen?

Erfahrungen, die evangelische Kirchen in der Folge von
Kirchenmitgliedschaftsstudien mit Modellen grösserer Binnendifferenzierung z.B.
des Gottesdienstangebots gemacht haben, mahnen allerdings zur
Vorsicht: Neue Gottesdienstformate, die sich an spezifische Zielgruppen richten,

finden zwar meist enthusiastische Zustimmung. Und doch kommen
auch bei einem diversifizierten Gottesdienstangebot immer wieder die
gleichen Leute in den Gottesdienst. Die Wiedererkennbarkeit und persönliche

Nähe zum Format Gottesdienst scheint motivierender als eine
passgenaue Differenzierung der Angebote3.

5. Milieuverengung auch in der Alt-Katholischen Kirche

Die Studie lenkt den Blick auch in Richtung Defizite. Ähnlich wie dies
milieuorientierte Kirchenmitgliedschaftsstudien in der Römisch-Katholi-

3 Eberhard Hauschildt/Eike Kohler/Claudia Schulz, Wider den Unsinn
im Umgang mit der Milieuperspektive, in: WzM 64 (2012), 65-82: 73.

118



Pastorale Herausforderungen fur eine Entscheidungs-,
Partizipations- und «Stamm»-Kirche

sehen und den Evangelischen Kirchen gezeigt haben4, scheint auch die
Alt-Katholische Kirche nicht gefeit vor einer Milieuverengung. Sie ist
schwerpunktmässig eine Kirche der aufstiegsorientierten Mittelschicht
(EB 5.1). In dieser Charakterisierung überschneiden sich die Milieuaffinitäten

der drei Gruppen. Auf der einen Seite muss auch die Alt-Katholische
Kirche darauf achten, den Anschluss an tendenziell modernere Milieus
nicht zunehmend zu verlieren. Aber auch in die andere Richtung ist
Aufmerksamkeit angesagt: Wie kann die Alt-Katholische Kirche auch den

traditionellen Arbeitern und Heimzentrierten sowie den Konventionalis-
ten eine Heimat bleiben? Und was bedeutet es, dass gerade die Alteingesessenen

bevorzugt aus diesen Milieus kommen? Auch hier ist eine präzise
Wahrnehmung angesagt: Wie können diese Mitglieder ebenfalls gezielt
angesprochen werden? Die Grosskirchen haben gelernt, dass die entschiedene,

partizipative Teilnahme am kirchlichen Leben nur eine der möglichen

Mitgliedschaftsformen ist und auch jene, die auf Distanz bleiben und
vornehmlich bei den Kasualien kirchliche Dienstleistungen beanspruchen,

durchaus Eigenständiges über ihre Kirche und den Glauben zu sagen
haben, wenn man sie denn danach fragt5.

Anders als andere, neuere Mitgliedschaftsstudien vermeidet die RELAK-
Studie allerdings eine Verengung der Untersuchung auf die Milieuperspektive.

Ebenso wichtig wie Milieuaffinitäten sind Wertorientierungen,
Religiosität und moralische Orientierungen - und diese Grössen stehen in
einem spannungsvollen Wechselverhältnis, das sich nicht an klare Grenzen

hält. Die Gefahr, aus Befunden der Untersuchung ein kirchliches
«Milieu-Infotainment»6 abzuleiten, ist damit vielleicht weniger gross.

6. Die Biographisierung des Religiösen - eine erweiterte
Lektüre der Resultate

Die Auswertung der Resultate ist stark auf die drei am Anfang der Studie

unterschiedenen Gruppen fokussiert. Die Resultate können aber auch aus

anderen Perspektiven «gelesen» und interpretiert werden, beispielsweise

4 Vgl. etwa Huber/Friedrich/Steinacker, Kirche (wie Anm. 1); Schulz/
Hauschildt/Kohler, Milieus (wie Anm. 2).

5 Das zeigt sich beispielsweise im Gesprach mit Eltern anlässlich einer Taufe,

vgl. dazu' Christoph Müller, Taufe als Lebensperspektive. Empirisch-theologische

Erkundungen eines Schliisselrituals, Stuttgart (Kohlhammer) 2010.
6 So kritisch' Hauschildt/Kohler/Schulz, Wider den Unsinn (wie Anm. 3), 78.

119



Christoph Morgenthaler

aus der Perspektive der «Biographisierung des Religiösen»7, die fur
moderne Formen von Religiosität charakteristisch ist Moderne, individualisierte

Formen von Religiosität zeichnen sich durch den konstitutiven
Bezug auf die persönliche religiose Biographie und den Lebenslauf als

soziale Institution aus Es ist durchaus spannend, die Resultate der Studie
auch unter dieser Perspektive zu lesen An zwei Punkten sei dies kurz
aufgezeigt Auffällig ist der hohe Anteil der «Mittelalterlichen» unter den

Befragten Das lasst fragen Wie kommt das7 Mit welchen biographischen
Verwerfungen, Krisen, Mangelerscheinungen des mittleren Lebensalters
sind jene biographischen Suchbewegungen verbunden, die in die Nahe
oder zur Mitgliedschaft m der Alt-Katholischen Kirche fuhren"7 Welches

ist in diesem biographischen Zusammenhang die Bedeutung des «limina-
len Status» derjenigen, die am Gottesdienst teilnehmen, ohne (noch) eine
Mitgliedschaft anzustreben"7 Bietet dieser Status eine Art Moratorium,
einen Warteraum auf dem Weg der Migration von einer Kirche zur anderen"7

Welche sinnvollen Formen des produktiven Umgangs mit solchen

hybriden Formen der Kirchenzugehorigkeit können entwickelt werden8"7

Auch die Religiosität der Alteingesessenen folgt einem biographisier-
ten Muster Diese werden in die Alt-Katholische Kirche hineingeboren,
verschwinden dann weitgehend von der kirchlichen Bildflache und kommen

als alte Menschen wieder In der Familien- und Berufsphase bleiben
sie auf Distanz Wie können solche biographischen Verlaufskurven, die
auch fur Grosskirchen typisch sind, ebenso ernst genommen und in ihrer
Bedeutung fur die Ausgestaltung pastoraler Praxis verstanden werden"7

Neben dem synchronen Blick auf die Mitgliederstruktur öffnet der
Blick fur biographisierte Muster der Religiosität auch Fenster zu einer
diachronen Sicht Kirchenmitgliedschaft ist nichts Statisches, sondern
entwickelt sich dynamisch Auch dies gilt es in der pastoralen Wahrnehmung

und Planung verschärft zu erkennen

7 So bereits Peter Alheit, Religion, Kirche und Lebenslauf Überlegungen
zur «Biographisierung» des Religiösen, in ThPr 21-22 (1986/87) 130-143, Friedrich

Schweitzer, Postmoderner Lebenszyklus und Religion Herausforderungen
fur Kirche und Theologie, Gütersloh (GVH) 2003

8 Zum neuen Idealtypus des «religiösen Wanderers» als Prototyp spatmoderner
Religiosität Christoph Bochinger/ Martin Engelbrecht/Winfried Gebhardt,
Die unsichtbare Religion in der sichtbaren Religion Formen spiritueller Orientierung
in der religiösen Gegenwartskultur, Stuttgart (Kohlhammer) 2009, 33

120



Pastorale Herausforderungen fur eine Entscheidungs-,
Partizipations- und «Stamm»-Kirche

7. Religionspddagogische und poimenische Herausforderungen —

gegen einen liturgisch-ekklesialen Tunnelblick

Mir fällt auf, dass die Studie in wichtigen Teilen auf die beiden
«Alleinstellungsmerkmale» der Alt-Katholischen Kirche, ihr gottesdienstliches
Leben und ihre bischöflich-synodale Struktur, ausgerichtet ist.
Gottesdienstbesucher sind Ausgangspunkt der Befragung; und für sie ist der
Gottesdienst zentral. Leicht könnte sich in diesem Zirkel, welcher den Autoren
bewusst ist (s. Vorbemerkung zu den quantitativen Analysen), der Blick
auf die kirchlichen Handlungsfelder verengen. Wie steht es mit der
religionspädagogischen Dimension kirchlichen Handelns? Welche Bedeutung
haben erwachsenenbildnerische Angebote und die religionspädagogische
Arbeit mit jungen Familien? Auch in diesen Bereichen können
Ressourcenorientierung, Binnendifferenzierung der Angebote, die Frage nach

Milieuverengungen und den biographischen Zusammenhängen der Religiosität

der Beteiligten aufschlussreich sein. Ähnliche Fragen stellen sich im
Blick auf Kasualpraxis, Diakonie und Seelsorge9.

8. Die Alt-Katholische Kirche als Entscheidungs-, Partizipationsund

«Stamm»kirche - Wirklichkeit und Verheissung

Eine letzte Frage sei aufgegriffen. Eine empirische Bestandsaufnahme
sucht der aktuellen Wirklichkeit einer Kirche unter bestimmten Fragestellungen

möglichst nahezukommen. Ihre Resultate geben Anlass zu
vertieften Fragen, wie das, was ist, noch besser verstanden, und das, was

möglich wäre, auch wirklich werden könnte. Aus Mehrheitsverhältnissen
lässt sich aber kein theologisches Programm ableiten. Ist die Alt-Katholische

Kirche eine Entscheidungskirche, weil die Mehrheit der Kirchenmitglieder

infolge eines biographischen Umbruchs drin oder in die Nähe
gekommen ist? Es muss tiefer gebohrt werden. Nicht nur die Frage: Wozu
entscheiden sich faktisch Menschen, die in der Alt-Katholischen Kirche
mitmachen?, sondern auch die Frage: Wozu sollen sich diese Menschen
auch aus einer theologischen Perspektive entscheiden? ist wichtig: zur
formalen Kirchenmitgliedschaft, zur Geselligkeit eines Gemeindelebens,
das Bedürfnisse befriedigt, zur hermeneutischen Kraft einer Deutung des

9 Vgl. dazu Claudia Schulz/Eberhard Hauschildt/Eike Kohler, Milieus

praktisch II. Konkretionen fur helfendes Handeln in Kirche und Diakonie, Gottingen
(V&R) 2010

121



Christoph Morgenthaler

Lebens im Glauben, zur Teilhabe am Mysterium der Eucharistie, zur
Vision einer Kirche, die auf das Kommen des Reiches Gottes wartet und
hinarbeitet? Und wie steht es mit denen, die krank, behindert, inhaftiert,
zu alt oder zu jung sind, um so an dieser Kirche zu partizipieren, wie dies

theologisch vielleicht wunschbar ware? Die empirischen Daten und
theologischen Leitbegriffe sind so in ein Gesprach zu bringen und können sich

wechselseitig erschliessen. Erst dann lasst sich qualifiziert fragen: Und

nun, was sollen wir ganz konkret tun? Pastorale Handlungsmodelle bauen

im besten Fall auf einer genauen Analyse der Wirklichkeit und deren
theologischer Reflexion auf.

Es ist ein grosses Verdienst der RELAK-Studie, zur ersten dieser
Aufgaben wesentliche Grundlagen bereitzustellen. Sie ersetzt nicht Theologie,

sondern stiftet dazu an. Auf der zweiten Meile pastoraler Arbeit,
die sich dann auftut, geht es darum, Möglichkeiten zu vervielfältigen,
Wege fur Ungewohntes zu ebnen, fur Gerechtigkeit in den Zugangen zu

sorgen - und dabei manch schmerzhafte Entscheidung zu treffen10.

Dr theol Dr phil Christoph Morgenthaler ist emeritierter Professor fur
Praktische Theologie mit dem Schwerpunkt Pastoralpsychologie an der
Universität Bern

Adresse. Universität Bern, Theologische Fakultat, Departement fur Evangelische

Theologie, Langgassstrasse 51, CH-3012 Bern, Schweiz.
E-Mail: Christoph morgenthaler@ theol unibe ch

10 Formuliert nach Hauschildt/Kohler/Schulz, Wider den Unsinn (wie
Anm 3), 82

122



Auf die Gemeinde kommt es an

Anmerkungen zur RELAK-Studie

Günter Esser

1. Kleinheit: Chance und Herausforderung

Aus der RELAK-Studie geht deutlich hervor, wie wichtig den Befragten
das Gemeindeleben ist. Viele, die aus den Grosskirchen zu uns kommen,
haben dort genau das vermisst, was sie bei uns finden: Unsere Gemeinden
sind zahlenmässig klein, selbst die grösseren sind überschaubar; die
Seelsorgerinnen und Seelsorger haben die Möglichkeit, die Menschen wirklich

zu erreichen, d.h., individuell auf ihre Bedürfnisse einzugehen. Hier
liegt eine unserer grossen pastoralen Chancen.

Aber die Kleinheit unserer Gemeinden ist auch eine bleibende
Herausforderung. Trotz aller Synodalität, welche die Alt-Katholische Kirche
auszeichnet, sind die Gemeinden oft auf die hauptamtlichen Seelsorgerinnen
und Seelsorger fokussiert. Dabei hängt viel an deren pastoraler Weitsicht
und Bereitschaft, auch einmal neue Wege zu gehen. Ideenreichtum ist also

gefragt - was freilich das Risiko einschliesst, dass ein pastorales Projekt
einmal scheitert. Aber besser ist es, hin und wieder einen Fehler zu
machen, als gar nichts auszuprobieren.

Derartige Projekte können natürlich nicht nur Sache der Hauptamtlichen

sein. Dies würde der synodalen Struktur unserer Kirche widersprechen.

Die Entscheidungsinstanzen der Gemeinde - die Gemeindeversammlung

und der Kirchenvorstand - müssen solche Projekte mittragen.
Und «Mittragen» meint nicht nur ein passives «Abnicken». Es muss das

Projekt der ganzen Gemeinde sein. Die Synodal- und Gemeindeordnung
(SGO) unserer Kirche betont deshalb ausdrücklich, dass die von den

Vätern des Alt-Katholizismus geforderte «verfassungsmässige Teilnahme»
aller Kirchenmitglieder stets als aktive Teilnahme verstanden werden

muss. Es heisst dort: «Aufgrund ihrer Verantwortung aus Taufe und

Firmung sollen alle Alt-Katholikinnen und Alt-Katholiken zum Wohl und

Aufbau der Kirche aktiv in ihrer Gemeinde mitarbeiten, am Leben der

Gemeinde teilnehmen, verantwortliche Dienste und Aufgaben übernehmen,

sich mit ihren Gaben und Begabungen einbringen und Aufgaben und

IKZ 104 (2014) Seiten 123-128 123



Günter Esser

Dienste in Bistum und Gemeinde mittragen.»1 Dass es immer wieder

schwierig sein kann, Gemeindemitglieder zu einem solchen Aufbruch zu
motivieren, wissen alle, die in der Seelsorge arbeiten. Manchmal braucht

es viel Zeit und Überzeugungsarbeit, um Menschen zu Neuem zu bewegen
und für eine Mitarbeit zu gewinnen. Die RELAK-Studie zeigt hier eine
interessante Differenzierung auf: Bei Menschen, die zu uns stossen, wird
die Gemeinde als geistliche Heimat erfahren, in der Geborgenheit und
Annahme spürbar sind, aber es überwiegt dabei eine gewisse passive, um
nicht zu sagen konsumierende Haltung (s. Ergebnisbericht [EB], Tab. 26).
Das von der SGO geforderte aktive Mittun, das notwendig ist, damit Kirche

als Leib Christi überhaupt funktionieren und ihren geistlich-missionarischen

Auftrag erfüllen kann, wird weniger geschätzt. Es besteht also
eine gewisse Spannung zwischen der Suche nach einer Art «Wohlfühlkirche»,
die mehr Heimat geben kann als die Grosskirchen mit ihrer oft spürbaren
Anonymität, und der Bereitschaft zum aktiven Mittun.

2. Nähe und Distanz

Ein weiteres Problem wird aus der RELAK-Studie deutlich: Viele
wünschen sich noch mehr Zusammenhalt in der Gemeinde (s. EB, Tab. 28);

umgekehrt fürchten manche aber auch zu viel Nähe und, damit verbunden,

eine gewisse Distanzlosigkeit (s. EB, Tab. 27).
An zwei einfachen Beispielen lässt sich dieses Unwohlsein festmachen:

Alt-Katholiken sind sehr schnell mit dem «Du». Klar: Eine kleine
Gemeinde schafft Nähe und Vertrautheit, man kennt sich eben. Aber die
Gefahr, dass diese Nähe in eine ungute Distanzlosigkeit abrutscht, ist
ebenfalls gross. Da kann das vertraute Du vor dem biblischen Hintergrund,

dass wir alle doch Schwestern und Brüder in Christus sind, für
manche schnell zu einer Ideologie werden. Das gilt besonders für die, die
auf der Suche nach einer neuen geistlichen Heimat zu uns finden. Manche
wollen erst einmal ankommen bei uns. Vielen ist dann dieses familiäre Du
einfach noch zu früh und zu nah. Und das sollte unbedingt respektiert
werden.

In die gleiche Richtung zielt die zeichenhafte Weitergabe des Friedens-

grusses. Manche vergessen im Überschwang ihrer Gefühle, dass es sich

um ein liturgisches Zeichen handelt. Noch mehr als das freundschaftliche

1 Bischof und Synodalvertretung des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken
in Deutschland. Kirchliche Ordnungen und Satzungen, Bonn (Eigenverlag) 2013, §36 (2).

124



Auf die Gemeinde kommt es an

oder geschwisterliche Du kann dieses Zeichen des Friedens zu einer
distanzlosen Geste werden und zu einer peinlichen Irritation führen, wenn
die gewünschte Zurückhaltung einiger Gottesdienstteilnehmer entweder
bewusst ignoriert oder einfach nicht verstanden wird. Es bleibt dann ein
fader Beigeschmack auf beiden Seiten: Die einen haben das Gefühl, da

will jemand nicht dazugehören und schliesst sich selber aus, die anderen
fühlen sich gedrängt, um nicht zu sagen: bedrängt, etwas mit zu vollziehen,

was sie nicht oder noch nicht können. Dies sind zwei kleine, praktische

Beispiele aus dem Gemeindeleben. Sie sind aber signifikant. Auch
hier scheint mir eine Balance schwierig, aber dringend notwendig zu sein.
Jedenfalls sollte niemand das Gefühl vermittelt bekommen, ihm/ihr werde

etwas übergestülpt. Es ist schon viel wert, wenn das Problem gesehen
wird. Echte Geschwisterlichkeit hängt weder an einer gefühlvollen Umarmung

noch an der vertrauten Anrede, sondern am gemeinsamen Auftrag,
den die Gemeinde und ihre Mitglieder wahrzunehmen haben, nämlich
das Evangelium zu leben und zu verkünden. Denn das ist ja nicht nur die

Aufgabe der Frauen und Männer im apostolischen Dienst; es ist auch keine

Aufgabe, die die Gemeinde an den Kirchenvorstand delegiert; dieser

Auftrag geht alle an. Und er gilt unabhängig von emotionalen Befindlichkeiten.

3. Konfliktkultur

Die in der RELAK-Studie Befragten mahnen auch einen besseren

Umgang mit Konflikten in unseren Gemeinden an. Dabei geht es einerseits

um eine Konflikt- oder Streitkultur, die manchmal vermisst wird, andererseits

um das Finden von Konfliktlösungen (s. EB, Tab. 27 und 28).

Hier scheinen mir zwei Problemfelder ineinanderzugreifen: Einmal
kann gerade zu viel Nähe zu einer Gemengelage führen, die Streitpotential
hervorbringt. Das gilt besonders bei engagierten Gemeindemitgliedern,
die aus Angst, eine Aufgabe werde nicht richtig oder überhaupt nicht
erfüllt, ihr Engagement so weit ausdehnen, dass sie sich für unersetzlich
halten. Hier Grenzen zu ziehen, ist ausserordentlich schwierig, denn die

Gefahr, die so kritisierten Aktiven zu verletzen - bis dahin, dass sie aus

Groll ihr Engagement ganz einstellen -, ist überaus gross. Auf der anderen

Seite muss einem nicht vertretbaren Besitzdenken Einhalt geboten werden,

das nicht zuletzt auch andere potentielle Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter

abgeschreckt. Das Problem ist zutiefst menschlich und uralt; man

begegnet ihm seit den Anfängen der Kirche. Von den verantwortlichen

125



Günter Esser

Koordinatorinnen und Koordinatoren der Gemeindearbeit verlangt es viel
Sensibilität, aber auch Entschiedenheit, frühzeitig aktiv zu werden, um
solch ein Streitpotential auszuschalten oder zumindest zu minimieren.

Und die Frage nach einer Streit- bzw. Konfliktkultur, die oftmals ver-
misst wird? Hier möchte ich den Wortteil «Kultur» ganz gross herausstellen!

Natürlich: Überall dort, wo Menschen aufeinandertreffen und ein

Engagement miteinander teilen, sind Konflikte unvermeidlich. Da bilden
alt-katholische Gemeinden keine Ausnahmen. Sie sind keine «Inseln der

Seligen». Bei allem guten Willen prallen hier oft unterschiedliche

Meinungen und Vorstellungen aufeinander. Diese Konflikte gilt es zu erkennen,

auszuhalten und - wenn irgend möglich - zu lösen. Dabei scheinen

mir folgende Aspekte bedenkenswert zu sein:

Es gibt in Konfliktsituationen immer Beteiligte mit einem Insiderwissen,

das ihnen einen grossen Informationsvorsprung gibt. Wie gehen sie

mit diesem Vorsprung um? Lassen sie die anderen in das buchstäbliche
«Messer» laufen? Manchmal kommt es auch vor, dass um Entscheidungen

gerungen wird, die aber in kleinem Kreis längst gefällt wurden und jetzt
nur noch «abgesegnet werden» sollen. Im Rheinland würde man das mit
«Klüngel» bezeichnen. Aber das ist unehrlich, weil es die Gesprächspartnerinnen

und Gesprächspartner nicht ernst nimmt.
Ein anderes Problem scheint mir die unterschiedliche

Kommunikationsfähigkeit der Beteiligten zu sein. Menschen, die es gewohnt sind, viel
und viel vor anderen zu reden (was man bei den Geistlichen voraussetzen
kann), stehen oft in der Gefahr, andere «an die Wand» zu reden oder
ihnen, wie es der Volksmund sagt, «übers Maul zu fahren», d.h., sie gar nicht
erst zu Wort kommen oder nicht ausreden zu lassen. Ich kenne viele, die
sich dann aus lauter Frust zurückziehen und gar nichts mehr zur
Konfliktbewältigung beitragen. Das hat dann überhaupt nichts mehr mit Streit-
Kultur zu tun, sondern mehr mit einer «Hegemonie der Wortgewaltigen».
Und das ist für jede Konfliktbewältigung in der Gemeinde von Übel.

Ein ganz wichtiger Punkt, der oft ein Streitgespräch scheitern lässt, ist
auch die Unfähigkeit, Personen- und Sachebene zu trennen. Kritik an der
Sache wird sehr schnell als Kritik an der Person und damit an deren

Engagement insgesamt aufgefasst. Wenn diese Engführung nicht aufgelöst
wird, ist das Scheitern vorprogrammiert. Also ist hier eine hohe Sensibilität

im Umgang miteinander gefordert.
Diese Sensibilität und eine unbedingt notwendige Neutralität in

solchen Konfliktsituationen ist aber oftmals intern nicht machbar. Hier sollte
dann dringend eine Person von aussen herangezogen werden, die über

126



Auf die Gemeinde kommt es an

dem Konflikt steht. Aber dieser Moderator/diese Moderatorin sollte wirklich

neutral sein, denn wenn bei einer der Konfliktparteien der Eindruck
entsteht, die Sympathien seien einseitig gewichtet, ist die Suche nach
Konfliktlösungen schon beendet. Misstrauen macht sich dann breit, und der
Graben, der eigentlich zugeschüttet werden sollte, wird nur noch weiter
vertieft.

Vor allem aber geht es bei der Frage der Konfliktbewältigung in einer
Gemeinde auch und nicht zuletzt um eine geistliche Dimension. Eine
altkatholische Gemeinde ist kein Kaninchenzüchterverein, sondern besteht

aus Menschen, die - bei aller Verschiedenheit - eine gemeinsame
Berufung haben: Alle sollen Zeugnis geben vom Evangelium als einer
Botschaft des Lebens. Diese allen gemeinsame Aufgabe muss auch in
Konfliktsituationen herausgestellt werden. Deshalb sollte es kein
Konfliktgespräch ohne vorheriges Gebet und ohne Schriftlesung geben, in
dem gemeinsam auf das alle verbindende und tragende Wort Gottes

gehört wird. In einer christlichen Gemeinde sollte auch dies eine
Selbstverständlichkeit der Konfliktkultur sein.

4. Planung und Mitarbeit

Noch einmal zurück zu den Anfangsfragen. Menschen kommen zu uns,
weil sie geistliche Heimat suchen. Unsere überschaubaren Gemeinden bieten

diese Möglichkeit. Aber diese «Heimat» existiert nicht von allein,
sondern ist auf das Mittun vieler angewiesen, die ihre Gaben und Fähigkeiten
einbringen. Ein solches Engagement kann man natürlich nicht erzwingen,
aber mit ihm steht und fällt die Lebendigkeit einer Gemeinde. Dass

Menschen, die zu uns kommen, hier eher zurückhaltend sind, sollte zu denken

geben. Denn mehr noch als in den Grosskirchen ist diese Mitarbeit für uns
eine Überlebensfrage. Dazu kommt ein weiteres Problem: Da Alt-Katholiken

selten «um den Kirchturm herum» leben, sondern wirklich in der

Zerstreuung, in einer manchmal extremen Diaspora, bleibt es eine ständige

Herausforderung, Menschen zum Mittun zu motivieren. Es gibt dabei keine

Patentlösungen, wohl aber Anregungen, die mitbedacht werden könnten:
Bei den Gesamtpastoralkonferenzen unserer Geistlichen gibt es immer

wieder Ideenbörsen. Hier können sich die Kolleginnen und Kollegen
austauschen und informieren unter dem Stichwort: «Wie macht Ihr es denn?».

Ebenso könnten Dekanatstage und Synoden einen Teil der Zeit nutzen, um
Modelle zu erarbeiten. Eine Gemeindeversammlung oder ein Kirchenvorstand

hat die Möglichkeit, während eines Klausurtages einen Pastoralplan

127



Gunter Esser

zu erarbeiten, wenn notig mit professioneller Hilfe. In vielen Gemeinden
wird dies schon seit Jahren praktiziert. Wo findet darüber auf regionaler
Ebene, d h. mit anderen Gemeinden, eigentlich ein Austausch statt7 Wo
erleben wir eine alt-katholische Vernetzung7

Vor allem aber scheint mir wichtig zu sein, diejenigen, die sich
engagieren bzw. die man ansprechen will, nicht zu uberfordern. Aus dem
berühmten «kleinen Finger», der gerne gegeben wurde, wird in der Kirche
sehr schnell «die ganze Hand». Und davor schrecken dann viele mit Recht
zurück Viel gewonnen ware schon, wenn in unseren Gemeinden mehr an
zeitlich überschaubaren Projekten gearbeitet wurde Ich glaube, fur eine
limitierte Mitarbeit sind Gememdemitglieder eher zu gewinnen als fur ein
unbegrenztes oder nur vage umrissenes Engagement.

Und last, aber wirklich not least die Frage: Wie machen es die anderen?

Wir sollten uns nicht scheuen, einmal über unseren Kirchturm hinauszublicken

auf Gemeinden ahnlicher Grosse. Warum z.B. nicht von einer
Freikirche lernen, wie es geht7 Wir stellen damit ja nicht unsere alt-katholische

Identität zur Disposition, sondern fragen nach Methoden. Sicher
können diese nicht eins zu eins übernommen werden, aber fur eine Erweiterung

unseres kirchlichen Horizonts scheinen mir gewisse «Anleihen»
durchaus sinnvoll Versuchen kostet ja nichts.

Dr theol Gunter Esser ist Professor fur Alt-Katholische Theologie an der
Universität Bonn

Adresse Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitat Bonn, Alt-Katholisches
Seminar, Adenauerallee 33, D-53113 Bonn, Deutschland
E-Mail g esser@uni-bonn de

128



Wachstum braucht Wurzeln

Anmerkungen zur RELAK-Studie

Matthias Ring

Wie kann Kirche ihren Auftrag in ihrer Zeit erfüllen? Die vorliegende
RELAK-Studie gibt uns eine Ahnung, was alles mit dieser Frage verbunden

sein kann. Und sie zeigt eine Grundspannung auf, die zwischen dem

Auftrag besteht, als Kirche prinzipiell für alle Menschen offen zu sein,
und dem Faktum, dass wir durch die Art und Weise, wie wir unser Kirchesein

gestalten, nie alle werden ansprechen können bzw. bestimmte Gruppen

sogar abschrecken. Für den Alt-Katholizismus verschärft sich die
Problematik insofern, als wir an einem Ort immer nur eine Gemeinde
haben. Wer mit dem «Stil» dieser Gemeinde nicht klarkommt, hat in der

Regel keine alt-katholische Alternative.
Auf Anregung der Autoren der Studie möchte ich drei Bereiche

herausgreifen und dazu einen Kommentar aus der Sicht des Bischofs dieser

Kirche abgeben. Es handelt sich erstens um den Wunsch nach mehr

Aussendarstellung und Mitgliederwachstum, zweitens um das stets
wiederkehrende Thema des Kirchennamens und drittens um die Bewertung
der Römisch-Katholischen Kirche.

1. Aussendarstellung und Mitgliederwachstum

Wie die Studie gezeigt hat, wünschen 41 Prozent der Teilnehmenden eine

stärkere Aussendarstellung, mehr Selbstbewusstsein, weniger Selbstbezo-

genheit und eine Zunahme der Mitgliederzahl. In diese Richtung geht
auch die Kritik an der Bistumsleitung. Laut Studie wird geklagt, dass zu

wenig für die Werbung neuer Mitglieder getan werde, die Aussendarstellung

sei mangelhaft, und die Kirche sei insgesamt zu wenig weltzugewandt.

Meines Erachtens besteht hier die Gefahr, mindestens drei Bereiche

miteinander zu vermengen, die sich nicht hundertprozentig trennen

lassen, die man aber auch nicht einfach bis zur Unkenntlichkeit vermischen

sollte, nämlich:

1. die Öffentlichkeitsarbeit im Sinne einer attraktiven und werbenden

Aussendarstellung der Kirche,

IKZ 104 (2014) Seiten 129-136 129



Matthias Ring

2. den Bereich von Kirche und Gesellschaft bzw. die Frage nach der
Teilnahme und Teilhabe der Kirche am gesellschaftspolitischen Diskurs,

3 die missionarische Dimension der Kirche

1.1 «Bitte mehr Öffentlichkeitsarbeit!»

«Warum macht ihr nicht mehr Öffentlichkeitsarbeit7» - In schöner Regel-
massigkeit wird mir diese Frage gestellt, vor allem von Neubeigetretenen
Unumwunden gebe ich zu, dass unsere Öffentlichkeitsarbeit verbesse-

rungswurdig ist. Allerdings scheinen mir manche Erwartungen, wie sie
auch im Rahmen der vorliegenden Studie geäussert wurden, unrealistisch
und der Blick auf die Problematik auch zu undifferenziert. Der alt-katho-
lische Bischof wird wahrscheinlich nie zu einer Fernsehtalkshow eingeladen

werden, denn dafür fehlt unserer Kirche das entsprechende Gewicht
(sprich: Mitglieder und gesellschaftliche Macht), und ihre Positionen sind

zu wenig provokant Selbst die Frauenordmation, die inner-alt-katholisch
als etwas Besonderes oder gar Sensationelles angesehen wird (wohl auch,
weil sie lange umkämpft war), ist es gesamtgesellschaftlich und zum Teil
auch im binnenkirchlichen Bereich nicht oder nicht mehr Eine Erfahrung
am Evangelischen Kirchentag m Hamburg 2013 mag dies verdeutlichen:
Zu einer alt-katholisch verantworteten Diskussionsveranstaltung zu
diesem Thema kamen rund ein Dutzend Alt-Katholikinnen und Alt-Katholiken

und eine (') evangelische Dame.
Bei der Öffentlichkeitsarbeit muss man drei Ebenen unterscheiden die

nationale, regionale und lokale. Auf jeder dieser Ebenen ist unsere
Öffentlichkeitsarbeit unterschiedlich effektiv Meine Erfahrung sagt mir. Wir
werden damit leben müssen, dass die Reichweite unserer Öffentlichkeitsarbeit

begrenzt ist Die nationalen Medien, wie die grossen Tageszeitungen

und das Fernsehen, erreichen wir in der Regel nicht1. Unsere Positionen

sind dafür zu wenig spektakulär oder unsere Themen zu stark auf den
binnenkirchhchen Bereich begrenzt. Besser sieht es auf der lokalen Ebene

aus. Die herausragenden Ereignisse im Leben der Gemeinden werden häufig

von der jeweiligen Lokalzeitung gewürdigt. Auf der regionalen Ebene
fehlt uns der kirchliche Akteur, der die Öffentlichkeitsarbeit in die Hände
nimmt - wie eben lokal die Gemeinden oder national das Ordinariat. Die

1 Meines Wissens gelang es in den letzten Jahrzehnten einmal, in der «Tagesschau»

der ARD um 20 Uhr Erwähnung zu finden als 1996 in Konstanz die beiden
ersten alt-katholischen Priesterinnen geweiht wurden

130



Wachstum braucht Wurzeln

regionalen Medien, wie die Landesrundfunkanstalten, berichten dann,
wenn die Initiative dazu vom Ordinariat ausgeht.

Unmittelbar nach meiner Bischofsweihe haben wir begonnen, die
Öffentlichkeitsarbeit auf Bistumsebene neu zu strukturieren, um die Medien,
die wir erreichen können, besser anzusprechen. Eine Reihe von Massnahmen

wurde bereits umgesetzt:

- Es wurde eine «Bischöfliche Pressestelle» geschaffen, die von einem
Mitarbeiter des Ordinariats betreut wird und regelmässig die Medien
mit Informationen versorgt.

- Da im Ordinariat und beim Bischof die meisten medienrelevanten
Informationen zusammenlaufen, stand der bis dahin existierende
Öffentlichkeitsreferent, meist ein Pfarrer irgendwo in Deutschland, nach-

richtenmässig in der Regel auf dem Trockenen. Aus dem
Öffentlichkeitsreferenten wurde der «Koordinator für Öffentlichkeitsarbeit». Seine

Aufgabe besteht darin, die alt-katholische Präsenz bei Kirchen- und

Katholikentagen zu gewährleisten (Stand beim «Markt der Möglichkeiten»),

die verschiedenen Personen und Institutionen im Bereich der
Öffentlichkeitsarbeit zu koordinieren (Internetredaktion, Kirchenzeitung)
und die notwendigen Materialien (Flyer, Infobroschüren) zu erstellen.

- Drei Personen nahmen an Schulungen im Bereich der Medienarbeit teil.

- 2013 hat sich die Synodalvertretung erstmals mit einem vom oben
genannten Koordinator erstellten Gesamtkonzept befasst. Es soll in
einzelne Arbeitsschritte übersetzt werden.

- Die Attraktivität der Nachrichtenseite der Bistumshomepage soll
gesteigert werden, indem wenigstens zwei neue Meldungen pro Woche
erscheinen. Auch wenn das zunächst als wenig erscheint, ist es eine

enorme Steigerung gegenüber der bisherigen Nachrichtendichte.

All das sind erste Schritte, um die Öffentlichkeitsarbeit auf Bistumsebene

zu verbessern. Obgleich kein statistisches Material aus der Vergangenheit
vorliegt, meine ich zu erkennen, dass durch all diese Massnahmen unsere

Medienpräsenz gesteigert werden konnte.
Leider - so scheint es auch bei den Teilnehmenden an der RELAK-

Studie zu sein - kommen neben dem Bistum die regionale und lokale
Ebene selten in den Blick, wo es ebenfalls Optimierungspotential gibt.
Das beginnt bei den gemeindlichen Schaukästen, der Gemeindehomepage
und der Zusammenarbeit mit den lokalen Medien. Ein Medium der
Öffentlichkeitsarbeit wird auf Gemeindeebene kaum in seinen Möglich-

131



Matthias Ring

keiten ausgereizt die Gemeindebriefe Obwohl mit viel Geld und Arbeitsemsatz

produziert, sprechen sie in vielen Fallen nur den inneren Zirkel der

Mitglieder an oder gleichen gar einem Busfahrplan

1 2 «Bitte mehr Positionen'»

Viele Alt-Katholikinnen und Alt-Katholiken wünschen keine selbstbezogene

Kirche, sondern eine, die sich mit vernehmbarer Stimme am
gesellschaftlichen Diskurs beteiligt und dabei auch Position bezieht. Auch hier
stutzt die RELAK-Studie eine Beobachtung, die spätestens im Vorfeld der
letzten Bischofswahl 2009 zu machen war Von verschiedener Seite wurde
als Wunsch an den künftigen Bischof geäussert, dass er sich starker zu

gesellschaftspolitischen Themen zu Wort melden möge Bei der Synode
2010 wurde - ein weiteres Indiz - die Errichtung einer Ethikkommission
gefordert, im Gefolge eine Kommission zur Bewertung der sogenannten
Ein-Euro-Jobs2. An bislang drei Studientagen zum Thema «Kirche und

Politik, Religion und Gesellschaft», die ich seit 2010 veranstaltet habe,

zeigte sich ebenfalls, dass Alt-Katholikinnen und Alt-Katholiken mehr
Weltbezogenheit ihrer Kirche einfordern3 Allerdings fehlt dem Alt-Ka-
tholizismus die Übung m der Beschäftigung mit gesellschaftspolitischen
Themen im Raum der Kirche, denn bis zum Ende des Zweiten Weltkrieges
definierte er sich explizit als unpolitischer Katholizismus4 Danach tauchte
diese Formel in Selbstbeschreibungen nicht mehr auf, aber in der Sache

lebte die Tradition des unpolitischen Katholizismus weiter Das hangt
sicherlich auch mit der Kleinheit unserer Kirche zusammen, die dazu
verleitet, konfliktreiche Themen möglichst auszuklammern.

An den genannten Studientagen habe ich eine interessante Beobachtung

gemacht So sehr alle Teilnehmenden den gesellschaftspolitischen
Themen mehr Raum im innerkirchlichen Diskurs geben wollten, so
zurückhaltend wurden die meisten, wenn es um die Frage ging, ob die Kirche

als solche Position beziehen soll Da spielt es sicher eine Rolle, dass

2 Die Errichtung einer Kommission zu den Ein-Euro-Jobs wurde im Rahmen
eines innerkirchlichen Anhorungsverfahrens von den Gemeinden mehrheitlich abgelehnt

3 Zuletzt am 19 Januar 2013 in München Vgl Harald Klein, München Stu

dientag mit Bischof Dr Matthias Ring, in Christen heute 57 (2013) 65
4 Zum unpolitischen Katholizismus vgl Matthias Ring, «Katholisch und

deutsch» Die alt-katholische Kirche Deutschlands und der Nationalsozialismus,
Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2008, bes 15-36

132



Wachstum braucht Wurzeln

viele Mitglieder aus der Römisch-Katholischen Kirche kommen, die zu
fast allen Fragen eine Lehrmeinung hat und entsprechende Vorgaben
macht. Das ist etwas, was Alt-Katholikinnen und Alt-Katholiken eben
nicht wollen. Vor allem wurde die Sorge deutlich, durch die Definition von
Positionen könnten Menschen, die diese nicht teilen, direkt oder indirekt
ausgeschlossen werden oder es könnte ihnen zumindest das Gefühl
vermittelt werden, nicht mehr richtig dazuzugehören.

Mir scheint, dass es hier um ein Feld geht, auf dem uns zu bewegen wir
als Kirche erst lernen müssen. Nur zu fordern, der Bischof möge sich zu
Wort melden, greift zu kurz, denn in vielen Fragen hat er zwar eine

Meinung, aber kann nicht in Anspruch nehmen, damit die Meinung der Kirche
zu vertreten; das könnte nur die Synode. Freilich, gesellschaftspolitische
Stellungnahmen werden nur gehört, wenn sie fundiert sind. Sind wir in der

Lage, solche fundierte Stellungnahmen zu erarbeiten?

Am letzten Studientag in München im Januar 2013 habe ich als

ein Modell die «Positionspapiere» vorgestellt, die vom mittlerweile nicht
mehr bestehenden «Arbeitskreis Öffentlichkeitsarbeit» (AÖA) in den

achtziger und neunziger Jahren des 20. Jahrhunderts herausgegeben wurden.

Die Papiere informierten über gesellschaftspolitische Themen, wie

zum Beispiel Gentechnik, verstanden sich aber dezidiert als «Positionen

aus [!] der alt-katholischen Kirche». In München habe ich dazu ermuntert,
diesen Ansatz wieder aufzugreifen.

1.3 «Bitte mehr Mitglieder!»

So sehr Alt-Katholiken die Überschaubarkeit ihrer Kirche schätzen,
sosehr leiden viele an deren Kleinheit und wünschen sich mehr Wachstum -
und natürlich mehr Engagement der Kirchenleitung in diesem Bereich.

Dieser Befund der RELAK-Studie wird niemanden verwundern. Und
doch lauert hier eine mehrfache Gefahr!

Erstens besteht die Gefahr, vor lauter Wachstumssehnsucht alles aus

dem statistischen Blickwinkel zu betrachten und zu bewerten. Ob zum
Beispiel ein Gottesdienst ein geistliches Ereignis ist, liegt nicht an der

Zahl der Mitfeiernden. Andererseits muss sich eine Gemeinde Gedanken

machen, wenn zu ihren Gottesdiensten immer weniger Menschen kommen.

Es geht um eine ständige Gratwanderung.
Zweitens besteht die Gefahr, Wachstumsorientierung mit Mission zu

verwechseln. Die Frage, wie missionarisch die Alt-Katholische Kirche ist,

zielt eben nicht primär auf Öffentlichkeitsarbeit, Tauf- und Beitrittsstatis-

133



Matthias Ring

tik, sondern es geht um die statistisch nicht greifbare Orientierung am
Evangelium, um die schlichte Frage, ob wir die Botschaft vom Reich Gottes

in Wort und Tat verbreiten und selber danach leben.

Die dritte Versuchung besteht darin, den Alt-Katholizismus als den

besseren Katholizismus zu präsentieren und ihn streng anti-römisch-ka-
tholisch zu akzentuieren. Schlagworte vergangener Öffentlichkeitskampagnen

wie «alternativer Katholizismus» oder «Reformkatholizismus»
weisen in diese Richtung5. Natürlich kommen viele unserer Mitglieder aus

der Römisch-Katholischen Kirche und wechseln gerade wegen bestimmter

alt-katholischer Charakteristika (zum Beispiel der synodalen Struktur),
aber für einen Beitritt entscheidend ist stets, ob sie vor Ort eine lebendige
Gemeinde vorfinden. Eine solche Gemeinde ist die beste Öffentlichkeitsarbeit.

Die Erfahrung lehrt, dass solche Gemeinden wachsen und
dort - nach meiner Beobachtung - die Auseinandersetzung mit der
Römisch-Katholischen Kirche eine sehr geringe Rolle spielt.

Vor diesem Hintergrund sehe ich es - im Widerspruch zu den

Umfrageergebnissen - nicht als primäre Aufgabe der Bistumsleitung, sich um
das Mitgliederwachstum zu sorgen. Der Kirchenleitung muss es um die

Verlebendigung der Gemeinden gehen. Ich bin der festen Überzeugung,
dass lebendige Gemeinden auch wachsende Gemeinden sind und ebenso

missionarische im eigentlichen Sinne: Sie leben die Botschaft vom Reich
Gottes an ihrem Ort und vermögen andere für diese Botschaft zu faszinieren.

Vom Alt-Katholizismus allein fasziniert zu sein - das wäre zu wenig.
Dass Gemeinden lebendige Gemeinden sind, liegt nicht allein in den Händen

der Bistumsleitung. Sie trägt aber eine grosse Verantwortung für die

Rahmenbedingungen, zum Beispiel für die personelle und finanzielle
Ausstattung der Gemeinden oder die Aus- und Fortbildung der Geistlichen.

Daneben hat sie die Aufgabe, einzugreifen, wenn sie Entwicklungen
bemerkt, die Gemeinden schaden könnten. Die derzeitige Bistumsleitung
wünscht, nicht nur zu reagieren, sondern stärker gestalterisch tätig zu sein.
Dem soll u.a. ein Prozess dienen, der 2011 im Rahmen einer Klausursitzung

begann und 2013 den Titel «das Hundertfache empfangen (Mk 10.30)»

erhielt, aber zum Zeitpunkt der Niederschrift dieser Zeilen noch in den

Kinderschuhen steckt.

5 Vgl. Matthias Ring, National - alternativ - reformerisch. Alt-Katholiken auf
der Suche nach sich selbst, in: Angela Berlis/Matthias Ring (Hg.), Im Himmel Anker
werfen. Festschrift für Bischof Joachim Vobbe, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag)

2007, 369-381.

134



Wachstum braucht Wurzeln

2. Ein neuer Name?

Mit grosser Regelmässigkeit wird die Frage diskutiert, ob wir unseren
Kirchennamen nicht ändern müssten, denn unter Marketingaspekten ist
die Bezeichnung «alt-katholisch» wirklich problematisch. Auch in der
RELAK-Studie taucht die Forderung nach einer Namensänderung auf.
Ich erlaube mir, mich an dieser Stelle selbst zu zitieren: «So unbefriedigend

der Name <alt-katholisch> sein mag, ein neuer Name wird das Problem

nicht lösen, denn keine Bezeichnung ist in der Lage, konkrete Inhalte
des Alt-Katholizismus zu vermitteln. Das tun die Namen der anderen
Kirchen auch nicht! Doch gibt es einen Unterschied: Was man sich unter einer
evangelischen oder römisch-katholischen Gemeinde vorzustellen hat,
wissen fast alle; ein gewisses Grundwissen ist in unserer Gesellschaft

diesbezüglich noch vorhanden. Eine Minderheitskirche hingegen muss
immer erklären, was sie sei - da mag der Name lauten, wie er will.»6

Ich bezweifle zudem, dass sich jemals eine Mehrheit für eine
Namensänderung finden würde, denn wie die entsprechenden Diskussionen -
zuletzt rund um die Synode 2012 - zeigen, gehört für nicht wenige die

Bezeichnung «alt-katholisch» zur eigenen Identität. Ein Label kann der
Name einer Minderheitenkirche meines Erachtens sowieso nur auf der
lokalen Ebene sein, also da, wo man konkrete Erfahrungen mit dem Alt-
Katholizismus machen kann.

3. Ein gespanntes Verhältnis: die Römisch-Katholische Kirche

Ich muss zugeben, dass ich über das schlechte Image der Römisch-Katho-
lischen Kirche doch erschrocken bin. Natürlich hätte ich dies erwarten
können, da die meisten Beitritte aus der Römisch-Katholischen Kirche
kommen und viele eine Verletzungsgeschichte mitbringen. Erstaunlich ist

jedoch, dass das Urteil der «geborenen» Alt-Katholikinnen und
Alt-Katholiken nicht viel anders ist. Ich kann mir dies nur so erklären, dass im
kollektiven Gedächtnis einer Gemeinde oder Familie lange zurückliegende

Erfahrungen der Marginalisierung und der Diskriminierung lebendig

geblieben sind.
Bei allem Verständnis für die persönlichen Erfahrungen meine ich,

dass der deutsche Alt-Katholizismus seine Einstellung zur Römisch-

Katholischen Kirche ändern muss. Und zwar aus durchaus egoistischen

6 Ring, National (wie Anm. 5), 379.

135



Matthias Ring

Erwägungen: Wer meint, mit einer strammen Frontstellung gegen Rom

neue Mitglieder gewinnen zu können, irrt und bewirkt meistens das

Gegenteil. Mir fällt es immer wieder auf, dass am Alt-Katholizismus
Interessierte sich eher irritiert abwenden, wenn gegen Rom polemisiert wird.
Ausserdem ist unser ökumenisches Engagement nicht glaubwürdig, wenn
wir eine Konfession davon ausnehmen. So begrüsse ich den internationalen

Römisch-Katholisch/Alt-Katholischen Dialog und habe bewusst das

Abschlusspapier der ersten Dialogphase in Arbeitsgruppen bei der Synode
2010 diskutieren lassen. Allerdings zeigte sich schon im Vorfeld der Synode,

welche Ängste dieser Dialog auf den Plan rief. Ich erhielt Briefe, in
denen ich gebeten wurde, mich dafür einzusetzen, dass zum Beispiel die
Frauenordination oder die Akzeptanz Homosexueller in der Kirche nicht
auf dem «Altar der Gemeinschaft mit Rom» geopfert werde.

Der internationale Dialog muss meines Erachtens geerdet werden, d.h.,
wir brauchen lebendige Beziehungen zur Römisch-Katholischen Kirche
auf allen Ebenen. Doch in diesem Punkte sieht es auf der Bischofsebene
nicht rosig aus. Von herzlicher Gemeinschaft bis zu offener Ablehnung ist
alles zu finden. Mein Anliegen, eine nationale Kontaktgruppe ins Leben
zu rufen, wurde leider 2013 von der Deutschen Bischofskonferenz abgelehnt.

Ich bin mir aber sicher, wir werden die gegenseitigen Aversionen nur
abbauen, wenn wir mehr miteinander machen. Da stehen wir freilich
immer noch am Anfang.

Dr. theol. Matthias Ring ist Bischofdes Katholischen Bistums der Alt-Katholiken

in Deutschland.

Adresse: Bischöfliches Ordinariat, Gregor-Mendel-Strasse 28, D-53115 Bonn,
Deutschland.
E-Mail: bischof@alt-katholisch.de.

136



Die Bedeutung der bischöflich-synodalen
Grundordnung für die Alt-Katholische Kirche

Anmerkungen zur RELAK-Studie aus kirchenrechtlicher Sicht

Volker Ochsenfahrt

1. Die bischöflich-synodale Grundordnung in der RELAK-Studie

Die bischöflich-synodale Grundordnung spielt im qualitativen Teil der
RELAK-Studie eine wichtige Rolle. Er hat folgende offen formulierte Frage

zur Grundlage: «Welche negativen und positiven Seiten nehmen Sie an
der Alt-Katholischen Kirche wahr, und welche Wünsche und Erwartungen

haben Sie an die Alt-Katholische Kirche?» Die positiven Kritikpunkte
der Teilnehmer wurden 16 Kategorien zugeordnet (Ergebnisbericht [EB],
Tab. 26). Durchschnittlich wurden je Teilnehmer 3.43 Positiv-Kritikpunkte
genannt. Bei allen Teilnehmergruppen - gebürtige Alt-Katholiken,
konvertierte Alt-Katholiken und Nahestehende - belegten positive Äusserungen

zur bischöflich-synodalen Grundordnung den ersten Rang aller Kategorien,
wurden also am häufigsten als positiver Aspekt genannt. Im Einzelnen

betrug die relative Häufigkeit (d.h. der Prozentsatz der Teilnehmer, die
hierzu Angaben machten) bei gebürtigen Alt-Katholiken 34.5%, bei
konvertierten Alt-Katholiken 47.3% und bei Nahestehenden 37% (insgesamt:
43%). Die häufigsten Unterkategorien waren die Stellung der Laien (31.2%)
und die Stellung der Geistlichen (23.8%); die weitere Unterkategorie
«Kirchenrecht» wurde lediglich von 0.6% der Teilnehmer erwähnt. Allerdings
sind deutliche Unterschiede zwischen den Teilnehmergruppen erkennbar:

Während bei den gebürtigen Alt-Katholiken die beiden Unterkategorien
Stellung der Laien und Stellung der Geistlichen nahezu gleich bedeutend

sind (22.3% zu 21.6%), wurde die Stellung der Laien von den konvertierten
Alt-Katholiken deutlich häufiger genannt als die Stellung der Geistlichen

(37.3% zu 25.0%). Bei den Nahestehenden liegen beide Unterthemen - wie
bei den gebürtigen Alt-Katholiken - fast gleichauf, allerdings in
umgekehrter Reihenfolge (21.3% zu 22.2%).

Die Kategorie «Bistumsleitung», die ebenfalls im Zusammenhang mit
dem bischöflich-synodalen Prinzip gesehen werden kann, belegt unter den

Positiv-Kritikpunkten lediglich den zehnten Rang mit einer relativen

Häufigkeit von 10.1%. Dabei erreicht die stärkste Unterkategorie «transparente

Entscheidungen, faire Konfliktlösungen» eine relative Häufigkeit von

IKZ 104 (2014) Seiten 137-147 137



Volker Ochsenfahrt

4.5%, allerdings mit deutlichen Abweichungen zwischen den Teilnehmergruppen:

Nur 2.0% der gebürtigen Alt-Katholiken und 2.6% der
Nahestehenden erwähnten dieses Thema, jedoch 5.9% der konvertierten Alt-
Katholiken.

Auch bei den negativen Kritikpunkten (unterteilt in 18 Kategorien;
s. EB, Tab. 27) spielt die bischöflich-synodale Grundordnung eine bedeutsame

Rolle. Bei den Alt-Katholiken - sowohl gebürtig als auch konvertiert

- ist das Thema «Schwächen der Grundordnung» der vierthäufigste
Kritikpunkt mit einer relativen Häufigkeit von 6.1% bzw. 10.3% (insgesamt:
7.9%). Demgegenüber spielt dieses Thema bei den Nahestehenden mit
3.0% - woraus sich bei dieser Untergruppe der neunte Rang aus allen
Kategorien ergibt - nur eine geringere Rolle. Die wesentlichsten Unterkategorien

sind hier «zu wenig Partizipation der Laien» (insgesamt 3.7%,

gebürtige Alt-Katholiken 4.1%, konvertierte Alt-Katholiken 4.9%,
Nahestehende jedoch nur 0.4%,) sowie «geistliches Amt: Anspruch und
Wirklichkeit» (insgesamt 3.1%, gebürtige Alt-Katholiken 2.0%, konvertierte
Alt-Katholiken 3.9%, Nahestehende 1.7%).

Einen noch gewichtigeren Kritikpunkt stellt die Kategorie «Kritik an

Bistumsleitung» dar. Diese nimmt mit insgesamt 26.4% den zweiten Rang
aller Kategorien ein, bei den gebürtigen Alt-Katholiken sogar den ersten
Rang. Allerdings ist zu bemerken, dass die relativen Häufigkeiten bei den

konvertierten Alt-Katholiken 30.6% betragen, bei den gebürtigen
Alt-Katholiken jedoch nur 21.6% und bei den Nahestehenden 18.7%. Die mit
Abstand häufigste Unterkategorie ist das Thema «zu wenig Aussendarstel-

lung» (14.7%), gefolgt von «intransparente Entscheidungen, schlechte
Organisation» (7.6%) sowie «zu viel Selbstbezogenheit, zu wenig Weltzuge -

wandtheit» (6.5%).
Auch bei den Wünschen und Erwartungen (EB, Tab. 29) spielt die

bischöflich-synodale Grundordnung eine Rolle, allerdings je nach

Teilnehmergruppe in recht unterschiedlichem Mass. Insgesamt belegt die

Kategorie «Grundordnung verbessern» mit 7.2% den sechsten Platz aus
18 Kategorien. Jedoch stellt sie bei den konvertierten Alt-Katholiken die

vierthäufigste Kategorie dar (9.0%), während sie bei den Nahestehenden

nur den achten Platz (4.8%) und bei den gebürtigen Alt-Katholiken sogar
nur den neunten Platz (4.1%) erzielt. Die dominierende Unterkategorie ist
das Anliegen «Partizipation von Laien fördern», das genau dieselben
Prozentzahlen einnimmt wie die Kategorie insgesamt; weitere Anliegen
kommen lediglich im einstelligen Prozentbereich bzw. im Promillebereich
vor.

138



Die Bedeutung der bischöflich-synodalen Grundordnung
für die Alt-Katholische Kirche

Bei den Wünschen und Erwartungen werden zudem Anliegen an die
Bistumsleitung geäussert, und zwar hier - unter der Bezeichnung «Bistumsleitung

verbessern» - bei allen drei Teilnehmergruppen an erster Rangstelle

(gebürtige Alt-Katholiken: 25.7%; konvertierte Alt-Katholiken:
43.8%; Nahestehende: 28.3%; gesamt: 37.3%). Die häufigsten Unterkategorien

sind «mehr Aussendarstellung, mehr Selbstbewusstsein» mit 21.0%
sowie «Wachstum der Kirche fördern» mit 12.4%. Erwähnenswert ist
zudem die Unterkategorie «weniger Selbstbezogenheit, mehr Weltzuge-
wandtheit» (7.5%).

Insgesamt ist somit festzuhalten, dass alle Teilnehmergruppen der

bischöflich-synodalen Grundordnung eine hervorragende positive Bedeutung

zumessen, wobei - mit Abweichungen im Detail - sowohl die Stellung

der Laien als auch die Stellung der Geistlichen gewürdigt wird. Nur
etwa jeder zehnte Teilnehmer benennt allerdings die Bistumsleitung als

positiven Faktor. Auf der anderen Seite kritisiert weniger als jeder zehnte

Teilnehmer die Schwächen der bischöflich-synodalen Grundordnung,
während mehr als jeder vierte Teilnehmer Kritik an der Bistumsleitung
äussert, hiervon sogar über 30% der konvertierten Alt-Katholiken. Bei den

Wünschen und Erwartungen bietet sich ein ähnliches Bild: Nur 7.2% aller
Befragten wünschen sich eine verbesserte Grundordnung, während sich

mehr als jeder dritte Teilnehmer eine Verbesserung der Bistumsleitung
wünscht (bei den konvertierten Alt-Katholiken sogar 43.8%). Zusammenfassend

lässt sich sagen, dass die bischöflich-synodale Grundordnung als

sehr positiv angesehen und Verbesserungen nur in relativ geringem Mass

gewünscht werden (hier vor allem eine stärkere Stellung der Laien), während

die Bistumsleitung eher kritisiert wird und nachdrücklich Verbesserungen

verlangt werden.

2. Kirchenrechtliche Grundlagen der bischöflich-synodalen
Grundordnung

Die bischöflich-synodale Grundordnung stellt ein Strukturmerkmal des

Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in Deutschland dar, das vor dem

Hintergrund der Entstehungsgeschichte des deutschen Bistums gesehen

werden muss1. Denn der Protest gegen die Dogmen des Ersten Vatika-

1 Volker Ochsenfahrt, Die staatskirchenrechtliche Stellung des Katholischen

Bistums der Alt-Katholiken in Deutschland, Frankfurt a.M. (Lang), 7 f.; ders.,
Leitungsamt und pastorale Verantwortung. Der Bischof im partikularen katholischen

139



Volker Ochsenfahrt

nums ging nicht etwa von dem Episkopat aus, welcher weitgehend - wenn
auch teilweise nach längerem Zögern - der römischen Linie folgte.
Vielmehr wurde die alt-katholische Bewegung nach 1870 im Wesentlichen
durch das Kirchenvolk - sowohl Geistliche als auch Laien - vorangetrieben.

Wesentliche Anstösse gaben die Nürnberger Erklärung von 1870 und
die Münchner Pfingsterklärung von 1871, die jeweils auf eine Initiative
Ignaz von Döllingers zurückgingen und von zahlreichen Professoren
unterzeichnet wurden. An vielen Orten entstanden zudem nach 1870 Alt-
Katholiken-Vereine; die Anliegen der alt-katholischen Bewegung wurden
auf (Alt-)Katholiken-Kongressen weiterentwickelt und ab 1872 von zwei
Zentralkomitees mit Sitz in Köln und München organisatorisch betreut.
Jedoch wurde rasch erkannt, dass angesichts des Fehlens gleichgesinnter
Bischöfe eine Seelsorge längerfristig nur mit der Einrichtung einer
provisorischen eigenen Jurisdiktion gewährleistet werden konnte. Ein entsprechender

Antrag wurde auf dem (Alt-)Katholiken-Kongress in München im
September 1871 bei nur drei Gegenstimmen beschlossen und auf dem

Alt-Katholiken-Kongress in Köln im September 1872 nochmals bestätigt.
In dieser Entscheidung kam zum einen das Selbstverständnis des Kirchenvolks

zum Ausdruck, das sich befugt sah, in einer Situation seelsorgerischer

Not eine eigene bischöfliche Jurisdiktion einzurichten. Zum anderen

lag darin aber auch das Bekenntnis, ohne Bischof nicht Ortskirche im
vollen Sinne sein zu können. Die Wahlversammlung im Jahr 1873 - der
die «uns angehörenden Priester» und Delegierte der Gemeinden, somit
auch Laien, angehörten - wählte sodann Joseph Hubert Reinkens mit
überwältigender Mehrheit zum Bischof.

Noch im Jahr der Bischofswahl verabschiedete ein weiterer Kongress
die Synodal- und Gemeindeordnung; sie wurde durch die erste Synode im
Jahr 1874 bestätigt und zum kirchlichen Gesetz erhoben. Damit war die

Konstituierung des alt-katholischen Bistums vollzogen. Die Synodal- und

Gemeindeordnung ist in ihrer Grundstruktur bis heute in Kraft. In ihr ist
strukturell verfestigt, was den Prozess der Kirchwerdung von Anfang an

geprägt hatte, nämlich das notwendige Miteinander von Kirchenvolk und
bischöflicher Leitung. Danach verfügt das Bistum über die Leitungsorgane

Kirchenrecht des deutschen alt-katholischen Bistums, in' Angela Berlis/Matthias
Ring (Hg.), Im Himmel Anker werfen. Festschrift fur Bischof Joachim Vobbe, Bonn
(Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2007, 414 f.; Angela Berlis, Frauen im Prozess
der Kirchwerdung. Eine historisch-theologische Studie zur Anfangsphase des
deutschen Altkatholizismus, Frankfurt a.M. (Lang) 1998.

140



Die Bedeutung der bischoflich synodalen Grundordnung
fur die Alt Katholische Kirche

Bischof, Synodalvertretung und Synode Die Synode wählt den Bischof
und sechs Mitglieder der Synodalvertretung (zwei Geistliche und vier Laien),

zudem gehört der Bischof der Synodalvertretung kraft Amtes an Die
Synode besteht ihrerseits aus Geistlichen und Laien, nämlich aus dem
Bischof und den Mitgliedern der Synodalvertretung, ferner aus den
Mitgliedern der standigen Geistlichkeit - insbesondere den Ortspfarrern -
und bestimmten weiteren Geistlichen sowie den gewählten Abgeordneten
der Gemeinden, die zwingend Laien sein müssen Auf der Gemeindeebene

setzt sich diese Grundstruktur in analoger Weise fort, indem als

Leitungsorgane der Pfarrer, der Kirchenvorstand und die
Gemeindeversammlung bestehen Letztere wählt u a den Pfarrer und den Kirchenvorstand

und verabschiedet den Haushalt der Gemeinde, m ihr haben alle
volljährigen Gemeindemitglieder Wort und Stimme2

Schon diese Grundstruktur zeigt, dass die Leitung der Kirche auf
einem notwendigen Zusammenwirken der geistlichen Amtstrager und des

Kirchenvolks (nicht der Laien)3 beruht Nach dem Vorbild der Alten
Kirche spiegeln sich darin die zwei ursprunglichen Legitimationsquellen
kirchlicher Leitung, nämlich die apostolische Autorität - die seit den Zeiten

der Apostel von Bischof zu Bischof weitergegeben wird - und das

gegenwartige Wirken des Heiligen Geistes im ganzen Kirchenvolk Jede

dieser Legitimationsquellen bedarf der jeweils anderen, so wie Bischof
und Kirchenvolk stets notwendig aufeinander angewiesen sind nulla ec-
clesia sine episcopo - nullus episcopus sine ecclesia Im Kirchenrecht des

deutschen alt-katholischen Bistums ist dies in den unterschiedlichsten

praktischen Ausformungen verwirklicht Auf der Ebene der Ortskirche
leitet der Bischof das Bistum «unter Mitwirkung und Mitentscheidung der

Synodalvertretung» (§ 20 Satz 2 SGO), er bedarf «für alle Handlungen,
die eine dauernde wirtschaftliche Verpflichtung des Bistums begründen,
der Zustimmung der Synodalvertretung» (§ 35 Abs 2 SGO) Allerdmgs
erkennt die Synodal- und Gemeindeordnung auch an, dass der Bischof
«innerhalb der in diesen Bestimmungen festgestellten Grundsatze alle

jene Rechte und Pflichten [hat], die die Konzilien der alten Kirche und die

einmutige altkirchliche Tradition dem bischoflichen Amt beilegen» (§ 20

2 Bei der Pfarrerwahl, der Wahl der Mitglieder des Kirchenvorstands und der

Abgeordneten der Synoden besteht die Stimmberechtigung bereits ab Vollendung des

16 Lebensjahrs
3 Dem Kirchenvolk gehören auch die Geistlichen an, diese haben z B auch

Stimmrecht auf der Gemeindeversammlung derjenigen Gemeinde, der sie angehören

141



Volker Ochsenfahrt

Satz 3 SGO). Bei der Zuweisung konkreter Zuständigkeiten sieht das

Kirchenrecht unterschiedliche Formen der Mitwirkung und Mitentscheidung
vor, etwa die Zuständigkeit des Bischofs mit Zustimmung der Synodalvertretung,

die Zuständigkeit des Bischofs und der Synodalvertretung - also
eine parallele Zuständigkeit beider Organe - oder auch die Zuständigkeit
nur der Synodalvertretung, in der der Bischof freilich Sitz und Stimme
hat, jedoch überstimmt werden kann. In bestimmten Fällen entscheidet
schliesslich der Bischof allein. Eine allgemeine Regel hinsichtlich der

Verteilung dieser unterschiedlichen Zuständigkeitsformen besteht zwar
nicht; jedoch lässt sich allgemein sagen, dass bei dem Bischof die geistliche

Leitungsfunktion im Vordergrund steht, während der Synodalvertretung

eher verwaltende Aufgaben zufallen. Freilich müssen in den
allermeisten Fällen beide Organe in der einen oder anderen Form zusammenwirken.

Dabei steht die Autorität des Kirchenvolks - auch in geistlichen
Fragen - qualitativ keineswegs hinter derjenigen des Bischofs zurück, wie
sich etwa daran zeigt, dass die Synode den Bischof des Amtes entheben

kann, wenn er vom Glauben abfällt, oder dass der Bischof für den Erlass
der Ordnungen für die gottesdienstlichen Handlungen, die liturgischen
Texte, Gesang- und Gebetbücher der Zustimmung der Synodalvertretung
bedarf. Darin spiegelt sich der tiefere Legitimationsgrund der synodalen
Mitwirkung. Diese ist nämlich nicht mit dem Demokratieprinzip zu
verwechseln, das seinen Grund im weltlichen Bereich in der ursprünglichen
Souveränität des Volkes findet. Das Kirchenvolk ist im Gegensatz hierzu
nicht aus sich heraus der Souverän der Kirche - ebenso wenig wie der
Bischof. Vielmehr ist es der Heilige Geist, der im Kirchenvolk gegenwärtig

wirkt und ihm Souveränität verleiht.

3. Die bischöflich-synodale Grundordnung im Licht des aktuellen
synodalen Geschehens

Die ordentlichen Bistumssynoden der Jahre 2007, 2010 und 2012 haben
eine Vielzahl von kirchlichen Gesetzen verabschiedet, die sich auf die

bischöflich-synodale Grundordnung auswirken. Im Vordergrund der Synode

2007 stand die Reform des kirchlichen Finanzsystems. Es ging um die

Schaffung einer zentralen Synodalkasse, die einerseits die Kirchensteuern
und staatlichen Leistungen vereinnahmt, andererseits die hauptamtlichen
Geistlichen zentral vergütet und im Übrigen die Gelder verschiedenen
Zwecken zuführt. Parallel wurde die Rolle der Finanzkommission (deren

Mitglieder von der Synode gewählt werden) stark aufgewertet; sie wirkt

142



Die Bedeutung der bischoflich-synodalen Grundordnung
fur die Alt-Katholische Kirche

nunmehr bei vielen finanziellen Entscheidungen mit, im Bereich des Un-
terstiitzungsfonds ist sie sogar alleinige Entscheiderin. Die Details der
Finanzreform wurden anschliessend - nach Massgabe des Synodenbeschlusses

- im Wege einer bischöflichen Verordnung verabschiedet4.
Die Synode 2010 nahm sodann bedeutende strukturelle Änderungen

vor. So wurde die Frequenz der ordentlichen Bistumssynoden von drei auf
zwei Jahre erhöht und damit die Funktion der Synode aufgewertet. Zudem
wurde der «ständige Synodale» eingeführt: Nunmehr erlischt das Amt der
Synodalabgeordneten nicht mehr nach jeder Synode, vielmehr bleiben die
Synodalen für vier Jahre im Amt und können sich somit wesentlich besser

in die Materien und die Arbeitsweise der Synode einarbeiten. Auch die
Synodalvertretung wird nunmehr für vier Jahre gewählt, wobei die Wahl
jeweils auf der zweiten Synode der gewählten Synodalen stattfindet. Damit

wird gewährleistet, dass diese die Tätigkeit der amtierenden
Synodalvertretung über zwei Jahre mitverfolgen und die Kandidaten für die nächste

Synodalvertretung naher kennenlernen können. Die Amtsdauer der
Mitglieder der Synodalvertretung ist zudem auf drei Wahlperioden begrenzt
worden, sodass ein regelmässiger Austausch der Mitglieder gewährleistet
ist5. Gestrichen wurde ferner die Befugnis der Gemeindeversammlung,
auf das Recht der Pfarrerwahl zu verzichten; ebenfalls gestrichen wurde
die Befugnis der Gemeinden, ihre Pfarrer mit Zustimmung der

Gemeindeversammlung zu tauschen6. In der Ordnung des Unterstützungsfonds
wurde ein Passus gestrichen, wonach der Rechtsweg zu den kirchlichen

4 Bischofliche Verordnung zur Durchfuhrung des Finanzreformbeschlusses der
56. Synode des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in Deutschland, in Amtliches

Kirchenblatt 2008, Nr 1. Durch diese Verordnung wurde auch die Zuständigkeit
fur die Verabschiedung des Bistumshaushalts auf die Synodalvertretung verlagert
Zudem wurde angesichts der neuen Rolle der Fmanzkommission deren Entlastung
durch die Synode eingeführt, nachfolgend schrieb die Synode 2010 die Inkompatibilität

der Mitgliedschaft in Fmanzkommission und Synodalvertretung vor, die Synode
2012 führte die obligatorische geheime Wahl der Mitglieder der Finanzkommission

ein
5 Zur Ausgestaltung dieser Regelungen wurden Arbeitsauftrage erteilt, die mit

der «Bischoflichen Verordnung zur Umsetzung der Beschlüsse der 57 Ordentlichen

Bistumssynode zu den Antragen 39, 46 und 47» (vgl Amtliches Kirchenblatt 2012,

Nr 1) umgesetzt wurden Diese Verordnung wurde - hinsichtlich der zustimmungspflichtigen

Abschnitte - durch die Synode 2012 bestätigt.
6 Anlass fur diese Streichungen war die Besorgnis, die Bistumsleitung konnte

ihre Befugnisse missbrauchen, um das Recht der Pfarrwahl zu umgehen Diese

Besorgnis war zwar insofern unbegründet, als auch nach dem bisherigen Recht m jedem

143



Volker Ochsenfahrt

Gerichten ausgeschlossen war. Weiterhin wurde eine vollständig neue

Wahlordnung für Kirchenvorstande und Synodalabgeordnete verabschiedet,

mit der u.a. ein allgemeines Briefwahlrecht eingeführt wurde (siehe
aber sogleich zur Synode 2012). Bestätigt wurde eine bischofliche Verordnung

über die Wiedereinführung der Pfarrvikarinnen und Pfarrvikare,
die u.a. zur Folge hat, dass diese Geistlichen nunmehr kraft Amtes der

Synode angehören.
Ein weiterer Beschluss befasste sich mit der neu in das Bistum

aufgenommenen Namen-Jesu-Kirche in Bonn. Danach soll diese Kirche «auch

die Funktion einer Bistums- und Bischofskirche (Kathedralkirche)
haben»; der Bischof soll hierfür ein Konzept vorlegen, das «den bischoflich-
synodalen Charakter unserer Kirche deutlich werden lassen und das Bistum

in der Vielfalt seiner Gemeinden darstellen» soll.
Auf der Synode 2012 wurden die Regelungen, die sich mit der Beendigung

des bischoflichen Amtes und dem Ubergang auf den Nachfolger
befassen, grundlegend uberarbeitet, nachdem im Zusammenhang mit dem
Wechsel von Bischof Vobbe zu Bischof Dr. Ring verschiedene Rechtsfragen

aufgeworfen worden waren. Ausserdem wurde die Einbindung der
Bischofswahl in die Utrechter Union gestärkt, indem normiert wurde, dass

die Wahl dem Erzbischof von Utrecht mitgeteilt und mit der Weihe
zugewartet werden soll, bis dieser mitgeteilt hat, ob Bedenken gegen die
gewählte Person bestehen7. Die mit der Synode 2010 eingeleiteten strukturellen

Reformen im Hinblick auf die Amter der Synodalabgeordneten und
der Mitglieder der Synodalvertretung, die zwischenzeitlich im
Verordnungsweg konkretisiert worden waren, wurden bestätigt8. Ferner wurde
die Gesamtpastoralkonferenz im Recht verankert, ein aus ihrer Mitte zu
wählendes Präsidium eingeführt und diesem die Funktion einer
Personalvertretung der hauptamtlichen Geistlichen mit weitreichenden Befugnissen

verliehen. Damit wurde erstmals in der Geschichte des alt-katholi-
schen Bistums eine Mitarbeitervertretung eingeführt. Die umfassende
Reform der Wahlordnung für Kirchenvorstande und Synodalabgeordnete
aus dem Jahr 2010 wurde allerdings im Wesentlichen wieder rückgängig

Fall die Gemeindeversammlung zustimmen musste Jedenfalls stärkt aber die
Neuregelung die Stellung der Gemeinde gegenüber der Bistumsleitung

7 Damit sollte allerdings kein «Vetorecht» des Erzbischofs eingeführt werden
Vielmehr geht es darum, die kirchliche Gemeinschaft und Einmütigkeit innerhalb der
Utrechter Union zu starken

8 Vgl Anm 5

144



Die Bedeutung der bischoflich-synodalen Grundordnung
fur die Alt-Katholische Kirche

gemacht. Im Übrigen verabschiedete die Synode zahlreiche weitere
Beschlüsse, deren Erörterung den Rahmen dieses Kommentars sprengen
würde.

4. Fazit

Die Reformen der Jahre 2007 bis 2012 haben zu einer Stärkung des
synodalen Elements in der deutschen Ortskirche geführt. Nachdem zunächst
die Finanzen auf die Ebene des Bistums verlagert worden waren, wo sie
durch synodal gewählte Gremien - Synodalverwaltung und Finanzkommission

- verwaltet werden, wurde auch die Synode selbst erheblich gestärkt,
indem der «ständige Synodale» eingeführt wurde. In der Vergangenheit
waren die Delegierten der Gemeinden zu jeder Synode neu gewählt worden

und hatten ihr Amt nach dem Abschluss der Synode wieder verloren.
Nunmehr gilt die Wahl für zwei Synoden über einen Zeitraum von insgesamt

vier Jahren. Welchen Effekt dies auf die Qualität der synodalen
Arbeit haben wird, kann noch nicht sicher bewertet werden, da die erste Wahl
nach dem neuen Recht erst im Jahr 2012 erfolgt ist. Allerdings ist damit
zu rechnen, dass der Einfluss der Laien auf die Arbeit der Synode künftig
steigen wird, da der strukturelle Vorteil der Geistlichen, die der Synode
kraft Amtes - regelmässig über einen langen Zeitraum - angehören und
daher deren Themen und Arbeitsweisen in der Vergangenheit qualitativ
anders durchdringen konnten, ausgeglichen wird. Bereits in den

zurückliegenden Jahren hat sich zudem gezeigt, dass die Synode ihre Aufgabe als

gestaltende Kraft der Ortskirche zunehmend annimmt. Sichtbar wird dies

etwa darin, wie sie auf aktuelle Fragestellungen reagiert hat, etwa
hinsichtlich der Regelung des Übergangs des bischöflichen Amtes, der

Einführung einer Mitarbeitervertretung oder der Integration der Namen-Jesu-

Kirche in das Gefüge des Bistums. Der Beschluss über die Stellung der

Namen-Jesu-Kirche macht darüber hinaus deutlich, dass die Synode die

bischöflich-synodale Grundordnung keineswegs einseitig im Sinne einer

rein «synodalen Grundordnung» oder gar einer «demokratischen Kirche»
versteht. Vielmehr wird die Bedeutung des bischöflichen Amtes mit dem

Begriff der «Kathedralkirche» anerkannt; die untrennbare Verknüpfung
von apostolischer und synodaler Autorität wird in der Bezeichnung als

«Bistums- und Bischofskirche» zum Ausdruck gebracht. Darin wird deutlich,

dass keines der Prinzipien über dem anderen steht oder dauerhaft

ohne das andere existieren kann.

145



Volker Ochsenfahrt

In dem gegenwärtigen synodalen Geschehen spiegelt sich somit die in
der RELAK-Studie erkennbare hohe Wertschätzung der bischöflich-synodalen

Grundordnung durch die Alt-Katholiken und die ihnen nahestehenden

Personen. Im Rahmen der Studie wurde zwar nicht erhoben,
welches nähere Verständnis die Teilnehmer von der bischöflich-synodalen
Grundordnung haben, ob dieses etwa auch die Gleichrangigkeit und Un-
trennbarkeit von bischöflicher und synodaler Legitimation umfasst. Der
Umstand, dass die Gruppe der konvertierten Alt-Katholiken diese Kategorie

mit 47.3% besonders häufig als positiven Kritikpunkt benennt, mag -
unter Berücksichtigung dessen, dass der weit überwiegende Teil der
Konvertiten aus der Römisch-Katholischen Kirche stammt, in der das synodale
Element zunehmend zurückgedrängt worden ist - darauf hindeuten, dass

nicht der bischöfliche, sondern insbesondere der synodale Aspekt den

Schwerpunkt der Wertschätzung ausmacht. In den Beschlüssen der letzten

Synoden wird jedoch deutlich, dass die umfassende Bedeutung der

bischöflich-synodalen Grundordnung anerkannt und bei der Fortschreibung
des Rechts immer neu ausgewogen wird. Dabei hat die Synode freilich
selbstbewusst ihre Rolle als Bewahrerin ursprünglicher kirchlicher Autorität

angenommen, indem sie zahlreiche Themen - einschliesslich ihrer
eigenen Struktur und des bischöflichen Amtes - aufgegriffen und vor dem

Hintergrund ihres kirchlichen Verständnisses gestaltet hat.

Soweit in der RELAK-Studie deutliche Kritik an der Bistumsleitung
geäussert wird, mag dies mit der hohen Erwartungshaltung zusammenhängen,

die vielleicht in der Realität praktischer Leitungsarbeit nicht
immer erfüllt wird oder erfüllt werden kann. Anspruch und Wirklichkeit
fallen - wie auch andernorts - gelegentlich auseinander. Allerdings haben
die letzten Synoden auch insoweit eine gestalterische Funktion übernommen,

die Transparenz der Leitung gestärkt, strukturelle Aufgabenteilungen
und Kontrollmechanismen eingeführt, etwa durch die Stärkung der

Laien auf der Synode, die Einführung einer Mitarbeitervertretung, die

Aufwertung der Finanzkommission und zahlreiche weitere Regelungen.
Die materiellen Auswirkungen dieser Reformen können derzeit noch nicht
abschliessend bewertet werden. Jedenfalls wird es aber die ständige
Aufgabe der bischöflichen und synodalen Verantwortungsträger auf allen
Ebenen bleiben, auf die bestmögliche Leitung und Gestaltung der Ortskirche

hinzuwirken. Denn genau hierfür steht die bischöflich-synodale
Grundordnung der Kirche.

146



Die Bedeutung der bischoflich-synodalen Grundordnung
fur die Alt-Katholische Kirche

Dr. iur. Volker Ochsenfahrt ist Richter am Landgericht Bonn sowie Bischöflicher

Rechtsrat und Mitglied der Synodalvertretung des Katholischen Bistums
der Alt-Katholiken in Deutschland.

Adresse: Bischofliches Ordinariat, Gregor-Mendel-Strasse 28, D-53115 Bonn,
Deutschland.
E-Mail: ordinariat@alt-katholisch.de.

147



Egalisierung der Geschlechter?

Anmerkungen zur RELAK-Studie

Angela Berlis

Der Frage nach der Religiosität und Kirchlichkeit heutiger Menschen und
ihrem Wandel wird eine grosse Bedeutung beigemessen. Dies zeigen viele

Veröffentlichungen. Gut, dass in diesem Zusammenhang auch eine kleine

Kirche untersucht wird, die normalerweise nicht in den Fokus von
Umfragen kommt. Obendrein vergleicht die empirische Studie zur
religiösen und spirituellen Orientierung von Alt-Katholiken diese mit der
bei den Mitgliedern der beiden grossen Kirchen in Deutschland. Die
RELAK-Studie ist aufschlussreich in ihrem Ergebnis und anregend in ihrer
Analyse der Religiosität deutscher Alt-Katholikinnen und Alt-Katholiken.
Sie wirft neue Fragen auf, regt zum Nachdenken und zur Zukunftsplanung
an, bisweilen auch zum Widerspruch. Das ist gut so und führt zu
Vertiefung und Konkretion. Nach ein paar allgemeinen Rückfragen an die
RELAK-Studie widme ich mich der Frage nach der Bedeutung des
Geschlechts.

1. «Christen werden gemacht, nicht geboren» (Tertullian)'

Die alt-katholischen Kirchen wurden in den letzten Jahrzehnten zunehmend

Beitrittskirchen. Im Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in
Deutschland begann dieser Prozess früher als in den Niederlanden oder in
der Schweiz. Dabei wurden in den Niederlanden eher protestantische
Christen, in Deutschland eher römisch-katholische Christen alt-katholisch,

die einen eher wegen der Liturgie, die anderen wegen Fragen der
Kirchenstruktur. Die «Angewehten», wie sie in den Niederlanden genannt
werden, haben in der Regel in der Alt-Katholischen Kirche eine neue Heimat

gefunden und beteiligen sich rege und in vielen Fällen regelmässiger
als die Ur-Alt-Katholiken an Gottesdienst und Gemeindeleben. Die
RELAK-Studie trägt dieser Entwicklung Rechnung; sie unterteilt die

Gruppe der Respondenten in «gebürtige» und «gewordene» Alt-Katholiken
sowie der Alt-Katholischen Kirche Nahestehende. Warum wird für
«gebürtige» Alt-Katholiken nicht eine andere Begrifflichkeit gewählt und

1 «Fiunt, non nascentur Christiani.» Tertullian, apol. 18,4, CChr.S.L. 1,1,118.

148 IKZ 104(2014) Seiten 148-158



Egalisierung der Geschlechter9

etwa von «alt-katholisch Getauften» oder «aus alt-katholischen Familien
Stammenden» gesprochen9 Ware es nicht angebrachter, der Dynamik
religiöser Aneignung alt-katholischer Glaubensinhalte auch bei denjenigen

Alt-Katholikmnen und Alt-Katholiken Rechnung zu tragen, welche
diese von Generation zu Generation empfangen haben9 Das heisst, auch

sie werden nicht alt-katholisch «geboren», sondern wachsen hinein in das

Alt-katholisch-Sem als spezifische Konkretisierung des Christseins,
begleitet durch Erziehung, Unterweisung im Glauben, Einübung in synodale
Strukturen etc.

Auch der Begriff «Konversion» m der RELAK-Studie erscheint mir
verfehlt erstens, weil er häufig nicht dem Selbstverstandms der Menschen

entspricht, die ihren Weg ins Bistum der Alt-Katholiken finden - so haben

v.a. Frauen in verschiedenen von mir geführten Interviews in den letzten
beiden Jahrzehnten eher von einem Such- und Findungsprozess berichtet
als von einem «Konversionserlebms» Zweitens ist der Begriff auch ekkle-
siologisch (und in manchen Teilen Deutschlands zudem juristisch) in Frage

zu stellen: Fur romische Katholiken geht es nicht um einen Ubertritt,
sondern um einen Beitritt, ausgedruckt durch einen Bistumswechsel; es

geht also um einen Wechsel zwischen zwei oder mehr «abgrenzbare(n)
soziale(n) Einheiten religiöser Organisation [und um die] Veränderung
von Anerkennungs- und Geltungsbeziehungen»2. Auch die Tatsache, dass

viele «gewordene» Alt-Katholiken aussagen, eine lebenswendende religiose

Erfahrung gemacht zu haben (hangt sie mit ihrem Beitritt zusammen9)

lasst sich m. E. nicht als durchschlagendes Argument heranziehen,
da ja auch «geborene» Alt-Katholiken aussagen, solche Wendepunkte
(wenn auch weniger häufig) erfahren zu haben (vgl Ergebnisbericht [EB]
3.2.4) Es scheint mir fraglich, ob der Begriff «Konversion» die Erfahrung
der Menschen bei ihrem Wechsel zur Alt-Katholischen Kirche auf den

Punkt bringt. Ahnlich kam auch Edgar Blum aufgrund biographischer
Interviews in einer Diplomarbeit zu dem Schluss, dass es beim Wechsel

von der Romisch-Katholischen Kirche zum Katholischen Bistum der Alt-

2 Vgl die umfassende Darstellung von Wolfgang Lienemann, Einfuhrung/
Introduction, in Christine Lienemann-Pernn/Wolfgang Lienemann (Hg), Religiose
Grenzuberschreitungen Studien zu Bekehrung, Konfessions- und Religionswechsel/
Crossing religious borders Studies on conversion and religious belonging, Wiesbaden

(Harrassowitz) 2012, 3-37, hier 27

149



Angela Berks

Katholiken in Deutschland «zu viele Identißkationspunkte [gebe], um von
einer Konversion zu sprechen»3.

Die Autoren fragen sich zu Recht, woher es rühre, dass die Alt-Katholische

Kirche selten an die folgende Generation «vererbt» werde (EB 2.2.1).
Historisch liegt dies aus meiner Sicht an der Liberalität der Kirchenleitung
im 19. Jahrhundert, v.a. gemischtkonfessionellen Eltern nicht vorschreiben

zu wollen, ihre Kinder im alt-katholischen Glauben zu erziehen, und
andererseits an einer liberalen Haltung im Burgertum4. Bei den neuen
Alt-Katholiken mag dies heute am höheren Beitrittsalter liegen (die nächste

Generation wird nicht mehr mitgenommen in die neue kirchliche Heimat)
oder daran, dass kinderlose (homo- und heterosexuelle) Paare alt-katholisch

werden und dass viele Einzelne kommen. Letzteres gilt übrigens seit

Langem: So schrieben sich z.B. in Bonn ab 1873/74 viele alleinstehende

berufstätige Frauen in die alt-katholische Gemeindeliste ein5. Der
Hinweis, dass die von alt-katholischen Eltern Stammenden («gebürtige» Alt-
Katholiken, wie die Studie sie nennt), die sich an der Umfrage beteiligt
haben, vor allem aus Südwestdeutschland kommen (EB 2.2.2), weist
hinsichtlich der Frage der Weitergabe des Glaubens zudem auf ein Stadt-

Land-Gefälle hin: Während in ländlichen Gemeinden «neue» Alt-Katholiken

eher eine kleinere Gruppe in der Gesamtgemeinde bilden, ist dies in
Städten anders6. An der Umfrage haben erheblich mehr «neue» als «alte»
Alt-Katholiken teilgenommen. Die Gruppe der alt-katholisch Getauften
macht lediglich 15% aus, während die Gruppe der alt-katholisch Gewordenen

viermal so gross ist (61%) und auch die Zahl derjenigen, die der
Alt-Katholischen Kirche nahestehen, mit 24% erheblich höher ist. So
erweist sich die Umfrage, die nicht repräsentativ ist, sondern auf der Teil-

3 Edgar Blum, Wenn sich in der romisch-katholischen Kirche sozialisierte
Christen fur alt-katholisch erklaren. Eine pastoraltheologische Frage nach Motiven
und Zielen durch biographische Interviews (Wissenschaftliche Arbeit zur Erlangung
des Diploms in katholischer Theologie an der Philosophisch-Theologischen
Hochschule Vallendar), Bd. 1, Vallendar 2006, 50

4 In Deutschland galt dies v.a. fur das 19. Jahrhundert, ab dem 20. Jahrhundert
wurden auch die Schattenseiten dieser Haltung zunehmend beklagt.

5 Vgl. dazu Angela Berus, Frauen im Prozess der Kirchwerdung. Eine
historisch-theologische Studie zur Anfangsphase des deutschen Altkatholizismus,
Frankfurt a.M (Lang) 1998,566-571.

6 Das Gleiche gilt fur die Niederlande, wo in Städten viel mehr Personen «anwehen»

als in Dorfgemeinden (mit bisher praktisch volkskirchlichem Charakter). Die
hier behandelte Studie hingegen spricht häufig von «Konvertiten» und «Nicht-Kon-
vertiten». Der Sprachgebrauch verrat die unterschiedlichen Perspektiven

150



Egalisierung der Geschlechter?

nähme von Interessierten gründet, bezogen auf neue Alt-Katholiken als
aufschlussreich; der hohe Anteil von beigetretenen Alt-Katholiken erklärt
die negative Antwort auf die Frage nach der Weitergabe des alt-katholischen

Glaubens: Die alt-katholisch Gewordenen haben in ihrer bisherigen
Biographie keine oder nur junge Erfahrungen. Es würde sich lohnen, zu
erfahren, welche Gründe die Autoren für die unterschiedliche Teilnahme
an der Umfrage geltend machen. Vielleicht spielt hier einerseits die
vertraute Identität alt-katholisch Getaufter eine Rolle, welche die Lust an
einer solchen Umfrage mindert (man weiss ja, wer man ist), und andererseits
die aktive Auseinandersetzung mit dem Altkatholizismus bei den (meist
lange) nach Erreichen der Religionsmündigkeit alt-katholisch gewordenen
Personen7. In einer jüngst erschienenen Studie über «Religiöse
Grenzüberschreitungen» wird auch das Thema geschlechtsspezifischer Aspekte
von religiösen und konfessionellen Wechseln angesprochen, zu denen
inzwischen (allerdings nicht für Alt-Katholische Kirchen) zahlreiche
Einzelstudien vorliegen. Der Autor kommt zu folgendem Schluss: «Ob und
wieweit es ein genderspezifisches Konversionsverhalten gibt, ist schwer zu

sagen. Vieles spricht immerhin dafür, dass das Konversionsverhalten von
Frauen und Männern zu einem erheblichen Teil deren gesellschaftliche
Stellung im religiösen Feld, in Macht und Ohnmacht, in Anpassung und

Widerstand, widerspiegelt, dass Konversionen von Frauen eher
Pioniercharakter haben als solche von Männern und dass die Beständigkeit einer
einmal erfolgten Konversion in der Generationenfolge besonders von den

Frauen und ihrer Beharrlichkeit abhängt.»8 Die Beständigkeit in der

Generationenfolge wird nach dieser Studie also mit der Beharrlichkeit von
Frauen in Zusammenhang gebracht9.

7 In der Studie wird die Religionsmundigkeit mit 14 Jahren zum
Unterscheidungskennzeichen gemacht Es ist zu fragen, ob dies vom Glaubenslebenszyklus her

der sinnvollste Zeitpunkt ist Interessant waren Informationen darüber, wie lange
die einzelnen Respondenten sich bereits dem Bistum der Alt-Katholiken zugehörig
fühlen.

8 Lienemann, Religiose Grenzuberschreitungen (wie Anm. 2), 35 f.
9 In den Niederlanden spielten im 18 Jahrhundert die sog. «Kloppen», semireli-

giose Frauen, eine wesentliche Rolle dabei, ob katholische Familien und ganze
Gemeinden sich nach dem Schisma entweder einer von einem Weltgeistlichen geführten
katholischen Gemeinde der Altbischoflichen Klerisei (der heutigen Alt-Katholischen
Kirche der Niederlande) oder einer meist von Ordensgeistlichen geleiteten katholischen

Gemeinde anschlössen

151



Angela Berlis

2. Voranschreiten «von Kraft zu Kraft» (Ps 84,8)

Das Thema Wechsel zur Alt-Katholischen Kirche findet bisweilen auch in
heutigen literarischen Werken seinen Niederschlag. Autobiographische
Notizen (oder Interviews) leisten so einen Beitrag zum Verständnis
individueller und kollektiver religiöser Transformationsprozesse. So beschreibt
der bekannte ehemals reformierte Pfarrer und geistliche Liederdichter
Willem Barnard (1920-2010) in seinem Tagebuch, wie er nach seiner

Pensionierung in Utrecht zur Alt-Katholischen Kirche findet: «Wenn ich zur
Alt-Katholischen Kirche gehe (und ich denke, dass das jetzt bald geschehen

wird), so ist das der Gang von einem <de facto> zu einem <de jure>. Es

ist, als ob ein Konkubinat in eine gesetzmässige Ehe umgewandelt wird.
Manche Leute haben dafür kein Gefühl, andere (darunter ich) sehr wohl.
Legalisierung bedeutet auch <Zurechtrücken> einer verqueren Lage.»10

Für Barnard bedeutet die Mitgliedschaft in der Alt-Katholischen Kirche

aber nicht die «Scheidung» von seiner alten Kirche: «Ich schlage nicht
eine Tür mit einem lauten Knall hinter mir zu. Ich schreite voran <von

Kraft zu Kraft>, um mit einem Psalm zu sprechen, und ich gehe durch die
Tür eines Seitenschiffs zum grossen Kirchenschiff mit seinem Chor, wo
die Mysterien gefeiert werden.»11 Sein Blick weite sich; er schreibe die
reformierte Kirche nicht ab; er rücke in Gottes grosser Kirche einfach ein
bisschen weiter auf, ziehe nach innen, verlege den Akzent. Die Anspielung
auf den Wallfahrtspsalm Ps 84 macht deutlich, wo Barnard seinen eigentlichen

Ruhepunkt findet: in Gott. Entscheidet er sich nun aber «gegen
seine Herkunftskirche» (vgl. dazu EB 2.2.2.)? Dies ist nicht der Fall.
Barnard möchte nicht von seiner Herkunftskirche abgeschrieben werden, sein
Name soll höchstens eingeklammert, aber nicht durchgestrichen werden.
Barnard hat seine Zugehörigkeit in einem längeren Prozess von einem
Nahestehenden zu einem Alt-Katholiken gewandelt. Was ihn fasziniert,
sind die sakramentale Grundausrichtung dieser Kirche und ihre
hochkirchliche Liturgie. Das zuletzt Genannte verbindet Barnards Geschichte
mit den Ergebnissen der RELAK-Studie, in der ja festgestellt wird, dass

neue Kirchenmitglieder gerade die traditionelle Liturgie schätzen, während

- in Deutschland - «die Ur-Alt-Katholiken» lieber eine Modernisierung

der Liturgie möchten. Vermutlich würde eine ähnliche Umfrage in

10 Willem Barnard, Anno Domini. Dagboeken 1978-1992, Amsterdam (De
Prom) 2004, 75. Deutsche Übersetzung dieses und der folgenden Zitate aus dem
Niederländischen durch die Autorin.

11 Ebenda.

152



Egalisierung der Geschlechter?

den Niederlanden wahrscheinlich wegen der traditionell hochkirchlichen
Liturgie zu weniger Unterschieden zwischen neuen und alten Alt-Katholiken

führen. Die Unterschiede in den einzelnen alt-katholischen Kirchen,
etwa in der Einstellung zu den traditionellen Partnern in der Ökumene

(Anglikanische Gemeinschaft und Orthodoxie) hängen mit unterschiedlichen

kollektiv-kirchlichen und individuellen (Er-)Lebenskontexten in den
einzelnen Ländern zusammen. Willem Barnard ist das Beispiel eines
Einzelnen, der in der Alt-Katholischen Kirche seine geistliche Heimat gefunden

hat. Seine Ehefrau Tinka Barnard bleibt (ähnlich wie auch die erwachsenen

Kinder) bewusst und formell Mitglied der reformierten Kirche: «durch
sie bleibe ich mit der Niederländisch-Reformierten Kirche verbunden»12.

3. Egalisierung der Geschlechter?

Die beiden Verfasser haben in ihrer Umfrage an einigen Stellen
Bemerkenswertes zum Thema Geschlecht gefunden13. Zunächst stellen sie fest,
dass unter den alt-katholisch Getauften, die an der Umfrage teilgenommen

haben, etwas mehr Frauen, unter den «gewordenen» etwas mehr
Männer geantwortet haben (EB 2.2.2). Insgesamt haben sich mehr Männer

als Frauen an der Umfrage beteiligt. Die Autoren schliessen daraus,
dass man im Gegensatz zu den grossen Kirchen für die Alt-Katholische
Kirche nicht von einer «zunehmenden Feminisierung» der Kirche sprechen

könne. «Feminisierung» bedeutet nach ihrer Definition, dass

«überwiegend Frauen am kirchlichen Leben teilnehmen und sich darin
einbringen» (EB 2.2.1). Die Umfrage belegt stattdessen die in etwa gleiche
Teilnahme am Gottesdienst von Frauen und Männern. Beide Autoren

sprechen deshalb von einer «Egalisierung der Geschlechter» (EB 2.2.1).

Auch an anderer Stelle nehmen sie den Faktor Geschlecht in den Blick
(EB 3.1.2). Alt-katholische Männer beten nicht weniger häufig als

alt-katholische Frauen; im Gegensatz dazu jedoch beten römisch-katholische
und evangelische Frauen häufiger als Männer dieser Konfessionen. Die

12 Barnard, Anno Donuni (wie Anm 10), 76.
13 Zum Thema Geschlecht: Die beiden Verfasser entscheiden sich, fur die

Präsentation der Studie die männliche Sprachform zu wählen (EB 1, Anm. 5). Dies hat

zur Folge, dass an einigen Stellen Frauen besonders erwähnt oder hervorgehoben
werden. Dies soll jedoch nicht den Eindruck erwecken, es gehe bei «Geschlecht» nur

um Frauen. Vielmehr geht es dabei um die Beziehung zwischen den Geschlechtern

sowie um historisch sich verändernde Wahrnehmungen und Darstellungen von
Männlichkeit und Weiblichkeit.

153



Angela Berlis

Autoren finden hier die eingangs «geäusserte Mutmassung, dass in der
Alt-Katholischen Kirche eine Egalisierung der Geschlechter festzustellen»

sei, bestätigt: «Männer der RELAK-Stichprobe besuchen weder
seltener den Gottesdienst, noch beten sie seltener» (EB 3.1.2). Interessant
sind diese Ergebnisse, wenn man die Aussagen über die alt-katholisch
Getauften und die «gewordenen» Alt-Katholiken hinzunimmt.

Männer seien entschlossener, der Alt-Katholischen Kirche beizutreten,
als Frauen (EB 4.3). Im Hinblick auf sozialethische Fragen lehnen Frauen
ausserehelichen Geschlechtsverkehr stärker ab als Männer; über
Abtreibungen bei geringem Einkommen und über homosexuelle Beziehungen
urteilen sie jeweils milder als Männer (EB 5.3.4). Im Hinblick auf die
Frauenordination sind jüngere, höher gebildete und weibliche Teilnehmende

an der Umfrage aufgeschlossener als ihre Gegenparte (EB 5.3.5).
Das erstaunt insgesamt wenig. Bei den sozialethischen Fragen, die Abtreibung

oder Geschlechtsverkehr berühren, spielt die Betroffenheit für Frauen

eine wichtige Rolle. Zu der Beobachtung der Verfasser, dass es derzeit
keine Feminisierung der Religion in der Alt-Katholischen Kirche gebe, ist
aus historischer Sicht zu bemerken, dass die Diagnose «Feminisierung der

Religion» schon für den deutschsprachigen Altkatholizismus des 19.

Jahrhunderts nur in sehr eingeschränkter Weise gestellt werden kann14. Wichtig

ist, genauer zu beschreiben, welche Faktoren bei der Frage nach der

Feminisierung einbezogen werden sollen. Feminisierung an Gottesdienstbesuch

und Gebetsleben festzumachen, reicht nicht. Es geht auch darum,
in welcher Weise sich Männer oder Frauen als solche durch Form und
Inhalt gottesdienstlicher Feiern besonders angesprochen fühlen (etwa
durch die Gottesbilder15); es geht um die Entwicklung bestimmter Berufe
zu einem Frauen- oder Männerberuf, um Frömmigkeitsmuster und -prak-
tiken, die bewusst das eine oder andere Geschlecht anziehen oder auf

14 Vgl. Angela Berlis, Frauen im Prozess der Kirchwerdung (wie Anm. 5),
631 f. Vgl. dazu auch dies., Einbruch in mannliche Sphären? Der Aufbruch alt-katholischer

Frauen im 19. und 20. Jahrhundert, in: Michaela Sohn-Kronthaler/Rajah
Scheepers, Feminisierung/Maskulinisierung der Religion und Kirchen im 19. und
20. Jahrhundert (Arbeitstitel), Wien (Böhlau), voraussichtlich 2014. Der Beitrag
entstand im Rahmen der Tagung «Feminisierung und Maskuhmsierung der Religion/
Kirchen im 19. und 20. Jahrhundert? Forschungsstand - Forschungsdesiderate -
Forschungsperspektiven», Universität Graz, 14.-15. November 2011.

15 Die befragten Männer und Frauen bevorzugen leicht unterschiedliche
Gottesvorstellungen, ebenso unterscheiden sich alte und neue Alt-Katholiken laut Umfrage
«in der Differenziertheit des Gottesbildes» (EB 3.2 3).

154



Egalisierung der Geschlechter7

Inklusivität zielen usw.16. Zu fragen wäre auch nach dem bewussten
Hinarbeiten auf Inklusion aufgrund bestimmter Erfahrungen und Diskussionen

und durch bestimmte Gruppen. So ist z.B. das seit den 1990er Jahren
verwendete Eucharistiebuch sprachlich weitaus inklusiver bzw.
geschlechtergerechter als seine Vorganger17. Solche Veränderungen entstehen nicht
von selbst. Dahinter stehen theologische Einsichten, gewandelte
Geschlechterbeziehungen und kirchlich-gesellschaftliche Veränderungen,
wie sie etwa durch den «Bund alt-katholischer Frauen» in den letzten
Jahrzehnten programmatisch gefordert und gefördert wurden.

Aus historischer Perspektive muss man sagen: Im deutschsprachigen
Altkatholizismus des 19. Jahrhunderts standen v.a. maskuline
Partizipationsformen und Mentalitätsstrukturen im Vordergrund. Dabei spielten
die rechtliche Situation und die polemische Auseinandersetzung mit dem
Ultramontanismus eine wichtige Rolle. Erst schrittweise wurden diese

Formen und Strukturen durch Hinzutreten der Frauen (etwa durch Gründung

von Frauenvereinen) ergänzt.
Wird dieser Prozess nun am besten mit «Egalisierung» beschrieben?

Wann begann sie? Erst mit der Einführung der Frauenordination (ab Mitte
der 1980er Jahre) oder bereits mit der Einführung des Frauenwahl- und
-Stimmrechts in Gesellschaft und Kirche (ab 1919 m Deutschland)?
Kritisch ist anzumerken, dass die Gleichberechtigung von Frauen und Männern

einem langwierigen gesellschaftlichen und politischen Prozess ent-

16 Vgl fur eine ausführlichere Ubersicht Bernhard Schneider, Feminisierung
der Religion im 19 Jahrhundert. Perspektiven einer These im Kontext des deutschen

Katholizismus, in. TThZ 111 (2002) 123-147 Die These von der Feminisierung der

Religion wird heute in der Forschung stark diskutiert Ihre Verwendung in polemischen

Kontexten damals wie heute macht sie als wissenschaftliches Konzept
allerdings zunehmend unbrauchbar Bekanntestes Beispiel aus jüngster Zeit sind die
Bemerkungen von Friedrich Wilhelm Graf, Kirchendammerung Wie die Kirchen
unser Vertrauen verspielen. München (Beck) 2011, 24f, 104f Vgl. zur heutigen
Diskussion «Die Zukunft der Kirche ist weiblich Zur Ambivalenz der Feminisierung
von Gesellschaft, Kirche und Theologie im 20 Jahrhundert», in- epd-Dokumentation
Nr 25/26, Frankfurt/Main, 2011.

17 Vgl. dazu Angela Berus, Die Sprache des Gebets im alt-katholischen
Eucharistiebuch, in- Birgit Jeggle-Merz/ Benedikt Kranemann (Hg), Liturgie und Ökumene

Grundfragen der Liturgiewissenschaft im interkonfessionellen Gesprach, Freiburg

l Br (Herder) 2013, 125-139, hier 135-139 Siehe ausserdem die Replik von

Stephan Winter auf meinen Beitrag: Stephan Winter, Zu wem und wie beten im
Kontext der entfalteten Moderne7 Eine romisch-katholische «Erstreaktion» auf die

Beitrage von Jochen Arnold und Angela Berlis, in a a.O 140-164, hier 162-164

155



Angela Berlis

stammt. Zwischen der Einführung des politischen Frauenwahlrechts und
der ersten Kanzlerin liegen in Deutschland neun Jahrzehnte. Die Frage ist,
in welcher Weise die Egalisierung der Geschlechter in der Kirche denn

zum Ausdruck kommt. Gleiche Zahlen bei Gottesdienstbesuch und
Gebetspraxis sagen noch nichts darüber aus, wo und wie der Gottesdienst

gefeiert, was gebetet und erfahren wurde. Wurden nur die Sonntagsgottesdienste

berücksichtigt, oder hatten die Respondenten auch andere Formen

vor Augen, als sie antworteten?
Wenn Frauen angeben, sie fühlten sich in der Kirche gleichberechtigt,

wie sieht dann ihre tatsächliche Beteiligung an Leitungsstrukturen aus?

Hier kommt zudem der Laienfaktor ins Spiel: Es ist auffällig, dass «neue»
Alt-Katholiken viel wachsamer sind bezüglich der Mitverantwortung von
Laien als die «alten» Alt-Katholiken. Trifft diese Feststellung in gleichem
Masse auf Frauen und Männer zu? Die konstatierte Wachsamkeit liegt
vielleicht daran, dass die Mitverantwortung für die einen eine persönliche
Errungenschaft darstellt, während sie für die anderen etwas ist, was sie

zeitlebens schon kennen. Und wie steht es mit der Frauenordination? Sie

wird von allen befragten Gruppen stark befürwortet. Die einen mögen
dies tun, weil sie selbst in einem jahrelangen synodalen Prozess individuell

und kollektiv zu einem befürwortenden Standpunkt gelangt sind; für
die anderen mag die Einbeziehung von Frauen ins Amt sogar ein Grund

gewesen sein, alt-katholisch zu werden. Dies gilt interessanterweise für
Frauen und für Männer18. Für Letztere ist dies ein Aspekt der Weltoffenheit

der Alt-Katholischen Kirche. Dazu passen die Antworten zur Ökumene,

die beim Verhältnis zur Anglikanischen Gemeinschaft (die die
Frauenordination bis hin zum Episkopat kennt) und zur Orthodoxie (die die
Frauenordination bisher nicht breit diskutiert) unterschiedlich positiv
sind19. Kritisch wäre zu fragen, inwieweit die beigetretenen (ähnlich wie
auch die getauften) Alt-Katholiken die ökumenische Grundprogrammatik
des Altkatholizismus wahrnehmen und zu vertreten bereit sind, auch

wenn dadurch (etwa im Kontakt zur Orthodoxie) das gefundene
Gendergleichgewicht in Frage gestellt wird.

18 So meine Erfahrung aus den 1990er Jahren. Für ein Beispiel vgl. auch Blum,
Wenn sich in der römisch-katholischen Kirche (wie Anm. 3), 61.

19 Der Befund, dass Frauen die anglikanische Kirche (neben der römisch-katholischen)

negativer als Männer bewerten (EB 4.2), erstaunt mich.

156



Egalisierung der Geschlechter9

4 Gedanken über die Zukunft

Die Zugehörigkeit zu einer Kirche ist heute keine Selbstverständlichkeit
mehr, sondern «Ergebnis eines Aneignungs- und Entscheidungsprozes-
ses»20. Dies gilt fur alle Alt-Katholiken. Was bedeutet dies fur die
Zukunft9 Die Alt-Katholische Kirche ist eine Heimat fur Christinnen und
Christen aus alt-katholischen Familien und fur gewordene Alt-Katholi-
kinnen und Alt-Katholiken Zwei kurze Überlegungen mögen verdeutlichen,

was ich damit meine. Heute stellt sich die Frage nach dem

Generationenvertrag in drängender Weise Wie gut kommen die Alt-Katholiken
als Frauen und Manner, als Vater und Mutter, als Ordinierte - ihren
Verpflichtungen bei der Weitergabe des Glaubens im Gewand eines
reformorientierten und traditionsbewussten Katholizismus im «Zusammenspiel
von Traditionalltat und Modernität» (EB 1) an die folgende Generation
nach7 Frauen und Manner tragen hier gleichermassen Verantwortung, im
privaten wie im öffentlichen Bereich Die Alt-Katholische Kirche spricht
Christen und Christinnen anderer Herkunftskirchen an, die oft nach einer
längeren Zeit der Distanzierung oder mit einem Zwischenstopp in einer
anderen religiösen Gemeinschaft oder Kirche alt-katholisch werden Wie
geht die Alt-Katholische Kirche damit um, dass sie - ahnlich wie übrigens
auch andere Kirchen - vor allem bereits christlich sozialisierte erwachsene

Menschen anspricht und ihr Programm auf sie abstimmt217 Wo bleibt die

Ausrichtung auf nicht christlich sozialisierte Manner und Frauen, die

gesellschaftlich eine immer grossere Gruppe werden227 In beiden Fallen

geht es um die Weitergabe des christlichen Glaubens oder die Einfuhrung
in diesen mit alt-katholischem Schwerpunkt Auch hier sind Manner und

Frauen gefragt

20 Elisabeth Anker, Was die Menschen in der Kirche halt Motive von Kirchen-

zugehorigkeit Eine qualitativ-empirische Studie zu Bleibemotivation und Kirchen

bindung, Innsbruck (Tyroha) 2007, 212
21 Auffällig ist, dass getaufte und gewordene Alt Katholiken sich in ihrer eher

ablehnenden Haltung gegenüber der Romisch-Katholischen Kirche einig sind (vgl
EB 4 2), offensichtlich ein Identitatsmarker Ist ein Verschwinden des anti-romischen

Affekts - durch einen medial sehr positiv auftretenden Papst - ein Schaden fur die

alt-katholische Sache9 Zur Ausrichtung auf bereits christlich sozialisierte Menschen

vgl Rene Hornikx /Henk de Roest/Sake Stöppels (Hg), Geloofsopbouw en

kerkopbouw Vier methoden belicht, in PrTH 32 (2005), 125-275
22 Vgl dazu Hans-Martin Barth, Konfessionslos glücklich Auf dem Weg zu

einem rehgionstranszendenten Christsein, Gütersloh (GVH) 2013

157



Angela Berlis

Dr. theol. Angela Berlis ist Professorin fur Geschichte des Altkatholizismus
und Allgemeine Kirchengeschichte an der Universität Bern.

Adresse. Universität Bern, Theologische Fakultat, Departement für
Christkatholische Theologie, Langgassstrasse 51, CH-3012 Bern, Schweiz.
E-Mail: angela. berlis @ theol. unibe. ch.

158



Wo bleiben die Benachteiligten?

Anmerkungen zur RELAK-Studie aus sozialethischer Sicht

Franz Segbers

1 Faktische Milieuverengung versus Umversahtatsanspruch
der Katholizitat

«Daran lasst uns festhalten, was uberall, was immer, was von allen
geglaubt worden ist» Dieser Ausspruch des Vinzenz von Lerms hat fur die
alt-katholische Theologie und Kirche die Bedeutung eines theologischen
Leitworts Es gibt die Uberzeugung wieder, dass die Alt-Katholische Kirche

einen Sendungsauftrag zu erfüllen habe, der sich an alle Menschen
und an alle Welt zu allen Zeiten richtet Trotz dieses universalen
Anspruchs ist die Alt-Katholische Kirche nach der vorliegenden empirischen
Studie tatsachlich jedoch vor allem m einem spezifischen Milieu verankert,

dem sogenannten «Milieu der aufstiegsorientierten Mittelschicht»
(Ergebnisbericht [EB] 5 1) Obwohl im liberal modernen Milieu des letzten

Drittels des 19 Jahrhunderts gegründet, scheint die Alt-Katholische
Kirche gegenwartig den Anschluss an das derzeitige «moderne Milieu»
verloren zu haben Offensichtlich besteht eine Diskrepanz zwischen der
universellen Sendung und der Faktizitat, keineswegs «Kirche fur alle» zu
sein

Soziologische Studien belegen, dass gerade die die Alt-Katholische
Kirche pragende aufstiegsorientierte Mittelschicht extrem gefährdet ist
Ebenjene mittlere Einkommensgruppe, die ihre Position nach dem Zweiten

Weltkrieg enorm ausbauen konnte, wird zu einem Verlierer der sozio-
okonomischen Umschichtungen seit Beginn des neuen Jahrtausends Jan

Gobel und Kollegen fassen zusammen «Aus dieser Gruppe sind einige in
die obere Einkommensgruppe auf- und viele in die untere Emkommens-

gruppe abgestiegen »' Markus Grabka und Joachim Frick sprechen
deshalb von einer «schrumpfenden Mittelschicht»2 Eine Studie des

Deutschen Caritasverbandes belegt, dass auch in der gesellschaftlichen Mitte

1 Jan Gobel/Martin Gornig/Helmut Haussermann, Polansierung der

Einkommen Die Mittelschicht verliert, in DIW Wochenbericht (24/2010), 2-8 7f
2 Markus Grabka/Joachim R Frick, Schrumpfende Mittelschicht - Anzei

chen einer dauerhaften Polansierung der verfugbaren Einkommen7, in DIW
Wochenbericht (10/2008), 101-108 103

IKZ 104 (2014) Seiten 159-165 159



Franz Segbers

das Armutsrisiko von einem erheblichen Teil (mehr als 20 Prozent) nicht
ausgeschlossen wird3. Dieser rasche und in der bundesdeutschen
Geschichte beispiellose Abstieg verbreitet nach der langen Wohlstandsperiode

Angst. Dies erklärt, warum eine aufstiegsorientierte Mittelschicht sich
nach unten gegenüber unteren sozialen Schichten abgrenzt. Der Soziologe
Wilhelm Heitmeyer stellt gerade in dieser abstiegsbedrohten sozialen
Schicht die Herausbildung einer «gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit»

als Reaktion auf die Abstiegsängste fest: «Im Jahr 2011 sind fast
37 Prozent der Befragten der Auffassung, bestimmte soziale Gruppen seien

nützlicher als andere, und fast dreissig Prozent finden, dass eine Gesellschaft

sich Menschen, die weniger nützlich sind, nicht leisten kann.»4 In
den Mittelschichten bilde sich eine Grundhaltung heraus, die Solidarität
und die Bereitschaft zur Hilfe für schwache Gruppen gering schätze.

Die Autoren der RELAK-Studie registrieren in ihrem Resümee ein

gesellschaftlich wie auch ethisch-theologisch bedeutsames Defizit: «Auffällig

ist, dass vergleichsweise wenige (weniger als 3%) das soziale und

diakonische Engagement der Alt-Katholischen Kirche erwähnen - weder
als Stärke oder Schwäche noch als Wunsch oder Erwartung. Dies ist insofern

bemerkenswert, als doch der Dienst am Nächsten, die diakonia, zu
den Grundvollzügen der Kirche gehört». Dieser Befund lässt sie fragen:
«Steht eine Kirche, die sich auf das Milieu der aufstiegsorientierten
Mittelschicht verengt, vielleicht in der Gefahr, die sozial Benachteiligten aus

dem Blick zu verlieren?» (EB 7.5) Wenn nach Erwartungen und Wünschen

an die Kirche (Tab. 28) gefragt wird oder wenn kritische Anmerkungen
formuliert werden (Tab. 27), dann rangieren Äusserungen zur Stärkung
des Sozialen und Diakonischen weit unten erst an 14. Stelle. Dieses «Ranking»

zeigt sich auch in einer Untersuchung des Caritasverbandes, nach
der abweichend von anderen Schichten gerade die am meisten vom
Abstieg bedrohten Mittelschichten nur zu 23 Prozent praktische Hilfe durch
die Caritas für sehr wichtig einschätzen5. Die Caritasstudie nennt es das

wohl erstaunlichste Ergebnis, dass nur 13 Prozent angeben, überhaupt ar-

3 Barbara Frank-Landkammer, Caritas und «Menschen am Rande». Wie
werden sie gesehen?, in: neue Caritas (22/2008) 109, 9-14: 11.

4 Wilhelm Heitmeyer, Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit in einem
entsicherten Jahrzehnt, in: ders. (Hg.), Deutsche Zustände. Folge 10, Berlin (Suhr-
kamp) 2012, 15-41:21.

5 Barbara Frank-Landkammer, Caritas (wie Anm. 3), 13.

160



Wo bleiben die Benachteiligten?

me Menschen im Bekanntenkreis zu haben. Darin zeige sich eine
Entwicklung der zunehmenden Abkapselung der Milieus.
Auch wenn die Studie zwischen der Milieuherkunft und der Wertorientierung

auffallend geringe Zusammenhänge konstatiert (s. EB 5.2), ist
dennoch zu fragen: Besteht ein Zusammenhang zwischen den Abstiegsängsten

der Mittelschicht, die das Kernmilieu der Alt-Katholischen Kirche
ausmacht, und dem Befund der Studie, dass Wünsche und Erwartungen,
die Alt-Katholikinnen und Alt-Katholiken im Hinblick auf ihre Kirche
formulieren, nur selten die diakonische Dimension betreffen? Ist die
Befürchtung der Autoren plausibel, dass die Milieuverengung dazu führen
könnte, die gesellschaftlich Benachteiligten aus dem Blick zu verlieren?

2. Der individualethische Blick

Der Fragebogen kennt eine Rubrik mit Fragen zu ethischen Themen, wo
nach der persönlichen Einstellung zu einigen Themen gefragt wird. Es ist

auffallend, dass nur individualethisch-moralische Themen erhoben werden,

die sich zudem auf sexualethische Fragen beschränken. So werden

die Meinungen zum vorehelichen Geschlechtsverkehr, zum aussereheli-

chen Geschlechtsverkehr, über sexuelle Beziehungen zwischen zwei
Erwachsenen des gleichen Geschlechts und über einen Schwangerschaftsabbruch

erfragt. Hier wird in unzulässiger Weise christliche Ethik nicht nur
auf Individualethik, sondern zudem noch auf Sexualethik enggeführt.

Die formulierten Fragestellungen sind ausgesprochen voraussetzungsvoll.

Welches Grundlagenwerk theologischer Ethik man auch zu Rate

zieht, alle stimmen darin überein, dass sich Ethik und christliches Handeln

in zahlreichen und keineswegs nur individuellen Handlungsfeldern
konkretisiern. Die individualethische Engführung präjudiziert eine folgenreiche

«schroffe Entgegensetzung von Individualethik und Sozialethik»,
die «zur Konsequenz einer Doppelmoral»6 führt, die individuelles von

öffentlichem Handeln trennt. Die Engführung auf Individualethik führt
dazu, dass andere Fragen zu verantwortlicher Lebenspraxis ausgeblendet

werden.

6 Martin Honecker, Einführung in die Theologische Ethik, Berlin (de Gruy-
ter) 1990, 9.

161



Franz Segbers

3. Eine entweltlichte Religiosität?

Begründet wird die enggeführte Fragestellung der Studie mit dem
Verweis auf die in den christlichen Kirchen sehr umstrittenen sexualethischen
Themen (s. EB 5.3). Warum aber gerade diese individualethischen und
nicht andere, mindestens ebenso umstrittenen sozialethischen Fragestellungen

thematisiert werden, wird nicht ausgeführt. Der Fokus auf individual-

sowie sexualethische Fragen stellt faktisch eine Priorisierung dar

gegenüber Flerausforderungen des Klimawandels, von Frieden und Krieg,
sozialer Gerechtigkeit, Solidarität, Armut, Reichtum. Mit der Priorisierung

individualethischer Fragestellungen werden zugleich sozialethisch
relevante Fragestellungen zurückgesetzt oder gar ausgeblendet. Zu fragen
wäre deshalb, ob diese Fokussierung von Ethik auf Individualethik, die

von sozialethischen Dimensionen absieht, nicht Ausdruck einer entweit-
lichten Religiosität sein könnte.

Im Fragebogen wird Religiosität mit religiöser Praxis wie
Gottesdienstbesuch oder Gebet korreliert. Auch wenn hier nicht der Ort für eine
ausführliche theologische Begründung ist, so sei doch darauf hingewiesen,

dass das biblische Gottesverständnis einen Gott meint, der in der
Geschichte begegnet und in der Person Jesu den Menschen unmittelbar
nahe kommt. Dieser Gott nimmt Partei für die Schwachen, die Armen, die

Gedemütigten, die an den Rand Gedrängten, die Entrechteten. Orthopra-
xie wird damit zum Zentrum des biblischen Verständnisses von Religion.
Diese theologische Profilierung der biblischen Religion muss auch bei
einer Befragung nach dem ethischen Profil von Kirchenmitgliedern
zugrunde gelegt werden7. Zu fragen wäre, ob der dem Fragebogen zugrunde
liegende Begriff von Religion nicht eine entweltlichte Religiosität zum
Inhalt hat.

Im Wort der Kirchen zur wirtschaftlichen und sozialen Lage in
Deutschland (1997) heisst es in einer theologischen Spitzenformulierung:
«In der vorrangigen Option für die Armen als Leitmotiv gesellschaftlichen

Handelns konkretisiert sich die Einheit von Gottes- und Nächstenliebe.
In der Perspektive einer christlichen Ethik muss darum alles Handeln und
Entscheiden in Gesellschaft, Politik und Wirtschaft an der Frage gemessen

werden, inwiefern es die Armen betrifft, ihnen nützt und sie zu eigen-

7 Franz Segbers, Neoliberale Globalisierung und die Straffreiheit. Eine globale

Perspektive, in: IKZ 102 (2012), 286-299.

162



Wo bleiben die Benachteiligten7

verantwortlichem Handeln befähigt »8 Christlicher Glaube wird hier nicht

vorrangig als Glaubensdoktrin, sondern vielmehr als sozialethisch
relevante Nachfolgepraxis definiert. Die im Fragebogen verwendeten Items
zu Glaube, Gottesbild und religiöser Praxis beziehen sich darauf jedoch
nur unzureichend Auch wenn andere religionssoziologische Studien
vergleichbare Items zugrunde legen, so bleibt aus theologischen und
ethischen Gründen die Anfrage

Die theologisch entscheidende ethische Frage kommt somit in der In-
dividualethik nicht zur Sprache Christinnen und Christen haben als
Angehörige partikularer soziokultureller Milieus ihre eigenen Grunde bei
der Orientierung des guten Lebens, doch als Mitglieder pluraler
Gesellschaften stehen sie zugleich in der Verpflichtung, zu einem gerechten
Leben in der Gesellschaft beizutragen Die theologisch begründete und
ethisch bedeutsame Verbindlichkeit fur das individuelle Leben wie fur die

Gestaltung der Gesellschaft fundiert einen «Doppelberuf» der Nachfolge-
praxis, der leider in der enggefuhrten Befragung zu Religiosität, Gottesbild

und Ethik in der Alt-Katholischen Kirche ausgeblendet wird

4 Ethische und ekklesiologische Profilierung des Alt-Katholischen

Zur Signatur der ethischen Diskussionslage gehört, dass es einen
ethischen Pluralismus gibt. Der individual- und sexualethisch fokussierte
Fragebogen nimmt offensichtlich Bezug auf die Kontroversen, die gerade in
der Romisch-Katholischen Kirche gefuhrt werden Da aber nicht romisch-
katholische, sondern alt-katholische Christinnen und Christen befragt
werden, klart die Studie nicht, was typischerweise «alt-katholisch» sein
konnte Was ware die alt-katholische ethische Signatur, welche genau diese

Verengung auf individualethische und naherhm sexualethische

Themenstellungen und das Ausblenden sozialethisch relevanter Fragestellungen

plausibel begründen konnte7

Auch wenn «katholisch» gerade auch in der alt-katholischen Theologie
und Kirche oftmals auf Gesichtspunkte der dogmatischen Orthodoxie
verengt wurde, sei auf Ignatius von Antiochien verwiesen, der m dem Schreiben,

in dem er als Erster überhaupt von der Kirche als einer «katholischen»

sprach, in einer bezeichnenden Weise Orthodoxie und Orthopraxie mitei-

8 Kirchenamt der EKD und Sekretariat der DBK (Hg), Fur eine Zukunft in
Solidarität und Gerechtigkeit Wort des Rates der EKD und der DBK zur wirtschaftlichen

und sozialen Lage in Deutschland, Hannover (Eigenverlag) 1997, Ziff 107

163



Franz Segbers

nander verbunden hat. Er verweist zwar auf Sonderlehren der Häretiker,
doch nicht, indem er sie vorrangig der Häresie bezichtigen würde. Im
Schreiben an die «Kirche zu Smyrna» schreibt er: «Habt acht auf die,
welche da über die uns zugekommene Gnade Jesu Christi abweichend

lehren, wie sie entgegengesetzt sind dem Sinne Gottes. Nach der Liebe
fragen sie nicht, noch nach der Witwe noch nach der Waise, noch nach
dem Bedrängten, noch nach dem Gebundenen oder Freigelassenen, noch
nach dem Hungernden oder Dürstenden.»9 Ignatius dringt mit einem
Verständnis von Katholizität als Sorge «um die Witwe, die Waise, die
Bedrängten, die Hungernden und Dürstenden» auf eine Verbindung von
Orthodoxie und Orthopraxie, wie sie in der Tradition und Rezeption des

Begriffs «katholisch» typischerweise nicht vorkommt. Die Sorge um die

Benachteiligten ist dann aber nicht zuerst eine ethische Verpflichtung der

Kirche, sondern eine aus ihrem Selbstverständnis kommende Wirklichkeit,

der sich eine Kirche verdankt, wenn sie sich katholisch nennt. Die
Sorge um die Würde des Menschen, die in den Armen und Unterdrückten
beschädigt wird, gehört somit in die Mitte eines Kircheseins, das sich als

katholisch definiert10.

5. Resümee

Die Befürchtung der Autoren der Studie, dass alt-katholische Christinnen
und Christen milieubedingt die sozial Benachteiligten aus dem Blick
verlieren könnten und die Alt-Katholische Kirche insgesamt der diakonia als

Grunddimension von Kirche nicht gerecht werden könnte, hätte mehr
Gewicht, wenn die Fragestellung nicht ethisch, theologisch und auch ek-

klesiologisch in der dargestellten Weise verengt gewesen wäre.

6. Nachtrag aus eigenen subjektiven Erfahrungen

Als jemand, der das Leben zahlreicher alt-katholischer Gemeinden kennt
und die Diskussionen auf Synoden verfolgt, nehme ich immer wieder eine

9 Ignatius von Antiochien, Sm IV, 1, zit. nach1 Ludwig A. Winterswyl (Hg.),
Die Briefe des heiligen Ignatius von Antiochien, Freiburg l.Br. (Herder) 1942, 48.

10 Vgl. Franz Segbers, «... bis ans Ende der Erde» (Apg. 1,8). Imperium,
Globalisierung und die Wiederentdeckung der Katholizität der Kirchen, in Marlene Cruse-
mann/Carsten Jochum-Bortfeld (Hg.), Christus und seine Geschwister. Christologie
im Umfeld der Bibel in gerechter Sprache, Gütersloh (GVH) 2009, 241-259.

164



Wo bleiben die Benachteiligten?

über das durchschnittliche Mass hinausgehende Sensibilität für sozialethischen

Fragestellungen wahr, die in einer ausgesprochen grossen Offenheit
und einer im guten Sinne liberalen Toleranz wurzelt. Auch wenn in der
Alt-Katholischen Kirche nicht zuletzt wegen ihrer Diasporasituation
diakonisches Engagement oftmals erschwert wird, so ist doch nicht nur das

Bewusstsein für die diakonische Dimension der Kirchen im Glaubensbe-
wusstsein vorhanden. Es gibt auch zahlreiche vorzeigbare diakonische

Projekte wie den Kindergarten der Gemeinde in Bonn, das Cafe Strichpunkt

in Stuttgart oder auch die Initiativen, die ökumenischen Beziehungen

zur philippinischen Schwesterkirche (Iglesia Filipina Independiente)
mit Leben zu erfüllen11. Deshalb ist es bedauerlich, dass die RELAK-
Studie bei aller Wertschätzung der sonstigen Ergebnisse durch ihre
Verengung des Ethischen meine subjektive Wahrnehmung empirisch weder
verifizieren noch falsifizieren kann.

Dr. theol. Franz Segbers ist ausserordentlicher Professor für Sozialethik an
der Universität Marburg.

Adresse: Nonnbornstrasse 14a, D-65779 Kelkheim, Deutschland.
E-Mail: franz.segbers@online.de.

11 Vgl. Peter-Ben Smit/Franz Segbers (Hg.), Katholisch in Zeiten der Globalisierung.

Erinnerung an den Märtyrerbischof Alberto Ramento, den Bischof der Arbeiter

und Bauern, Luzern (Exodus) 2010 (inzwischen auch in niederländischer, englischer

und französischer Übersetzung).

165



Anmerkungen zur RELAK-Studie aus einer
schweizerisch ait-katholischen Sicht

Harald Rein

Gerne komme ich dem Wunsch der beiden Autoren nach, die RELAK-
Studie aus «Schweizer Sicht» zu kommentieren. Meine Stellungnahme
und ihre Wertungen beruhen dabei primär auf persönlichen Erfahrungen
und Wahrnehmungen, denn für die Christkatholische Kirche der Schweiz

liegt bislang keine vergleichbare Studie vor. Ich würde es allerdings
grundsätzlich begrüssen, wenn eine solche durchgeführt würde. Denn die

Ergebnisse könnten einen wichtigen Beitrag zur aktuellen Zukunftsdiskussion

in der Christkatholischen Kirche der Schweiz leisten, insbesondere

zur Frage nach dem Mitgliederwachstum. Doch vorläufig muss ich
mich auf das Formulieren von Thesen beschränken. Ich tue das bewusst
sehr pointiert und freue mich auf die weitere Diskussion:

1. Milieustudien sind heute wichtige Instrumentarien, auch für Kirchen.
Die ursprüngliche Fokussierung auf die Analyse von Kundenbindung und

Kundengewinnung im Marketing des Profitbereiches kann auch auf den

Nonprofitbereich übertragen werden. Konkret geht es um die «Kirchenbindung».

Welche Mitglieder sind soziologisch gesehen für alt-katholische
Kirchen typisch, und wie müsste man auftreten und werben, um zusätzliche

Mitglieder zu gewinnen? Der Wunsch, «kundenorientiert» zu wachsen,

muss allerdings auch kritisch reflektiert werden. So sieht sich zum Beispiel
die Schweizer Christkatholische Kirche in ihrem Mitgliederverhalten
nach wie vor als «dritte Landeskirche» und «Volkskirche» und hätte Mühe
damit, sich als «Entscheidungskirche» zu betrachten. Das hängt auch
damit zusammen, dass die Hälfte der Schweizer Christkatholiken/-innen aus

historischen Gründen geografisch immer noch in zwei ländlich geprägten
«Hochburgen» lebt. Zugleich lässt sich aber auch eine Spannung zwischen
diesen und den städtischen Regionen feststellen. In diesen hat man die

Liturgie nach der Entstehung der Christkatholischen Kirche unter
reformiertem Einfluss reduziert und hält zum Beispiel bis heute Weihrauch für
typisch «römisch», während in den ländlichen Hochburgen das katholische

Erbe ungeniert weiter gelebt wurde - bis hin zur Austeilung des

Wettersegens mit einem kleinen Monstranzkreuz! Zu dieser Spannung
zwischen Stadt und Land tritt in neuerer Zeit eine weitere hinzu, nämlich

166 IKZ 104 (2014) Seiten 166-169



Anmerkungen zur RELAK-Studie aus einer schweizerisch alt-katholischen Sicht

die zwischen Beigetretenen (die auch in der Schweiz einen wachsenden
Anteil der Christkatholiken/-innen ausmachen) und denen, die sich aus

generationenübergreifender Familienbindung (also ohne Entscheidung,
aber in verinnerlichter Lebenskultur) der Christkatholischen Kirche zugehörig

fühlen. Diese Milieus mit denen der Beigetretenen zu vermitteln, ist
eine grosse Herausforderung.

2. Durch die RELAK-Studie habe ich die Alt-Katholische Kirche in
Deutschland richtig kennen gelernt und auch besser verstanden, warum
vieles so ist, wie es ist und nicht anders. Auf den ersten Blick habe ich im
Vergleich zur Christkatholischen Kirche einige Unterschiede
wahrgenommen: So kann ich in dieser eine Tendenz zur Egalisierung der
Geschlechter beim Gottesdienstbesuch oder in der Freiwilligenarbeit bisher
nicht feststellen. Zudem besteht in der Schweiz nach wie vor eine Überalterung

der Mitgliederstruktur. Darüber hinaus dürfte die Christkatholische

Kirche in vielem - vor allem in liturgischen1 und in ökumenischen2

Fragen - «wertkonservativer» sein. Eine wichtige Ursache dafür ist, dass

in der Schweiz immer noch 80% der Mitglieder «geborene» Alt-Katholiken

bzw. Christkatholiken sind und nicht wie in der Alt-Katholischen Kirche

Deutschlands zu einem sehr grossen Teil als Beigetretene aus der
Römisch-Katholischen Kirche stammen. Das hat dann grosse Einflüsse
auf die Milieufrage, auch wenn es in beiden Ländern Konflikte zwischen

«Alteingesessenen» und «Neuen» gibt und in beiden Ländern sich die

Milieuzugehörigkeiten verschoben haben. Dazu mehr unter Punkt 5. Zu
vielen anderen Themen - z.B. dem «Gottesbild» der Christkatholiken/
-innen - kann ich mich gar nicht äussern, weil Vergleichsdaten bislang
nicht vorliegen.

3. Trotzdem habe ich kritische Fragen zur Anwendung des Instruments
der Milieustudie bei religiösen Minderheiten oder Bewegungen, die weltweit

existieren. Denn im Grunde genommen sind die alt-katholischen
Kirchen «Personal- und Notbistümer» bzw. eine Bewegung innerhalb der

1 Die Liturgie der Alt-Katholischen Kirche m Deutschland orientiert sich stark

an den Liturgiereformen der Romisch-Katholischen Kirche, wahrend die Christ-
katholische Kirche in der Art und Weise, wie sie Reformanliegen und liturgische
Uberlieferung miteinander verband, öfters einen eigenen Weg gegangen ist.

2 Die Christkatholische Kirche lehnt Sakramentsgemeinschaft ohne Kirchengemeinschaft

ab, wahrend die Alt-Katholische Kirche Deutschlands eine eucharistische
Gastfreundschaft mit der VELKD und der EKD vereinbart hat.

167



Harald Rein

(Römisch-)Katholischen Kirche und in diesem Sinne bereits ein «Milieu
im Milieu». Dieses «Milieu im Milieu» verbindet die verschiedenen
altkatholischen Kirchen der Utrechter Union «ideologisch» und zum Teil
«historisch», aber es muss nicht deckungsgleich mit Milieus im Sinne

heutiger Milieustudien sein.

4. Dieses «Milieu im Milieu» hat sich in Deutschland und auch in der
Schweiz verändert. In der Gründungsphase gehörten Altkatholiken zur
bürgerlichen und zur bäuerlichen Mittel- und Oberschicht. Heute umfasst
die Christkatholische Kirche als dritte Landeskirche bzw. als kleine
Volkskirche alle Schichten und Milieus; allerdings mit ähnlichen Tendenzen

wie in Deutschland. Die RELAK-Studie sieht die Alt-Katholische
Kirche Deutschlands als eine «Mittelschichtkirche» mit den Milieus
«Aufstiegsorientierte», «Konventionalisten» und «Liberal Gehobene»,
wobei die «Aufstiegsorientierten» zunehmen und auch mehr die Beigetretenen

verkörpern. Für die Christkatholische Kirche der Schweiz würde ich
die These wagen, dass sie sowohl eine Mittelschicht- als auch eine
Oberschichtkirche ist, allerdings mit Rückgang der Oberschicht. Viele Mitglieder

gehören mutmasslich den «Konservativ Gehobenen», «Liberal
Gehobenen» und «Konventionalisten» an. Das in der RELAK-Studie für die
Alt-Katholische Kirche in Deutschland wichtige Milieu der
«Aufstiegsorientierten» fehlt bzw. entsteht durch Beitritte nur sehr langsam.

5. Schliesslich möchte ich mir einen Blick auf die Römisch-Katholische
Kirche der Schweiz erlauben. Sie umfasst als Landes- und Volkskirche
alle Milieus in der Schweiz, auch wenn sie nicht mehr alle in gleichem
Masse erreicht. Ferner gibt es eine die verschiedenen Milieus verbindende
Sicht von «Weltkirche», und dazu kommen dann die verschiedenen

Richtungen bzw. Flügel, die sich wiederum in bestimmten Milieus primär
manifestieren. Im Hinblick auf diese Richtungen besteht die Römisch-Katholische

Kirche der Schweiz heute de facto aus drei Teilen: der offiziellen
Amtskirche, wie sie sich in der Bischofskonferenz manifestiert,
ausgesprochen konservativen bis reaktionären Strömungen sowie Reformkräften,

die sich z.B. in der gerade aktuellen «Pfarrei-Initiative Schweiz»
artikulieren. Es stellt sich die Frage, warum diese Reformkräfte sich nicht der
Christkatholischen Kirche anschliessen, in der ihre Anliegen grösstenteils
verwirklicht zu sein scheinen. Bei oberflächlicher Betrachtung könnte

man als Ursache dafür anführen, dass die Christkatholische Kirche in
ihrer Kleinheit nicht als Alternative empfunden wird. Doch ich vermute

168



Anmerkungen zur RELAK-Studie aus einer schweizerisch alt-katholischen Sicht

einen tiefer liegenden Grund: Die Milieus, denen die heutigen
römischkatholischen Reformkräfte zuzuordnen sind, decken sich nicht mit den

Milieus, die grösstenteils die Christkatholische Kirche charakterisieren.
In Deutschland scheint das anders zu sein.

Zusammenfassend würde ich sagen, dass die Milieus, welche die
alt-katholischen Kirchen in Deutschland und in der Schweiz tragen, auf den

ersten Blick nicht deckungsgleich sind und beide Kirchen sehr
unterschiedliche Kulturen pflegen. Das ist wohl einer der Gründe dafür, dass

die Alt-Katholische Kirche in Deutschland wächst und ihre Mitgliederstruktur

sich verändert, während die Christkatholische Kirche der Schweiz
stagniert. Hat das, was sie glaubt und lebt, keinen Markt? Das wäre näher

zu untersuchen und zu diskutieren
Kritisch zu bedenken ist dabei allerdings, dass die RELAK-Studie in

ihrer Logik auf einer bestimmten Definition von «Milieu» beruht, die

sinnvoll ist, aber meines Erachtens im Weltanschaulichen nicht ausreicht.
Denn Religionen und Kirchen umfassen historisch bedingt meistens viele
Milieus, verschiedene Richtungen und haben trotzdem ein gemeinsames
Identitätsband. Wenn ich das mit «Milieu im Milieu» bezeichne, verwende

ich den Milieubegriff nicht in einem soziologischen, sondern eher in
einem personalen Sinn. Menschen, die verschiedenen Milieus angehören,
haben etwas Gemeinsames, das sie verbindet und das über Freizeitgestaltung,

Einkaufsverhalten und ethische und politische Anschauungen
hinausgeht. Daher und auch aus anderen hier dargelegten Beobachtungen
bezweifle ich, dass sich Milieustudien allein eignen, um die Komplexität
von Kirchenbindung und Religionszugehörigkeit zu erfassen.

Am wichtigsten ist mir aber, dass Milieustudien für Kirchen theologisch

nie Selbstzweck sein dürfen und natürlich auch kein Allheilmittel
und kein Sparinstrument. Es geht immer primär um die Frage des Dienstes

für die Welt: Gottesdienst, Seelsorge, Verkündigung und Diakonie, in

einer jeweils spezifischen kirchlichen Identität.

Dr. theol. Harald Rein ist Bischofder Christkatholischen Kirche der Schweiz

und Privatdozent für Praktische Theologie am Christkatholischen Departement

der Universität Bern.

Adresse: Christkatholische Kirche der Schweiz, Bischöfliches Sekretariat,

Willadingweg 39, CH-3006 Bern, Schweiz.

E-Mail: bischof@christkath. ch.

169



Anmerkungen zur RELAK-Studie aus einer
niederländisch alt-katholischen Sicht

Remco Robinson

1. Vorbemerkungen

Die RELAK-Studie ist eine breit angelegte und sorgfältig durchgeführte,
daher beeindruckende empirische Untersuchung der Alt-Katholischen
Kirche Deutschlands. Den Autoren gilt meine Anerkennung. Bemerkenswert

ist auch, wie viele Alt-Katholiken und Nahestehende an der Erhebung

teilgenommen und so das Forschungsvorhaben unterstützt haben.
Es handelt sich um die erste quantitative Untersuchung alt-katholischer
Religiosität, und ich hoffe, dass diese Arbeit auf der internationalen Ebene
der Utrechter Union fortgeführt wird. Die RELAK-Studie behandelt drei
Schwerpunkte: Religiosität, Kirchlichkeit und Lebensbezüge. Ich möchte
versuchen, diesbezüglich die Situation der deutschen Alt-Katholischen
Kirche mit der der Niederlande zu vergleichen. Dabei beziehe ich mich oft
auf eigene Eindrücke und Vermutungen; eine belastbare Datenbasis liegt
noch nicht vor. Schliessen möchte ich mit einigen kritischen Fragen,
insbesondere zur gewählten Methodik.

2. Religiosität

Zur Analyse der Religiosität greifen Dirk Kranz und Andreas Krebs auf
das fünfdimensionale Religiositätsmodell des Soziologen Glock zurück;
Er unterscheidet die praktische, intellektuelle, ideologische, erfahrungs-
bezogene und konsequentielle Dimension. Verglichen mit Deutschland ist
der Anteil der geborenen Alt-Katholiken in den Niederlanden (noch) recht
hoch: Er beträgt etwa 40 bis 50%. Auch in den Niederlanden dürfte die

Religiosität der geborenen Alt-Katholiken geringer ausgeprägt sein als die
der Konvertiten und Nahestehenden. Vermutlich trifft dies auf alle oben

genannten Dimensionen zu. Ich gehe sogar davon aus, dass bei gleicher
Einteilung der Stichprobe (also in Nichtkonvertiten, Konvertiten und
Nahestehende) die Unterschiede zwischen den Gruppen noch stärker ausfielen.

Eucharistiefeier und Gemeinschaftserfahrung werden von den
niederländischen Alt-Katholiken durchaus geschätzt. Viele unserer Kirchenmit-

170 IKZ 104 (2014) Seiten 170-172



Anmerkungen zur RELAK-Studie aus einer niederländisch alt-katholischen Sicht

glieder werden monatlich oder zweiwöchentlich den Gottesdienst besuchen.

Der Anteil derer, die nie oder nur selten zur Kirche kommen, dürfte
unter den geborenen Alt-Katholiken merklich höher sein. Auch das

regelmässige Gebet findet eher selten statt, wenngleich es durchaus noch Familien

gibt, in denen vor den Mahlzeiten gebetet wird. Die intellektuelle
Auseinandersetzung mit dem Glauben ist in den Niederlanden wohl weniger

verbreitet als in Deutschland. Nur die wenigsten besuchen Kurse, um
ihren Glauben zu vertiefen. Der Glaube an und die Erfahrung von Gott
sind nach meiner Einschätzung insgesamt geringer ausgeprägt als in
Deutschland. Kirche findet in den Niederlanden allenfalls sonntags statt,
Glaube ist weitgehend Privatsache geworden.

3. Kirchlichkeit

Die Alt-Katholiken der Niederlande sind durchaus kritisch gegenüber
ihrer Kirche, insbesondere gegenüber Klerus und Kirchenräten. Aber diese

Kritik lässt wohl auch auf eine innere Verbundenheit mit der Kirche
schliessen. Man grenzt sich nach aussen vor allem gegen die Struktur der
Römisch-Katholischen Kirche und die Liturgie der protestantischen
Kirchen ab. Evangelikaie Kirchen erfahren gleichermassen Bewunderung
wie Ablehnung: Bewunderung wegen ihres Kirchenwachstums und

Ablehnung wegen ihrer vermeintlichen intellektuellen und liturgischen
Oberflächlichkeit. Die Orthodoxie wird als exotisch-konservativ
wahrgenommen. Das ökumenische Engagement scheint mir in der Alt-Katholischen

Kirche der Niederlande mehr ein Anliegen des Klerus denn der

Laien zu sein. Eine friedliche Koexistenz der Konfessionen wird insgesamt

angestrebt. Wie in den meisten europäischen Ländern gibt es auch in
den Niederlanden eine zunehmende Aversion gegenüber dem Islam.
Judentum und fernöstliche Religionen werden dagegen geschätzt. Interreligiöser

Respekt ist jedenfalls wichtig, auch in unserer Kirche.

4. Lebensbezüge

Geborene und konvertierte Alt-Katholiken stammen in den Niederlanden

aus unterschiedlichen sozialen Milieus: Geborene Alt-Katholiken haben

meist Vorfahren, die in Fischerei und Gartenbau arbeiteten. Sie gehörten

zur unteren Mittelschicht, verfügten also über vergleichsweise wenig
Vermögen und Bildung. Viele mussten aus wirtschaftlichen Gründen innerhalb

der Niederlande umziehen. Für die Nachkommen war damit nicht

171



Remco Robinson

selten ein sozioökonomischer Aufstieg verbunden. Konvertierte
Alt-Katholiken kommen meist aus besser ausgestatteten Milieus. Im Durchschnitt

dürften die Alt-Katholiken der Niederlande heute eher gut gebildet
sein und zur oberen Mittelschicht gehören. Sie sind liberal bis konservativ
ausgerichtet, wenngleich ihre religiösen Überzeugungen wenig Einfluss
auf die ethischen haben dürften. Das eigene Gewissen zählt als höchste

Autorität, und die Kirche sollte sich nicht zu sehr in Privatangelegenheiten
einmischen.

5. Offene Fragen

Die Autoren haben eine 5%-Teilnehmerquote angestrebt und auch

erreicht, ja übertroffen. Dennoch muss die Frage gestellt werden, inwieweit
die Teilnehmer für die deutschen Alt-Katholiken repräsentativ sind. Wie
die Autoren einräumen, haben wohl insbesondere kirchlich Gebundene an
der RELAK-Umfrage teilgenommen; daher sind höhere Religiositätswerte

als bei den repräsentativen Stichproben der römisch-katholischen und

evangelischen nicht erstaunlich. Immerhin kontrollieren die Autoren in all
ihren Analysen die Kirchganghäufigkeit, so dass die Vergleiche fairer
werden. Zweitens erscheint mir etwas verwirrend, dass die Autoren die

Kirchganghäufigkeit analysieren, bevor sie auf die Religiositätsdimensionen

von Glock eingehen - zu denen ja der Kirchgang als Ausdruck
öffentlicher religiöser Praxis gehört. Obwohl ich davon ausgehe, dass

die Autoren sehr sorgfältig gearbeitet haben, hätte ich mir drittens eine
ausführlichere Begründung zur Auswahl der Erhebungsinstrumente
gewünscht. Auch stehen qualitative und quantitative Datenanalysen recht
unverbunden nebeneinander. Zu wünschen wäre schliesslich, dass die
RELAK-Studie eine umfassendere theologische Diskussion anstösst, welche

die Ergebnisse in die übergeordneten Zusammenhänge von Säkularisierung,

Individualisierung und Pluralisierung einordnet.

Dr. Remco Robinson ist Dozentfür Praktische Theologie am Alt-Katholischen
Seminar Utrecht, Universität Utrecht.

Adresse: Universiteit van Utrecht, Department Religiewetenschappen,
Oud-Katholieke Seminarie, Postbus 80105, NL-3508 TC Utrecht, Niederlande.
E-Mail: r.robinson@uu.nl.

172



English Summary
Religiosity in the German Old Catholic Church: An Empirical Study

Using an empirical approach, the RELAK study explores the religiosity
and church commitment in the German Old Catholic Church (OCC) as

well as its members' (and sympathizers') lifestyle, value orientation, and
attitudes towards controversial social and church issues. The first part of
this special issue contains the main results of the study, the second part
commentaries from different academic and church perspectives.

Results

Data underlying the RELAK study were collected in spring 2011 via
online and pencil and paper questionnaires. The sample consisted of N 970

participants (46% female, 18-89 years): 15% were lifelong church members,

61% were converts, and 24% were sympathizers (i.e., joined Old
Catholic services and congregational life without formally belonging to
the OCC). This sample composition reflects the predominance of conversion

(i.e., self-chosen membership) in the OCC with most converts coming
from the Roman Catholic Church (83%). Whenever possible, the RELAK
study includes comparisons with members of Germany's two majority
churches (i.e., the Roman Catholic and Protestant Church; data stem from
two recent representative surveys).

Old Catholics (especially converts) reported regular to frequent church
attendance and personal prayer - which should be interpreted with caution
since most of the respondents were recruited in the church context (e.g.,

via announcements after service or in the church magazine). Nevertheless,

even when correcting for church attendance, Old Catholics showed higher
religiosity (as measured by Huber's "Centrality of Religiosity Scale",
which also considers the intellectual, ideological, and experiential dimensions

of religiosity) than members of the German majority churches. Most
Old Catholics considered themselves as equally spiritual and religious,
whereas most Roman Catholics and Protestants reported higher religiosity
than spirituality (independent of church attendance); this difference might
characterize the OCC as a church that accommodates collective and more
individualistic religiosity.

Old Catholics (especially converts again) showed high emotional
church commitment. When asked about positive aspects of their church,

IKZ 104 (2014) Seiten 173-176 173



English Summary Religiosity in the German Old Catholic Church An empirical study

most participants mentioned the recognition of individuality and diversity,
the episcopal-synodical constitution, and the local congregational life
When asked about negative aspects, most participants commented on the
smallness of the church including its diaspora condition, the limited public
relations undertaken by the church board, and its unclear position towards
the Roman Catholic Church With regard to ecumenical partners, participants

ranked the Protestant and Anglican Church at a high level, the
Orthodox Churches at medium level, and the Roman Catholic Church at
lower level Contrary to the differentiation hypothesis, the latter was
independent of conversion Only a minority of sympathizers intended formal
membership in the OCC, more sympathizers rather preferred keeping
their denominational "patchwork identity" In general, Old Catholics and

sympathizers were very involved in the oecumenical dialogue and also
interested in interreligious issues.

Referring to Otte's "Lifestyle Typology", the OCC gathers and attracts

"upwardly mobile middle class people" (representing the majority of the
German population) but not people from the economically or culturally
leading milieus (which seem to be generally underrepresented in religious
people) Referring to Inglehart's "Value Orientation Typology", a vast
majority of Old Catholics (and sympathizers) were classified as "postmateri-
alists" emphasizing personal freedom and social participation over
national order and economic security, the proportion of "materialists" was

notably lower than in the Roman Catholic and Protestant Church
(independent of conversion). This pattern questions - at least m the OCC - the
secularization hypothesis of a negative relationship between religious and

postmaterialist value-orientation Old Catholics were very open-mmded
towards homosexuals m the clergy These results remained the same when

correcting for church attendance

Commentaries

In the first commentary, the Protestant theologian and psychologist Stefan
Huber (University of Berne) refers to his "Centrality of Religiosity"
underlying the measurement of religiosity m the RELAK study He outlines
the scale's rationale and discusses its explanatory power, e g with regard
to motives for conversion to the OCC or the Old Catholics' dominant
"postmaterialist" value-orientation

The sociologist Gunnar Otte (University of Marburg), author of the

"Lifestyle Typology" used in the RELAK study, addresses the question of

174



English Summary. Religiosity m the German Old Catholic Church: An Empirical Study

why certain - especially, the modern - lifestyles or social milieus, respectively,

are underrepresented in the OCC (as in the German majority
churches as well). He underlines the impact of objective social markers
such as age and educational level when explaining subjective lifestyle.

Unlike Otte, the Roman Catholic theologian and sociologist Michael
N. Ebertz (Catholic University of Applied Sciences Freiburg/Breisgau)
attests the OCC a remarkable "milieu variety in milieu contraction": despite

the modern milieus are hardly reached, the other are surprisingly
well. He asks about the social cement in the OCC and considers the
distinction from the Roman Catholic Church as well as the responsibility for
a common church project.

The Protestant pastoral theologian and psychologist Christoph Mor-
genthaler (University of Berne) argues for complementing the sociological

perspective with a biographical one since pastoral care always centres
on the individual and his or her life course. Furthermore, he underlines the

integrative power of traditional liturgy within a liberal church but also
advises against an "ecclesial-liturgical myopia" disregarding other church
obligations such as catechesis and diaconia.

The Old Catholic theologian Günter Esser (University of Bonn) focuses

on the significance of the local parish and reflects potential tensions
and conflicts at this level - such as closeness versus distance, the need for
continuity versus innovation, or responsibilities and opportunities for lay
people versus clergy. He compares the situation of the small German Old
Catholic parishes with those of Evangelical Free Churches and suggests

an exchange of experiences across denominational borders.

Matthias Ring, Bishop of the German OCC (Bonn), refers to RELAK
participants' desire for more public presence and church growth for the

OCC. As he claims, however, the quality of ecclesial life does not primarily

depend on the number of church members but rather on the inclusive-

ness and attractiveness of the local parish. Mass media typically focus

their religious attention on church authorities' dedicated statements on hot

social issues - which is a difficult matter for a small and liberal church like
the OCC.

The legal advisor to the German OCC, Volker Ochsenfahrt (Bonn),
deals with the episcopal-synodical church constitution - especially with
regard to the participative elements - which enjoys a very high reputation

among the RELAK participants. He identifies and illuminates a prominent

misunderstanding: "synodical" is often mistaken for "democratic". In
accordance with the demands of many RELAK participants, recent Old

175



English Summary: Religiosity in the German Old Catholic Church: An empirical study

Catholic Church Synods have further strengthened the participation of lay

persons.
After critically dealing with the concepts of denominational conversion

and affiliation, the Old Catholic church historian Angela Berlis
(University of Berne) reflects on some results of the RELAK study from a

gender perspective. She recognizes a tension between the high relevance

of gender equality among Old Catholics and their ecumenical partnership
with churches that stick to another gender model.

The Old Catholic theologian Franz Segbers (University of Marburg)
asks about the social responsibility and engagement of the OCC. This
question arises when considering that a social upward orientation - which

might be typical to the OCC - often goes hand in hand with the degradation

of the underprivileged. Unfortunately, the RELAK study does not

provide the data necessary to shed light on that point. Referring to his

personal experience, however, Segbers is rather positive about the diaco-
nic attitude of the Old Catholics.

Harald Rein, Bishop of the OCC of Switzerland (Berne), comments on

some results of the RELAK study from a Swiss perspective. Amongst
others, he deals with the question of why more Roman Catholics do not
decide to change to the Old Catholic Church where much of their concern
for reforms has been put into practice. Ele does not see the Old Catholics'

minority status as the main reason for that, but rather sociological milieu
differences.

The Old Catholic Practical Theologian Remco Robinson (Old Catholic
Seminary/University of Utrecht) compares the RELAK results with his

personal experience of the Dutch Old Catholic Church. For example, he

discusses the apparently very different impact of ancestral Old Catholic
families on the church life. He closes with methodological remarks
concerning the relevance of representative samples for empirical church
research and the relation between quantitative and qualitative research.

176


	Kommentare

