
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 103 (2013)

Heft: 3-4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Hans Küng, Ist die Kirche noch zu
retten? München (Piper) 2011,
262 S. ISBN 978-3-492-05457-7

«Lieber hätte ich dieses Buch nicht
geschrieben» (11, wiederholt 12). Mit
diesem Satz beginnt Küng sein Buch,
dessen Titel «Ist die Kirche noch zu
retten?» mit einem Fragezeichen
versehen ist wie einst 1970 «Unfehlbar?».
Und wie damals deckt er zwar theoretisch

die Leichen auf, die die
römischkatholische Kirche unter den Teppich
gekehrt hat, aber er betont dann doch,
in der Praxis Mitglied der Kirche bleiben

zu wollen. Trotz des Entzugs der
kirchlichen Lehrbefugnis 1979 behielt
er in Tübingen Lehrstuhl und Institut
und hielt «seiner Kirche» unerschütterlich

die Treue. Hier sieht er «als Lehrer
der Theologie» seine «besondere

Aufgabe» (39; s. auch 174: Zeugnis von
Kurt Koch). Rom konnte ihm zwar
«den Mund verbieten», aber das Hören
konnte und kann es dem Kirchenvolk
nicht verbieten und die römische Kurie
vermeidet alles - anders als vor 140

Jahren bei den Altkatholiken -, was
den endgültigen Bruch bedeuten könnte.

Ja, ähnlich wie bei der Rekonziliation

der «illegal ordinierten Bischöfe
der traditionalistischen Pius-Bruder-
schaft» (22, s.a. 38 und 201) hat Papst
Benedikt XVI. seinem früheren Tübinger

Kollegen die Hand zur Verständigung

gereicht und ihn zu einem
vierstündigen Gespräch in Castel Gandol-
fo empfangen 12) - allerdings erfolglos.

Als junger, hoffnungsvoller Theologe

war Küng ein wichtiger Vertreter
des «aggiornamento» (14), das Papst

Johannes XXIII. mit seinem Gottvertrauen

im Zweiten Vatikanum einzuleiten

versuchte. Doch schon Papst
Paul VI. zauderte, und Johannes Paul

IL, geprägt vom kompromisslosen und

erfolgreichen Konservativismus
gegenüber der nationalsozialistischen
und kommunistischen Diktatur, war
vollends nicht bereit, überkommene
Formen aufzugeben. Anders als Hans

Küng, der geprägt ist von der
schweizerischen liberalen Kirchengesetzge-
bung, dem «bewährten eidgenössischen

Staatskirchenrecht» (25), das im
Christkatholizismus seine religiöse
Verkörperung gefunden hat, ist Josef

Ratzinger geprägt vom bayerischen
Traditionskatholizismus. Auch als

Papst kann er bei aller Gelehrsamkeit
und gewinnenden Menschenfreundlichkeit

das Misstrauen gegen jede Art
von Änderung oder gar Neuerung nicht
überwinden.

Küng will in seinem Buch als

«Therapeut, nicht Richter» 16,48^19,
55) - ein Kunstgriff, der etwas gewöh-
nungsbedürftig ist - die Krankheiten
seiner Kirche darstellen und Heilungs-
vorschläge machen. Er bedient sich bei
der Schilderung der Lage der Kirche
durchaus auch drastischer Mittel, etwa
wenn er das «Sanctum Officium» -
nach der Kurienreform als «Kongregation

für die Glaubenslehre» 1981-2005

Ratzingers Behörde - als «Sicherheitshauptamt»

tituliert (139, s.a. 28 f.; 30,

wo Ratzinger «Chef der Glaubensin-

quisition» genannt wird; 61 zur Totenfeier

für Johannes Paul IL und zu
Dostojewskis Grossinquisitor; weiterhin
200-203).

Die Schilderung beschränkt sich

durchweg auf die römisch-katholische
Kirche, auch wenn der Autor am Ende

334 IKZ 103 (2013) Seilen 334-342



Bibliographie

des ersten Kapitels «Zum gegenwärtigen

Stand» betont, die Kirche, mit der

er sich «nach wie vor identifizieren»
könne, sei «die weltweite Gemeinschaft

von Gläubigen und Engagierten,
die auch die engen Grenzen der
Konfessionen überschreitet. Diese

Glaubensgemeinschaft ist die wahre Kirche

...» (64).
Im 2. Kapitel wird konsequent mit

«Anamnese» und «Diagnose» die

Entwicklung des päpstlichen Machtanspruchs

bis zur «gregorianischen
Reform» (nach Papst Gregor VII. 1073—

1085) dargestellt mit dem Ergebnis:
«Mit der neutestamentlichen
Kirchenverfassung der Dienste und mit der
föderativen Kirchenordnung des ersten
Jahrtausends hat diese absolute päpstliche

Monarchie nichts zu tun» (87, s.a.

94). Bis zur Reformation wird die
Darstellung im dritten Kapitel fortgeführt
mit der Feststellung: «Nicht der Reformator

Martin Luther, der auch Fehler

gemacht hat, sondern das reformfeindliche

Rom - und seine deutschen

Handlanger - trugen die Hauptverantwortung

dafür, dass es nach der Spaltung

von West- und Ostkirche zu einer

Spaltung zwischen (grob gesagt) der

nördlichen und südlichen Hälfte des

Reiches kam ...» (114).
Obwohl Vf. auf S.lll mahnend

feststellt, in der Reformationszeit
«nannten auch Katholiken ihre Kirche
die <römisch-katholische>, ohne zu
merken, dass die Einschränkung <rö-

misch> das <katholisch> im Grunde in
Abrede stellt», stellt er im vierten
Kapitel die Entwicklung der katholischen
Kirche von diesem verengten, auf den

Papst hin fixierten Standpunkt aus dar.

Immer wieder werden Papst und Kirche

gleichgestellt; Jansenismus, Galli¬

kanismus, Episkopalismus und
Josefinismus werden nicht erwähnt. Diese

Gleichsetzung von Papst und Kirche
führt Küng dann im Fall der Rehabilitation

Galileis unter Papst Johannes
Paul IL am 3 l.Okt. 1981 zu dem
Vorwurf, der Papst habe es vermieden,
«die Schuld seiner Vorgänger und der
Sacra Congregatio Sanctissimae Inqui-
sitionis klar einzugestehen und
schob sie stattdessen einer nicht näher

spezifizierten <Mehrheit der Theologen)

von damals zu» (125). Auch die

damaligen Päpste waren Kinder ihrer
Zeit und vom theologischen Zeitgeist,
der «Mehrheit der Theologen», abhängig.

Ähnliches gilt vom Vorwurf, dass

sich Papst Pius XII. 1944 nur zu einer
«positiven Erwähnung einer <gesunden
Demokratie) entschliessen» konnte
(153). Das ist ihm angesichts der
demokratischen Wahl Hitlers und anderer

Demagogen wohl nicht anzukreiden.

Dass die «bedeutsame soziale

Bewegung» im deutschen Katholizismus

«an Glaubwürdigkeit durch die

Auseinandersetzungen über die päpstliche

Unfehlbarkeit» 1870 (nicht 1871)
verlor, kann kaum behauptet werden,
und dass dieses Dogma «vor allem die
Gebildeten in Klerus und Laienschaft
herausforderte» (137), ist untertrieben:
Wer sich zu seinem alten Glauben
bekannte, wurde exkommuniziert, den

Schweigenden wurde der Glaube
vergällt. Hier könnte auch der sog.
«Kulturkampf», die rigide Ausgrenzungs-
politik der ultramontanen Parteien
erwähnt werden, die - z.B. in Baden und
in der Schweiz - zu Verboten, an Wahlen

teilzunehmen, führte, der
wirtschaftliche Boykott von Altkatholiken,
Berufsverbote, das päpstliche Verbot
gemeinsamer Benützung von Kirchen

335



Bibliographie

usw. Unter die «grossen Historiker»,
die indiziert wurden (138), ist auch
Ignaz von Döllinger zu zählen.

Was auf S. 141 über den «Tübinger
Kirchenhistoriker und Bischof Carl
Joseph Hefele» gesagt wird, ist mehr als

ungenau. Er beugte sich nicht als
letzterden Papstdogmen. Bekannt ist, dass

Bischof Strossmayer sich nach ihm
unterwarf. Ein Teil der unierten Armenier

schloss sich wieder ihrer nationalen

Kirche an. Erzbischof Deinlein von
Bamberg suchte offiziell um das Plazet

nach, um von der bayerischen Regierung

an der offiziellen Verkündigung
der Papstdogmen gehindert zu werden;
Kardinal Hohenlohe beteuerte in München,

die römischen Meldungen über
seine Unterwerfung seien falsch;
Bischof Puecher-Passavalli riet den

Opponenten, drei Bischöfe zu wählen. Im
April 1871, als Hefele sich beugte,
bildete sich noch keine altkatholische
Kirche. Auf dem «Katholikenkongress»

in München im September 1871

(dem ersten Altkatholikenkongress)
wurde nach der Mahnung Döllingers,
nicht «Altar gegen Altar» zu stellen,
ausdrücklich die Bildung eigener
Kirchengemeinden ausgeschlossen; nur
eine Seelsorge auf Vereinsbasis wurde
ins Auge gefasst. Für bischöfliche
Funktionen wollte man sich an das

Erzbistum Utrecht oder an die Armenier

wenden. Hefele, der von Rom mit
der Verweigerung von Dispensen er-

presst wurde, hat nach seiner
Unterwerfung seine Konziliengeschichte
nicht mehr fortgesetzt.

Im 5. Kapitel werden erst kurz die
Päpste nach Pius IX. bis zu Pius XII.
skizziert. Mit Johannes XXIII. und
dem Zweiten Vatikanum bricht neue

Hoffnung auf, die durch die «gegen¬

wärtige römische Wende rückwärts»
(171) bitter enttäuscht wird. Zwei
Päpste nahmen ihre «Unfehlbarkeit» in

Anspruch, Pius XII. mit dem Mariendogma

1950 und Paul VI. mit der
Enzyklika «Humanae vitae» 1968, in der

er in der Nachfolge von «Casti connu-
bii» (1931) von Pius XL, der damit

«gegen die Lehre der anglikanischen
Lambeth-Conference jegliche
Empfängnisverhütung als unsittlich
verwarf» (129, s.a. 149 und 158). «Ähnlich

geschah es später bei der von
Johannes Paul IL ebenfalls ausdrücklich
als <unfehlbar> erklärten fatalen
Verwerfung der Frauenordination für Zeit
und Ewigkeit» (158). Weiter wird auf
die Bischöfe eingegangen, wobei der
Fall Kurt Koch ausführlicher dargestellt

wird (173-177, s.a. 250), um
dann ein «neutestamentliches Leitbild
zur Sanierung der Kirchenleitung»
(182 ff.) darzustellen und in «Drei
petrinische Verheissungen - drei päpstliche

Versuchungen» den neutestamentlichen

Petrus-Verheissungen von Mt
16,18; Lk 22,32; Joh 21,15 das jeweilige

Scheitern des Petrus in Mt 16,2f;
Lk 22,34; Joh 21,20ff. gegenüberzu
stellen (185-188, s.a. 205).

Im 6. und wichtigsten Kapitel
«Ökumenische Therapie» stellt Küng
nach einer Einleitung die «Kirche» als

«Volk Gottes», das «Amt» als «Dienst»
und den «Papst» als «leitenden
Bischof» mit «Pastoralprimat», «eingebunden

in das Bischofskollegium»
(198) vor Augen und verweist die Kirche

auf ihre «Kernfunktionen». Im
5. Abschnitt («Der Papst muss sich um
Gemeinschaft mit der Kirche bemühen»)

zitiert Vf. «als Warnung» auf
S. 2031". mit dem Jesuitentheologen
Francisco Suarez die «klassische Leh-

336



Bibliographie

re vom Schisma»: Eine Kirchenspaltung

sei möglich, indem man sich (1)

vom Papst trennt, (2) «aber auch indem

man sich vom übrigen Leib der Kirche
trennt». Daraus folgt nach Suarez:

«Und auf diese Weise könnte auch der

Papst zum Schismatiker werden, wenn
er nicht mit dem ganzen Leib der Kirche

die geschuldete Einheit und
Verbundenheit halten will» (204) Schon

zuvor hatte Vf. festgestellt, dass der

gegenwärtige Papst (Benedikt XVI.)
in Detailentscheidungen «sich immer
mehr vom Zweiten Vatikanischen Konzil

und damit auch von der Gemeinschaft

der Gläubigen entfernt» (201).
Er stellt ihm mit Johannes XIIL den

Mann vor Augen, den die Welt spontan
als «Fels» sah, «der der Christenheit
Halt und neues Zusammenstehen zu

geben vermag» (205).
Die folgenden fünf Abschnitte

behandeln die römische Kurie. Hier geht
es auch um Einzelheiten. Zum Titel
«Diener der Diener Gottes» (206) sei

angemerkt, dass auch «Kanzler» und
«Sekretäre» einmal Diener waren und
sich zu Herren entwickelten, obwohl
sie nur mündlich von der Kanzel und

schriftlich aus dem Sekretariat die
Entscheide des Herrn zu verkünden hatten.

Dagegen sind päpstliche Orden
und römische Hoftitel als Ehrung für
Verdienste wohl sinnvoll (206), während

der Einfluss der päpstlichen
Gesandten nicht nur zu «beschränken» ist

(ebd.) Diese Gesandten (lat. «nuntius»,

griech. wohl «apostolos») sind
abzuschaffen. Der Papst mag sich zwar
«Stellvertreter Christi» nennen, so wie

jeder Getaufte ein Christ ist, aber das

Recht, Apostel auszusenden, hat er
damit noch nicht. Hier gilt für jedes Bistum

«ein Hirt und eine Herde» und

«die Schafe kennen ihren Hirten».
Auch die «Hofbischöfe» (210), früher
Bischöfe «in partibus infidelium» (Ti-
tularbischöfe, deren Herden bzw.
Bistümer untergegangen waren), sind
abzuschaffen. Hirten ohne Herde sind auf
katholischer Seite ebenso eine
Fehlentwicklung wie Hirten ohne kirchlichen
Auftrag oder Herden ohne Hirten auf
protestantischer Seite.

Es folgen drei Abschnitte über
kirchliche Finanzen und Zensur (213-
226), deren Inhalt nur mit Bedauern

zur Kenntnis genommen werden kann.
Im 11. Abschnitt beklagt Küng mit
Recht, dass das Kirehenrecht von 1983

die vom Konzil geforderte Reform
nicht gebracht hat. Allerdings braucht
man in einer geschwisterlichen Kirche
kaum eine besonderes «Dienstrecht für
Laien in kirchlicher Dauerstellung».
Völlig verfehlt ist die Forderung nach
einer Erwähnung von «wichtigen
kirchlichen Ämtern, wie das des Pasto-
ralreferenten oder -assistenten» (229).
In einer katholischen Kirche sollten
Ämter in liturgischer Form mit Weihe
und Gebet übertragen werden und
dann einem für alle geltenden Dienstrecht

unterliegen. Damit wären auch
die «Bestimmungen für die Laisierung
von Klerikern» (229 f.) obsolet. Wenn

jemand ein Versprechen oder Gelübde

- sei es sexueller (wie Ehe oder
Ehelosigkeit) oder anderer Art (wie Armut
oder Gehorsam) - nicht halten kann, ist
das eher ein seelsorgerliches Problem
als ein rechtliches.

Die nächsten drei Abschnitte
behandeln Zölibatsaufhebung (Nr. 12),
Öffnung aller kirchlichen Ämter für
Frauen (Nr. 13) und Beteiligung von
Klerus und Laien bei der Bischofswahl
(Nr. 14). Vf. stellt fest, «die heutige ka-

337



Bibliographie

tholische Kirche kann jetzt schon die
Weihe von katholischen Priesterinnen
nicht mehr verhindern» (235). Auf
S. 237 meint er zur Bischofswahl:
«Die Wahl soll dann vom Papst bestätigt

werden.» Das scheint überflüssig
und im Blick auf die eben erwähnte

Entwicklung vom dienenden Kanzler
zum herrschenden Kanzler gefährlich.
In Abschnitt 15 («Mahlgemeinschaft
katholischen und evangelischen Christen

nicht länger verwehren») heisst es

zur Begründung: «Es wäre nach den

vielen Konsensdokumenten offizieller
und inoffizieller ökumenischer
Kommissionen an der Zeit, dass die katholische

Kirche, auf der die Hauptverant-
wortung für die Kirchenspaltung lastet,

die protestantischen Amtsträger
und die protestantischen Abendmahlsfeiern

als gültig anerkennt» (237). Und
im 16. Abschnitt wird dann Mt 5,37
zitiert: «Euer Ja sei ein Ja und euer
Nein sei ein Nein» und mit der Forderung

verbunden: «Besonders das

formelle Ja zur Ökumene darf nicht in ein
faktisches Nein verfälscht werden»
(240).

Offenbar aus aktuellem Anlass
schliesst der Autor hier eine Stellungnahme

zur 2010/1 1 diskutierten
Präimplantationsdiagnostik (PID) an (241-
244). Er wendet sich gegen die
Behauptung, «schon mit der Verschmelzung

von Ei- und Samenzelle sei eine
<menschliche Person> gegeben» und
verweist auf die bisherige kirchliche
Praxis: «Spontane Abgänge oder
Totgeburten erhielten anders als Säuglinge

nie ein kirchliches Begräbnis»
(243). Es sei zwar von Anfang an
«menschliches Leben» vorhanden, vor
dem auch «besondere Ehrfurcht»
gefordert sei, aber man habe es nicht «mit

einer menschlichen Person zu tun», die
«zumindest eine Ausbildung des
Gehirns voraussetzt» (244). Dieses Thema

ist zwar nicht ökumenisch im engeren

Sinn, aber als Warnung gegen eine
weit verbreitete kirchliche
Wissenschaftsfeindlichkeit - die Vf. immer
wieder geisselt - sicher am Platz.

Unter dem missverständlichen Titel

«Notfalls Zwangstherapie erforderlich?»

(245) stellt Küng im 17.

Abschnitt die Möglichkeiten des Einzelnen

dar, zur Reform der römisch-katholischen

Kirche beizutragen. Vom
Kirchenaustritt über die Verweigerung
der Kirchensteuer und der Entscheidung,

gar nicht erst in die Kirche
einzutreten, reichen die negativen
Konsequenzen. «Er/Sie kann sich aktiv
reformerisch engagieren in der Gemeinde,
in Reformbewegungen, in der Theologie.

Diese Option habe ich für mich

gewählt.» Besonders erwähnt er auch:
«Er/Sie kann zu einer anderen Kirche
konvertieren. Schon viele katholische
Pfarrer haben, wenn sie sich verheirateten,

in der Alt- oder Christkatholischen

Kirche ein Amt übernommen;
aber in neuester Zeit konvertieren aus
den genannten Gründen auch öfter
Katholiken zur evangelischen Kirche»
(247 f.). Die Heirat ist zwar für viele
römisch-katholische Geistliche ein
erster Anstoss, kritisch römische
Vorschriften zu hinterfragen, aber viele
nehmen erst eine weltliche Stelle an,
bevor sie ihrer geistlichen Berufung in
einer altkatholischen Gemeinde
folgen, abgesehen davon, dass es nicht

genug altkatholische Stellen gibt, um
alle Übertretenden zu versorgen.

Als «fünf Therapiekomponenten»
benennt Küng (I) «nicht schweigen»,
(2) «selber handeln», (3) «gemeinsam

338



Bibliographie

vorgehen», (4) «Zwischenlösungen
anstreben» und (5) «nicht aufgeben»
(248-252). Entsprechend den

Forderungen an die «Verantwortlichen», die

die «notwendigen Rettungsmassnah-

men entschlossen einleiten» sollten

(253L), leben die Altkatholiken einen

modernen, zeitgemässen Katholizismus.

Es kann zur Erfüllung der

Hoffnungen Küngs beitragen, wenn die
römischen Katholiken endlich die von
Rom bestimmten Grenzen ihrer Kirche
nicht mehr fiir verbindlich ansehen.

Vor anderthalb Jahrhunderten ergriff
Ignaz von Döllinger mit den Odeons-

vorträgen vom 5. und 9. April 1861 die

Initiative, die er mit der «Gelehrtenversammlung»

von 1863 fortsetzte. Leider

verweigerten die Tübinger Theologen

ihre Mitarbeit. Die Trennung wurde

unüberwindbar, als die Münchener
und Kölner Erzbischöfe ihre altkatholisch

gebliebenen Theologen
exkommunizierten, während der Bamberger
Erzbischof und Bischof Hefele in

Tübingen ihre schützende Hand über ihre

Theologen hielten. Beide sind lange

genug getrennt «marschiert», um nun
vereint «schlagen» zu können.

Ewald Kessler, Leimen D

Jan Hallebeek, Canoniek Recht in

Ecclesiologische Context. Een in-

leiding tot het kerkelijk recht van
de Oud-katholieke Kerk van Nederland

(Publicatieserie Stichting Oud-

Katholiek Seminarie 49), Amers-
foort/Sliedrecht (Merweboek) 2011

265 S. ISBN 978-90-5787-160-3

Wie manche andere religiösen Rechte

ist auch das altkatholische Kirchenrecht

- im vorliegenden Fall das nie¬

derländische - in seiner vollen Bedeutung

nicht verständlich ohne Rekurs
auf seine historische Entstehung. Von
daher ist eine glückliche Koinzidenz,
dass Jan Hallebeek, den Lesern dieser
Zeitschrift als Autor verschiedener
Beiträge bestens bekannt, nicht nur
Dozent für Kirchenrecht am Oud-Katholiek

Seminarie in Amersfoort ist,
sondern als Professor für Rechtsgeschichte

an der Vrije Universiteit in
Amsterdam zugleich über das nötige
(rechts)historische Rüstzeug verfügt,
um die geschichtlichen Zusammenhänge

aufzuzeigen.
Nach einer Einleitung enthält dieses

Werk, vom Vf. (VII) sehr bescheiden

„boekje" genannt, fünf Kapitel.
Ein erstes Kapitel (21-56) enthält eine
hilfreiche Übersicht über die verschiedenen

Aspekte des Staatskirchenrechtes

der Niederlande. Ein zweites Kapitel

erläutert die ekklesiologischen
Grundzüge des altkatholischen Rechtes

und stellt sodann, Stufe für Stufe,
seine historische Entstehung dar (57-
106). Erläutert wird hier, dass und wie
die altkatholische Kirche in den
Niederlanden bereits im 17. Jh. aus einem
Konflikt mit der römisch-katholischen
Kirche entstand, indem die «Cleresie»

an ihren unveräusserlichen Rechten
festhielt. Im frühen 18. Jh. wurde dies

u.a. vom Löwener Kanonisten Zeger
Bernhard van Espen theoretisch
untermauert. Dessen Lehrbuch «Jus Eccle-
siaticum Universum» (1700) fehlte,
wie Vf. schreibt (61), in keiner
Pfarrbibliothek. Der Jansenismus als der kir-
chenrechtstheoretische Rahmen, vor
dessen Hintergrund das niederländische

altkatholische Recht entstand,
kommt in diesem Kapitel ebenso zur
Darstellung wie das synodale Prinzip

339



Bibliographie

und die Ekklesiologie der Ortskirche,
zwei weitere wichtige Elemente, welche

zusammen mit der Ablehnung der
römisch-katholischen Dogmen des

19. Jh. zur weiteren Identitätsbildung
der altkatholischen Kirche in den
Niederlanden führten.

Im dritten Kapitel werden die

Rechtsquellen dargestellt (107-146).
Dazu gehört für die altkatholische Kirche

der Niederlande nicht nur das 1950

erstmals redigierte und 2007 letztmals
revidierte Statut, sondern auch zusätzliches

Partikularrecht, das in Form von
Reglementen und Richtlinien einzelne

Aspekte des kirchlichen Lebens regelt.
Hinzu tritt aber auch älteres ius
commune, das zurückreicht bis zum Dekret
Gratians (1140/45). Dieses wurde
bekanntlich später um päpstliche Dekre-

talensammlungen ergänzt und im
«Corpus Iuris Canonici» zusammengefasst,

welches wiederum in ganz
eigener Weise von altkatholischen Autoren

interpretiert wurde. Wie Vf.
aufzeigt, gibt es übrigens auch heute noch

ungeschriebenes Gewohnheitsrecht,
z.B. das Beichtgeheimnis, das zwar im
«Decretum Gratiani», nicht aber im
Statut geregelt wird (143).

Im vierten Kapitel werden drei

wichtige Materien des altkatholischen
Rechtes vorgestellt: das Personenrecht
mit seiner Trennung zwischen Klerikern

und Laien, das Eherecht und das

Prozessrecht. Besonders interessant ist

hier, dass und wie das altkatholische
Recht im Vergleich zum römisch-katholischen

eigene Akzente setzt, etwa
bei der Weihe von Frauen zum Priester-

und Bischofsamt (154) oder bei der
Wahl des Bischofs durch die Ortskirche

(158 ff.). Der Autor verweist ganz
zu Recht auf c. 377 § 1 des geltenden

Codex Iuris Canonici der römisch-katholischen

Kirche, der neben der

Ernennung des Bischofs durch den Papst
auch noch die Wahl durch eine örtliche
kirchliche Körperschaft kennt, in der

Regel das Domkapitel. Das war im
19. Jh. nicht selten, ist seither aber

meistenorts dem römischen Zentralismus

zum Opfer gefallen. Zu den
Ausnahmen gehört neben den schweizerischen

Diözesen Chur und Basel übrigens

auch die Diözese St. Gallen. Dort
können neben dem Diözesankapitel
auch die Vertreter des «Katholischen
Kollegiums» (eine staatskirchenrecht-
liche Körperschaft bestehend aus
kirchlichen Laien) mitwirken, und

zwar in Form eines Streichungsrechtes
von minder genehmen Kandidatennamen

auf der vom Domkapitel
aufgestellten Liste. Im altkatholischen
Erzbistum Utrecht wird der Erzbischof
seit 1723 durch das «Metropolitaan
Kapittel» gewählt (173), im Bistum
Haarlem hingegen durch die «Haar-
lemse Geestelijkheid» (175). Vf. zeigt
aber auch auf 179), wie im 20. Jh. wegen

der Kleinheit der Verhältnisse diese

Gliederung in Bistümer überlagert
bzw. ergänzt wurde durch eine nationale,

synodale Struktur, die eine Teilhabe
von Laien an der Kirchenleitung
vorsieht. 1919 wurde eine Synode und ein

Synodaler Rat eingerichtet, 1984 ein

«Collegiaal Bestuur», in dem die
Bischöfe zusammen mit Vertretern der
Kleriker und der Laien über die
Geschicke der Kirche auf nationaler Ebene

entscheiden.

Sorgfältig und detailliert beschrieben

wird in diesem Kapitel auch das

altkatholische Eherecht und hier wiederum

dessen Unterschiede zum römisch-
katholischen Kirehenrecht. Dazu ge-

340



Bibliographie

hört zum einen die Lehre, dass die

eigentliche Eheschliessung eine Angelegenheit

des Staates ist, wohingegen es

der Kirche zukommt, die Ehe einzusegnen.

Zum anderen, und damit
zusammenhängend, wird nicht die Eheschliessung,

sondern diese Einsegnung als das

eigentliche Sakrament betrachtet (201).
Erörtert werden hier auch weitere wichtige

praktische Fragen wie die für die

«Mischehen» mit Mitgliedern der
römisch-katholischen Kirche geltenden
Regeln, die Dispens für die Eingehung
einer zweiten kirchlichen Ehe nach

einer Ehescheidung (ein gerichtliches
Nichtigkeitsverfahren wie in der
römisch-katholischen Kirche gibt es also

nicht) sowie die Einsegnung von
gleichgeschlechtlichen Partnerschaften, welche

seit 2009 gemäss einer provisorischen

Regelung möglich ist (208).
Das letzte Kapitel (223-250) erläutert

schliesslich die Entstehung der
Utrechter Union, die Internationale
Altkatholische Bischofskonferenz (IBK),
die über ein eigenes, neues Statut aus

dem Jahr 2000 verfügt, und die

Beziehungen zur anglikanischen und zur
römisch-katholischen Kirche.

Dem Buch ist eine weite Verbreitung

und Benützung zu wünschen, dies

nicht nur innerhalb der altkatholischen

Kirche, sondern auch bei Kirchenrechtlern,

die einer anderen kirchlichen
Tradition entstammen. Seine Lektüre kann

dazu beitragen, den Reiz dieses kirchlichen

Rechtssystems zu entdecken, das

in ganz eigener, überzeugender Weise

kirchliche Tradition und Moderne
verbindet. Hilfreich für beide Adressaten-

gruppen wäre natürlich eine Übersetzung

in die deutsche Sprache.
René Pahud de Mortanges.

Freiburg i. Ue. CH

Albert Raffelt/Peter Reifenberg,
Universalgenie Blaise Pascal. Eine
Einführung in sein Denken. Würzburg

(Echter) 2011, 184 S.

ISBN 978-3-429-03299-9

Anders als Autorenangabe und Titel
suggerieren, ist das anzuzeigende
Buch weder ein echtes Gemeinschaftswerk

noch eigentlich eine Einführung
in das Denken Blaise Pascals. Es enthält

zunächst Überlegungen zu Leben
und Werk des «Universalgenies» 13-
129), verfasst von Albert Raffelt,
Honorarprofessor für Dogmatik an der
Universität Freiburg i.Br.; er ist
bekannt für seine um philologische
Präzision bemühten Arbeiten zu Pascal.
Es folgt ein ausführlicher Abschnitt
zur These Maurice Blondeis, dass Pascal,

entgegen dem äusseren Anschein,
ein «Antijansenist» gewesen sei (133-
166) - ein Beitrag von Peter Reifenberg,

Akademiedirektor und Direktor
des Tagungszentrums Erbacher Hof in
Mainz. Die ebenso prominente wie
erstaunliche These Blondels wird
allerdings kaum problematisiert; Reifenbergs

Darstellung ist überwiegend pa-
raphrasierend. Zu fragen wäre auch,
ob sie in dieser Ausführlichkeit wirklich

dazu dient, den nicht vorgebildeten

Leser näher an Pascal heranzuführen.

Das Buch schliesst mit einem
kurzen Aufsatz Reifenbergs zur
Pascal-Rezeption Hans Urs von Balthasars

(167-179) - wiederum ein Text,
der für eine Einführung zu speziell
sein dürfte; Balthasar-Lesern hingegen

wird er kaum neue Einsichten
vermitteln. Die drei Teile sind nach Inhalt
und Umfang äusserst disparat. Sie
gehen ursprünglich auf Vorträge bei
einer Tagung am Erbacher Hof zurück;

341



Bibliographie

ihre Zusammenstellung in Buchform
wirkt jedoch willkürlich.

Wenn das Buch dennoch lesenswert

ist, dann wegen des ersten, von
Albert Raffelt verfassten Teils. Er ist

zwar im Gedankengang bisweilen
sprunghaft und daher als Einführung in
Leben und Werk Pascals ebenfalls
kaum zu empfehlen. Wer die Materie
aber schon ein wenig kennt, wird nicht
nur Raffelts prägnante Anmerkungen
zur jüngeren Forschungslage schätzen,
sondern auch manches überraschende
Detail entdecken dürfen. So etwa zu

Fragment Laf. 55 aus den Pensées, worin

der Mensch mit einer Orgel verglichen

wird, die erst auf den zweiten
Blick ihre Tücken offenbart: «Man

glaubt, die Tasten einer gewöhnlichen
Orgel anzuschlagen, wenn man die
Tasten des Menschen anschlägt. Er ist

zwar eine Orgel, doch sie ist seltsam,
wandelbar und veränderlich» (Übers.
U. Kunzmann). An was für ein
merkwürdiges Instrument mag Pascal da

gedacht haben? Raffelt löst das Rätsel

mit einer zeitgenössischen Abbildung
der Orgeltastatur, die Marin Mersenne,
ein Freund der Familie Pascal,
konstruiert hat: Sie enthält in komplizierter
Anordnung nicht weniger als 27 Tasten

pro Oktave, auf denen man alle
Tonarten in reiner Stimmung spielen
kann (20) - eine Klaviatur, die in der
Tat kaum bespielbar sein dürfte, wie
die «Tasten des Menschen».

Anregend sind auch Raffelts
Reflexionen zu Pascals Bibelhermeneutik,
die von der Forschung immer noch
weithin vernachlässigt wird (88-99).
Am gelungensten ist wohl der
Abschnitt zum Wettargument, der das

Spielmotiv schlüssig mit der existen-
ziellen Dimension der Wette verbindet

(104-120). Zahlreiche Themen der

Pascal-Auslegung werden aber auch
bloss angerissen - von der Anthropologie

über das Problem der Gotteserkenntnis

bis hin zur Ethik. Manches
Interessante wird dabei nur erwähnt,
über das man gerne mehr erfahren hätte,

- etwa der Begriff der «Ordnung» in
Pascals mathematischen Schriften, der
offenbar seinen berühmten Gedanken

von den «Ordnungen» der Wirklichkeit

inspiriert hat (96-98).
Zu Beginn seiner Pascal-Deutung

wendet sich Raffelt sowohl gegen ha-

giographische Stilisierungen, welche
die intellektuell-religiösen Spannungen

bei Pascal nachträglich ausgleichen

möchten, als auch gegen eine

Zersplitterung Pascals in mehrere
Persönlichkeiten, wie sie Jaques Attali in

seiner vielbeachteten Biographie
vorgenommen hat (J. Attali: Blaise Pascal.

Biographie eines Genies, Stuttgart
2006). Stattdessen komme es darauf

an, die innere Kohärenz des

Pascal'schen Denkens zwischen Religion

und Wissenschaft aufzuweisen
(27 f.). Das allerdings kann auch Raffelt,

in der gedrängten Form zumal, nur
in Ansätzen gelingen. Pascals Werk in
seinem weit ausgreifenden
Zusammenhang zu erschliessen, der
mathematische, naturwissenschaftliche,
philosophische und theologische Wirk-
lichkeitszugänge verbindet, bleibt eine

ungelöste Aufgabe.
Andreas Krebs, Bern CH

342



Bibliographie

Andrew Louth, Introducing Eastern

Orthodox Theology, London

(SPCK) 2013, X, 172 S.

ISBN 978-0-281-06965-1

Der englische Patristiker, Byzantinist
und (russisch-)orthodoxe Priester
Andrew Louth legt in diesem Band eine

persönliche Einführung in die Theologie

der ostkirchlichen Orthodoxie vor.
Als Theologe kennt er sowohl die

westlichen wie auch die östlichen
Traditionen gut (obwohl man sich hie und

da fragt, inwiefern er der kritischen

theologischen Wissenschaft des Westens

immer Gerechtigkeit widerfahren

lässt). Die vorliegende Einführung
geht auf eine Reihe von Vorträgen
zurück, die er am Amsterdam Centre for
Eastern Orthodox Theology der Vrije
Universiteit Amsterdam gehalten hat.

Persönlich ist die Einführung aus den

folgenden Gründen: «First, I claim no

authority for what I am saying. I am
keen to stand in the tradition of the

Church, and hope that I do. But I am

not bishop, I do not have the grace
<rightly to discern the word of the

truth. > Second, my presentation is

personal; it is how I see it. Furthermore,
what I see is personal: it is the result of
a personal engagement..., and

demands personal engagement» (2). Dieser

Ansatz und der relativ informelle
Ton des Buches, der wohl den

Vortragsstil widerspiegelt, bleiben durch
das ganze Werk hindurch erhalten und

machen es leicht lesbar. Die «Eastern

Orthodox Theology», auf die sich das

Buch bezieht, ist nach Louth die Theologie

(inkl. Spiritualität) derjenigen
Kirchen, die in der Tradition der aus

dem byzantinischen (und slawischen)
Bereich stammenden Kirchen (inkl. ih¬

rer Diaspora im Westen) stehen und die
den traditionellen Glauben der frühen
Kirche bekennen. Sie unterscheidet
sich von westlichen Kirchen und deren
Theologien primär durch ihre theologische

Methode, d.h., ...its distinctiveness

is to be found in the way in which
the traditional faith of Christians is

upheld among the Orthodox. For
Orthodoxy sees its faith as expressed, and
tested, in prayer and worship» (xix).
Den Ursprung dieser Methode lokalisiert

Louth in der Verfolgung, die die
Ostkirche oftmals hat erleiden müssen
(xx).

In den neun Hauptkapiteln des
Buches - es umfasst zudem ein Vorwort,
eine Einführung, einen umfangreichen
«guide for further reading» und einen
Index - behandelt Louth der Reihe
nach die folgenden Themen: «Thinking

and doing, being and praying:
where do we start» (theologische
Methode) / «Who is God? The doctrine of
the Trinity» / «The doctrine of
creation» / «Who is Christ»; «Sin, death
and repentance» / «Being human -
being in the image of God» / «Sacraments

and icons: the place of matter
in the divine economy» / «Time and

liturgy» und «Where are we going?
The last things and eternal life.» Die
Einführung folgt also der Einteilung
einer klassischen Dogmatik (allerdings
ohne separates Kapitel zur Ekklesiologie,

was vielleicht erklärt, warum eine

Darstellung orthodoxer ökumenischer
Theologie fehlt) und bespricht die

wichtigsten loci der Reihe nach. Louth
lässt sich dabei inspirieren von den
Kirchenvätern, aber auch von (rus-
sisch-)orthodoxen Theologen wie
Sergej Bulgakov, Vladimir Lossky und
Alexander Schmemann, John Behr u.a.

343



Bibliographie

John Zizioulas allerdings, insofern seine

Theologie bei verschiedenen

Angriffen auf die «soziale Trinitätslehre»

gemeint ist, erhält wenig Sympathie.
Weil die Einführung als eine persönliche

Einführung geschrieben ist, erhält
sie, neben zu erwartenden Elementen
wie eine Betonung apophatischer
Theologie, durchaus eigene Akzente.
Das ist der Fall im 7. Kapitel, wo die
Sakramente und Ikonen als Ausdruck
eines «Christian materialism» behandelt

werden, was durchaus zu neuen
Einsichten führt, oder auch in einem

Subkapitel zu «liturgical dance» in der

Ostkirche, das man in einer Einführung

wohl selten antrifft. Ein persönlicher

Akzent zeigt sich ferner in der

Betonung des Umstandes, dass das

eucharistische Opfer auch für die Heiligen

dargebracht wird, «for their
blessedness will not be complete until the

consummation of all human life at the

last judgment» (146).

Alles in allem bietet das Buch eine
lesenswerte Einführung, die auch für
solche Theologen und Theologinnen
anregend ist, die sich schon länger mit
der Orthodoxie beschäftigen. Der
Band stellt eine wertvolle Grundlage
für einen Kurs zu diesem Thema dar.
Was die Beziehung zu altkatholischer
Theologie anbelangt, würde ich Louth
herausfordern, die Beziehung und

mögliche Konvergenz östlicher und
westlicher liturgischer Theologie zu
überdenken, denn auch im Westen, unter

anderem in der altkatholischen
Tradition, ist das liturgische Paradigma
für die (systematische) Theologie
ebenfalls von grosser Bedeutung -
häufig inspiriert von denselben
Theologen, die auch für Louth so wichtig
sind.

Peter-Ben Smit, Amsterdam NL

344


	Bibliographie

