Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 103 (2013)
Heft: 3-4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

Hans KUNG, Ist die Kirche noch zu
retten? Miinchen (Piper) 2011,
262 S. ISBN 978-3-492-05457-7

«Lieber hitte ich dieses Buch nicht ge-
schrieben» (11, wiederholt 12). Mit
diesem Satz beginnt Kiing sein Buch,
dessen Titel «Ist die Kirche noch zu
retten?» mit einem Fragezeichen ver-
sehen ist wie einst 1970 «Unfehlbar?».
Und wie damals deckt er zwar theore-
tisch die Leichen auf, die die rémisch-
katholische Kirche unter den Teppich
gekehrt hat, aber er betont dann doch,
in der Praxis Mitglied der Kirche blei-
ben zu wollen. Trotz des Entzugs der
kirchlichen Lehrbefugnis 1979 behielt
er in Tiibingen Lehrstuhl und Institut
und hielt «seiner Kirche» unerschiitter-
lich die Treue. Hier sieht er «als Lehrer
der Theologie» seine «besondere Auf-
gabe» (39; s. auch 174: Zeugnis von
Kurt Koch). Rom konnte ithm zwar
«den Mund verbieten», aber das Horen
konnte und kann es dem Kirchenvolk
nicht verbieten und die rémische Kurie
vermeidet alles — anders als vor 140
Jahren bei den Altkatholiken —, was
den endgiiltigen Bruch bedeuten kénn-
te. Ja, dhnlich wie bei der Rekonzilia-
tion der «illegal ordinierten Bischéfe
der traditionalistischen Pius-Bruder-
schaft» (22, s.a. 38 und 201) hat Papst
Benedikt XVI. seinem friiheren Tiibin-
ger Kollegen die Hand zur Verstindi-
gung gereicht und ihn zu einem vier-
stiindigen Gesprich in Castel Gandol-
fo empfangen (12) — allerdings erfolg-
los.

Als junger, hoffnungsvoller Theo-
loge war Kiing ein wichtiger Vertreter
des «aggiornamento» (14), das Papst

334

Johannes XXIII. mit seinem Gottver-
trauen im Zweiten Vatikanum einzu-
leiten versuchte. Doch schon Papst
Paul VI. zauderte, und Johannes Paul
II., geprigt vom kompromisslosen und
erfolgreichen Konservativismus ge-
geniiber der nationalsozialistischen
und kommunistischen Diktatur, war
vollends nicht bereit, iiberkommene
Formen aufzugeben. Anders als Hans
Kiing, der geprigt ist von der schwei-
zerischen liberalen Kirchengesetzge-
bung, dem «bewihrten eidgendssi-
schen Staatskirchenrecht» (25), das im
Christkatholizismus seine religiose
Verkorperung gefunden hat, ist Josef
Ratzinger geprigt vom bayerischen
Traditionskatholizismus.  Auch als
Papst kann er bei aller Gelehrsamkeit
und gewinnenden Menschenfreund-
lichkeit das Misstrauen gegen jede Art
von Anderung oder gar Neuerung nicht
iiberwinden.

Kiing will in seinem Buch als
«Therapeut, nicht Richter» (16, 4849,
55) — ein Kunstgriff, der etwas gewoh-
nungsbediirftig ist — die Krankheiten
seiner Kirche darstellen und Heilungs-
vorschldge machen. Er bedient sich bei
der Schilderung der Lage der Kirche
durchaus auch drastischer Mittel, etwa
wenn er das «Sanctum Officium» —
nach der Kurienreform als «Kongrega-
tion fiir die Glaubenslehre» 198 1-2005
Ratzingers Behorde — als «Sicherheits-
hauptamt» tituliert (139, s.a. 28 f.; 30,
wo Ratzinger «Chef der Glaubensin-
quisition» genannt wird; 61 zur Toten-
feier fiir Johannes Paul II. und zu Dos-
tojewskis Grossinquisitor; weiterhin
200-203).

Die Schilderung beschriinkt sich
durchweg auf die réomisch-katholische
Kirche, auch wenn der Autor am Ende

IKZ 103 (2013) Seiten 334-342



Bibliographie

des ersten Kapitels «Zum gegenwiirti-
gen Stand» betont, die Kirche, mit der
er sich «nach wie vor identifizieren»
konne, sei «die weltweite Gemein-
schaft von Glédubigen und Engagierten,
die auch die engen Grenzen der Kon-
fessionen iiberschreitet. Diese Glau-
bensgemeinschaft ist die wahre Kir-
che ...» (64).

Im 2. Kapitel wird konsequent mit
«Anamnese» und «Diagnose» die Ent-
wicklung des pipstlichen Machtan-
spruchs bis zur «gregorianischen Re-
form» (nach Papst Gregor VII. 1073—
1085) dargestellt mit dem Ergebnis:
«Mit der neutestamentlichen Kirchen-
verfassung der Dienste und mit der fo-
derativen Kirchenordnung des ersten
Jahrtausends hat diese absolute pipst-
liche Monarchie nichts zu tun» (87, s.a.
94). Bis zur Reformation wird die Dar-
stellung im dritten Kapitel fortgefiihrt
mit der Feststellung: «Nicht der Refor-
mator Martin Luther, der auch Fehler
gemacht hat, sondern das reformfeind-
liche Rom - und seine deutschen
Handlanger — trugen die Hauptverant-
wortung dafiir, dass es nach der Spal-
tung von West- und Ostkirche zu einer
Spaltung zwischen (grob gesagt) der
nordlichen und siidlichen Hilfte des
Reiches kam ...» (114).

Obwohl Vf. auf S. 111 mahnend
feststellt, in der Reformationszeit
«nannten auch Katholiken ihre Kirche
die <«aOmisch-katholische>, ohne zu
merken, dass die Einschrinkung «6-
misch> das <katholisch> im Grunde in
Abrede stellt», stellt er im vierten Ka-
pitel die Entwicklung der katholischen
Kirche von diesem verengten, auf den
Papst hin fixierten Standpunkt aus dar.
Immer wieder werden Papst und Kir-
che gleichgestellt; Jansenismus, Galli-

kanismus, Episkopalismus und Josefi-
nismus werden nicht erwiihnt. Diese
Gleichsetzung von Papst und Kirche
fiihrt Kiing dann im Fall der Rehabili-
tation Galileis unter Papst Johannes
Paul II. am 31. Okt. 1981 zu dem Vor-
wurf, der Papst habe es vermieden,
«die Schuld seiner Vorginger und der
Sacra Congregatio Sanctissimae Inqui-
sitionis ... klar einzugestehen und
schob sie stattdessen einer nicht niher
spezifizierten <Mehrheit der Theolo-
gen> von damals zu» (125). Auch die
damaligen Pdpste waren Kinder ihrer
Zeit und vom theologischen Zeitgeist,
der «Mehrheit der Theologen», abhiin-
gig. Ahnliches gilt vom Vorwurf, dass
sich Papst Pius XII. 1944 nur zu einer
«positiven Erwithnung einer <gesunden
Demokratie> ~entschliessen» konnte
(153). Das ist ihm angesichts der de-
mokratischen Wahl Hitlers und ande-
rer Demagogen wohl nicht anzukrei-
den. Dass die «bedeutsame soziale
Bewegung» im deutschen Katholizis-
mus «an Glaubwiirdigkeit durch die
Auseinandersetzungen iiber die pipst-
liche Unfehlbarkeit» 1870 (nicht 1871)
verlor, kann kaum behauptet werden,
und dass dieses Dogma «vor allem die
Gebildeten in Klerus und Laienschaft
herausforderte» (137), ist untertrieben:
Wer sich zu seinem alten Glauben be-
kannte, wurde exkommuniziert, den
Schweigenden wurde der Glaube ver-
giillt. Hier konnte auch der sog. «Kul-
turkampf», die rigide Ausgrenzungs-
politik der ultramontanen Parteien er-
wiithnt werden, die — z.B. in Baden und
in der Schweiz — zu Verboten, an Wah-
len teilzunehmen, fiihrte, der wirt-
schaftliche Boykott von Altkatholiken,
Berufsverbote, das pipstliche Verbot
gemeinsamer Beniitzung von Kirchen

335



Bibliographie

usw. Unter die «grossen Historiker»,
die indiziert wurden (138), ist auch Ig-
naz von Déllinger zu zihlen.

Was auf S. 141 iiber den «Tiibinger
Kirchenhistoriker und Bischof Carl Jo-
seph Hefele» gesagt wird, ist mehr als
ungenau. Er beugte sich nicht als letz-
ter den Papstdogmen. Bekannt ist, dass
Bischof Strossmayer sich nach ihm
unterwarf. Ein Teil der unierten Arme-
nier schloss sich wieder ihrer nationa-
len Kirche an. Erzbischof Deinlein von
Bamberg suchte offiziell um das Plazet
nach, um von der bayerischen Regie-
rung an der offiziellen Verkiindigung
der Papstdogmen gehindert zu werden;
Kardinal Hohenlohe beteuerte in Miin-
chen, die romischen Meldungen iiber
seine Unterwerfung seien falsch; Bi-
schof Puecher-Passavalli riet den Op-
ponenten, drei Bischéfe zu wiihlen. Im
April 1871, als Hefele sich beugte, bil-
dete sich noch keine altkatholische
Kirche. Auf dem «Katholikenkon-
gress» in Miinchen im September 1871
(dem ersten Altkatholikenkongress)
wurde nach der Mahnung Dollingers,
nicht «Altar gegen Altar» zu stellen,
ausdriicklich die Bildung eigener Kir-
chengemeinden ausgeschlossen; nur
eine Seelsorge auf Vereinsbasis wurde
ins Auge gefasst. Fiir bischofliche
Funktionen wollte man sich an das
Erzbistum Utrecht oder an die Arme-
nier wenden. Hefele, der von Rom mit
der Verweigerung von Dispensen er-
presst wurde, hat nach seiner Unter-
werfung seine Konziliengeschichte
nicht mehr fortgesetzt.

Im 5. Kapitel werden erst kurz die
Pipste nach Pius IX. bis zu Pius XIL.
skizziert. Mit Johannes XXIII. und
dem Zweiten Vatikanum bricht neue
Hoffnung auf, die durch die «gegen-

336

wirtige romische Wende riickwirts»
(171) bitter enttduscht wird, Zwei
Piapste nahmen ihre «Unfehlbarkeit» in
Anspruch, Pius XII. mit dem Marien-
dogma 1950 und Paul VI. mit der En-
zyklika «Humanae vitae» 1968, in der
er in der Nachfolge von «Casti connu-
bii» (1931) von Pius XI., der damit
«gegen die Lehre der anglikanischen
Lambeth-Conference jegliche Emp-
fingnisverhiitung ... als unsittlich ver-
warf» (129, s.a. 149 und 158). «Ahn-
lich geschah es spiiter bei der von Jo-
hannes Paul II. ebenfalls ausdriicklich
als <unfehlbar> erklirten fatalen Ver-
werfung der Frauenordination fiir Zeit
und Ewigkeit» (158). Weiter wird auf
die Bischofe eingegangen, wobei der
Fall Kurt Koch ausfiihrlicher darge-
stellt wird (173-177, s.a. 250), um
dann ein «neutestamentliches Leitbild
zur Sanierung der Kirchenleitung»
(182 ff.) darzustellen und in «Drei pet-
rinische Verheissungen — drei pipstli-
che Versuchungen» den neutestament-
lichen Petrus-Verheissungen von Mt
16,18; Lk 22,32; Joh 21,15 das jewei-
lige Scheitern des Petrus in Mt 16,2f.;
Lk 22,34; Joh 21,20ff. gegeniiberzu
stellen (185—188, s.a. 205).

Im 6. und wichtigsten Kapitel
«Okumenische Therapie» stellt Kiing
nach einer Einleitung die «Kirche» als
«Yolk Gottes», das «Amt» als «Dienst»
und den «Papst» als «leitenden Bi-
schof» mit «Pastoralprimat», «einge-
bunden in das Bischofskollegium»
(198) vor Augen und verweist die Kir-
che auf ihre «Kernfunktionen». Im
5. Abschnitt («Der Papst muss sich um
Gemeinschaft mit der Kirche bemii-
hen») zitiert Vf. «als Warnung» auf
S.203f. mit dem lJesuitentheologen
Francisco Suarez die «klassische Leh-



Bibliographie

re vom Schisma»: Eine Kirchenspal-
tung sei moglich, indem man sich (1)
vom Papst trennt, (2) «aber auch indem
man sich vom tibrigen Leib der Kirche
trennt». Daraus folgt nach Suarez:
«Und auf diese Weise konnte auch der
Papst zum Schismatiker werden, wenn
er nicht mit dem ganzen Leib der Kir-
che die geschuldete Einheit und Ver-
bundenheit halten will» (204) Schon
zuvor hatte Vf. festgestellt, dass der
gegenwiirtige Papst (Benedikt XVI.)
in Detailentscheidungen «sich immer
mehr vom Zweiten Vatikanischen Kon-
zil und damit auch von der Gemein-
schaft der Gliubigen entfernt» (201).
Er stellt ihm mit Johannes XIII. den
Mann vor Augen, den die Welt spontan
als «Fels» sah, «der der Christenheit
Halt und neues Zusammenstehen zu
geben vermag» (205).

Die folgenden fiinf Abschnitte be-
handeln die romische Kurie. Hier geht
es auch um Einzelheiten. Zum Titel
«Diener der Diener Gottes» (206) sei
angemerkt, dass auch «Kanzler» und
«Sekretire» einmal Diener waren und
sich zu Herren entwickelten, obwohl
sie nur miindlich von der Kanzel und
schriftlich aus dem Sekretariat die Ent-
scheide des Herrn zu verkiinden hat-
ten. Dagegen sind pipstliche Orden
und romische Hoftitel als Ehrung fiir
Verdienste wohl sinnvoll (206), wih-
rend der Einfluss der piipstlichen Ge-
sandten nicht nur zu «beschrinken» ist
(ebd.) Diese Gesandten (lat. «nuntius»,
griech. wohl «apostolos») sind abzu-
schaffen. Der Papst mag sich zwar
«Stellvertreter Christi» nennen, so wie
jeder Getaufte ein Christ ist, aber das
Recht, Apostel auszusenden, hat er da-
mit noch nicht. Hier gilt fiir jedes Bis-
tum «ein Hirt und eine Herde» und

«die Schafe kennen ihren Hirten».
Auch die «Hofbischofe» (210), friiher
Bischofe «in partibus infidelium» (Ti-
tularbischofe, deren Herden bzw. Bis-
tlimer untergegangen waren), sind ab-
zuschaffen. Hirten ohne Herde sind auf
katholischer Seite ebenso eine Fehlent-
wicklung wie Hirten ohne kirchlichen
Auftrag oder Herden ohne Hirten auf
protestantischer Seite.

Es folgen drei Abschnitte iiber
kirchliche Finanzen und Zensur (213—
226), deren Inhalt nur mit Bedauern
zur Kenntnis genommen werden kann.
Im 11. Abschnitt beklagt Kiing mit
Recht, dass das Kirchenrecht von 1983
die vom Konzil geforderte Reform
nicht gebracht hat. Allerdings braucht
man in einer geschwisterlichen Kirche
kaum eine besonderes «Dienstrecht fiir
Laien in kirchlicher Dauerstellung».
Vollig verfehlt ist die Forderung nach
einer Erwihnung von «wichtigen
kirchlichen Amtern, wie das des Pasto-
ralreferenten oder -assistenten» (229).
In einer katholischen Kirche sollten
Amter in liturgischer Form mit Weihe
und Gebet iibertragen werden und
dann einem fiir alle geltenden Dienst-
recht unterliegen. Damit wiren auch
die «Bestimmungen fiir die Laisierung
von Klerikern» (229 f.) obsolet. Wenn
jemand ein Versprechen oder Geliibde
— sei es sexueller (wie Ehe oder Ehelo-
sigkeit) oder anderer Art (wie Armut
oder Gehorsam) — nicht halten kann, ist
das eher ein seelsorgerliches Problem
als ein rechtliches.

Die nichsten drei Abschnitte be-
handeln Zolibatsauthebung (Nr. 12),
Offnung aller kirchlichen Amter fiir
Frauen (Nr. 13) und Beteiligung von
Klerus und Laien bei der Bischofswahl
(Nr. 14). VT. stellt fest, «die heutige ka-

237



Bibliographie

tholische Kirche kann jetzt schon die
Weihe von katholischen Priesterinnen
nicht mehr verhindern» (235). Auf
S.237 meint er zur Bischofswahl:
«Die Wahl soll dann vom Papst besti-
tigt werden.» Das scheint iiberfliissig
und im Blick auf die eben erwihnte
Entwicklung vom dienenden Kanzler
zum herrschenden Kanzler gefihrlich.
In Abschnitt 15 («Mahlgemeinschaft
katholischen und evangelischen Chris-
ten nicht linger verwehren») heisst es
zur Begriindung: «Es wiire nach den
vielen Konsensdokumenten offizieller
und inoffizieller 6kumenischer Kom-
missionen an der Zeit, dass die katholi-
sche Kirche, auf der die Hauptverant-
wortung fiir die Kirchenspaltung las-
tet, die protestantischen Amtstriger
und die protestantischen Abendmahls-
feiern als giiltig anerkennt» (237). Und
im 16. Abschnitt wird dann Mt 5,37
zitiert: «Euer Ja sei ein Ja und euer
Nein set ein Nein» und mit der Forde-
rung verbunden: «Besonders das for-
melle Ja zur Okumene darf nicht in ein
faktisches Nein verfilscht werden»
(240).

Offenbar aus aktuellem Anlass
schliesst der Autor hier eine Stellung-
nahme zur 2010/11 diskutierten Priim-
plantationsdiagnostik (PID) an (241-
244). Er wendet sich gegen die Be-
hauptung, «schon mit der Verschmel-
zung von Ei- und Samenzelle sei eine
«menschliche Person> gegeben» und
verweist auf die bisherige kirchliche
Praxis: «Spontane Abginge oder Tot-
geburten erhielten ... anders als Sdug-
linge nie ein kirchliches Begriibnis»
(243). Es sei zwar von Anfang an
«menschliches Leben» vorhanden, vor
dem auch «besondere Ehrfurcht» ge-
fordert sei, aber man habe es nicht «mit

338

einer menschlichen Person zu tun», die
«zumindest eine Ausbildung des Ge-
hirns voraussetzt» (244). Dieses The-
ma ist zwar nicht 6kumenisch im enge-
ren Sinn, aber als Warnung gegen eine
weit verbreitete kirchliche Wissen-
schaftsfeindlichkeit — die Vf. immer
wieder geisselt — sicher am Platz.

Unter dem missverstindlichen Ti-
tel «Notfalls Zwangstherapie erforder-
lich?» (245) stellt Kiing im 17. Ab-
schnitt die Moglichkeiten des Einzel-
nen dar, zur Reform der romisch-ka-
tholischen Kirche beizutragen. Vom
Kirchenaustritt iiber die Verweigerung
der Kirchensteuer und der Entschei-
dung, gar nicht erst in die Kirche ein-
zutreten, reichen die negativen Konse-
quenzen. «Er/Sie kann sich aktiv refor-
merisch engagieren in der Gemeinde,
in Reformbewegungen, in der Theolo-
gie. Diese Option habe ich fiir mich
gewihlt.» Besonders erwihnt er auch:
«Er/Sie kann zu einer anderen Kirche
konvertieren. Schon viele katholische
Pfarrer haben, wenn sie sich verheira-
teten, in der Alt- oder Christkatholi-
schen Kirche ein Amt iibernommen;
aber in neuester Zeit konvertieren aus
den genannten Griinden auch ofter
Katholiken zur evangelischen Kirche»
(247 £.). Die Heirat ist zwar fiir viele
romisch-katholische  Geistliche ein
erster Anstoss, kritisch romische Vor-
schriften zu hinterfragen, aber viele
nehmen erst eine weltliche Stelle an,
bevor sie ihrer geistlichen Berufung in
einer altkatholischen Gemeinde fol-
gen, abgesehen davon, dass es nicht
genug altkatholische Stellen gibt, um
alle Ubertretenden zu versorgen.

Als «fiinf Therapiekomponenten»
benennt Kiing (1) «nicht schweigen»,
(2) «selber handeln», (3) «gemeinsam



Bibliographie

vorgehen», (4) «Zwischenlosungen
anstreben» und (5) «nicht aufgeben»
(248-252). Entsprechend den Forde-
rungen an die «Verantwortlichen», die
die «notwendigen Rettungsmassnah-
men entschlossen einleiten» sollten
(253f.), leben die Altkatholiken einen
modernen, zeitgemissen Katholizis-
mus. Es kann zur Erfiillung der Hoff-
nungen Kiings beitragen, wenn die ro-
mischen Katholiken endlich die von
Rom bestimmten Grenzen ihrer Kirche
nicht mehr fiir verbindlich ansehen.
Vor anderthalb Jahrhunderten ergriff
Ignaz von Déllinger mit den Odeons-
vortrigen vom 5. und 9. April 1861 die
Initiative, die er mit der «Gelehrtenver-
sammlung» von 1863 fortsetzte. Lei-
der verweigerten die Tiibinger Theolo-
gen ihre Mitarbeit. Die Trennung wur-
de uniiberwindbar, als die Miinchener
und Kolner Erzbischofe ihre altkatho-
lisch gebliebenen Theologen exkom-
munizierten, wihrend der Bamberger
Erzbischof und Bischof Hefele in Tii-
bingen ihre schiitzende Hand iiber ihre
Theologen hielten. Beide sind lange
genug getrennt «marschiert», um nun
vereint «schlagen» zu konnen.

Ewald Kessler, Leimen D

JAN HALLEBEEK, Canoniek Recht in
Ecclesiologische Context. Een in-
leiding tot het kerkelijk recht van
de Oud-katholieke Kerk van Neder-
land (Publicatieserie Stichting Oud-
Katholiek Seminarie 49), Amers-
foort/Sliedrecht (Merweboek) 2011
265S. ISBN 978-90-5787-160-3

Wie manche andere religiosen Rechte
ist auch das altkatholische Kirchen-
recht — im vorliegenden Fall das nie-

derliindische — in seiner vollen Bedeu-
tung nicht verstindlich ohne Rekurs
auf seine historische Entstehung. Von
daher ist eine gliickliche Koinzidenz,
dass Jan Hallebeek, den Lesern dieser
Zeitschrift als Autor verschiedener
Beitriige bestens bekannt, nicht nur
Dozent fiir Kirchenrecht am Oud-Ka-
tholiek Seminarie in Amersfoort ist,
sondern als Professor fiir Rechtsge-
schichte an der Vrije Universiteit in
Amsterdam zugleich tiber das notige
(rechts)historische Riistzeug verfiigt,
um die geschichtlichen Zusammen-
hinge aufzuzeigen.

Nach einer Einleitung enthilt die-
ses Werk, vom Vf. (VII) sehr beschei-
den ,boekje” genannt, fiinf Kapitel.
Ein erstes Kapitel (21-56) enthilt eine
hilfreiche Ubt_arsicht tiber die verschie-
denen Aspekte des Staatskirchenrech-
tes der Niederlande. Ein zweites Kapi-
tel erlidutert die ekklesiologischen
Grundziige des altkatholischen Rech-
tes und stellt sodann, Stufe fiir Stufe,
seine historische Entstehung dar (57—
106). Erldutert wird hier, dass und wie
die altkatholische Kirche in den Nie-
derlanden bereits im 17. Jh. aus einem
Konflikt mit der romisch-katholischen
Kirche entstand, indem die «Cleresie»
an ihren unveriusserlichen Rechten
festhielt. Im friihen 18. Jh. wurde dies
u.a. vom Lowener Kanonisten Zeger
Bernhard van Espen theoretisch unter-
mauert. Dessen Lehrbuch «Jus Eccle-
siaticum Universum» (1700) fehlte,
wie Vf. schreibt (61), in keiner Pfarrbi-
bliothek. Der Jansenismus als der kir-
chenrechtstheoretische Rahmen, vor
dessen Hintergrund das niederlindi-
sche altkatholische Recht entstand,
kommt in diesem Kapitel ebenso zur
Darstellung wie das synodale Prinzip

339



Bibliographie

und die Ekklesiologie der Ortskirche,
zwei weitere wichtige Elemente, wel-
che zusammen mit der Ablehnung der
romisch-katholischen Dogmen des
19. Jh. zur weiteren Identititsbildung
der altkatholischen Kirche in den Nie-
derlanden fiihrten.

Im dritten Kapitel werden die
Rechtsquellen dargestellt (107-146).
Dazu gehort fiir die altkatholische Kir-
che der Niederlande nicht nur das 1950
erstmals redigierte und 2007 letztmals
revidierte Statut, sondern auch zusiitz-
liches Partikularrecht, das in Form von
Reglementen und Richtlinien einzelne
Aspekte des kirchlichen Lebens regelt.
Hinzu tritt aber auch élteres ius com-
mune, das zuriickreicht bis zum Dekret
Gratians (1140/45). Dieses wurde be-
kanntlich spéter um pipstliche Dekre-
talensammlungen ergédnzt und 1m
«Corpus Iuris Canonici» zusammen-
gefasst, welches wiederum in ganz ei-
gener Weise von altkatholischen Auto-
ren interpretiert wurde. Wie Vf. auf-
zeigt, gibt es librigens auch heute noch
ungeschriebenes  Gewohnheitsrecht,
z.B. das Beichtgeheimnis, das zwar im
«Decretum Gratiani», nicht aber im
Statut geregelt wird (143).

Im vierten Kapitel werden drei
wichtige Materien des altkatholischen
Rechtes vorgestellt: das Personenrecht
mit seiner Trennung zwischen Kleri-
kern und Laien, das Eherecht und das
Prozessrecht. Besonders interessant ist
hier, dass und wie das altkatholische
Recht im Vergleich zum rémisch-ka-
tholischen eigene Akzente setzt, etwa
bei der Weihe von Frauen zum Pries-
ter- und Bischofsamt (154) oder bei der
Wahl des Bischofs durch die Ortskir-
che (158 ff.). Der Autor verweist ganz
zu Recht auf c. 377 § 1 des geltenden

340

Codex Iuris Canonici der romisch-ka-
tholischen Kirche, der neben der Er-
nennung des Bischofs durch den Papst
auch noch die Wahl durch eine 6rtliche
kirchliche Koérperschaft kennt, in der
Regel das Domkapitel. Das war im
19. Jh. nicht selten, ist seither aber
meistenorts dem romischen Zentralis-
mus zum Opfer gefallen. Zu den Aus-
nahmen gehort neben den schweizeri-
schen Didzesen Chur und Basel iibri-
gens auch die Diozese St. Gallen. Dort
konnen neben dem Didzesankapitel
auch die Vertreter des «Katholischen
Kollegiums» (eine staatskirchenrecht-
liche Korperschaft bestehend aus
kirchlichen Laien) mitwirken, und
zwar in Form eines Streichungsrechtes
von minder genehmen Kandidatenna-
men auf der vom Domkapitel aufge-
stellten Liste. Im altkatholischen Erz-
bistum Utrecht wird der Erzbischof
seit 1723 durch das «Metropolitaan
Kapittel» gewihlt (173), im Bistum
Haarlem hingegen durch die «Haar-
lemse Geestelijkheid» (175). VI. zeigt
aber auch auf (179), wie im 20. Jh. we-
gen der Kleinheit der Verhiltnisse die-
se Gliederung in Bistiimer iiberlagert
bzw. erginzt wurde durch eine nationa-
le, synodale Struktur, die eine Teilhabe
von Laien an der Kirchenleitung vor-
sieht. 1919 wurde eine Synode und ein
Synodaler Rat eingerichtet, 1984 ein
«Collegiaal Bestuur», in dem die Bi-
schofe zusammen mit Vertretern der
Kleriker und der Laien iiber die Ge-
schicke der Kirche auf nationaler Ebe-
ne entscheiden.

Sorgfiltig und detailliert beschrie-
ben wird in diesem Kapitel auch das
altkatholische Eherecht und hier wiede-
rum dessen Unterschiede zum romisch-
katholischen Kirchenrecht. Dazu ge-



Bibliographie

hort zum einen die Lehre, dass die ei-
gentliche Eheschliessung eine Angele-
genheit des Staates ist, wohingegen es
der Kirche zukommt, die Ehe einzuseg-
nen. Zum anderen, und damit zusam-
menhingend, wird nicht die Eheschlies-
sung, sondern diese Einsegnung als das
eigentliche Sakrament betrachtet (201).
Erortert werden hier auch weitere wich-
tige praktische Fragen wie die fiir die
«Mischehen» mit Mitgliedern der ro-
misch-katholischen Kirche geltenden
Regeln, die Dispens fiir die Eingehung
einer zweiten kirchlichen Ehe nach ei-
ner Ehescheidung (ein gerichtliches
Nichtigkeitsverfahren wie in der ro-
misch-katholischen Kirche gibt es also
nicht) sowie die Einsegnung von gleich-
geschlechtlichen Partnerschaften, wel-
che seit 2009 gemiss einer provisori-
schen Regelung moglich ist (208).

Das letzte Kapitel (223-250) erliiu-
tert schliesslich die Entstehung der Ut-
rechter Union, die Internationale Alt-
katholische Bischofskonferenz (IBK),
die iiber ein eigenes, neues Statut aus
dem Jahr 2000 verfiigt, und die Bezie-
hungen zur anglikanischen und zur ro-
misch-katholischen Kirche.

Dem Buch ist eine weite Verbrei-
tung und Beniitzung zu wiinschen, dies
nicht nur innerhalb der altkatholischen
Kirche, sondern auch bei Kirchenrecht-
lern, die einer anderen kirchlichen Tra-
dition entstammen. Seine Lektiire kann
dazu beitragen, den Reiz dieses kirchli-
chen Rechtssystems zu entdecken, das
in ganz eigener, liberzeugender Weise
kirchliche Tradition und Moderne ver-
bindet. Hilfreich fiir beide Adressaten-
gruppen wire natiirlich eine Uberset-
zung in die deutsche Sprache.

René Pahud de Mortanges,
Freiburg i.Ue. CH

ALBERT RAFFELT/PETER REIFENBERG,
Universalgenie Blaise Pascal. Eine
Einfiihrung in sein Denken, Wiirz-
burg (Echter) 2011, 184 S.

ISBN 978-3-429-03299-9

Anders als Autorenangabe und Titel
suggerieren, ist das anzuzeigende
Buch weder ein echtes Gemeinschafts-
werk noch eigentlich eine Einfiihrung
in das Denken Blaise Pascals. Es ent-
hilt zunichst Uberlegungen zu Leben
und Werk des «Universalgenies» (13—
129), verfasst von Albert Raffelt, Ho-
norarprofessor fiir Dogmatik an der
Universitidt Freiburg i.Br.; er ist be-
kannt fiir seine um philologische Pri-
zision bemiihten Arbeiten zu Pascal.
Es folgt ein ausfiihrlicher Abschnitt
zur These Maurice Blondels, dass Pas-
cal, entgegen dem dusseren Anschein,
ein «Antijansenist» gewesen sei (133—
166) — ein Beitrag von Peter Reifen-
berg, Akademiedirektor und Direktor
des Tagungszentrums Erbacher Hof in
Mainz. Die ebenso prominente wie er-
staunliche These Blondels wird aller-
dings kaum problematisiert; Reifen-
bergs Darstellung ist iiberwiegend pa-
raphrasierend. Zu fragen wire auch,
ob sie in dieser Ausfiihrlichkeit wirk-
lich dazu dient, den nicht vorgebilde-
ten Leser ndher an Pascal heranzufiih-
ren. Das Buch schliesst mit einem
kurzen Aufsatz Reifenbergs zur Pas-
cal-Rezeption Hans Urs von Baltha-
sars (167-179) — wiederum ein Text,
der fiir eine Einfithrung zu speziell
sein diirfte; Balthasar-Lesern hinge-
gen wird er kaum neue Einsichten ver-
mitteln. Die drei Teile sind nach Inhalt
und Umfang dusserst disparat. Sie ge-
hen urspriinglich auf Vortriige bei ei-
ner Tagung am Erbacher Hof zuriick;

341



Bibliographie

ihre Zusammenstellung in Buchform
wirkt jedoch willkiirlich.

Wenn das Buch dennoch lesens-
wert ist, dann wegen des ersten, von
Albert Raftelt verfassten Teils. Er ist
zwar 1m Gedankengang bisweilen
sprunghaft und daher als Einfiihrung in
Leben und Werk Pascals ebenfalls
kaum zu empfehlen. Wer die Materie
aber schon ein wenig kennt, wird nicht
nur Raffelts prignante Anmerkungen
zur jiingeren Forschungslage schiitzen,
sondern auch manches {iberraschende
Detail entdecken diirfen. So etwa zu
Fragment Laf. 55 aus den Pensées, wo-
rin der Mensch mit einer Orgel vergli-
chen wird, die erst auf den zweiten
Blick ihre Tiicken offenbart: «Man
glaubt, die Tasten einer gewdhnlichen
Orgel anzuschlagen, wenn man die
Tasten des Menschen anschligt. Er ist
zwar eine Orgel, doch sie ist seltsam,
wandelbar und verinderlich» (Ubers.
U. Kunzmann). An was fiir ein merk-
wiirdiges Instrument mag Pascal da
gedacht haben? Raffelt 16st das Ritsel
mit einer zeitgendssischen Abbildung
der Orgeltastatur, die Marin Mersenne,
ein Freund der Familie Pascal, kons-
truiert hat: Sie enthilt in komplizierter
Anordnung nicht weniger als 27 Tas-
ten pro Oktave, auf denen man alle
Tonarten in reiner Stimmung spielen
kann (20) — eine Klaviatur, die in der
Tat kaum bespielbar sein diirfte, wie
die «Tasten des Menschen».

Anregend sind auch Raffelts Refle-
xionen zu Pascals Bibelhermeneutik,
die von der Forschung immer noch
weithin vernachlassigt wird (88-99).
Am gelungensten ist wohl der Ab-
schnitt zum Wettargument, der das
Spielmotiv schliissig mit der existen-
ziellen Dimension der Wette verbindet

342

(104-120). Zahlreiche Themen der
Pascal-Auslegung werden aber auch
bloss angerissen — von der Anthropolo-
gie iber das Problem der Gotteser-
kenntnis bis hin zur Ethik. Manches
Interessante wird dabei nur erwihnt,
liber das man gerne mehr erfahren hét-
te, — etwa der Begriff der «Ordnung» in
Pascals mathematischen Schriften, der
offenbar seinen beriihmten Gedanken
von den «Ordnungen» der Wirklich-
keit inspiriert hat (96-98).

Zu Beginn seiner Pascal-Deutung
wendet sich Raffelt sowohl gegen ha-
giographische Stilisierungen, welche
die intellektuell-religidsen Spannun-
gen bei Pascal nachtriglich ausglei-
chen mochten, als auch gegen eine
Zersplitterung Pascals in mehrere Per-
sonlichkeiten, wie sie Jaques Attali in
seiner vielbeachteten Biographie vor-
genommen hat (J. Attali: Blaise Pascal.
Biographie eines Genies, Stuttgart
2006). Stattdessen komme es darauf
an, die innere Kohidrenz des
Pascal‘schen Denkens zwischen Reli-
gion und Wissenschaft aufzuweisen
(27 £.). Das allerdings kann auch Raf-
felt, in der gedringten Form zumal, nur
in Ansitzen gelingen. Pascals Werk in
seinem weit ausgreifenden Zusam-
menhang zu erschliessen, der mathe-
matische, naturwissenschaftliche, phi-
losophische und theologische Wirk-
lichkeitszugiinge verbindet, bleibt eine
ungeloste Aufgabe.

Andreas Krebs, Bern CH



Bibliographie

ANDREW LOUTH, Introducing Eastern
Orthodox Theology, London
(SPCK) 2013, X, 172 S.

ISBN 978-0-281-06965-1

Der englische Patristiker, Byzantinist
und (russisch-)orthodoxe Priester An-
drew Louth legt in diesem Band eine
personliche Einfiihrung in die Theolo-
gie der ostkirchlichen Orthodoxie vor.
Als Theologe kennt er sowohl die
westlichen wie auch die dstlichen Tra-
ditionen gut (obwohl man sich hie und
da fragt, inwiefern er der kritischen
theologischen Wissenschaft des Wes-
tens immer Gerechtigkeit widerfahren
lisst). Die vorliegende Einfiihrung
geht auf eine Reihe von Vortrigen zu-
riick, die er am Amsterdam Centre for
Eastern Orthodox Theology der Vrije
Universiteit Amsterdam gehalten hat.
Personlich ist die Einfiihrung aus den
folgenden Griinden: «First, I claim no
authority for what I am saying. I am
keen to stand in the tradition of the
Church, and hope that I do. But I am
not bishop, I do not have the grace
arightly to discern the word of the
truth.> Second, my presentation is per-
sonal; it is how I see it. Furthermore,
what I see is personal: it is the result of
a personal engagement..., and de-
mands personal engagement» (2). Die-
ser Ansatz und der relativ informelle
Ton des Buches, der wohl den Vor-
tragsstil widerspiegelt, bleiben durch
das ganze Werk hindurch erhalten und
machen es leicht lesbar. Die «Eastern
Orthodox Theology», auf die sich das
Buch bezieht, ist nach Louth die Theo-
logie (inkl. Spiritualitit) derjenigen
Kirchen, die in der Tradition der aus
dem byzantinischen (und slawischen)
Bereich stammenden Kirchen (inkl. ih-

rer Diaspora im Westen) stehen und die
den traditionellen Glauben der friihen
Kirche bekennen. Sie unterscheidet
sich von westlichen Kirchen und deren
Theologien primir durch ihre theologi-
sche Methode, d.h., ...its distinctive-
ness is to be found in the way in which
the traditional faith of Christians is
upheld among the Orthodox. For Or-
thodoxy sees its faith as expressed, and
tested, in prayer and worship» (xix).
Den Ursprung dieser Methode lokali-
siert Louth in der Verfolgung, die die
Ostkirche oftmals hat erleiden miissen
(xx).

In den neun Hauptkapiteln des Bu-
ches — es umfasst zudem ein Vorwort,
eine Einfiihrung, einen umfangreichen
«guide for further reading» und einen
Index — behandelt Louth der Reihe
nach die folgenden Themen: «Think-
ing and doing, being and praying:
where do we start» (theologische Me-
thode) / «Who is God? The doctrine of
the Trinity» / «The doctrine of cre-
ation» / «Who is Christ»; «Sin, death
and repentance» / «Being human -
being in the image of God» / «Sacra-
ments and icons: the place of matter
in the divine economy» / «Time and
liturgy» und «Where are we going?
The last things and eternal life.» Die
Einfiihrung folgt also der Einteilung
einer klassischen Dogmatik (allerdings
ohne separates Kapitel zur Ekklesiolo-
gie, was vielleicht erklirt, warum eine
Darstellung orthodoxer 6kumenischer
Theologie fehlt) und bespricht die
wichtigsten loci der Reihe nach. Louth
ldsst sich dabei inspirieren von den
Kirchenvitern, aber auch von (rus-
sisch-)orthodoxen  Theologen wie
Sergej Bulgakov, Vladimir Lossky und
Alexander Schmemann, John Behr u.a.

343



Bibliographie

John Zizioulas allerdings, insofern sei-
ne Theologie bei verschiedenen An-
griffen auf die «soziale Trinitétslehre»
gemeint ist, erhilt wenig Sympathie.
Weil die Einfithrung als eine personli-
che Einfiihrung geschrieben ist, erhilt
sie, neben zu erwartenden Elementen
wie eine Betonung apophatischer
Theologie, durchaus eigene Akzente.
Das ist der Fall im 7. Kapitel, wo die
Sakramente und Ikonen als Ausdruck
eines «Christian materialism» behan-
delt werden, was durchaus zu neuen
Einsichten fiihrt, oder auch in einem
Subkapitel zu «liturgical dance» in der
Ostkirche, das man in einer Einfiih-
rung wohl selten antrifft. Ein personli-
cher Akzent zeigt sich ferner in der
Betonung des Umstandes, dass das eu-
charistische Opfer auch fiir die Heili-
gen dargebracht wird, «for their bless-
edness will not be complete until the
consummation of all human life at the
last judgment» (146).

344

Alles in allem bietet das Buch eine
lesenswerte Einfiihrung, die auch fiir
solche Theologen und Theologinnen
anregend ist, die sich schon linger mit
der Orthodoxie beschiftigen. Der
Band stellt eine wertvolle Grundlage
fiir einen Kurs zu diesem Thema dar.
Was die Bezichung zu altkatholischer
Theologie anbelangt, wiirde ich Louth
herausfordern, die Beziehung und
mogliche Konvergenz ostlicher und
westlicher liturgischer Theologie zu
tiberdenken, denn auch im Westen, un-
ter anderem in der altkatholischen Tra-
dition, ist das liturgische Paradigma
fir die (systematische) Theologie
ebenfalls von grosser Bedeutung —
hdufig inspiriert von denselben Theo-
logen, die auch fiir Louth so wichtig
sind.

Peter-Ben Smit, Amsterdam NL



	Bibliographie

