
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 103 (2013)

Heft: 3-4

Artikel: "...den Gnadenlohn des Lobes erwarten dürfen" (Kurt Stalder) :
Gedanken zur Ekklesiologie in ökumenischer Perspektive

Autor: Sattler, Dorothea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405131

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405131
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«... den Gnadenlohn des Lobes erwarten
dürfen» (Kurt Stalder). Gedanken zur Ekklesiologie
in ökumenischer Perspektive

Dorothea Sattler

1. Einleitung1

«[...] den Gnadenlohn des Lobes erwarten dürfen»2 - so lauten die letzten
Worte der Dissertation von Kurt Stalder, die 1962 unter dem Titel «Das
Werk des Geistes in der Heiligung bei Paulus» erschienen ist. Im November

1961 hat Kurt Stalder das Vorwort zu dieser Dissertation geschrieben.
Mit einer ihm offenkundig eigenen Bescheidenheit und der Bereitschaft
auch zur Selbstanfrage stellt Stalder sich darin als einen Menschen vor,
der eine an ihn von aussen - von seinem Lehrer Ernst Gaugler3 - herangetragene

Aufgabe so gut er konnte erfüllen wollte. Er beschreibt auch hier

- wie in seinem Werk oft - die Grenzen seines Schaffens. Den «Gnaden-

1 Ich habe den Vortragsstil in der vorliegenden Veröffentlichung weithin
bewahrt. Ich verzichte auf detailreiche Literaturangaben und verweise stattdessen an
einzelnen Stellen auf eigene frühere Publikationen, in denen sich weiterführende
Hinweise finden.

2 Kurt Stalder, Das Werk des Geistes in der Heiligung bei Paulus, Zürich
(EVZ) 1962, 494.

3 Ernst Gaugler (1891-1963) war von 1924 (ab 1933 Ordinarius) bis 1960
Professor für neutestamentliche Exegese, Homiletik und Katechetik an der
Christkatholisch-theologischen Fakultät der Universität Bern. Von seinen Schriften vgl.
exemplarisch: Die Heiligung in der Ethik des Apostels Paulus, in: IKZ 15 (1925) 100-120;
Die Kirche, ihr Wesen und ihre Bestimmung, in: IKZ 17 (1927) 136-155; Bericht über
die Weltkonferenz für Glauben und Verfassung in Lausanne, in: IKZ 17 (1927) 217-
280; Das Wort und die «eine katholische» Kirche nach der Lehre der römisch-katholischen

Kirche, in: IKZ 27 (1937) 10-23; Die Heiligung im Zeugnis der Schrift, in:
IKZ 37 (1947) 137-178; die von Max Geiger und Kurt Stalder aus dem Nachlass
herausgegebenen Kommentare: Die Johannesbriefe (Auslegung Neutestamentlicher
Schriften, Bd. 1), Zürich (EVZ) 1964; Der Epheserbrief (Auslegung Neutestamentlicher

Schriften, Bd. 6), Zürich (EVZ) 1966. Zur Person vgl. Hans Frei. Ernst Gaugler
(1891-1963): Charismatischer Diener des Wortes, in: Bruno Bürki/Stephan Leimgru-
ber (Hg.), Theologische Profile - Portraits théologiques. Schweizer Theologen und

Theologinnen im 19. und 20. Jahrhundert-Théologiens et Théologiennes suisses des
19e et 20e siècles, Freiburg Schweiz (Universitätsverlag/Paulusverlag) 1998, 133-145.

IKZ 103 (2013) Seilen 291-309 291



Dorothea Sattler

lohn des Lobes» erwartete er nicht in irdischer Zeit von Menschen,
sondern am «Tag Christi», an dem wir «nicht allein unsere Rettung als die

Enthüllung unserer Zugehörigkeit zu Gott, sondern sogar den Gnadenlohn
des Lobes erwarten dürfen»4. Stalder setzt sich mit der Frage auseinander,
ob es für einen Menschen angesichts des in ihm wohnenden Heiligen
Geistes ein Wachstum im Glauben und einen Fortschritt im Gottvertrauen
geben kann. Er hält an dieser Möglichkeit fest und ist darin der reformierten

Tradition der Heiligung näher als der lutherischen Tradition der
Rechtfertigungslehre, in der Begriffe wie «Lohn» oder gar «Verdienst» eher mit
Argwohn besprochen werden5.

Gott wird Kurt Stalder den ersehnten Gnadenlohn des Lobes in der
eschatologischen Vollendung inzwischen geschenkt haben, so hoffen und

glauben wir in ökumenischer Verbundenheit. Wenn auch wir Menschen in
wissenschaftlichen Beiträgen Kurt Stalder den Gnadenlohn des Lobes
zollen, so geht es dabei weniger um ihn bei unserer irdischen Anerkenntnis

seines Lebenswerks, es geht vielmehr um uns: Wir lassen uns anregen
und fragen weiter in unsere gegenwärtige ökumenische Situation heute
hinein.

Als im Jahr 1961 das Vorwort der Dissertation von Kurt Stalder
entstand, war ich gerade geboren. Als Stalder 1962 nach einer langen Zeit der

Tätigkeit in der Pastoral als Ordinarius an die Christkatholisch-Theologische
Fakultät in Bern berufen wurde, begann das 2. Vatikanische Konzil.

50 Jahre nach dem Beginn dieses Konzils gedenken wir in ökumenischer
Verbundenheit dieser für die Geschichte der Ökumenischen Bewegung so

4 Stalder, Werk des Geistes (wie Anm. 2), 494.
5 Vgl. dazu ausführlicher: Dorothea Sattler, Sind personale Schuldkonten

durch Verdienste auszugleichen? Geldmetaphern bei der Erfassung des

generationenübergreifenden Versöhnungsgeschehens, in: JBTh 21 (2006) 277-295, bes. 287-293.
Vgl. zur biblischen Fundierung des erreichten ökumenischen Grundkonsenses in der
Rechtfertigungslehre: Walter Klaiber (Hg.), Biblische Grundlagen der
Rechtfertigungslehre. Eine ökumenische Studie zur Gemeinsamen Erklärung zur
Rechtfertigungslehre im Auftrag des Lutherischen Weltbundes, des Päpstlichen Rats zur Förderung

der Einheit der Christen, der Weltgemeinschaft Reformierter Kirchen und des

Weltrates Methodistischer Kirchen, vorgelegt von einer Arbeitsgruppe alttestament-
licher, neutestamentlicher und systematischer Theologinnen und Theologen, Leipzig
(EVAVPaderborn (Bonifatius) 2012.

292



«... den Gnadenlohn des Lobes erwarten dürfen»(Kurt Stalder)

wichtigen Zeit.6 1961 nahmen erstmals römisch-katholische Gäste in Neu
Delhi bei einer Vollversammlung des Ökumenischen Rats der Kirchen
teil. Beobachter aus anderen christlichen Traditionen gab es im Gefolge
dieser Vereinbarung auch beim 2. Vatikanischen Konzil7. In dieser Zeit
ereignete sich eine ökumenische Öffnung: Die Römisch-katholische Kirche

betrachtete sich von da an als Teil der gesamten christlichen Ökumenischen

Bewegung*. Schuldeingeständnisse im Blick auf die eigene
römisch-katholische Geschichte sind in den Konzilsdokumenten formuliert
worden. Sie gelten bis heute als eine wichtige Hinterlassenschaft dieses
Konzils. Nicht mehr die Forderung nach einer Rückkehr der anderen
Traditionen in die institutionellen Strukturen der Römisch-katholischen Kirche

wird erhoben, der Weg der Ökumene ist vielmehr in der gemeinsamen
Bereitschaft zur Umkehr begründet: miteinander je auf eigene Weise
zugehen auf die eine schon bestehende Mitte in Christus Jesus.

In drei thematisch unterschiedenen Abschnitten möchte ich
ausgewählte Anregungen von Kurt Stalder bei der fortbestehenden Aufgabe,
eine ökumenische Ekklesiologie zu konzipieren, aufgreifen: im Blick auf
den Petrusdienst (Abschnitt 2.), die Apostolizität der Ämter (Abschnitt 3.)

6 Vgl. Dorothea Saitler, Katholisch im eigentlichen Sinn? Das Zweite
Vatikanische Konzil und die Ökumene der Kirchen, in: Konzil im Konflikt. 50 Jahre
Zweites Vatikanum. Herder Korrespondenz Speziai 2-2012, 23-27; Wolfgang Thö-
nissen, Aufbruch in ein neues Zeitalter der Kirche. Die Entwicklung des Ökumenismus

nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil, in: ThRv 108 (2012) 267-282.
7 Einer von ihnen, der lutherische Theologe Edmund Schlink, hat seine Erinnerungen

an das 2. Vatikanische Konzil in literarischer Gestalt hinterlassen: vgl.
Edmund Schlink, Nach dem Konzil, Göttingen (V&R) 1966. Vgl. zur Thematik auch
mit weiteren Hinweisen: Bernd Jochen Hilberath, Theologischer Kommentar
zum Dekret über den Ökumenismus «Unitatis redintegratio», in: Peter Hünermann/
Bernd Jochen Hilberath (Hg.), Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten
Vatikanischen Konzil, Band 3, Freiburg i. Br. (Herder) 2005, 85-88; Michael Quisin-
sky, Lukas Vischer als «nichtkatholischer Beobachter» von Konzilsereignis,
Konzilsrezeption und Konzilshistoriographie, in: MThZ63 (2012) 308-326.

K Vgl. Dorothea Sattler, Von der als bestehend behaupteten zu der von Gott
erflehten Einheit. Römisch-katholische Besinnung auf Joh 17,21, in: Wolfgang Beinert

(Hg.), Einheit als Gabe und Verpflichtung. Eine Studie des Deutschen Ökumenischen

Studienausschusses zu Johannes 17 Vers 21, Frankfurt a. M. (Lembeck)/Pader-
born (Bonifatius) 2002, 113-130; dies.. Bereits Erreichtes - Gerade Geschehendes -
Noch Offenes. Korreferat zu Josef Freitag über die Wirkungsgeschichte des 2.
Vatikanischen Konzils, in: Wolfgang Thönissen (Hg.), «Unitatis Redintegratio». 40 Jahre
Ökumenismusdekret - Erbe und Auftrag, Frankfurt a.M. (Lembeck)/Paderborn
(Bonifatius) 2005, 103-116.

293



Dorothea Sattler

sowie das Verhältnis der Ortsgemeinde zur Gesamtkirche (Abschnitt 4.).

Ich beginne in jedem Abschnitt mit Bezugnahme auf Kurt Stalder,
skizziere dann den gegenwärtig erreichten ökumenischen Gesprächsstand und

beschliesse jeden der drei Abschnitte mit einer perspektivischen Reflexion.

2. Eine Zumutung: zuerst das Thema Petrusdienst

Es könnte wie eine Zumutung wirken: Im Gespräch mit christkatholischen

Glaubenden9 beginnt eine römisch-katholische Theologin ihre
Überlegungen mit dem Papstamt - immerhin - so die Überschrift - unter
dem Titel «Petrusdienst». In der ökumenischen Hermeneutik bedenken

wir sehr oft, dass die Fragen, die am Anfang einer Konfessionsbildung
stehen, in allen Folgezeiten von hoher Bedeutung sind: Fragen der
Christologie sind den orientalisch-orthodoxen Kirchen wichtig, auf die dem

biblischen Zeugnis entsprechende Rechtfertigungslehre berufen sich
Lutheraner bei der Beschreibung ihrer Identität; die Wiederherstellung der

altkirchlichen Ordnung insbesondere in der Achtung der Eigenständigkeit
der bischöflichen Ortskirchen - das ist ein christkatholisches Anliegen.
Die Fragen, die am Anfang einer Trennungsgeschichte standen, gehen mit
durch die Zeit. Dies zeigt auch ein Blick in die ekklesiologischen Themen,
die Kurt Stalder aufgreift.

2. / Anliegen von Kurt Stalder bei diesem Thema

Welchen Papst möchte Kurt Stalder? Er hat diesbezüglich recht klare

Vorstellungen: In einem Redebeitrag bei einer ökumenischen Tagung
1974 unterscheidet er zwischen der Person und den Funktionen des

Petrus10. Während die Person Petrus nach dem neutestamentlichen Zeugnis
keinen Nachfolger hat, werden die Dienste, mit denen er beauftragt wurde,
in variabler Form im Altertum fortgeführt. Es gibt solche «fortdauernden

9 Ich verwende diesen Begriff in diesem Beitrag aufgrund der Verortung der

hier dokumentierten Tagung im Kontext der Schweiz, gewiss wissend darum, dass die
international geläufige Bezeichnung für die Kirchen der Utrechter Union nicht
«christkatholisch», sondern «altkatholisch» ist.

10 Vgl. Kurt Stalder, Konziliarität und Petrusfunktion in der Kirche, in: ders.,

Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiologische Untersuchungen und ihre Bedeutung

für die Existenz von Kirche heute, Zürich (Benziger) 1984, 105-109.

294



«... den Gnadenlohn des Lobes erwarten dürfen»(Kurt Stalder)

spezifisch petrinischen Funktionen»" - so ist Stalder überzeugt. Dabei
geht er von folgendem Grundverständnis der Kirche aus: Sie ist «ein
laufender Prozess von Wahrheits- und Entscheidungsfindung, an dem alle
Glieder der Kirche beteiligt sind»12. In diesem Zusammenhang begegnet
Stalder der «petrinischen Funktion» des Amtes durchaus mit Wohlwollen,
da dieses Amt verpflichtet sei, «beim Auftreten einer Frage, die von allen
lokalen Kirchen eine Entscheidung fordert, dafür zu sorgen, dass der
Wahrheitsfindungs- und Entscheidungsprozess in der nötigen Breite in
Gang kommt, sei es, dass er durch eigene Äusserung den Anstoss zur
Klärung gibt, sei es, dass erder Stimme eines andern die nötige Beachtung
verschafft, sei es, dass er die entsprechenden Leute zusammenruft»13.
Ausdrücklich spricht Stalder von einer Dienstverpflichtung des Bischofs
von Rom (im Unterschied zu einer Entscheidungs- oder Machtbefugnis).
Diese Dienstverpflichtung besteht vorrangig darin, Initiativen von jeder
Person in der Kirche zu unterstützen, die einen Wahrheitsfindungs- und
Entscheidungsprozess initiieren möchte. Der Träger der petrinischen
Funktion hat «die spezielle Aufgabe, den Vollzug der Verantwortung aller
zu ermöglichen»14. Es handelt sich somit um eine «Funktion zur Verwirklichung

der Konziliarität der Kirche»15. Dabei lässt Stalder bewusst die
Frage offen, ob die petrinischen Funktionen notwendig vom Bischof von
Rom oder einem Bischof einer anderen Stadt ausgeübt werden müssen.

2.2 Der Stand der ökumenischen Dialoge

In Dialogen der Römisch-katholischen Kirche mit den Orthodoxen
Kirchen steht die Frage nach einem theologisch angemessenen Verständnis
des Petrusdienstes sowie des päpstlichen Primats ebenso auf der
Tagesordnung wie in den Gesprächen mit den unterschiedlichen Kirchen
evangelischer Tradition sowie mit den Altkatholischen Kirchen16. Vereinfacht

11 A.a.O., 105.
12 A.a.O., 107.
13 A.a.O., 109.
14 Ebd.
" Ebd.
16 Vgl. dazu ausführlicher: Dorothea Sattler, Der Papst, in: Harry Noormann

(Hg.), Arbeitsbuch Religion und Geschichte. Das Christentum im interkulturellen
Gedächtnis, Band 1, Stuttgart (Kohlhammer) 2009, 141-161; dies., Vom Antichrist
zum Zeichen der Einheit. Evangelische Wandlungen im Verständnis des Petrusdienstes,

in: Welt und Umwelt der Bibel. Sonderheft, Stuttgart (KBW) 2006, 59-65.

295



Dorothea Sattler

und doch zutreffend steht in den Gesprächen mit der Orthodoxie der

Primatsanspruch intensiver zur Diskussion, während die reformatorischen
Traditionen stärkere Bedenken gegenüber einem Verständnis der
Lehrautorität und Infallibilität des Bischofs von Rom äussern, durch das die
normative Autorität der biblischen Schriften infrage gestellt werden könnte.

Die östlichen wie die westlichen Konfessionsgemeinschaften bringen
übereinstimmend in die Gespräche mit der Römisch-katholischen Kirche
ihre theologische Überzeugung ein, dass allein auf dem Weg einer institutionell

neu geordneten Gestalt der universalen Kirche, in der Formen der

Synodalität und Konziliarität beim Leitungsdienst angemessene
Berücksichtigung finden, eine Aussicht auf eine ökumenische Verständigung
besteht. Dies aber bedeutet für die Römisch-katholische Kirche, über die

Interpretation der Lehrentscheide des 1. und 2. Vatikanischen Konzils neu
befinden zu müssen.

Die ökumenische Gesprächsatmosphäre hat sich bezüglich der
grundlegenden reformatorischen Anfragen an den Petrusdienst heute deutlich
gewandelt. Von reformatorischer Seite aus geschieht inzwischen keine

grundlegende Infragestellung der Bemühungen der Bischöfe von Rom

mehr, um die Verkündigung des Evangeliums weltweit besorgt zu sein.

Der Vorwurf, der Papst sei ein Antichrist, ist zurückgenommen worden.
Gemeinsam richtet sich in den ökumenischen Gesprächen die Aufmerksamkeit

auf die Frage, wie angesichts der nach dem 16. Jahrhundert gefestigten

römisch-katholischen Lehrtradition - insbesondere in den

Dokumenten des 1. Vatikanischen Konzils - Konvergenzen im Blick auf eine

der Bibel entsprechende Ausübung des Petrusdienstes erreicht werden
könnten. Ein blosses Versprechen der Römisch-katholischen Kirche, die

konziliar zugestandenen Rechte des Papstes zukünftig nicht zur Anwendung

zu bringen, wird als Absichtserklärung nicht ausreichen. Es bedarf
diesbezüglich einer verbindlichen Konzilsentscheidung.

In ökumenisch orientierten Veröffentlichungen finden differenzierende

Lernerträge angesichts der Wechselvol len Geschichte des Papsttums
Beachtung17. Als Vorteile des historisch sich herausbildenden Papsttums
gelten: Das Problem der Macht wird nicht verdrängt, sondern ist offenkundig;

Veränderung und Beständigkeit in der Kirche werden in eine Mittellage

gebracht; es gibt jemanden, der synodalen Entscheidungen zur
Durchsetzung verhelfen kann; die Option für die Einheit der Kirche wird

17 Vgl. exemplarisch: Klaus Schatz, Der päpstliche Primat. Seine Geschichte

von den Ursprüngen bis zur Gegenwart, Würzburg (Echter) 1990.

296



«... den Gnadenlohn des Lobes erwarten dürfen»(Kurt Stalder)

personal vertreten. Als Gefahren des Papstamts sind erkannt: Systembedingt

kann eine unkritische Abwehr von Überlegungen, die zu einer

tiefgreifenden Reform führen mussten, erfolgen; Ansätze zu theologischen
Modellen, die eine stufenweise Einheit der christlichen Kirchen favorisieren,

können verhindert werden; ein Korrektiv bei einem offenkundigen
Versagen des Bischofs von Rom ist im ekklesialen Gesamtgefüge nicht
vorgesehen.

2.3 Offene Fragen

Die Römisch-katholische Kirche hat nach dem 2. Vatikanischen Konzil,
das die Lehren des 1. Vatikanischen Konzils weithin bestätigte, den Papst

jedoch deutlicher in die Kollegialität der Bischöfe weltweit eingebunden
hat18, auf Weltebene vor allem mit der Anglikanischen Kirchengemeinschaft

und mit den Orthodoxen Kirchen Dialoge über das Papstamt
geführt, die noch andauern. Seit 2003 führt auch eine von der Internationalen

Altkatholischen Bischofskonferenz und dem Päpstlichen Rat für die
Einheit der Christen eingesetzte Dialogkommission die Gespräche, die

zuvor in einzelnen Ländern geführt worden waren, auf internationaler
Ebene weiter19.

Nach der Einladung, die Johannes Paul IL in seiner Enzyklika «Ut
unum sint»20 im Jahr 1995 ausgesprochen hat, über sein Dienstamt in
einen offenen Dialog zu treten, sind sehr viele Beiträge erschienen, die zum
Teil auf frühere Vorschläge zurückgreifen. Im Wesentlichen lassen sich
heute drei Perspektiven für das weiterhin erforderliche Nachdenken über
das Dienstamt des Bischofs von Rom unterscheiden:

(l)Die Römisch-katholische Kirche könnte in einem lehramtlichen
Schreiben erklären, dass die Aussagen des 1. Vatikanischen Konzils zu
den Fragen des Jurisdiktionsprimats und der Infallibilität nur für die
westkirchliche Tradition verbindlich sind und daher als Äusserungen einer
kirchlichen Teilsynode neu zur Verhandlung stehen, wenn dies gewünscht

18 Vgl. Hermann J. Pottmeyer, Die Rolle des Papsttums im Dritten Jahrtausend

(QD 179), Freiburg i. Br. (Herder) 1999.

" Vgl. IKZ 100 (2010) H. 1-2 Themenheft »Papstamt und römisch-katholisch

- altkatholischer Dialog«; Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen

Römisch-Katholisch - Altkatholischen Dialogkommission, Paderborn (Bonifa-
tius)/Frankfurt a. M. (Lembeck) 2009.

211 Vgl. Johannes Paul IL, Enzyklika »Ut unum sint« über den Einsatz, für die
Ökumene (VApS 121), Bonn (Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz) 1995.

297



Dorothea Sattler

wäre. Konsequent wäre dann die Einberufung eines Konzils, das den

Namen «ökumenisch» wirklich verdiente.

(2) Die zweite Perspektive geht von der Annahme aus, dass die Aussagen

des 1. Vatikanischen Konzils in der Gesamtkirche verbindlich bleiben.

In diesem Fall könnte eine moralische Selbstverpflichtung in einer
verbindlichen Erklärung des Bischofs von Rom weiterhelfen, niemals das

zur Anwendung zu bringen, was ihm grundsätzlich durch den Wortlaut
des Konzils gestattet bleibt.

(3) Diese Möglichkeit könnte unter Beachtung einer dritten Perspektive

noch überzeugender werden: Vor allem in den USA21 werden theologische

Konzepte entwickelt, die eine Einbindung der Entscheidungen des

Bischofs von Rom in die Kompetenz eines weltweit profilierten
Beratergremiums von Bischöfen aus allen Erdteilen vorsehen, die nicht nur
gelegentlich zu Weltsynoden zusammengerufen werden, vielmehr beständig
tätig sind, um dem Bischof von Rom bei wichtigen Entscheidungen zur
Seite zu stehen. Die Delegierten der Länder könnten in festen Zeitrhythmen

erneuert werden. Warum sollte es ausgeschlossen sein, dass auch

nichtrömisch-katholische Christinnen und Christen einem solchen
Gremium künftig beratend angehörten?

3. Vertiefung: Die Apostolizität der Kirche und ihrer Ämter

3.1 Anliegen von Kurt Stalder bei diesem Thema

Die Frage nach der Apostolizität der Kirche und ihrer Ämter steht nach

Kurt Stalder in enger Verbindung mit der Frage, wie die Kirche in der
Wahrheit bleibt22. Stalder verteidigt in diesem Zusammenhang das Prinzip

auch einer personalen, nicht allein einer materialen (auf den Inhalt
bezogenen) Nachfolge der Apostel. Er schreibt: «die Kontinuität der
apostolischen Sukzession ist nicht nur eine Kontinuität der Lehre oder des

Sakraments - sonst würde die Kirche zu einer intellektualistisch-autoritä-

21 Vgl. Michael J. Buckley, Papal Primacy and the Episcopate. Towards a

Relational Understanding, New York (Crossroads) 1998; Pottmeyer, Rolle (wie
Anm. 18); Peter Hünermann (Hg.), Papstamt und Ökumene. Zum Petrusdienst an
der Einheit aller Getauften, Regensburg (Pustet) 1997; Gruppe von Farfa Sabina,
Gemeinschaft der Kirchen und Petrusamt. Lutherisch-katholische Annäherungen,
Frankfurt a. M. (Lembeck) 2010.

22 Vgl. Kurt Stalder, Wie bleibt die Kirche in der Wahrheit?, in: ders.,
Wirklichkeit (wie Anm. 10), 239-244.

298



«... den Gnadenlohn des Lobes erwarten dürfen»(Kurt Stalder)

ren Grösse -, sondern auch eine Kontinuität der Personen, und zwar in
ihrem Gegenüber von Amtsträgern und Laienschaft»2*. Wichtig ist Stalder

dabei zu betonen, dass die apostolische Sukzession nicht «im Sinne
eines mechanisch anwendbaren Rezepts mit Erfolgsgarantie, sondern im
Sinne einer Verheissung»24 zu verstehen ist. An anderer Stelle wendet sich
Stalder gegen die Vorstellung, die apostolische Sukzession sei ein
«automatisch wirksamer Kontinuitätsmechanismus»25.

Grosse Beachtung schenkt Stalder der Frage, mit welcher
Zeichenhandlung die apostolische Sukzession im Bischofsamt zum Ausdruck
gebracht werden kann. Er votiert für eine Gestaltung der Bischofsweihe, bei
der ein Bischof von Bischöfen anderer Kirchen geweiht wird, denn: «So

sehr sich die Kirche den Bischof selbst gewählt hat, so wahr muss es auch

sein, dass sie sich ihren Bischof nicht selbergibt, sondern ihn bekommt»26.

In der Form der Konsekration durch andere Bischöfe kommt für Stalder

zum Ausdruck, «dass jede Kirche die eine Kirche ist, dass darum jede
Kirche und jeder Bischof für jeden andern Bischof und seine Kirche
mitverantwortlich ist, und dass folglich die Einheit und Katholizität der Kirche

auch die Dimension der geographischen Universalität besitzt»27.

3.2 Der Stand der ökumenischen Dialoge

In neun Thesen lässt sich zusammenfassen, was der Stand der ökumenischen

Dialoge im Blick auf die Frage der Apostolizität der Ämter ist2s:

23 A.a.O., 243 (Hervorhebung im Original).
24 Ebd.

" A.a.O., 242.
26 Ebd.
27 Ebd.
28 Vgl. Die Apostolizität der Kirche. Studiendokument der Lutherisch/Römischkatholischen

Kommission für die Einheit, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M.
(Lembeck) 2009; vgl. die in drei Bänden dokumentierten Studien des Ökumenischen
Arbeitskreises evangelischer und katholischer Theologen: Theodor Schneider/
Günther Wenz (Hg.), Das kirchliche Amt in apostolischer Nachfolge. Band I:

Grundlagen und Grundfragen (DiKi 12), Freiburg i. Br. (Herder)/Göttingen (V&R)
2004, darin bes. Dorothea Sattler, Überlieferung des Apostolischen Glaubens in
der kirchlichen Gemeinschaft. Zum Stand der ökumenischen Bemühungen um ein

gemeinsames Verständnis der Apostolischen Sukzession in Dialogen mit
römischkatholischer Beteiligung, 13-37; Dorothea Sattler/Günther Wenz (Hg.), Das
kirchliche Amt in apostolischer Nachfolge. Band 2: Ursprünge und Wandlungen (DiKi

13), Freiburg i. Br. (Herder)/Göttingen (V&R) 2006; dies. (Hg.), Das kirchliche

299



Dorothea Sattler

(1) Auf der Basis einer vielerorts geschehenen Sichtung der biblischen
Ämterlehre und der Quellen kirchlicher Tradition ist eine Verständigung
auf die theologische Aussage gelungen, das Amt gehe auf eine göttliche
Stiftung zurück. In der Studie «Lehrverurteilungen - kirchentrennend?»
heisst es dazu: «Das kirchliche Amt ist nicht von der Gemeinde ableitbar,
sondern hat seinen Ursprung in einer göttlichen Sendung und Einsetzung
[...]. Daher handeln die Amtsträger in Ausübung ihres Auftrags auch nach

reformatorischem Verständnis nicht in eigenem Namen, sondern
repräsentieren die Person Christi»29.

(2) Auf der Grundlage einer Übereinkunft über die Analogizität des

Sakramentenbegriffs lässt sich auch die Frage der Sakramentalität des

Amtes heute in differenzierter Weise gemeinsam beschreiben. «Wer euch

hört, hört mich, und wer euch ablehnt, der lehnt mich ab» (Lk 10,16). Auf
diese Verheissung Jesu Christi im Erzählzusammenhang der Aussendung
der zweiundsiebzig Jünger und auf die weiteren neutestamentlichen
Sendungsworte (vgl. Mk 16,15; Joh 20,21-22) bezieht sich die auch in der
lutherischen Tradition mögliche Anerkenntnis der Sakramentalität des

Ordo.

(3) Im Blick auf die Unterscheidung zwischen dem gemeinsamen
Priestertum aller Getauften und dem besonderen sakramentalen Amt
haben die ökumenischen Gespräche eine Konvergenz erreicht. Das Amt der

Leitung, der Sammlung, der Versöhnung, der Weisung und der Mahnung
ist ein anderes Amt als das Amt aller Getauften.

(4) Zu den Wesensmerkmalen der Kirche gehört ihre Apostolizität.
Diese ist als ein präsentisch-eschatologisches Kennzeichen der gesamten
christlichen Glaubensgemeinschaft zu verstehen, deren Erfüllung wirksame

Gabe des Heiligen Geistes ist und deren Ermangelung das beständige
Bemühen um Erneuerung der Kirche am Leitbild des apostolischen

Ursprungs erfordert.
(5) Die Überlieferung (paradosis) des apostolischen Evangeliums

geschieht in der Gemeinschaft (koinonia) der Getauften. Es gilt, den apostolischen

Glauben in den wechselvollen Zeiten der Geschichte zu bewahren.

Amt in apostolischer Nachfolge. Band 3: Verständigungen und Differenzen (DiKi
14), Freiburg i. Br. (Herder)/Göttingen (V&R) 2008.

29 Karl Lehmann/Wolfhart Pannenberg (Hg.), Lehrverurteilungen -
kirchentrennend? Band 1: Rechtfertigung, Sakramente und Amt im Zeitalter der
Reformation und heute (DiKi 4), Freiburg i.Br. (Herder)/Göttingen (V&R) 1986, 158. Die
Argumentation im Zitat bezieht sich auf die lutherische Bekenntnisschrift «Confessio

Augustana» von 1530, Nr. 5.

300



«... den Gnadenlohn des Lobes erwarten dürfen»(Kurt Stalder)

Die dabei leitenden Intentionen sind eine missionarische (Gewahrwerden
des Evangeliums) und eine mystagogische (Vertrautwerden mit dem
Evangelium).

(6) Es ist sinnvoll, im Blick auf die Apostolische Sukzession einen

materialen Aspekt (Gehalt) und einen formalen Aspekt (Gestalt) zu
unterscheiden. Der apostolische Glaube ist seinem wesentlichen Inhalt nach das

Bekenntnis zur Heilsbedeutsamkeit der Menschwerdung, des Lebens, der

Auferweckung und der Erhöhung des gekreuzigten Jesus Christus. Die
Weisen der Sicherung der apostolischen Ursprungstreue sind vielfältig; sie

erschöpfen sich nicht in dem apostolisch begründeten Amt, sondern sind
im umfassenden Horizont der Liturgie, der Diakonie und des Zeugnis-
dienstes der gesamten Glaubensgemeinschaft zu betrachten. In vielen

Dialogdokumenten ist zu lesen, dass die kirchlichen Wege zur Sicherung der

Kontinuität im Glauben der Apostel vielgestaltig sind und die Thematik
der Apostolischen Sukzession im Bischofsamt in diesem Gesamtzusammenhang

zu behandeln ist.

(7) Die grundlegende Bedeutung der göttlichen Berufung in eine
menschliche Zeugenschaft im Geschehen der Überlieferung des apostolischen

Glaubens findet in ökumenischen Dokumenten Anerkennung. Die
in der reformatorischen Tradition gebräuchliche Rede von der «successio

verbi» (Nachfolge in der Verkündigung des Wortes) steht nicht in sich

ausschliessender Konkurrenz zur «successio personae» (Nachfolge im
Sinne einer Personenfolge), wenn dabei das im Kanon der Heiligen Schrift
bewahrte apostolische Erbe als kritisches Korrektiv in geregelter Weise
bei der Traditionsbildung wirksam werden kann.

(8) Eine Unterscheidung zwischen dem Amt der lokal begrenzten
Gemeindeleitung und dem überregional tätigen Aufsichtsamt (episkope)
kann sich auf die spätneutestamentlichen biblischen Schriften stützen und
hat sich in der Geschichte der christlichen Glaubensgemeinschaft vielfach
bewährt. Die Episkope ist in unterschiedlicher Weise (personal, kollegial
oder kommunial) und in variierender Begrifflichkeit in den christlichen
Gemeinschaften bis heute bewahrt worden. In vielen neueren ökumenischen

Dokumenten richtet sich die Aufmerksamkeit verstärkt auf eine

gemeinsame Bestimmung der Wirkweise der Episkope im Sinne der Wahrung

des apostolischen Ursprungs der Kirche.
(9) Die mit Gebet und Handauflegung unter Anrufung des Heiligen Geistes

geschehende (ordnungsgemässe) Amtsübertragung sichert nicht
unangefochten das Verbleiben einzelner ordinierter Menschen in der Treue

zum apostolischen Glauben. Traditio und Successio können in Konflikt

301



Dorothea Sattler

geraten. Die Handlauflegting ist eine Zeichenhandlung für die Bitte um
Geistbegabung der Ordinierten, ein äusserlich bleibender Ritus garantiert
nicht die Wirksamkeit der mit dieser Zeichenhandlung verbundenen
Verheissung.

3.3 Überwindung der Geistvergessenheit

In zahlreichen bilateralen und multilateralen Dialogen auf nationaler und
internationaler Ebene konnten Annäherungen erreicht werden, auf deren
Basis die Aussicht besteht, zu einer wechselseitigen Anerkennung der
Ämter zu finden. Im innerreformatorischen Bereich ist insbesondere

angesichts der intensivierten Gespräche mit der Anglikanischen Kirchengemeinschaft

das Bewusstsein dafür gewachsen, das Bischofsamt in Gestalt
der Episkope (überregionale Leitungsdienste) vom Pfarramt mit der
Aufgabe der Gemeindeleitung zu unterscheiden. Aussichten auf eine ökumenische

Verständigung in der Ämtertheologie bestehen, wenn pneumatolo-
gische (geisttheologische) Aspekte höhere Bedeutung gewinnen: Ämter,
die sich im Sinne eines Ausweises des offenkundigen Geistwirkens (im
Zeugnis für das Evangelium und in der Diakonie) bewährt haben, können
in einem geistlichen Urteil als apostolisch begründet anerkannt werden30.

Im Hinblick auf eine künftige ökumenische Verständigung über die
kirchlichen Ämter sind insbesondere folgende Gesichtspunkte zu
berücksichtigen: Die Konvergenzerklärungen von Lima aus dem Jahr 1982

formulieren in ihrem ämtertheologischen Abschnitt unter der Überschrift
«Sukzession in der apostolischen Tradition» die Basis für alle weiteren

Überlegungen: «Der Geist hält die Kirche in der apostolischen Tradition
bis zur Vollendung der Geschichte im Reich Gottes»31. Einmütig bekennen

sich die Dialogpartner in den ökumenischen Dokumenten auch zu den

charismatisch begründeten Dienstämtern: «Innerhalb der Kirche gibt es

eine Vielfalt von Diensten und Charismen des Heiligen Geistes, die ge-

30 Vgl. Dorothea Sattler, Der lebendige Erinnerer an das apostolische Erbe.

Pneumatologische Argumentationen in den ökumenischen Gesprächen über die
Ämter, in: dies./Gunther Wenz (Hg.), Amt, Band 3 (wie Anm. 28), 13-39.

31 Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklärungen der Kommission für
Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen (Lima 1982).

in: Harding Meyer u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Übereinstimmung (fortan:
DWÜ). Bd. 1. Frankfurt a. M. (LembeckVPaderborn (Bonifatius) 1983. 579.

302



«... den Gnadenlohn des Lobes erwarten dürfen»(Kurt StaIder)

meinsam Jesus Christus bezeugen und zusammen dem Aufbau des einen
Leibes Christi dienen (1 Kor 12,4—31)»32.

Auf der Grundlage der einmütigen Zustimmung zum Ausschluss einer

quasi magischen Wirksamkeit der Ordination ohne personale Vorbedingungen

wird gleichwohl in mehreren Dialogdokumenten zur Ämterfrage
der liturgischen Feier der Ämterübertragung insbesondere angesichts
ihres epikletischen Charakters hohe Aufmerksamkeit geschenkt. Bereits im
Lima-Dokument von 1982 heisst es: «Der Akt der Ordination durch
diejenigen, die für diesen Dienst ernannt worden sind, bestätigt die Bindung
der Kirche an Jesus Christus und das apostolische Zeugnis und erinnert
daran, dass es der auferstandene Herr ist, der der wahre Ordinator ist und
der die Gabe verleiht. Indem sie ordiniert, sorgt die Kirche unter der
Eingebung des Heiligen Geistes für treue Verkündigung des Evangeliums und
schlichten Dienst im Namen Christi. Die Handauflegung ist das Zeichen
der Gabe des Geistes»33.

Folgende in Dialogen erreichte Verständigungen stimmen zuversichtlich:

Die katholischen Teilnehmer sind überzeugt, dass sie im Licht der neueren
biblischen und historischen Erkenntnisse wie aufgrund der ökumenischen

Erfahrung vom Wirken des Heiligen Geistes in den anderen Kirchen die
traditionelle Verwerfung der Gültigkeit des lutherischen Amtes neu überdenken
müssen, f...1 Ausserdem scheint ihnen der Hinweis bedenkenswert, das Amt
der lutherischen Kirchen sei durch pneumatischen Aufbruch in einer Notsituation

entstanden. Das Überdenken der Lehre von der apostolischen Sukzession
und die Erwägungen über eine charismatisch entstandene Beauftragung
sowie eine presbyterale Sukzession scheinen eine Korrektur des traditionellen
Standorts zuzulassen34.

Die Sendung Christi und die Ausrüstung der Kirche in seinem Dienst sind
auch Werk des Heiligen Geistes. Die Sendung des Heiligen Geistes gehört zur
Konstitution selbst der Kirche und ihres Amtes und nicht bloss zu ihrem
effektiven Funktionieren. Zu oft sind Unausgewogenheiten in theologischen
Auffassungen des Amtes Ergebnis und das Zeichen einer ungenügenden
trinitarischen Theologie. Es ist die Kraft des Geistes, wodurch der Herr sein

Volk in dessen apostolischer Berufung trägt. Diese Kraft zeigt sich in einer

32 Das geistliche Amt in der Kirche. Bericht der Gemeinsamen Römisch-katho-

lischen/Evangelisch-lutherischen Kommission (1981). in: DWÜ 1 (wie Anm. 31), 335.
33 Taufe. Eucharistie und Amt (wie Anm. 31), 581.
34 Bericht der Evangelisch-lutherisch/Römisch-katholischen Studienkommission

«Das Evangelium und die Kirche» (Malta-Bericht 1972), in: DWÜ 1 (wie Anm. 31),

249.

303



Dorothea Sattler

Vielzahl von Weisen, in Charismen, Gnadengaben des einen Geistes (vgl.
1 Kor 12,4ff.). Geleitet vom Plan Gottes in dieser Welt und als Werkzeug in
dessen Dienst hat die Kirche einen charismatischen Charakter.35

Mit dem besonderen Fall der apostolischen Sukzession verhält es sich wie mit
allen Aspekten des kirchlichen Amtes: Sie erfordert zugleich historische
Kontinuität mit den ersten Aposteln und die gnadenhaft erneuerte Aktion des

Heiligen Geistes. Entsprechend der Verheissung Christi lebt die Kirche von
der Kontinuität der freien Gabe des Heiligen Geistes. Dies schliesst sowohl
eine ritualistische Konzeption der Sukzession aus wie auch ein mechanisches
Verständnis der Kontinuität, sowie letztlich eine unabhängig von der historischen

Gemeinde erfolgende Sukzession36.

Auf der 9. Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen 2006
in Porto Alegre wurde ein Dokument zu Fragen der Ekklesiologie37
verabschiedet - basierend auf der 2005 veröffentlichten Studie von «Faith
and Order» über das Wesen und die Sendung der Kirche38. Ökumenische
Dokumente sind in jüngerer Zeit dazu übergegangen, schwierige Fragen
einfach zu formulieren. Am Ende fragt dieser Ekklesiologie-Text: «In
welcher Weise ist es Ihrer Kirche möglich, die geordneten Ämter anderer
Kirchen anzuerkennen?»39 Voraus geht eine Beschreibung der Katholizität

der Kirche: «Jede Kirche ist katholische Kirche, aber nicht deren

Ganzheit. Jede Kirche vollzieht ihre Katholizität, indem sie in Gemeinschaft

mit den anderen Kirchen steht. Wir erklären, dass die Katholizität
der Kirche ihren sichtbarsten Ausdruck im gemeinsamen Abendmahl und

in einem gegenseitig anerkannten Amt findet.»40 Das Ziel ist bestimmt,
die Wege sind offen. Eine pneumatologische Ausrichtung der Ekklesiologie

erscheint als die am ehesten aussichtsreiche ökumenische Perspektive.
Mehr und mehr wird Christinnen und Christen aller Konfessionsgemeinschaften

bewusst, dass sie in der Taufe von Jesus Christus selbst in

35 Die Gegenwart Christi in Kirche und Welt. Schlussbericht des Dialogs
zwischen Reformiertem Weltbund und dem Sekretariat für die Einheit der Christen
(1977), in: DWÜ 1 (wie Anm. 31), 511.

36 A.a.O, 512.
37 Vgl. Erklärung zur Ekklesiologie: Berufen, die eine Kirche zu sein, in: Klaus

Wilkens (Hg.), In deiner Gnade, Gott, verwandle die Welt. Porto Alegre 2006. Neunte

Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen, Frankfurt a. M. (Lembeck)
2007, 234-241

38 Vgl. The Nature and Mission of the Church (FOP 198), Genf (WCC) 2005.
39 Erklärung zur Ekklesiologie (wie Anm. 37), 240 (Nr. 14.e.).
40 A.a.O., 237 (Nr. 6).

304



«... den Gnadenlohn des Lobes erwarten dürfen»(Kurt Stalder)

den Dienst seiner Nachfolge gerufen worden sind. Als geisterfüllte
Menschen leben sie aus Gottes Kraft und bezeugen auf vielfältige Weise die
befreiende Wirksamkeit des Evangeliums: Gott löst die Stricke der Schuld
und er errettet aus den Fängen des Todes.

4. Perspektive: Die Gemeinde am Ort und die Einheit der Kirche(n)

4.1 Anliegen von Kurt Stalder bei diesem Thema

Kurt Stalder sah die Einheit der Kirchen in den einzelnen Lokalkirchen
verwirklicht. Pointiert schreibt er:

Da sich konkreter Vollzug von Gemeinschaft nur in einem bestimmt
umgrenzten Raum ereignen kann, tritt Kirche grundsätzlich als <Kirche an
einem Ort> [...] in Erscheinung. In jeder [...] Lokalkirche ist die ganze
Wirklichkeit von Kirche gegenwärtig, da in ihr die Macht der Versöhnung und die
Teilhabe am trinitarischen Leben ganz gegenwärtig wird. Man kann daher

von jeder Lokalkirche sagen, dass sie eine soteriologisch-trinitarische Realität

sei, in der mitten in diesem «Aion» die Wirklichkeit der Versöhnung konkret

begegnet und konkret erlebt und erfahren wird.41

Es ist zu wünschen und zu hoffen, dass es so ist in den christkatholischen
Gemeinden! Ich erlebe die römisch-katholischen Ortskirchen in aller Regel

nicht so - weder die Pfarrgemeinden noch die Bischofskirchen. Eigentlich

sind sie ein Ort, an dem Versöhnungsbereitschaft personal begegnet
sowie gelebt und erfahren werden sollte.

Im Blick auf die Frage, was dieses lokal geprägte Kirchenmodell für
die Frage nach der Einheit der Kirchen bedeutet, gesteht Stalder seine

Ratlosigkeit ein. Er schreibt: «Bei all dem bleibt etwas, das mich sehr
bedrückt: Die volle gegenseitige Anerkennung als Kirche Christi, die zu

völlig verpflichteter Gemeinschaft an einem Ort, also zu Lokalkirchen
führen würde, scheint nicht weniger zu implizieren als eine Umwandlung
und insofern einen Abbruch der Konfessionskirchen am betreffenden Ort.
Aber wie das zugehen soll, weiss ich nicht»42. Stalder schwankt selbst

zwischen dem Weg der kleinen Schritte in der Ökumene und der Option
auf die wechselseitige Anerkennung aller Kirchen als Kirchen zu warten.
Er formuliert dann das Votum, sich einander die Gründe für eine be-

41 Kurt Stalder, Die Einheit der Kirche in den Lokalkirchen, in: ders.,
Wirklichkeit (wie Anm. 10), 110-125, hier 111.

42 A.a.O.. 124.

305



Dorothea Sattler

stimmte ekklesiale Praxis darzulegen. Zugleich möchte er auf der Stiche
nach der Wiederherstellung der sichtbaren Einheit der Kirchen bleiben.
Stalder bleibt ein Suchender und sagt am Ende: «Jeder Schritt mit einer

neuen Erfahrung und Erkenntnis der in Jesus Christus wiederhergestellten
Gemeinschaft verstärkt die Hoffnung»43.

4.2 Der Stand der ökumenischen Dialoge

Genau zu bestimmen, was mit der Rede von der Einheit der Kirche
gemeint ist, ist keine leichte Aufgabenstellung. Lebendig vor Augen ist uns
eher, wie bunt und vielgestaltig das kirchliche Leben ist. Das Alter der

Gemeindemitglieder, die Erwartungen und Interessen, die Sprachen und
Gesten in den Gottesdiensten, die Berufswelten der Getauften, die Stärke
der Glaubenskraft, die Kenntnisse der Grundlagen des Glaubens, die
ethischen Werte, die Lebensfragen - all das kommt in grosser Unterschiedlichkeit

zusammen an den Orten, an denen Christinnen und Christen Gottes

Wort hören, Gottes Taten feiern und sich zum Dienst an den Menschen
bereit erklären.

Es ist ein Verdienst der Ökumenischen Bewegung, bei ihrer intensiv
betriebenen Suche nach dem rechten Verständnis der christlichen Einheit
zu erkennen, dass mit ihr nicht Einheitlichkeit, nicht Uniformität in den

Ausdrucksgestalten des Glaubens gemeint ist. Die Vielfalt birgt einen

grossen Reichtum: Die Sprachen, die Gesänge und die Bewegungsformen
in den Gottesdiensten können unterschiedlich sein. Es gibt mehrere,

gleichberechtigte Wortgestalten, in denen der eine christliche Glaube zum
Ausdruck kommen kann. Legitim ist die Vielfalt der kirchlichen Lebensformen,

solange diese als kulturspezifische, situationsbezogene, aktuelle
Darstellungen des Wesens der einen Kirche zu erkennen sind. Aber die
Kirche darf sich nicht in eine unverbundene Vielheit auflösen. Welche
Gestalt der Einheit darf nicht preisgegeben werden?

Die biblischen Schriften legen davon Zeugnis ab, dass die Einheit der
Kirche eine Gabe Gottes ist. Die angestrengte Tatkraft allein von
Menschen kann die Einheit der Kirche nicht erzwingen. Der eine Geist Gottes
bewirkt die Einheit der Kirche: «Durch den einen Geist wurden wir in der
Taufe alle in einen einzigen Leib aufgenommen, Juden und Griechen,
Sklaven und Freie; und alle wurden wir mit dem einen Geist getränkt»
(1 Kor 12,13; vgl. Gal 3,28). Die unterschiedlich begabten Menschen in

43 A.a.O., 125.

306



«... den Gnadenlohn des Lobes erwarten dürfen»(Kurt Stalder)

den christlichen Gemeinden sollen ihre Kräfte in den Dienst der Verkündigung

des einen Evangeliums stellen: »Es gibt verschiedene Gnadengaben,

aber nur den einen Geist. Es gibt verschiedene Dienste, aber nur
den einen Herrn. Es gibt verschiedene Kräfte, die wirken, aber nur den

einen Gott: Er bewirkt alles in allen (1 Kor 12,4-6)». Die von Gott
gewährte Teilhabe am trinitarischen Wesen Gottes ist der Grund der Einheit
der Kirche.

In der Wertschätzung der auch sichtbaren Einheit der Kirche sind die
Konfessionen nicht einig. Vielen evangelischen Christen genügt das Wissen

um die geistliche Verbundenheit mit den anderen Getauften. Aus
römisch-katholischer Sicht gilt es, neben der Einheit im Hören auf Gottes
Wort auch die Einheit in der Feier der Sakramente, in der lehrhaften
Darstellung der Zusammenhänge des Glaubens sowie in der Verbundenheit
mit den Ortsbischöfen und in besonderer Weise mit dem Bischof von Rom

erfahrbar, erkennbar zu leben. Dem amtlichen Dienst in der Kirche ist die
besondere Sorge um die Einheit der Kirche aufgetragen - zum Schutz der
bereichernden Vielfalt und zur Wahrung der darin bleibend gegebenen
Gemeinschaft.

4.3 Letzte Ungewissheit - eingestanden auch von Kurt Stalder

Die Orte, an denen kirchliches Leben zu erfahren ist, sind weltweit
vielfältig: In Südkorea versammeln sich Sonntag für Sonntag in lokalen
Gemeinden tausende von charismatisch bewegten Christinnen und Christen
mit reformiert-evangelischer oder lutherisch-evangelischer Tradition zu
einer liturgischen Wortgottesfeier. In Afrika begeben sich Familien tagelang

auf einen Fussweg, um einen Priester anzutreffen, der Eucharistie
feiert, die Kinder tauft und das Eheversprechen entgegennimmt. In Taizé
versammeln sich Jugendliche zum Gespräch, zum Gesang und zu Diensten

füreinander. Suppenküchen für die Ärmsten der Armen werden auch

heute von der Heilsarmee und den Quäkern in den USA bereitgestellt.
Orthodoxe Mönche versammeln sich auf dem Berg Athos mehrmals am
Tag zum Stundengebet in einem gottesdienstlichen Raum mit Ikonen, die
die Gegenwart der abgebildeten Heiligen wirksam werden lassen.

Römisch-katholische Frauen beten vor der Eucharistiefeier den Rosenkranz.
In Katechesen und im schulischen Religionsunterricht werden Kinder und

Jugendliche in vielen Sprachen mit der christlichen Bekenntnistradition
vertraut gemacht. Dies alles geschieht im Namen Jesu Christi.

307



Dorothea Sattler

Ist diese Vielfalt ein Reichtum? In einem ökumenisch sensiblen Beitrag

über die Kirche - über die Kirchen - ist diese Schlüsselfrage nicht mit
Ja oder Nein zu beantworten. Es gilt, näher hinzuschauen: Manche Vielfalt

in den Zeugnisgestalten der Christinnen und Christen ist eine
Bereicherung für die Gemeinschaft all derer, die sich zum Kyrios, zum Herrn
Jesus Christus, bekennen und daher Kirche sind. Der Begriff Kirche ist
ein Verweiswort: dem Gedächtnis dieses Kyrios dient jede wahre Kirche.
Die in Zeit und Geschichte begegnenden Kirchen leben jedoch im Streit
über die wahre Gestalt dieses Herrendienstes. Die gelebte Vielfalt kann
auch eine Gefährdung der Glaubwürdigkeit der Sendung Jesu Christi sein.

Von frühester Zeit der Ökumenischen Bewegung an gilt daher die Bitte
Jesu bei seinem Abschied aus dem irdischen Dasein kurz vor seinem Tod
als ein Impuls, in der Vielfalt die Einheit zu suchen. Jesus bittet: «Alle
sollen eins sein: Wie du, Vater, in mir bist und ich in dir bin, sollen auch
sie in uns eins sein, damit die Welt glaubt, dass du mich gesandt hast» (Joh
17,21). Es gibt einen Zusammenhang zwischen dem Erscheinungsbild der
Kirche(n) und der Glaubwürdigkeit des christlichen Gottesbekenntnisses.

Viele Christinnen und Christen, die für die Ökumenische Bewegung
offen sind, erleben insbesondere die der eigenen Tradition fremden Gebete

und Gesänge als einen anregenden Impuls, in unvertrauter Sprache auf
das eine Christusbekenntnis zu hören. Die Bereitschaft von Menschen in
anderen Konfessionsgemeinschaften, auch unter Gefahren für das eigene
Leben ein Zeugnis ihrer österlichen Hoffnung angesichts der Auferweckung

Jesu Christi zu geben, bewegt und führt zueinander. Diakonische
Einrichtungen arbeiten heute weltweit in enger Kooperation. Die Sorge

um die Lebensgrundlagen für künftige Generationen in der Bewahrung
der Schöpfung, der Ruf nach Frieden in allen Ländern unter Achtung der
Menschenwürde und die Suche nach Gerechtigkeit zwischen Kulturen,
Geschlechtern und Generationen - all das verbindet die Kirchen miteinander.

«Die Niedergeschlagenheit setzt ein, wenn ich zu allem, was ist, nur
noch sagen kann: <Na und?>»44 Zu mancher Niedergeschlagenheit mag es

in jüngerer Zeit aus ökumenischer Perspektive Anlass geben. Der Versuchung

zur Empfindung von Gleichgültigkeit gilt es dennoch zu widerstehen.

Gibt es nicht auch Hoffnungszeichen?

44 Peter Handke, Phantasien der Wiederholung, Frankfurt a. M. (Suhrkamp)
1983, 60.

308



«... den Gnadenlohn des Lobes erwarten dürfen»(Kurt Stalder)

Dorothea Sattler (geb. 1961 in Koblenz D), Prof. Dr. theol. Sie studierte
römisch-katholische Theologie und Romanistik in Freiburg i. Br. und Mainz.
1992 Promotion, 1996 Habilitation in Mainz, 1996-1998 Gastprofessur an
der Freien Universität Berlin, 1998-2000 Professorin für Systematische
Theologie und Religionspädagogik in Wuppertal, seit 2000 Professorin an
der Katholisch-Theologischen Fakultät der Westfälischen Wilhelms-Universität

Münster; Direktorin des dortigen Ökumenischen Instituts. Mitglied des

Zentralkomitees der Deutschen Katholiken, Wissenschaftliche Leiterin des
Ökumenischen A rbeitskreises evangelischer und katholischer Theologen
(zusammen mit Prof. Dr. Volker Leppin, Jena), Delegierte in der deutschen
Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen aufBundesebene.

Adresse: Westfälische Wilhelms-Universität Münster, Katholisch-Theologische
Fakultät, Ökumenisches Institut, D-48149 Münster, Deutschland.
E-Mail: dorothea.sattler@uni-muenster.de

English Summary

This article outlines basic ecumenical concerns of Kurt Stalder's theology - the

nature of authority in the Church and the concept of (papal) primacy, the question
of apostolicity, and the relation between the local and the universal church. These

concerns are brought into dialogue with the current state of ecumenical dialogues
and with issues in need of further discussion. Despite the temptation to resignation
when faced with problems still resisting a practical solution, the quest for
ecumenical understandig, mutual enrichment and growing consensus is still to be

pursued: Christ's call to be "one" is an appeal to the credibility of our Christian
testimony.

309


	"...den Gnadenlohn des Lobes erwarten dürfen" (Kurt Stalder) : Gedanken zur Ekklesiologie in ökumenischer Perspektive

