
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 103 (2013)

Heft: 3-4

Artikel: Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung
von 1989

Autor: Arx, Urs von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405130

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische
Kirchenverfassung von 1989

Urs von Arx

Mein Vortrag gliedert sich in drei ungleich lange Teile: Ich stelle zuerst die
ekklesiologischen Überlegungen Stalders dar, die für die Ortskirche (in
altkirchlich orientierter Sicht «Bistum» genannt) relevant sind; dann gehe
ich auf diejenigen Aussagen der Verfassung der Christkatholischen Kirche

der Schweiz ein, für die ein Vergleich mit seiner Ekklesiologie
aufschlussreich ist; schliesslich setze ich die Kirchenverfassung in Beziehung
zu dem im neueren ökumenischen ekklesiologischen Diskurs öfter
rezipierten Begriff episkope, den auch Stalder kennt, und lege im Anschluss
sowohl an seine Überlegungen wie auch an die im Lima-Dokument von
1982 vorkommende Rede der dreifachen Weise, das ordinierte Amt
auszuüben, eine auf die christkatholische, d.h. schweizerische altkatholische
Ortskirche bezogene Konkretisierung vor.

1. Ein Blick auf Kurt Stalder ekklesiologischen Grundansatz

Kurt Stalder gehörte der Kommission an, welche Bischof und Synodalrat
im Jahr 1977 mit dem Auftrag eingesetzt hatte, eine Totalrevision der
Verfassung der Christkatholischen Kirche der Schweiz vorzubereiten.
Dass er als Professor für Neues Testament, Homiletik und Katechetik die
damalige Christkatholisch-theologische Fakultät in einer Angelegenheit
vertrat, die man doch mit Kirchenrecht und allenfalls mit Ekklesiologie
als einem Teilbereich der Systematischen Theologie in Verbindung bringt,
kann nur überraschen, wer seine diesbezüglichen Arbeiten zu Fragen der
Struktur der Kirche und zum Amt und zum Recht in der Kirche nicht
kennt. Welchen Stellenwert die Kirche für ihn hatte, lässt sich am Titel
eines 1984 erschienenen Sammelbandes erahnen: Der Untertitel
«Ekklesiologische Untersuchungen und ihre Bedeutung für die Existenz von Kirche

heute» dient als nähere Explikation des Haupttitels: «Die Wirklichkeit

IKZ 103 (2013) Seiten 267-290 267



Urs von Arx

Christi erfahren»1. In einer Zeit, die damals vom Schlagwort «Jesus Ja -
Kirche nein» geprägt war, lag darin fast eine Provokation.

/. / Kirche als Erweis der in Jesus Christus geschehenen Versöhnung
Gottes mit den Menschen

Wiederholt hat Stalder die These vertreten, dass sichtbare und konkret
erfahrbare Kirche so etwas wie das Ziel der Sendung Jesu bzw. der Erweis
der in Jesus Christus geschehenen Erlösung, Rechtfertigung und Versöhnung

sei. Dazu als Beispiel ein Zitat:

Wie die Sünde und ihre Folgen in der Trennung und Feindschaft zwischen
Gott und den Menschen und der Menschen untereinander bestehen, so erweist
die Versöhnung in Jesus Christus ihre Wirklichkeit in der Wiederherstellung
der Gemeinschaft, wobei sich die neue Gemeinschaft mit Gott im Werden von
Gemeinschaft unter Menschen zeigen muss und diese Gemeinschaft von
Menschen in der Gemeinschaft mit Gott, in der Teilhabe am trinitarischen
Leben gründet. Versöhnung kann darum nicht individualistisch, sondern nur
gemeinschaftlich verstanden und erfahren werden [...] Wo an einem Ort die

Versöhnung in Christus erkannt und die Befreiung zur Gemeinschaft mit Gott
und den Menschen ergriffen und konkret vollzogen wird, da ist Kirche.2

Damit ist Kirche als ein Raum erfahrbarer menschlicher Beziehungen
gesehen - und dies bei aller Ambivalenz, die einerseits mit ihrer geistlichen

Verwiesenheit auf Gott und damit ihrem räum- und zeitübergreifendem

Charakter zu tun hat (zur weltweiten «irdischen»Kirche gehören auch

die «himmlische» Kirche und die entschlafenen Getauften), andererseits

1 Kurt Stalder. Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiologische Untersuchungen

und ihre Bedeutung für die Existenz von Kirche heute, Zürich (Benziger)
1983.

2 Kurt Stalder, Die Einheit der Kirche in den Lokalkirchen, in: ders..
Wirklichkeit (wie Anm. 1). 110-125, hier 110-111. Vgl. ferner ders., Vorwort, in: ebd. 7-9,
hier 8; ders., Zur Frage nach dem Amt in der Kirche, in: ebd., 77-104, hier 84; ders.,
Der ekklesiologische und kirchenrechtliche Gehalt der Utrechter Union der Altkatholischen

Kirchen, in: ebd., 193-227, hier 202; ders., Wie bleibt die Kirche in der
Wahrheit?, in: ebd. 239-244, hier 241; ders., Ekklesiologie und Rechtsstruktur der
Utrechter Union der altkatholischen Bischöfe, in: ebd.. 258-272. hier 264 f. Zudem

Kurt Stalder, Meine Theologie. Nachschrift einer Vorlesung, in: ders., Sprache und

Erkenntnis der Wirklichkeit Gottes. Texte zu einigen wissenschaftstheoretischen und

systematischen Voraussetzungen für die exegetische und homiletische Arbeit. Hg.
von Urs von Arx unter Mitarbeit von Kurt Schori und Rudolf Engler (ÖBFZPhTh 38),

Freiburg Schweiz (Universitätsverlag) 2000, 381-382. u.ö.

268



__Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

mit der faktischen Gemeinschaftswidrigkeit (Sünde) ihrer Glieder. Dieses
Verständnis impliziert für Stalder zwei Dinge: Kirche als konkreter Vollzug

von Gemeinschaft spielt in einem umgrenzten Raum - theologisch
gesprochen in einer Ortskirche, die freilich mit unzähligen anderen
ebensolchen Ortskirchen hinsichtlich ihrer soteriologisch-trinitarischen Realität

bzw. ihrer Teilhabe am trinitarischen Leben Gottes identisch ist und
deshalb notwendigerweise mit ihnen in einer verbindlich strukturierten
Gemeinschaft steht;3 und Kirche ist - in einer gewissen Analogie zu dem
einen Gott Vater, Sohn und Heiliger Geist -eine Einheit-in-Gemeinschaft,
konstituiert durch Gegenüber- und Miteinander-Verhältnisse. In solchen
kirchenkonstitutiven Gegenüber-Verhältnissen, die eine Art relationale
Ontologie implizieren, «wird die Versöhnung in Christus, die Kontinuität
mit den Aposteln und Jesus, die Teilhabe am trinitarischen Leben zu
einem konkreten Geschehen»4.

1-2 Das Gegenüber und Miteinander von apostolischem Amt und
Pneumatophorer Laienschaft

Die Rede von Gegenüber-Verhältnissen setzt offensichtlich die Figur des
Gesprächs voraus, wo zwei oder mehr Menschen miteinander «von Angesicht

zu Angesicht» und damit in ihrem vorgegebenen und zugleich auf
Begegnung angewiesenen Mensch-Sein kommunizieren. Man darf hier
nicht ein Gegeneinander hineinlesen, was möglicherweise deshalb
geschehen kann, weil Stalder die Grundkonstellation des Gegenüber-Verhältnisses

in der Ortskirche in der wechselseitigen Zuordnung von
ordinierten Amtsträgern und Laienschaft sieht. Schlechte Erfahrungen mit
autoritären Geistlichen oder ein wie auch immer erworbenes antiklerikales

Grundgefühl können zu einem solchen Missverständnis führen. Im
apostolischen Amt von Bischof, Presbyterium (Priester) und Diakonat5
setzt sich die Sendung Christi und der Apostel fort, die aber nicht losgelöst

1

Vgl. dazu besonders Stalder, Einheit (wie Anm. 2); ders., Wahrheit (wie
Anm. 2).

4 Stalder, Einheit (wie Anm. 2), 111.
5 Die ausdrückliche Erwähnung des Diakonates taucht erst in späteren Texten

Stalders auf, vermutlich weil in den altkatholischen Kirchen erst 1982-1985 der
permanente Diakonat wiederhergestellt wurde. Vorher waren nur das Priesteramt anstrebende

Lernvikare während kurzer Zeit als Diakone tätig, der Diakonat war somit nur
eine ausbildungsbedingte Vorstufe zum Pfarramt; vgl. Urs von Arx, Zur Erneuerung
des Diakonates in der altkatholischen Kirche, in: IKZ 95 (2005) 209-213.

269



Urs von Arx

von der umfassenden Begabung und Beauftragung aller Getauften als

Geistträger gesehen werden darf. Vielmehr bedingen sich beide Seiten:
Neben der Verkündigung des Evangeliums und der Feier der Eucharistie
und der anderen Sakramente gehört aufseiten der Amtsträger auch die

Sorge, dass alle Glieder der Kirche ihre Gaben und sich selbst im Dienst
der Gemeinschaft entfalten können und diese so als eine entscheidungs-
und handlungsfähige Körperschaft lebt. Die Laienschaft ihrerseits
vollzieht den Auftrag, der mit der sakramentalen Eingliederung in die vom
Heiligen Geist geschaffene Christuswirklichkeit gegeben ist6, dadurch,
dass sie die ordinierten Diener als Repräsentanten Christi anerkennt und

zugleich mit ihrem Verständnis der Herrschaft Christi kritisch konfrontiert.

Dadurch wird, nicht zuletzt auch angesichts neuer gesellschaftlicher
Fragen, eine Klärung der Tradition wie auch eine Profilierung der Kirche
als Sprach- und Glaubensgemeinschaft vorangetrieben - ein Prozess, den

Stalder als unentbehrlichen Aspekt der apostolischen Sukzession der Kirche

betrachtet. Und «gemeinsam oder einzeln stehen (alle) dem Anspruch
gegenüber, der nach Mt 25,3Iff. von allen Leidenden in und ausserhalb der
Kirche ausgeht»7.

Ich schalte hier eine Zwischenfrage ein: Auf den ersten Blick scheint
diese Gegenüberstellung von (dreifachem apostolischem) Amt und Laienschaft

eine konfessionell bedingte altkatholische Option: Sie ist orientiert
an einem altkirchlichen Modell, dazu etwas garniert mit einem Schuss

Demokratisierung (die Laien sind nicht nur Objekte der Verkündigungsund

Hirtensorge ordinierter Amtsträger, sondern haben Mitspracherechte).

Wie kann ein Neutestamentier einen solchen Ansatz exegetisch
verantworten und begründen?

Ich kann dies hier nur kurz andeuten. Einerseits geht Stalder vor allem
aus wissenschaftstheoretischen und sprachwissenschaftlichen Gründen
ziemlich kritisch mit gängigen Forschungsthesen um. So bestreitet er
etwa, dass die neutestamentlichen Schriften unterschiedliche Ekklesiologien

verträten, die dann zwingend auf getrennt nebeneinander stehende

ekklesiale Wirklichkeiten schliessen lassen; noch weniger leuchtet ihm
ein, dass aus diesem deskriptiv vorausgesetzten Sachverhalt zu folgern sei,

b Vgl. Stalder, Amter in der Kirche, in: Wirklichkeit (wie Anm. 1), 126-141,
bes. 130-133.

7 Stalder, Einheit (wie Anm. 2), 112. Hier ist schön der Aspekt der diakonia
benannt, der neben martyria und leitourgia die drei Grundvollzüge der Kirche
bezeichnet, an der alle ihre Glieder kraft ihrer sakramentalen Initiation beteiligt sind.

270



_Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

er sei in dem Sinn schriftgemäss und normativ, dass es bei der ökumenischen

Annäherung von Konfessionen keine verbindliche Gestalt von Kirche

als Vorbedingung für kirchliche Einheit geben könne und dürfe8. Für
Stalder gibt es höchstens hie und da Aussagen, die sich als Ansätze zu
weiteren Überlegungen über die je konkrete Gestalt der Kirche erst
auswerten liessen, wenn wir mehr damit zusammenhängende Informationen
hätten. Was sich hingegen in unterschiedlichen Formulierungen der im
Neuen Testament gesammelten Schriften zu erkennen gibt, ist ein gemeinsames

Bewusstsein, dass die sich zu Jesus Christus bekennenden
Menschen eine Einheit, eine Gemeinschaft bilden9. Diese Vorgabe ist immer
wieder einzuholen und nachzuvollziehen. Der Gemeinschaftscharakter
und die Einheit der Kirche ist die Dominante der möglichen Bestimmungen

von Kirche als Gabe und Aufgabe.
Daraus folgt, dass um der zugleich räumlichen Kohärenz und zeitlichen

Kontinuität der Kirche willen Personen für die Existenz von Kirche
konstitutiv sein müssen, was Stalder in den frühchristlichen Schriften,
zumal in der neutestamentlichen Briefliteratur und in der Apostelgeschichte,

auch bestätigt findet. In diesem Kontext situiert er den Begriff
des Amtes, den er ohne terminologische Festlegung so umschreibt: Amtlich

ist jede von der Gemeinschaft anerkannte und auf eine gewisse Dauer
angelegte Wahrnehmung einer Aufgabe im Blick auf diese Gemeinschaft;
unabhängig davon, auf welche Weise jemand zur Erfüllung dieser Aufgabe

gekommen ist10. Dabei interessiert Stalder besonders, wie das so
definierte Amt in den frühesten Schriften aus der Zeit nach dem Sterben der
Apostel bzw. der grossen apostolischen Figuren wie Paulus, Petrus oder

8 Vgl. in dieser Richtung etwa Ernst Käsemann. Einheit und Vielfalt in der
neutestamentlichen Lehre von der Kirche, in: ders.. Exegetische Versuche und
Besinnungen. Zweiter Band, Göttingen (V&R) 1964, 262-267.

9 Stalder. Frage (wie Anm. 2), 83-87. Vgl. dazu auch die wichtigen, mit Stalders

Auffassung vielfach konvergenten Überlegungen von Dietrich Ritschl, Zur
Logik der Theologie. Kurze Darstellung der Zusammenhänge theologischer
Grundgedanken, München (Kaiser) 1984, bes. 99-108.

10 Vgl. Stalder, EnilKOflOS, in: Wirklichkeit, 11-39, hier 18 f. Stalder sucht
damit einen Gegensatz von «amtlich» und «charismatisch», wie er bisweilen in
Anlehnung an Max Webers Herrschaftstypologie behauptet wird, zu vermeiden, weil er
ZU problematischen ekklesiologischen Folgerungen führen kann. z.B. hinsichtlich der
Annahme einer charismatischen Gemeindeordnung in den frühen paulinischen
Kirchen. Eine solche bestreitet z.B. auch Ulrich Brockhaus. Charisma und Amt. Die
Paulinische Charismenlehre auf dem Hintergrund der frühchristlichen Gemeinde-
binktionen, Wuppertal (Brockhaus) 1972.

271



Urs von Arx

Jakobus gesehen wurde". In diesem Zusammenhang gewinnen die
Ausdrücke episkopoi, presbyteroi und diakonoi eine gewisses Gewicht. Im
Blick auf die Rede von Episkopen/Bischöfen und Diakonen einerseits und

Presbyter andererseits lehnt er die These einer ursprünglichen Dualität
von zwei nach ihrer religions- und sozialgeschichlichen Herkunft
verschiedenen Ämterordnungen ab12. Er sieht im Ausdruck presbyteroi so

etwas wie eine allgemeine Bezeichnung für einen «Amtsträger» in dem

von ihm umschriebenen allgemeinen Sinn, wobei die Zugehörigkeit zu
diesem Personenkreis sich aus ihrem sozialen Ansehen in der betreffenden

Gemeinschaft ergibt13. Anders liegt der Fall bei episkopos: Hier liegt
eine Funktionsbezeichnung vor. Der Ausdruck bezeichnet eine bestimmte

Aufgabe, die Stalder mit «sorgen für (die Gemeinde)», «die Verantwortung

tragen für» umschreibt; nur eine solche allgemeine Bezeichnung
trägt dem inhaltlich breit gestreuten Gebrauch des Wortes in der antiken
Gräzität Rechnung14. Dieser Ausdruck wurde dann auch für den Hauptoder

Erstverantwortlichen einer Ortskirche gebraucht, welche Entwicklung

auch mit dem Umstand zu tun hat, dass in der eucharistischen Ver-

11 Vgl. neben dem vorgenannten Beitrag auch noch Stalder, Apostolische
Sukzession und Eucharistie bei Clemens Romanus, Irenäus und Ignatius von Antiochien,
in: ders., Wirklichkeit (wie Anm. 1), 40-76.

12 Vgl. Stalder, EniSKOnOS (wie Anm. 10), 14-30; ders., Frage (wie Anm. 2),

78-81.
13 Vgl. ähnlich R. Alastair Campbell, The Elders. Seniority within Earliest

Christianity, Edinburgh (T&T Clark) 1994. Der Term ist nicht als Funktionsbezeich-

nung oder als «Titel», was immer man damit meint, zu verstehen, sondern er verweist
in erster Linie auf den Status einer Person innerhalb einer sozialen Gruppe, der nicht
notwendigerweise mit einer formellen Einsetzung in einen presbyteroi genannten
Kreis verbunden ist (das ändert sich mit der Zeit, wie etwa TradAp 7 zeigt).

14 Stalder, EfllSKOnOI (wie Anm. 10), 36-37; weiterführend ders., Frage (wie
Anm. 2), 87-102. Zusätzlich lässt sich argumentieren, dass dem Substantiv episkopos
ein Verb zugrunde liegt, das eine bestimmte, auf eine Person oder eine Sache
ausgerichtete Tätigkeit bezeichnet, was beim Wort presbyteros nicht der Fall ist. Analoges
gilt für den Ausdruck diakonos. John N. Collins, Diakonia. Re-interpreting the

Ancient Sources, New York (OUP) 1990, hat zudem gezeigt, dass letzterer Ausdruck
in der antiken Gräzität einen Boten- und Vermittlerdienst bezeichnet; deshalb können
auch Christus (Röm 15,8) oder Paulus und andere Apostel (1 Kor 3,5; 2 Kor 11,23 u.ö.)
diakonoi heissen. Die Festlegung eines angeblich ursprünglichen Sinnes auf den

Tischdienst ist eine sprachwissenschaftlich unhaltbare Mär.

272



__Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

Sammlung eine Person die Leitung innehatte15. Wenn in gewissen Texten
dieselben Personen bald presbyteroi, bald episkopoi heissen, bedeutet das
nicht, dass die beiden Ausdrücke synonym sind, wie oft behauptet wird,
sondern dass sie referenzidentisch verwendet werden können: Sie verweisen

dann auf dieselben Personen unter einem je anderen Aspekt. Aus dem
Kreis der presbyteroi scheint dann auch der mit der Zeit jeweils einzige
episkopos einer Ortskirche gewählt worden zu sein.

In den Schriften des Ignatius von Antiochien sieht Stalder das Modell
einer Ortskirche, die durch das Gegenüber-Verhältnis von Bischof,
Presbyterium und Diakone einerseits und den übrigen Getauften andererseits
strukturiert ist, ohne dass damit die gemeinsame Verantwortung für das
Bleiben der Kirche in der Sendung Jesu Christi und der Apostel aufgehoben

wäre. Oder anders gesagt: «Monepiskopat» bedeutet nicht
«monarchischen Episkopat» in dem Sinn, dass die Ortskirche diese Verantwortung

an den Bischof abgetreten hätte.
So viel in Kürze zu den exegetischen Ausführungen in Stalders

ekklesiologischen Studien, die also eine Interpretation verraten, die, wie er
selbst bekennt, biografisch mit einer Wende weg von der früheren
Faszination für das Denken Karl Barths zu altkatholischen Ansätzen führte16,
die sich ihm als Exeget mit der Zeit sachlich aufdrängten und die er daher
durchaus für vertretbar hielt.

L3 Das Recht in der Kirche

In seinen Überlegungen zu den Strukturen, die notwendig sind, damit
gewährleistet wird, dass die Getauften in Kontinuität zu den Aposteln und
¦n Kohärenz mit anderen Ortskirchen gemeinsam die Verantwortung für
uas Kirchesein übernehmen, ist Stalder noch auf einen weiteren Fragekreis

gestossen, der ebenfalls kurz zu erwähnen ist: Es geht um das Recht

15 Zur fundamentalen ekklesialen und daher auch ekklesiologischen Bedeutung
"er eucharistischen Versammlung der Gemeinde für Stalders Ansatz vgl. etwa Staler,

Frage (wie Anm. 2) 102-104; ders., Sukzession (wie Anm. 11), 68-69; 74-76.
16 Vgl. Stalder, Vorwort (wie Anm. 2), 7; auch ders.. Frage (wie Anm. 2), 87.

Vgl- auch das unveröffentlichte, von Katharina von Steiger redigierte Typoskript
«Erzählte Lebensgeschichte von Prof. Kurt Stalder» (1991, 24 S.). Für Stalders Fragestel-
'ungen boten die ekklesiologischen Ansätze Barths anscheinend wenig weiterführende

Impulse.

273



Urs von Arx

in der Kirche17. Er stellt fest, dass dies weitgehend nach dem Modell dessen

geschieht, was er (etwas missverständlich) Kompetenzrecht nennt: Es

gibt bestimmte Personen oder Instanzen, die (formell oder faktisch exklusiv)

das Recht haben, etwas zu beraten und zu entscheiden, unter
Ausschluss der übrigen zur betreffenden Gemeinschaft gehörigen Menschen,
die dieses Recht nicht haben. «Kompetenz» wird also als Privileg oder

Rechtsbefugnis verstanden. Dem stellt Stalder eine andere Konzeption
entgegen, die weder Teile der Gemeinschaft ausschliesst noch - ein weiteres

Anliegen - Recht als Gegensatz zu Liebe erscheinen lässt: Recht in der
Kirche soll eine Gefüge von Aufgaben und Verpflichtungen aller Glieder
der Kirche sein. Das heisst nicht, dass alle dieselben Aufgaben haben:

Bischof und Presbyterium haben ihre eigenen Aufgaben, die sie nicht an
andere abtreten dürfen, wie das auch für sog. Laienämter18 zutrifft. Aber
es gibt eine gegenseitige Rechenschaft für all das, was konkrete Menschen
in der Kirche für deren Kontinuität mit dem apostolischen Zeugnis und für
die Gemeinschaft mit den anderen Ortskirchen zu tun verpflichtet sind.

Eine Folgerung dieses Ansatzes ist besonders herausfordernd: Wo in
Fragen des Kircheseins, des Glaubens sich derartige Differenzen auftun,
dass auch nach allen gemeinsamen Überlegungen und Beratungen keine
faktische Einhelligkeit sich abzeichnet, gibt es auch keine Entscheidungsbefugnis

der Mehrheit. Das heisst: Ein demokratischer Entscheidungsmechanismus

ist ausgeschlossen, ebenso aber auch ein hierarchischer (die

Entschidung liegt beim Bischof allein oder bei Bischof, Presbyterium und
Diakonen d.h. beim Klerus). Immer wieder betont Stalder, dass sich über

Fragen der Wahrheit nicht abstimmen lasse; vielmehr müsse das Gespräch
weitergehen, oder es sei letztlich der Bruch der Gemeinschaft, das Schisma,

in Kauf zu nehmen19.

Was Stalder in seinen ekklesiologischen Arbeiten ausführt, ist in zwei
konkreten kirchlichen (altkatholischen) Bereichen in einer grundsätzlichen

Weise rezipiert worden und so zur Geltung gekommen. Der erste

betrifft die Art und Weise, wie - und ich zitierte hier Stalder - «bischöfliche

Struktur katholischer Tradition, die Mitverantwortung der Laien, die

17 Vgl. Stalder, Gehalt (wie Anm. 2), 206-213; ders., Das Recht in der Kirche,
in: ders., Wirklichkeit (wie Anm. 1), 245-257.

18 Vgl. Stalder, Ämter (wie Anm. 6), 134-137.
19 Vgl. Stalder, Ämter (wie Anm. 5) 132; ders., Wahrheit (wie Anm. 2), 243;

ders., Gehalt (wie Anm. 2), 225; ders., Ekklesiologie (wie Anm. 2), 272 (beide Male
im Blick auf eine überortskirchliche synodale Versammlung). Ich komme auf diesen
Punkt in Abschnitt 4 zurück.

274



_
Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

Selbständigkeit der verschiedenen Bistümer [= Ortskirchen] und die
Verbindung zu einer handlungsfähigen Gemeinschaft miteinander vereinigt
sind».20 Das von ihm angedachte Beispiel, von dem er meinte, dass es auch
für andere Kirchen von Bedeutung und vielleicht «ein Modell für die
Gestalt der wiederhergestellten Einheit der Kirche»21 sein könnte, ist im Statut

der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz vom Jahr 2000
berücksichtigt worden, an dessen Ausarbeitung er freilich nicht mehr
selbst beteiligt war22. Darauf kann ich hier nicht weiter eingehen23. Nur
eines ist von Bedeutung und soll wenigstens genannt werden: Die in der
Präambel des Statuts skizzierte Ekklesiologie ist ein Beispiel für die in der
neueren ökumenischen Diskussion in Ost und West stark beachtete
eucharistische Ortskirchentheologie, d.h. ein Verständnis von Kirche, das in der

20 Stalder, Vorwort (wie Anm. 2), 9.
21 Ebd. Dies war bis jetzt m.W. nur der Fall bei Norman Doe-, An Anglican Co-

vent. Theological and Legal Considerations for a Global Debate, Norwich (Canterbury
Press) 2008, der im Blick auf den vorläufig gescheiterten Plan eines «Covenant»

für die «Anglican Communion» sich wiederholt auf den Vorbildcharakter des IBK-
Statuts hinsichtlich «self-government» und «communion with accountability» von
Ortskirchen bzw. Kirchenprovinzen bezog. Vgl. dazu die Rezension von Andreas
Krebs, in: IKZ 100 (2010), 255-229. hier 228-229.

22 Vgl. dazu Näheres bei Urs von Arx, Vorwort, in: ders./Maja Weyermann
(Hg.) Statut der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK). Offizielle
Ausgabe in fünf Sprachen, in: Beiheft zu IKZ 91 (2001), 3-11. Zur Präambel vgl.
einerseits die beiden in Anm. 3 genannten Arbeiten Stalders, andererseits auch den von
Peter Amiet herausgegebenen Text der Christkatholisch - Römisch-katholischen
Gesprächskommission «Ortskirche - Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit»,

in: IKZ 72 (1982) 33-45; jetzt auch in: Kirche und Kirchengemeinschaft.
Bericht der Internationalen Römisch-Katholisch - Altkatholischen Dialogkommission.
Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck) 2009, 22010, 74-85. Stalder war
der christkatholische Co-Präsident der schweizerischen Gesprächskommission. Vgl.
Urs von Arx, Römisch-katholische und Christkatholische Kirche - Reflexionen
eines Christkatholiken zu ihrem Verhältnis gestern, heute und morgen, in: Roger Lig-
genstorfer/Brigitte Muth-Oelschner (Hg.), (K)Ein Koch-Buch. Anleitungen und
Rezepte für eine Kirche der Hoffnung. FS Bischof Kurt Koch, Freiburg Schweiz (Kani-
sius) 2000. 356-375, hier 360-372.

23 Vgl. dazu etwa Urs von Arx, Identität und Differenz. Elemente einer
christkatholischen Ekklesiologie und Einheitsvision, in: Helmut Hoping (Hg.), Konfessionelle

Identität und Kirchengemeinschaft. Mit einem bibliographischen Anhang zu
«Dominus Iesus» (Studien zur systematischen Theologie und Ethik 256), Münster
(LIT) 2000, 109-136.

275



Urs von Arx

vom Bischof geleiteten eucharistischen Versammlung ihre Grundform
synodaler Existenz in ihren verschiedenen Manifestationen sieht24.

2. Die Verfassung der Christkatholischen Kirche der Schweiz

Der zweite Bereich betrifft die Verfassung der Christkatholischen Kirche
der Schweiz vom Jahr 1989, also die innerortskirchliche Gemeinschaft.
Auch diesbezüglich gilt mutatis mutandis die leise Erwartung Stalders,
dass seine Überlegungen auch andere Gemeinschaften interessieren könnten;

freilich bedingt dies, dass erstens Kirche nicht für etwas bloss
Organisatorisches gehalten wird, das mich - den Einzelnen - in meiner Beziehung

zu Gott nicht wirklich berührt, und dass zweitens eine gewisse
Neugierde und Offenheit konfessionell geprägte Abwehrdispositive
aufsprengt.

Ich stelle einige Punkte der Verfassung25 vor, die relevant sind, damit
wir Bezüge zu Stalders ekklesiologischem Ansatz erkennen können. Am
klarsten ist die Handschrift Stalders in der theologischen Präambel zur
Verfassung26 zu erkennen. Sie könnte als eine Art Vermächtnis aufgefasst
werden, das sich die Kirche zu eigen gemacht hat, weil sie das darin
ausgedrückte Selbstverständnis als Grundlage ihrer Verfassung anerkennt.
Darüber hinaus könnte ein eingehender Vergleich mit der im Kulturkampf
erarbeiteten Verfassung von 1874/7527 noch eine Reihe von weiteren
ekklesiologisch aufschlussreichen Veränderungen aufzeigen. Das ist hier
aber nicht möglich.

Art. 2 der Kirchenverfassung hält einmal fest, dass die christkatholische

Kirche auf dem Gebiet der Schweiz ein Bistum bildet. Das Bistum
(nicht die Kirchgemeinde!) ist also die kirchliche Grundeinheit, von der

24 Vgl. dazu Mattijs Ploeger, Celebrating Church. Ecumenical Contributions
to a Liturgical Ecclesiology (Netherlands Studies in Ritual and Liturgy 7), Gronin-
gen/Tilburg (Liturgisch Instituut) 2008. Der Autor stellt orthodoxe, römisch-katholische,

altkatholische, anglikanische und protestantische Positionen vor.
25 Die Verfassung und die übrigen Rechtstexte finden sich in: Verfassung und

weitere wichtige Réglemente der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Hg. vom
Synodalrat, Februar 2009, o.O. 27 S.; vgl. auch http://christkatholisch.ch/bibliothek.
Ferner existiert ein Kommentar zur Verfassung aus dem Jahr 1990, verfasst von Pfr.

Hansjörg Vogt und Prof. Kurt Stalder: http://christkatholisch.ch/bibliothek/fi-
nish/3/157 [8.6.2013].

26 Vgl. den Anhang unten.
27 Verfassung der christkatholischen Kirche der Schweiz, Solothurn (Zepfel)

1874 bzw. 1875, 10 S.

276



Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

aus gedacht und gehandelt wird28. Das Bistum ist es auch, das in der
Präambel zur Verfassung als die Grösse genannt wird, die - es sei wiederholt

- in Gemeinschaft mit anderen Bistümern steht, die hinsichtlich ihrer
soteriologisch-trinitarischen Identität als Leib Christi oder als Volk Gottes

usw. untereinander gleichgestellt sind, somit auf gemeinsame Erkundung

und Bezeugung des Willens Gottes angewiesen sind.

Art. 3 formuliert: «Die Leitung der Kirche obliegt der Nationalsynode,
dem Bischof und dem Synodalrat gemeinsam. Der Synodalrat ist zugleich
ausführendes Organ der Nationalsynode.» Diese Formulierung ist
auslegungsbedürftig. Bei der näheren Lektüre des Kapitels «Die Kirchenleitung»

mit den drei Unterkapiteln «Der Bischof», «Die Nationalsynode»
und «Der Synodalrat» wird einigermassen klar, dass sich einerseits
Bischof und Synode, andererseits Bischof und Synodalrat (ein Gremium von
6 Laien und 4 Geistlichen) gegenüberstehen. Der Synodalrat tut dies aber
in abgeleiteter Weise sowohl als Ausführungsorgan wie auch als Vertretung29

der Synode, die sich ja nur einmal jährlich versammelt. Somit lässt
sich sagen, dass die Kirche von Bischof und Synode geleitet wird; die
Synode setzt sich einerseits aus den Geistlichen, andererseits aus Laiendelegierten

der Kirchgemeinden zusammen, wobei Letztere eine statutarisch

vorgeschriebene Mehrheit sein müssen30.

28 Der Unterschied zur Betonung der Kirchgemeinde in der ersten Verfassung
von 1874/75, die eine Widerspiegelung des staatlichen bottom-up-Aufbaus der
Schweiz ist, zeigt sich bei einem Vergleich der folgenden zwei Grundbestimmungen:
«Die christkatholische Kirche der Schweiz beruht auf den Kirchgemeinden
beziehungsweise Ortsvereinen, welche in der katholischen Nationalsynode das einheitliche
Organ ihrer Gemeinschaft besitzen» (§ 1, KV 1874/75). «Die Christkatholische Kirche

der Schweiz ist die Gemeinschaft der Personen, die in ihr getauft oder als bereits
Getaufte in sie eingetreten sind und in der Schweiz, ihren Wohnsitz haben» (Art. 1,

KV 1989). Dieser Unterschied mit seinen ekklesialen Konsequenzen ist meiner
Wahrnehmung nach vielerorts noch nicht ganz zur Kenntnis genommen oder gar wieder
vergessen worden. Es sei noch angemerkt, dass die selbstverständlich auch in der
Verfassung von 1989 vorausgesetzten christkatholischen Kirchgemeinden primär
staatskirchen- bzw. religionsrechtlich durch die Kantone geordnet sind, nicht - wie
das Bistum - durch innerkirchliches Recht.

2'' So etwa in Art. 8:« [Der Bischofl entscheidet gemeinsam mit dem Synodalrat
über Erteilung von Diakonats- und Priesterweihen, Zugehörigkeit zur Geistlichkeit,
Beauftragung mit einem andern gesamtkirchlichen Amt, kirchliche Disziplin, öffentliche

Erklärungen, Beziehungen zu andern Kirchen und zum Staat sowie Vertretung
und Wahrung der Rechte der Kirche nach aussen.»

10 Vgl. §§ 1-5 der «Geschäftsordnung der Synode» von 1989.

277



Urs von Arx

Dem Bischof obliegt - als erstgenannte Aufgabe - «die Sorge für das

Bleiben der Kirche in der Überlieferung des Glaubens und für die Einheit
des Bistums in Verkündigung, Liturgie und Sakramentenspendung»
(Art. 5). «Er ist verantwortlich für die Wahrung der kirchlichen Gemeinschaft

mit den übrigen Bischöfen der Utrechter Union» und damit ipso
facto mit den betreffenden altkatholischen Ortskirchen oder Gemeinschaften

von altkatholischen Ortskirchen im Ausland (Art. 6). Und von
der Nationalsynode heisst es, dass sie zusammen mit dem Bischof «berät
und entscheidet» (Art. 14).

Wenn der Bischof für die verschiedenen Aufgaben im Bistum immer
wieder genannt wird, so bedeutet das nicht, dass er seine Verantwortung
allein wahrnimmt - im Gegenteil: Er ist ja stets in synodale Prozesse

eingebunden: so mit der Nationalsynode bzw. dem Synodalrat. Er ist es aber
auch mit den Priestern und Diakonen: «Der Bischof erfüllt zusammen mit
den Priestern und Diakonen die geistlichen Aufgaben im Bistum und berät
sich mit ihnen in den Fragen der Kirchenleitung» (Art. 26). Dasselbe gilt
auch in Bezug auf die Kirchgemeinden: Die Gemeinde «stärkt die Einheit
im Bistum durch regelmässige Kontakte mit dem Bischof» (Art. 26.3). Es

geht also um die Erstverantwortung des Bischofs in einer Kirche, die mit
ihren synodalen Prozessen eine vielfältige und möglichst unbehinderte

Partizipation der Glieder der Kirche an ihrer Aufgabe ermöglicht31. In
dieselbe Richtung stossen auch Art. 4.1: «Laien und Geistliche sind
gleichermassen verantwortlich für das kirchliche Leben» und Art. 27:

«Bischof, Priester und Diakone üben ihr Amt so aus, dass die Laien ihre

eigene Verantwortung wahrnehmen und selbst aktiv werden können.» Die
erwähnte Partizipation wird nicht nur gewährleistet durch das Recht eines

jeden Mitglieds der Synode, einer jeden Kirchgemeinde sowie von kanto-

31 Erwähnenswert ist, dass der Bischof zwar Mitglied der Synode ist (Art. 16,

Buchst, b), er aber bei Wahlen und Abstimmungen nicht mitstimmt (Art. 17, Ziff. 1,

Buchst, b). Die (formale) Paradoxie hat wohl mit der Überlegung zu tun, dass seine
Stimme beim Auszählen von Stimmen nicht dasselbe Gewicht haben soll wie die
eines jeden anderen Synodemitglieds, da sonst die Autorität seines Amtes irgendwie
ausgehebelt wird - und er dann, wie Bischof Eduard Herzog in der Frühzeit seines

Episkopates klagen konnte, nur «Salber» (bei Firmungen und Ordinationen) oder
zeremonieller «Grüss-Gott-August» ist. Dass der Bischof nicht, wie in anderen
altkatholischen Kirchen den Vorsitz der Synode innehat, sondern abwechslungsweise
Laien oder Geistliche, ist hier nicht weiter von Belang und verfahrensmässig sogar ein
Vorteil; er steht aber der eucharistischen Versammlung vor, die als ekklesiologische
Basis der Synode (samt ihren teilweise parlamentarisierten Abläufen) zu gelten hat.

278



_Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

nalkirchlichen Verbänden und von anerkannten bistumsweiten Verbänden,

an die Synode Anträge zu stellen (Art. 20.1); sie wird grundsätzlich
auch durch die eigene kirchliche Presse ermöglicht, insofern diese die
Aufgabe wahrnimmt, in differenzierter Weise der innerkirchlichen
Meinungsbildung zu dienen, sodass darin ein - gewiss auch kritisch zu
sichtender - Beitrag zur Erkundung dessen entsteht, was in der ekklesiologischen

Reflexion als sensus fidelium bezeichnet wird. Denn die Ortskirche
besteht ja - das ist immer wieder zu unterstreichen - nicht nur aus denjenigen

Gliedern, die aufgrund einer Wahl in der Bistumssynode oder in den
Kirch- /Pfarrgemeinden eine explizite Verantwortung innehaben.

3. Die dreifache Episkope in der bischöflich-synodalen Ortskirche

Das ekklesiologische Grundanliegen, das in der Verfassung mit ihrer
bisweilen juristischen Sprache und ihrer unvermeidlichen Detailliertheit32
mehr oder weniger verborgen ist, kann m.E. mit der Aufnahme und
Kombination zweier neuerer ökumenischer Begriffe und Überlegungen
verdeutlicht werden. Es geht einmal um den Begriff der episkope, wie sie

etwa im Blick auf das Amt im Lima-Dokument von 1982 und weiteren
Studien von «Glauben und Kirchenverfassung» verwendet wurde33. Auch
Stalder selbst spricht schon von der «Episkopê-Funktion» und umschreibt
sie als «Verantwortung für den Bau der Kirche und das Gelingen der
Gemeinschaft. Und» fährt er fort, «dazu gehören Verkündigung und Mission
in personeller und lehrmässiger Kontinuität mit den Aposteln, alle Art von
Seelsorge, Wächterdienst gegen Irrlehre, Wächterdienst gegenüber
Übergriffen von einzelnen Gemeindegliedern gegen andere, also Disziplin.»34
Er integriert neben dem Bischof auch die übrigen ordinierten Glieder der
Kirche (altkirchlich presbyteroi und diakonoi) in diese Episkopë-Funk-

32 Selbstverständlich begleiten rechtssystematisch tiefer angesetzte
Ausführungsbestimmungen verschiedener Art die Kirchenverfassung von 1989, so die
«Geschäftsordnung der Synode», die «Finanzordnung», die «Ordnung für die Bischofswahl»,

die «Ordnung der Konsekration, der Proklamation und der Amtseinführung
des Bischofs» und die «Richtlinien über die bischöfliche Amtsführung» (zum
elektronischen Zugriff vgl. Anm. 25).

33 Vgl. Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklärungen der Kommission für
Glauben und KirchenVerfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen, in: Harding
Meyer u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und
Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene. Band 1: 1931-1982,
Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a. M. (Lembeck) 21991, 545-585.

34 Stalder, Frage (wie Anm. 2)93 f.

279



Urs von Arx

tion, betont aber, dass auch alle anderen Gemeindeglieder eine konkrete

Verantwortung dafür haben, dass die Kirche ihr Kirchesein als umfassende

Lebensgemeinschaft der Liebe bewahrt35. Was Stalder an frühchristlichen

Verhältnissen expliziert, ist für ihn unter bestimmten Rahmenbedingungen

auch heute noch unabdingbar, soll Kirche nicht zu einer autoritären

oder belanglosen Grösse degenerieren.
Dieses Grundanliegen Stalders und der Kirchenverfassung möchte ich

mit einer Differenzierung und Ausweitung des Begriffs der episkope
aufnehmen. Ich orientiere mich dabei an der Rede von der dreifachen Weise

der Ausübung des ordinationsgebundenen Amtes im Lima-Dokument.
Wir lesen dort in Nr. 26 (Amt): «Das ordinierte Amt sollte in einer personalen,

kollegialen und gemeinschaftlichen Weise ausgeübt werden.»36 Im
Blick auf die näheren Ausführungen zu Nr. 26-33 schlage ich vor, von
einer dreifachen Episkope zu reden, an der alle - nicht nur die ordinierten

- Glieder der Kirche auf unterschiedliche Weise teilhaben und in der
sie miteinander verbunden sind.

Die Ausführungen im Lima-Text lassen mit einem Verfahren der

wechselseitigen Interpretation im Blick auf die christkatholische
Kirchenverfassung die folgende Formulierung zu37: Die personale Episkope

35 Stalder, a.a.O., 97 f. Für Stalder kommt darin der Vollzug der (ihm wichtigen)

apostolischen Sukzession der Kirche zur Geltung; diese ist also, auch mit dem
Element Ordination zum apostolischen Amt, wiederum in einen weiten Partizipa-
tionsprozess hineingestellt; vgl. ders., Sukzession (wie Anm. 11), 66.

36 Der englische Originaltext lautet: «The ordained ministry should be exercised
in a personal, collégial and communal way.» Der deutsche Text fährt dann fort:
«Personal dadurch, dass auf die Präsenz Jesu Christi unter seinem Volk am wirksamsten
durch eine Person hingewiesen werden kann, die ordiniert worden ist, um das

Evangelium zu verkündigen und die Gemeinschaft dazu aufzurufen, dem Herrn in Einheit
von Leben und Zeugnis zu dienen. Kollegial, denn es bedarf eines Kollegiums von
ordinierten Amtsträgern, die an der gemeinsamen Aufgabe teilhaben, die Anliegen
der Gemeinde zu vertreten. Schliesslich muss das enge Verhältnis zwischen dem
ordinierten Amt und der Gemeinschaft Ausdruck finden in einer gemeinschaftlichen
Dimension, in der die Ausübung des ordinierten Amtes im Leben der Gemeinschaft
verwurzelt sein muss und die wirksame Teilnahme der Gemeinschaft an der Erkenntnis

von Gottes Willen und der Leitung des Geistes forciert.» Dieser Abschnitt steht
auch - ohne erkennbare Vertiefung - in der letzten Fassung eines neuen Ekklesiolo-
gietextes von «Glauben und Kirchenverfassung» mit dem Titel «The Church: Towards
a Common Vision» (FOP 214), Geneva (WCC) 2013, Nr. 52.

17 Ich formuliere so vorsichtig, weil aus dem Lima-Text nicht hinreichend klar
hervorgeht, dass mit «Gemeinschaft» oder «örtlicher eucharistischer Gemeinschaft»
(A 27, 30) jeweils das gemeint ist, was in der oben skizzierten Ortskirchentheologie

280



Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

des Bischofs, die als «Erstverantwortung für das Bleiben der Ortskirche in
der Glaubensüberlieferung und in der inneren und zwischenkirchlichen
Einheit» zu umschreiben wäre, steht einerseits in Beziehung mit der
kollegialen Episkope des Presbyteriums (Priesterschaft38), in welche auch
Diakone einzubeziehen sind, und andererseits mit der gemeinschaftlichen
Episkope der Nationalsynode (mit ihrer Laienmehrheit). Diese strukturierte

dreifache Episkope ist situiert in der umfassenden Gemeinschaft der
Ortskirche «Bistum Christkatholische Kirche der Schweiz»39.

Dabei sind die drei Dimensionen der Wahrnehmung von Verantwortung

nicht voneinander isoliert, sondern sie überschneiden sich in einer
dreifachen konzentrischen Extension. Der Träger oder die Trägerin der
personalen Episkope, in altkirchlicher Terminologie Bischof oder Bischöfin,

steht jeweils im Zentrum (nicht an der Spitze, wie aus dem schiefen
Bild der Kirche als pyramidaler Organisation immer wieder geargwöhnt
wird) dieses wechselseitigen Verpflichtungs- und Verantwortungszusammenhangs,

ohne dabei, ich wiederhole es gegenüber allen auftauchenden
Bedenken, die alleinige Entscheidungsautorität zu sein.

Gegenüber einem möglichen Einwand gegen die obige Rede von einer dreifachen

Episkope ist zunächst durchaus einzuräumen, dass Bischof (Träger der

mit «Ortskirche» gemeint ist: eine in einem bestimmten Gebiet lebende Gemeinschaft

von Getauften, die im Träger der personalen Episkope je ihren menschlichkonkreten

Fokus für die gemeinschaftlichen und daher grundsätzlich synodal-parti-
zipativen Kommunikationsprozesse der Gemeinschaft haben. In traditioneller und
daher je nach konfessionellem Ort schon a priori negative Affekte auslösender
Terminologie würde man von Bistum und Bischof sprechen. Der in der vorigen Anmerkung

erwähnte Text hat, wie die Nrn. 32 und 47 zeigen, zu diesem Thema keine
erkennbare Klärung oder Konvergenz unter den verschiedenen kirchlichen Traditionen
zu vermelden. Hingegen expliziert ähnlich wie oben vorgetragen: Gruppe von Farfa
Sabina (flg.), Gemeinschaft der Kirchen und Petrusamt. Lutherisch-katholische
Annäherungen, Frankfurt a.M. (Lembeck) 2010, 186.

38 Die Rede vom Kollegium der Priester (und Priesterinnen), d.h. vom Presbyterium,

ist ein frühkirchliches Erbe, das aus guten amtstheologischen Gründen wieder
aufzugreifen ist, u.a. weil es das Verhältnis von Bischof und Priestern (und Priesterin-
nen), zumal in räumlich und zahlenmässig überschaubaren Ortskirchen, klarer zum
Ausdruck bringt. Auf die notwendigen theologischen Qualifikationen zur sazerdota-
len Terminologie kann ich hier nicht eingehen (vgl. Anm. 43).

39 Wer sich an der als konfessionell empfundenen Terminologie stört, müsste
sagen: Hinsichtlich der Verantwortung für die Kirche steht der Träger der personalen
Episkope in untrennbarer Beziehung mit den Trägern der kollegialen und den Trägern
der gemeinschaftlichen Episkope, und diese ineinander verschränkte dreifache
Episkope ist in der Ortskirche situiert.

281



Urs von Arx

personalen Episkope) und Synode (Trägerin dergemeinschaftlichen Episkope)
in der Kirchenverfassung deutliche Konturen haben, wie schon auf den ersten
Blick aus den Überschriften der sie betreffenden Abschnitte B I und B 11 zum
Thema «Kirchenleitung» ersichtlich ist, dass dies aber für die Träger und

Trägerinen der kollegialen Episkope nicht in analoger Weise der Fall ist. Die
Verfassung redet im Abschnitt C I («Die geistlichen Ämter») von Priestern
(und Priesterinnen), ohne sie eigens als Kollegium zu qualifizieren, und von
Diakonen (und Diakoninnen), fiir die eine besondere Beauftragung durch den

Bischof kennzeichnend ist (Art. 29). Faktisch ist es aber so, dass in Entsprechung

zum schon erwähnten Art. 26 der Bischof sich regelmässig mit den

presbyteralen und diakonalen Trägern und Trägerinnen des «geistlichen Amtes»

bzw. des dreigegliederten «apostolischen Amtes» trifft und sich mit
ihnen auch «in den Fragen der Kirchenleitung» berät - nämlich auf den Pasto-
ral-/Geistlichenkonferenzen. Hier findet sich eine Verfassungswirklichkeit,
die vom Verfassungstext nicht eigens reflektiert wird. Dass jene existiert,
zeigt sich etwa daran, dass Stellungnahmen der christkatholischen
Geistlichenkonferenz zu Fragen, welche auch die Nationalsynode beschäftigt, seit je
als selbstverständlich respektiert werden40.

Anders als üblicherweise im ökumenischen Diskurs wird hier Episkope,

ganz im Sinn Kurt Stalders, nicht mit «Aufsicht» (oversight) übersetzt,
sondern mit «(Erst)verantwortung». Das hat auch damit zu tun, dass der
Bischof ekklesiologisch nicht irgendwo über oder ausserhalb der kirchlichen

Grundaufgabe zu verorten ist, werde diese nun mit Verkündigung
des Wortes und Feier der Sakramente oder mit Martyria, Leitourgia und

Diakonia umschrieben, sondern in ihr41. Die Rede von der Aufsicht oder

4(1 Formell ist von der Pastorab/Geistlichenkonferenz nur in den «Richtlinien
über die bischöfliche Amtsführung» von 1994 (Art. 9b und 12) die Rede. Das
«Reglement über die Ausbildung von Geistlichen sowie über deren Mitgliedschaft in der
Geistlichkeit der Christkatholischen Kirche der Schweiz» von 2012 spricht von der
«Geistlichkeit» als dem Personenkreis, mit dem sich der Bischof gemäss Art. 26 der

Kirchenverfassung berät. Dass auch die Pastorab/Geistlichenkonferenz. wie die
Nationalsynode, nicht vom Bischof präsidiert wird, ist letztlich ohne Belang (vgl.
Anm. 31).

41 Anders etwa Günther Wenz, A propos du ministère episcopal dans un
contexte œcuménique d'ecclésiologie eucharistique: un point de vue luthérien, in:
Jean-Marie van Cangh (Hg.), L'ecclésiologie eucharistique, Bruxelles (Académie
internationale des Sciences religieuses). 2009, 137-163. - Dass das Bischofsamt nicht
mehr als eine Art Erweiterung des fundamentalen Priesteramtes, sondern umgekehrt
dieses als Teilhabe am ekklesiologisch fundamentalen Bischofsamt aufgefasst wird,
gehört zu den wichtigsten Reformen des Zweiten Vatikanischen Konzils, die eine
Rückkehr von einer mittelalterlichen, auch noch von den Reformatoren geteilten Sicht
zu einem altkirchlichen (und letztlich auch ostkirchlichen) Verständnis darstellt; vgl.

282



Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

Visitation als den Hauptaufgaben des Bischofs entspricht m.E. einem
Verständnis von Kirche, das sich am Pfarrer-Pfarrgemeinde-System orientiert,

wie es sich seit dem Frühmittelalter in den ausgedehnten Diözesen
nördlich der Alpen entwickelt und mit der Inanspruchnahme des - weitgehend

vom feudalen Adel besetzten - Bischofsamtes für staatliche (reichs-
oder landeskirchliche) Belange zu tun hat.42 Das hatte selbstverständlich
problematische Rückwirkungen auf das Verständnis des Bischofsamtes43.

In der bei Stalder vorliegenden und der Kirchenverfassung implizierten
Ekklesiologie müsste man amtstheologisch sagen, dass das Bischofsamt als
«Fülle» des apostolischen Amtes in der Ortskirche zu gelten hat, dass er somit
der eigentliche Vorsteher des eucharistischen Gottesdienstes in jeder
Kirchgemeinde ist, in der er gerade anwesend ist, dass dieser Dienst aber meist von
den Gliedern des Presbyteriums (Priesterschaft) wahrgenommen wird, die in
ihrem presbyteral-episkopalen Dienst sachlich an den Bischof rückgebunden
sind; das macht sie aber nicht zu abhängigen Weisungsempfängem: Sie sind
durch die Wahl durch die Pfarrgemeinde und durch arbeitsrechtliche Bestim-

Walter Kardinal Kasper, Katholische Kirche. Wesen - Wirklichkeit - Sendung,
Freiburg i. Br. (Herder) 2011, 330.

42 Vgl. dazu die prägnante Übersicht zur sog. Reichskirche bei Karl Hausberger,

Reichskirche, Staatskirche, «Papstkirche». Der Weg der deutschen Kirche im
19. Jahrhundert, Regensburg (Pustet) 2008, 15-68.

43 Zur Veränderung des bischöflichen Dienstes und daher auch seiner
ekklesiologischen Bestimmung in der Vergangenheit (die in der römisch-katholischen Theologie

im 20. Jh. wieder korrigiert und so an eine altkirchlich-ostkirchliche Perspektive

angenähert wurde) vgl. etwa Peter Walter, Das Verhältnis von Episkopat und
Presbyterat von der Alten Kirche bis zum Reformationsjahrhundert, in: Dorothea
Sattler/Gunter Wenz (Hg.), Das kirchliche Amt in apostolischer Nachfolge. II:
Ursprünge und Wandlungen (DiKi 13), Freiburg i. Br. (Herder)/Göttingen (V&R) 2006,
39-96. Es verwundert nicht, dass in der Zeit des Konzils von Trient keine
Übereinstimmung über die Sakramentalität der Bischofsweihe (und aus analogen Gründen
auch der Diakonatsweihe) bestand und so die Priesterweihe mit ihrem Bezug zur
Feier des Messopfers als Kerngestalt des ordo gesehen wurde. Damit lässt sich die
hier vorausgesetzte eucharistisch orientierte Ortskirchentheologie nicht begründen.
Dieser Tatbestand steht übrigens auch im Hintergrund der von mir bevorzugten
(frühkirchlichen) Bezeichnung «Presbyter» für sonst «Priester» genannte Personen. Priester

im Sinn des besonderen ordinationsgebundenen Priestertums (sacerdotium) ist
eben auch-und kirchengeschichtlich primär-der Bischof (vgl. Gisbert Greshake,
Art, «Priester, Priestertum.III. Historisch-theologisch», in: LThK3 8, 1999, 564-
566). Freilich kann diese Wortwahl missverständlich sein, da in anderen Traditionen
Laienmitglieder der Gemeindeleitung «Presbyter» heissen. Das Verhältnis des besonderen

Priestertums als eines Teilaspekts des munus triplex Christi zum gemeinsamen
Priestertum aller Gläubigen (vgl. 1 Petr 2,5.9; Offb 1,6; 5,10; 20,6) kann hier nicht
erörtert werden.

283



Urs von Arx

mungen geschützt. Ähnliches müsste auch vom diakonal-episkopalen Dienst
der Diakone und Diakoninnen gesagt werden, was aber deshalb schwieriger
ist, weil der Revitalisierung eines ständigen Diakonats entgegensteht, dass es

so gut wie nichts gibt, was aufgrund der Praxis der letzten Jahrhunderte für
den Dienst des Diakons und der Diakonin gegenüber Presbyter und Presbyterin

(Priester und Priesterin) einerseits oder Laien andererseits exklusiv ist44.

In diesem Zusammenhang ist nun auch eine wichtige Rahmenbedingung
der von Stalder vorgetragenen Überlegungen ausdrücklich zu nennen, deren

er sich durchaus bewusst war45: Sein lokalkirchlicher Ansatz setzt eine

gewisse territoriale und personale Überschatibarkeit der in einer Ortskirche

zusammengehörigen Menschen voraus46. Eine weitere Rahmenbedingung

hat er in seinem Optimismus, der in seinen Erfahrungen von unzähligen

regelmässigen Glaubensgesprächen in verschiedenen Kirchgemeinden

begründet sein muss, kaum thematisiert: Wollen und können sich alle

Mitglieder einer Synode auf einer jährlichen, anderthalb Tage dauernden
Session über das Abstimmungsrecht hinaus auf jene anspruchsvolle
Mitverantwortung einlassen, die Stalder ihnen zutraut, um nicht zu sagen:
verlangt47? Wie gehen sie mit dem Umstand um, dass Glaubens- und

Kirchenfragen oft im Rückgriff auf Traditionsprozesse und in theologischer
Diktion präsentiert werden, sodass es geschehen kann, dass sich zwischen

fachtheologisch versierten und anderen Gläubigen ein Wissens- und

Argumentationsgefälle atiftut, das in Spannung steht zur vorausgesetzten
und angestrebten Partizipationsfähigkeit aller Synodalen? Wie ist mit den

ohnehin schwindenden Kenntnissen der biblischen Tradition und der
Entfremdung von ihren kulturellen Repräsentationen umzugehen?

44 Vgl. von Arx, Erneuerung (wie Anm. 5).
45 Vgl. Stalder, Frage (wie Anm. 2). lOOf; ders., Recht (wie Anm. 17), 257.
46 Als Kriterien mögen etwa gelten: Der Bischof sollte die Mitglieder des

Presbyteriums und die nicht ordinierten Erstverantwortlichen in den Pfarrgemeinden zu
kennen in der Lage sein; andererseits sollte ein Bistum auch die Aufgaben von Aus-
und Weiterbildung u.a.m. möglichst eigenständig erfüllen können. Bistümer mit vielen

Hunderttausenden von Gläubigen erzwingen wohl mit organisationssoziologischer

Notwendigkeit andere Strukturen von Episkope.
47 Etwas provokativ möchte ich weiterfragen: Warum legen nicht auch die Synodalen

(Geistliche, Gemeindevertreter) an der Synode in geeigneter Weise Rechenschaft

ab über ihr Tun für das Bleiben der konkreten Ortskirche in der Kontinuität der
in Jesus Christus eröffneten Liebe Gottes und seiner Gemeinschaft, wie es der
Bischof einerseits und der Synodalrat andererseits zu tun gehalten sind? Oder misst
diese Frage der Nationalsynode, auf welche Einrichtung viele Christkatholiken so

stolz sind, ein zu grosses Gewicht bei?

284



Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

4. Zum Schluss eine Frage

Damit ist ein weiterer Punkt erreicht, der beim vergleichenden Durchgang
durch Stalders Ekklesiologie und die Kirchenverfassung der christkatholischen

Kirche zum Schluss noch erwähnt werden muss: Sein Insistieren,
darauf, dass über Fragen der Wahrheit bzw. des Glaubens nicht demokratisch

abgestimmt (oder hierarchisch entschieden) werden kann, das heisst
bei Fragen, wo es irgendwie darum geht, dass die Kirche (unausweichlich)
den Willen Gottes zu bezeugen hat.

Das ist auf Sessionen der christkatholischen Nationalsynode nicht
überall in derselben Weise der Fall. Diese stimmt ja über viele Dinge der
jeweiligen Tagesordnung gemäss verfassungsgemäss festgelegten Quoren
ab - von der Genehmigung der Jahresrechnung und des Budgets über die

Einführung eines neuen Gebet- und Gesangbuchs bis hin zur Wahl eines

neuen Bischofs. Bei den wichtigeren Glaubensthemen sucht man
selbstverständlich einen Konsens oder eine möglichst grosse Übereinstimmung
unter Berücksichtigung sachkompetenter Voten, aber ob bei fehlender
hinreichender Einmütigkeit oder bei gegenseitiger Blockierung nicht doch
nach einer Entscheidung durch Mehrheitsbeschluss gerufen wird, damit
die Sache mal vom Tisch ist, muss offenbleiben. Stalders Anliegen kommt
explizit nur bei einem Thema annäherungsweise zur Geltung: Bei

Stellungnahmen in Glaubensfragen, «die unter Namensaufruf aller Mitglieder
der Nationalsynode erfolgen» und zwei Lesungen erfordern, zwischen
denen «die Internationale [Altkatholische] Bischofskonferenz und allenfalls
auch Theologen und Kirchenleitungen anderer Kirchen zur Stellungnahme

eingeladen werden». Freilich heisst es dann: «Nach Abschluss dieses
Prozesses beschliesst die Nationalsynode im ordentlichen Verfahren, was

aus ihrer Glaubensaussage folgen soll» (Art. 22)48 - ein «simpler»
Mehrheitsbeschluss scheint auch hier nicht ausgeschlossen4''.

48 Eine analoge Einschaltung der Internationalen Bischofskonferenz ist vorgesehen,

wenn ein Antrag auf Amtsenthebung des Bischofs «wegen Verletzung seiner
Pflichten» gestellt wird (Art. 13: Art. 20 Ziff. 2). Sie muss ja einen allenfalls neu
gewählten Bischof weihen, um so die kirchliche Gemeinschaft unter den altkatholischen

Kirchen der Utrechter Union zu bezeugen und so zu bestätigen.
49 So geschah es mit der Öffnung des apostolischen Amtes für Frauen, denen das

für Glaubensfragen vorgesehene Prozedere voranging. Der 1998 und 1999 mit grosser
Mehrheit gefällte Beschluss benötigte deshalb zwei Lesungen, weil es sich um eine
Änderung der Kirchenverfassung handelte.

285



Urs von Arx

Man könnte der Verfassung und auch dem ekklesiologischen Ansatz
Kurt Stalders vorwerfen, dass sie nicht anhand prozeduraler Instrumente
und Verfahrensmechanismen aufzeigen, wie bei grundlegendem Dissens
in der Ortskirche effizient aus einer Krise herausgefunden werden kann.
Sind sie nur schönwettertauglich? In einem gewissen Sinn ja, und theologisch

kann es vielleicht gar nicht anders sein. Ich zitiere dazu einen
Abschnitt aus dem Kommentar zur Verfassung, den Pfr. Hansjörg Vogt
zusammen mit Kurt Stalder 1990 zuhanden des Synodalrates verfasst hat:

Die gemeinschaftliche Kirchenleitung der drei verschiedenen Instanzen
[Nationalsynode, Bischof, Synodalrat] setzt eine enge und vertrauensvolle
Zusammenarbeit voraus. Sie ist grundsätzlich auf Konsens ausgerichtet, indem
ein Problem so lange diskutiert wird, bis sich eine gemeinsame Basis für die

Lösung abzeichnet. Dennoch besteht weder für den Bischof gegenüber der

Synode oder dem Synodalrat noch umgekehrt ein formelles Vetorecht. Es gibt
auch keine letzte Instanz, die endgültig entscheidet. Es ist grundsätzlich möglich,

dass die Nationalsynode sich ausdrücklich gegen die Meinung des
Bischofs entscheidet oder dass der Bischof Schritte unternimmt, die von der

Synode abgelehnt werden. In solchen Fällen steht aber jedes Mal die Einheit
der Kirche auf dem Spiel. Dadurch bezeugt die Kirche, dass sie weder über
die Wahrheit noch über die richtige Einsicht verfügt, sondern diese sich in
jedem Fall und immer wieder vom Heiligen Geist schenken lassen muss ...50

Freilich wäre in diesem Zusammenhang noch zu bedenken, dass die
Ortskirche «Christkatholische Kirche der Schweiz» sich nicht als isolierte
Grösse verstehen kann. Sie steht in Gemeinschaft mit anderen Ortskirchen,

die zusammen die Kirche der Utrechter Union altkatholischer Kir-

50 Vgl. Anm. 25. Diese Sicht ist bemerkenswerterweise schon im Blick auf die

Kirchenverfassung von 1874/75 vertreten worden, die den Bischof letztlich in einer
schwachen Stellung gegenüber der Synode sieht: In einem kleinen Beitrag zur Feier
des 75-jährigen Bestehens der Kirchgemeinde Bern schreibt der damalige
Kirchgemeindepräsident über die Bistumsorganisation: «[Die Kirchgemeinden] haben eine

vollständig demokratische Grundlage, während der Aufbau der zentralen Behörden
repräsentativ demokratisch ist. Im Ganzen aber ist das Bischofsamt eingebaut, das als

geistliche Autorität über die Spielregeln der Demokratie herausgehoben [Hervorhebung

UvA] und dessen Inhaber vermöge seines Ansehens der Garant für die Einheit
der Lehre und der Disziplin ist»; Werner Meier, Die rechtlichen Grundlagen der

Kirchgemeinde, in: Gedanken zur Jubiläumsfeier der Christkatholischen Kirchgemeinde

Bern. Separatdruck aus dem «Bund» [vom 27. und 29. Oktober 1950], Bern

(Pochon-Jent) o.J. [1950], 16-21, hier 20. Um Missverständnissen vorzubeugen: Die
Spielregeln der Demokratie sind nicht identisch mit denen der Partizipation.

286



Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

chen bilden,51 welche in der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz

(IBK) ein Organ hat, das bei einer geistlichen Blockade einer
Ortskirche Wege zur Hilfeleistung und Heilung zu suchen hat - ein gegebenenfalls

delikates und langwieriges Unterfangen, da auch die IBK keine
autoritären Entscheidungen treffen und aufzwingen kann. Die Einheit der
Kirche ist und bleibt eine im Heiligen Geist immer wieder neu zu erkennende

Vorgabe Gottes.

Mit dieser Ausweitung des Blicks auf die Überortskirch liehe Ebene
wäre nun zu zeigen, wie auch hier bischöflich-synodale oder bischöflich-
konziliare Strukturen ihre fundamentale Bedeutung haben. Dies wird
nicht zuletzt im Blick auf die ökumenische Suche nach der sichtbaren
Einheit-in-Gemeinschaft von sich selbst leitenden Ortskirchen
deutlich52 - eine Suche, an der sich die altkatholische Kirche und Theologie ja
auch seit langem beteiligt hat53. Ich muss es hier mit diesem Hinweis
bewenden lassen.

Anhang: Die Präambel zur Verfassung der Christkatholischen Kirche
der Schweiz.

1. Als Kirche Jesu Christi hat die Christkatholische Kirche der Schweiz ihren
Grund in Jesus Christus. Gott der Vater, der Ursprung aller Dinge, hat in unsere
von ihm abgefallene Welt seinen ewigen Sohn gesandt, ihn in Jesus von Nazareth

51 Die sprachliche Verbindung von «Kirche» im Singular und «Kirchen» im Plural

mag ungewöhnlich klingen, entspricht aber der sog. Communio-Ekklesiologie -
ein Begriff, der aus einer anderen Perspektive denselben ekklesialen Tatbestand ins
Auge fasst wie der Begriff Ortskirchentheologie. Die Utrechter Union steht ihrerseits
wieder in kirchlicher Gemeinschaft mit anderen Kirchen oder sieht sich in grosser
Nähe zu anderen Kirchen (Anglikaner bzw. Orthodoxe), was in solchen Notfällen
eventuell auch zu berücksichtigen wäre.

52 Die diesbezügliche Literatur ist riesig. Ich nenne nur drei neuere Titel: Paul
Avis, Beyond the Reformation? Authority, Primacy and Unity in the Conciliar Tradition,

London (T&T Clark), 2006; Paul Valliere, Conciliarism. A History of
Decision-Making in the Church, Cambridge (CUP) 2012. Aus der Sicht einer nur auf die
östliche Orthodoxie und den römischen Katholizismus fokussierten Fragestellung
schreibt Adam A.J. DeVille, Orthodoxy and the Roman Primacy. Ut Unum Sint and
the Prospects of East-West Unity, Notre Dame IN (University of Notre Dame Press)
2011.

53 Aus den letzten Jahren sei erwähnt der in Anm. 22 genannte Bericht über den
internationalen römisch-katholisch - altkatholischen Dialog und der noch nicht
veröffentlicht Bericht über den Dialog der Utrechter Union mit der Kirche von Schweden.

287



Urs von Arx

Mensch werden lassen und ihn so mit uns in eins verbunden. Er liess ihn für uns
sterben, weckte ihn auf von den Toten und erhöhte ihn zu seiner Rechten. So hat

uns Gott in Jesus Christus mit sich selber und untereinander versöhnt und vereint.
Durch seinen Heiligen Geist erleuchtet er Menschen, so dass sie die in Christus
geschehene Versöhnung erkennen, im Glauben ergreifen und so an den einzelnen
Orten zu Gemeinschaften vereinigt werden. Jede solche Gemeinschaft zeichnet
sich dadurch aus, dass sowohl ihre Glieder untereinander wie auch sie als ganze
mit den vom Heiligen Geist an andern Orten auferbauten Gemeinschaften in

gegenseitiger Liebe verbunden sind, und das ist die Kirche Jesu Christi. Darum
weiss sich die Christkatholische Kirche beauftragt zur Verkündigung des

Evangeliums und demgemäss zum Dienst an den Mitmenschen und zur Bewahrung
der Schöpfung. Im Gehorsam gegenüber dieser Sendung zu diakonalem und
missionarischem Handeln stellt sie sich auf die Seite der Benachteiligten und tritt hier
und überall auf der Welt ein fiir Versöhnung, Gerechtigkeit und Frieden. So ist in

ihr lebendig gegenwärtig, was die Gnade Gottes in Christus erfüllt hat und durch
seinen Heiligen Geist zu Inhalt und Verheissung unseres Lebens macht. Darum
verehren wir Gott den Dreieinen und bekennen ihn mit den Worten des nizänischen

ökumenischen Glaubensbekenntnisses.

2. Es ist somit jede an einem «Ort» von Gott in Christus und durch den Geist

vereinigte und geordnete Gemeinschaft eine vollständige, ganze und
selbstverantwortliche Kirche. Sie heisst «katholisch», weil in ihr einerseits Gott und

Mensch, Himmel und Erde, Gegenwart und Verheissung und somit alles Heil und

alle Wahrheit umfasst ist, und weil sie andererseits auch mit allen Kirchen in der

Welt in Einheit verbunden ist. Diese Katholizität wollen wir festhalten.

3. Die Katholizität der Kirche aufrecht zu erhalten, ist Inhalt und Ziel der
apostolischen Sukzession. Sie wird dadurch vollzogen, dass der Bischof mit den

Priestern und Diakonen einerseits und die Laienschaft andererseits sich gegenseitig

verpflichten, den Glauben der Apostel sowie die Liturgie und die Struktur
der Alten Kirche zu bewahren, in der Gegenwart zu entfalten und in die Zukunft
hinein und in alle Welt hinaus weiterzupflanzen. Das zeigt sich betont in der

Ordination; darum erfolgen Weihen zu apostolischen Ämtern nur im ausdrücklichen

Zusammenhang der apostolischen Sukzession, in der die ganze Kirche
steht.

4. Durch die aus apostolischer Sukzession gestaltete Struktur der Kirche ordnet
der Heilige Geist die Träger des apostolischen Amtes und die Laienschaft einander

in der Weise zu, dass sie in der Lage sind, in gegenseitiger Verantwortung und
in synodalem Umgang einander bei der Erfüllung ihrer Aufgaben wie auch bei
der Entdeckung und Entfaltung ihrer Gaben zu unterstützen und so eine Gemeinschaft

zu sein, in der sich alle daran beteiligen, die Wahrheit des Evangeliums
immer neu zu erkennen, zu bekennen und die nötigen Entscheidungen zu finden.
Seinen besonderen Ausdruck findet dieser synodale Prozess in der Nationalsynode.

Die Zuordnung von apostolischem Amt und Laienschaft und ihre Einheit

288



Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

zeigt sich dabei vor allem im gemeinsam gefeierten eucharistischen Synodegot-
tesdienst. Er wird grundsätzlich vom Bischof als Hüter und Symbol der Einheit
geleitet. In dieser Feier wirken die Laien zusammen mit den Geistlichen aktiv mit
und üben auch bestimmte liturgische Dienste aus.

5. Der Bischof der Christkatholischen Kirche der Schweiz ist Mitglied der
Utrechter Union der altkatholischen Bischöfe, die der Bewahrung der Kirche in der
Einheit der Glaubensüberlieferung dient, angesichts sich aufdrängender neuer
Fragen Stellung bezieht und dabei Einheit und Gemeinschaft selbständiger
katholischer Kirchen darstellt. Durch ihren Bischof ist auch die Christkatholische Kirche

in der Utrechter Union in gleicher Weise verbindlich vertreten, wie jede Kirche

durch ihren Bischof an einem Konzil vertreten ist.

6. Da Jesus Christus der Grund jeder Kirche und der Einheit aller Kirchen ist,
weiss sich auch die Christkatholische Kirche von Anfang an verpflichtet, dafür
zu beten und zu arbeiten, dass die Einheit der Kirchen wiederum der Katholizität
entsprechend sichtbare Gestalt gewinnt. Soweit ihre Kräfte es ihr gestatten,
beteiligt sie sich an jeder Bemühung, die für die Erlangung dieses Zieles als geeignet

erscheint.

Urs von Arx (geb. 1943 in Solothurn CH), Prof. em. Dr. theol. 1964-1971
Studium der Theologie in Bern, Paris und Oxford, danach Pfarrer der
christkatholischen Kirchgemeinde Wegenstetten-Hellikon-Zuzgen. 1986-2008
Prof. für Neues Testament, Homiletik und (seit 1994) Geschichte des
Altkatholizismus an der Christkatholisch-theologischen Fakultät (seit 2001
Departementfür Christkatholische Theologie) der Universität Bern. Dr. theol.
h.c. 1996 (ChAT Warschau) und 2008 (GTS New York). Mitglied internationaler

und nationaler bilateraler Gesprächskommissionen.

Adresse: Neuhausweg 53. CH-3097 Liebefeld, Schweiz.
E-Mail: u.vonarx@theol.unibe.ch

English Summary

The paper presents the main ecclesiological insights of the late Swiss theologian
Kurt Stalder, who was one of the leading Old Catholic ecumenists in the second
half of the 20th century, himself being an exegete by profession. His starting point
was the New Testament, especially the Pauline letters and Acts, read in conjunction

with other early Christian texts such as the letters of Ignatius of Antioch or
First Clement. The paper then discusses some important features of the new
Constitution of the Swiss Old Catholic Church (1989), where the impact of Stalder's
vision can be discerned in the Preamble and in a number of concrete formulations.
The paper concludes with an elaboration on the term episkope. dear to Stalder, by
setting it in relation to the Constitution in such a way that the ministry of bishop,
college of priests (presbyterium) and diocesan synod can be seen as a realization

289



Urs von Arx

of a threefold episkope of the local Church - thus interpreting and expanding some
promising propositions of the still important WCC document BEM (Baptism,
Eucharist and Ministry) of 1982.

290


	Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

