Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 103 (2013)

Heft: 3-4

Artikel: Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung
von 1989

Autor: Arx, Urs von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405130

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische
Kirchenverfassung von 1989

Urs von Arx

Mein Vortrag gliedert sich in drei ungleich lange Teile: Ich stelle zuerst die
ekklesiologischen Uberlegungen Stalders dar, die fiir die Ortskirche (in
altkirchlich orientierter Sicht «Bistum» genannt) relevant sind; dann gehe
ich auf diejenigen Aussagen der Verfassung der Christkatholischen Kir-
che der Schweiz ein, fiir die ein Vergleich mit seiner Ekklesiologie auf-
schlussreich ist; schliesslich setze ich die Kirchenverfassung in Beziehung
zu dem im neueren 6kumenischen ekklesiologischen Diskurs ofter rezi-
pierten Begriff episkope, den auch Stalder kennt, und lege im Anschluss
sowohl an seine Uberlegungen wie auch an die im Lima-Dokument von
1982 vorkommende Rede der dreifachen Weise, das ordinierte Amt aus-
zuiiben, eine auf die christkatholische, d.h. schweizerische altkatholische
Ortskirche bezogene Konkretisierung vor.

1. Ein Blick auf Kurt Stalder ekklesiologischen Grundansatz

Kurt Stalder gehorte der Kommission an, welche Bischof und Synodalrat
im Jahr 1977 mit dem Auftrag eingesetzt hatte, eine Totalrevision der
Verfassung der Christkatholischen Kirche der Schweiz vorzubereiten.
Dass er als Professor fiir Neues Testament, Homiletik und Katechetik die
damalige Christkatholisch-theologische Fakultiit in einer Angelegenheit
vertrat, die man doch mit Kirchenrecht und allenfalls mit Ekklesiologie
als einem Teilbereich der Systematischen Theologie in Verbindung bringt,
kann nur iiberraschen, wer seine diesbeziiglichen Arbeiten zu Fragen der
Struktur der Kirche und zum Amt und zum Recht in der Kirche nicht
kennt. Welchen Stellenwert die Kirche fiir ihn hatte, ldsst sich am Titel
eines 1984 erschienenen Sammelbandes erahnen: Der Untertitel «Ekkle-
siologische Untersuchungen und ihre Bedeutung fiir die Existenz von Kir-
che heute» dient als nidhere Explikation des Haupttitels: «Die Wirklichkeit

IKZ 103 (2013) Seiten 267-290 267



Urs von Arx

Christi erfahren»!. In einer Zeit, die damals vom Schlagwort «Jesus Ja —
Kirche nein» geprigt war, lag darin fast eine Provokation.

1.1 Kirche als Erweis der in Jesus Christus geschehenen Verséhnung
Gottes mit den Menschen

Wiederholt hat Stalder die These vertreten, dass sichtbare und konkret
erfahrbare Kirche so etwas wie das Ziel der Sendung Jesu bzw. der Erweis
der in Jesus Christus geschehenen Erlosung, Rechtfertigung und Versoh-
nung sei. Dazu als Beispiel ein Zitat:

Wie die Siinde und ihre Folgen in der Trennung und Feindschaft zwischen
Gott und den Menschen und der Menschen untereinander bestehen, so erweist
die Versohnung in Jesus Christus ihre Wirklichkeit in der Wiederherstellung
der Gemeinschaft, wobei sich die neue Gemeinschaft mit Gott im Werden von
Gemeinschaft unter Menschen zeigen muss und diese Gemeinschaft von
Menschen in der Gemeinschaft mit Gott, in der Teilhabe am trinitarischen
Leben griindet. Versohnung kann darum nicht individualistisch, sondern nur
gemeinschaftlich verstanden und erfahren werden [...] Wo an einem Ort die
Versohnung in Christus erkannt und die Befreiung zur Gemeinschaft mit Gott
und den Menschen ergriffen und konkret vollzogen wird, da ist Kirche.?

Damit ist Kirche als ein Raum erfahrbarer menschlicher Beziehungen
gesehen — und dies bei aller Ambivalenz, die einerseits mit ihrer geistli-
chen Verwiesenheit auf Gott und damit ihrem raum- und zeitiibergreifen-
dem Charakter zu tun hat (zur weltweiten «irdischen»Kirche gehoren auch
die «<himmlische» Kirche und die entschlafenen Getauften), andererseits

I KuRrT STALDER, Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiologische Untersu-
chungen und ihre Bedeutung fiir die Existenz von Kirche heute, Ziirich (Benziger)
1983.

2 KURT STALDER, Die Einheit der Kirche in den Lokalkirchen, in: ders., Wirk-
lichkeit (wie Anm. 1), 110-125, hier 110-111. Vgl. ferner DERS., Vorwort, in: ebd. 7-9,
hier 8; DERS., Zur Frage nach dem Amt in der Kirche, in: ebd., 77-104, hier 84; DERS.,
Der ekklesiologische und kirchenrechtliche Gehalt der Utrechter Union der Altkatho-
lischen Kirchen, in: ebd., 193-227, hier 202; pers., Wie bleibt die Kirche in der
Wabhrheit?, in: ebd. 239-244, hier 241; pERs., Ekklesiologie und Rechtsstruktur der
Utrechter Union der altkatholischen Bischofe, in: ebd., 258-272, hier 264 f. Zudem
KURT STALDER, Meine Theologie. Nachschrift einer Vorlesung, in: ders., Sprache und
Erkenntnis der Wirklichkeit Gottes. Texte zu einigen wissenschaftstheoretischen und
systematischen Voraussetzungen fiir die exegetische und homiletische Arbeit. Hg.
von Urs von Arx unter Mitarbeit von Kurt Schori und Rudolf Engler (OBFZPhTh 38),
Freiburg Schweiz (Universititsverlag) 2000, 381-382. u.o.

268



Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

mit der faktischen Gemeinschaftswidrigkeit (Siinde) ihrer Glieder. Dieses
Verstiindnis impliziert fiir Stalder zwei Dinge: Kirche als konkreter Voll-
zug von Gemeinschaft spielt in einem umgrenzten Raum — theologisch
gesprochen in einer Ortskirche, die freilich mit unzihligen anderen eben-
solchen Ortskirchen hinsichtlich ihrer soteriologisch-trinitarischen Reali-
tit bzw. ihrer Teilhabe am trinitarischen Leben Gottes identisch ist und
deshalb notwendigerweise mit ihnen in einer verbindlich strukturierten
Gemeinschaft steht;? und Kirche ist — in einer gewissen Analogie zu dem
einen Gott Vater, Sohn und Heiliger Geist — eine Einheit-in-Gemeinschaft,
konstituiert durch Gegeniiber- und Miteinander-Verhiiltnisse. In solchen
kirchenkonstitutiven Gegeniiber-Verhiltnissen, die eine Art relationale
Ontologie implizieren, «wird die Versshnung in Christus, die Kontinuitit
mit den Aposteln und Jesus, die Teilhabe am trinitarischen Leben zu ei-
nem konkreten Geschehen»*.

1.2 Das Gegeniiber und Miteinander von apostolischem Amt und
Pneumatophorer Laienschaft

Die Rede von Gegeniiber-Verhiltnissen setzt offensichtlich die Figur des
Gespriichs voraus, wo zwei oder mehr Menschen miteinander «von Ange-
sicht zu Angesicht» und damit in ihrem vorgegebenen und zugleich auf
Begegnung angewiesenen Mensch-Sein kommunizieren. Man darf hier
nicht ein Gegeneinander hineinlesen, was moglicherweise deshalb ge-
schehen kann, weil Stalder die Grundkonstellation des Gegeniiber-Ver-
hiltnisses in der Ortskirche in der wechselseitigen Zuordnung von ordi-
nierten Amtstriigern und Laienschaft sieht. Schlechte Erfahrungen mit
autoritdren Geistlichen oder ein wie auch immer erworbenes antiklerika-
les Grundgefiihl konnen zu einem solchen Missverstindnis fiihren. Im
apostolischen Amt von Bischof, Presbyterium (Priester) und Diakonat?
setzt sich die Sendung Christi und der Apostel fort, die aber nicht losgelst

—_—

3 Vgl. dazu besonders STALDER, Einheit (wie Anm. 2); DERs., Wahrheit (wie
Anm, 2),

4 STALDER, Einheit (wie Anm. 2), 111.

5 Die ausdriickliche Erwiihnung des Diakonates taucht erst in spiteren Texten
Stalders auf, vermutlich weil in den altkatholischen Kirchen erst 1982-1985 der per-
Manente Diakonat wiederhergestellt wurde. Vorher waren nur das Priesteramt anstre-
bende Lernvikare wiihrend kurzer Zeit als Diakone tatig, der Diakonat war somit nur
eine ausbildungsbedingte Vorstufe zum Pfarramt; vgl. URs VON ARX, Zur Erneuerung
des Diakonates in der altkatholischen Kirche, in: IKZ 95 (2005) 209-213.

269



Urs von Arx

von der umfassenden Begabung und Beauftragung aller Getauften als
Geisttriger gesehen werden darf. Vielmehr bedingen sich beide Seiten:
Neben der Verkiindigung des Evangeliums und der Feier der Eucharistie
und der anderen Sakramente gehort aufseiten der Amtstriger auch die
Sorge, dass alle Glieder der Kirche ihre Gaben und sich selbst im Dienst
der Gemeinschaft entfalten konnen und diese so als eine entscheidungs-
und handlungsfihige Korperschaft lebt. Die Laienschaft ihrerseits voll-
zieht den Auftrag, der mit der sakramentalen Eingliederung in die vom
Heiligen Geist geschaffene Christuswirklichkeit gegeben ist®, dadurch,
dass sie die ordinierten Diener als Reprisentanten Christi anerkennt und
zugleich mit ithrem Verstindnis der Herrschaft Christi kritisch konfron-
tiert. Dadurch wird, nicht zuletzt auch angesichts neuer gesellschaftlicher
Fragen, eine Klidrung der Tradition wie auch eine Profilierung der Kirche
als Sprach- und Glaubensgemeinschaft vorangetrieben — ein Prozess, den
Stalder als unentbehrlichen Aspekt der apostolischen Sukzession der Kir-
che betrachtet. Und «gemeinsam oder einzeln stehen (alle) dem Anspruch
gegeniiber, der nach Mt 25,31ff. von allen Leidenden in und ausserhalb der
Kirche ausgeht»’.

Ich schalte hier eine Zwischenfrage ein: Auf den ersten Blick scheint
diese Gegeniiberstellung von (dreifachem apostolischem) Amt und Laien-
schaft eine konfessionell bedingte altkatholische Option: Sie ist orientiert
an einem altkirchlichen Modell, dazu etwas garniert mit einem Schuss
Demokratisierung (die Laien sind nicht nur Objekte der Verkiindigungs-
und Hirtensorge ordinierter Amtstriger, sondern haben Mitsprache-
rechte). Wie kann ein Neutestamentler einen solchen Ansatz exegetisch
verantworten und begriinden?

Ich kann dies hier nur kurz andeuten. Einerseits geht Stalder vor allem
aus wissenschaftstheoretischen und sprachwissenschaftlichen Griinden
ziemlich kritisch mit géngigen Forschungsthesen um. So bestreitet er et-
wa, dass die neutestamentlichen Schriften unterschiedliche Ekklesiolo-
gien vertriten, die dann zwingend auf getrennt nebeneinander stehende
ekklesiale Wirklichkeiten schliessen lassen; noch weniger leuchtet ihm
ein, dass aus diesem deskriptiv vorausgesetzten Sachverhalt zu folgern sei,

6 Vgl. STALDER, Amter in der Kirche, in: Wirklichkeit (wie Anm. 1), 126141,
bes. 130-133.

7 STALDER, Einheit (wie Anm. 2), 112. Hier ist schon der Aspekt der diakonia
benannt, der neben martyria und leitourgia die drei Grundvollziige der Kirche be-
zeichnet, an der alle ihre Glieder kraft ihrer sakramentalen Initiation beteiligt sind.

270



Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

er sei in dem Sinn schriftgemiiss und normativ, dass es bei der kumeni-
schen Anniiherung von Konfessionen keine verbindliche Gestalt von Kir-
che als Vorbedingung fiir kirchliche Einheit geben kinne und diirfes. Fiir
Stalder gibt es hichstens hie und da Aussagen, die sich als Ansitze zu
weiteren Uberlegungen iiber die je konkrete Gestalt der Kirche erst aus-
werten liessen, wenn wir mehr damit zusammenhingende Informationen
hiitten. Was sich hingegen in unterschiedlichen Formulierungen der im
Neuen Testament gesammelten Schriften zu erkennen gibt, ist ein gemein-
Sames Bewusstsein, dass die sich zu Jesus Christus bekennenden Men-
schen eine Einheit, eine Gemeinschaft bilden®. Diese Vorgabe ist immer
Wieder einzuholen und nachzuvollziehen. Der Gemeinschaftscharakter
und die Einheit der Kirche ist die Dominante der moglichen Bestimmun-
gen von Kirche als Gabe und Aufgabe.

Daraus folgt, dass um der zugleich riumlichen Kohirenz und zeitli-
chen Kontinuitiit der Kirche willen Personen fiir die Existenz von Kirche
konstitutiv sein miissen, was Stalder in den friihchristlichen Schriften,
Zumal in der neutestamentlichen Briefliteratur und in der Apostelge-
Schichte, auch bestitigt findet. In diesem Kontext situiert er den Begriff
des Amtes, den er ohne terminologische Festlegung so umschreibt: Amt-
lich ist jede von der Gemeinschaft anerkannte und auf eine gewisse Dauer
angelegte Wahrnehmung einer Aufgabe im Blick auf diese Gemeinschaft;
Unabhiingig davon, auf welche Weise jemand zur Erfiillung dieser Aufga-
be gekommen ist!0. Dabei interessiert Stalder besonders, wie das so defi-
nierte Amt in den friihesten Schriften aus der Zeit nach dem Sterben der
Apostel bzw. der grossen apostolischen Figuren wie Paulus, Petrus oder

—

¥ Vgl. in dieser Richtung etwa ERNsT KASEMANN, Einheit und Vielfalt in der
Neutestamentlichen Lehre von der Kirche, in: ders., Exegetische Versuche und Besin-
Nungen. Zweiter Band, Gottingen (V&R) 1964, 262-267.

?  STALDER, Frage (wie Anm. 2), 83-87. Vgl. dazu auch die wichtigen, mit Stal-
ders Auffassung vielfach konvergenten Uberlegungen von DIETRICH RITSCHL, Zur
Logik der Theologie. Kurze Darstellung der Zusammenhiinge theologischer Grund-
8edanken, Miinchen (Kaiser) 1984, bes. 99-108. .

10 Vgl. StALDER, EITIZKOITOE, in: Wirklichkeit, 11-39, hier 18 f. Stalder sucht
damit einen Gegensatz von «amtlich» und «charismatisch», wie er bisweilen in An-
lehnung an Max Webers Herrschaftstypologie behauptet wird, zu vermeiden, weil er
Zu problematischen ekklesiologischen Folgerungen fiihren kann, z.B. hinsichtlich der
Annahme einer charismatischen Gemeindeordnung in den frithen paulinischen Kir-
¢hen. Eine solche bestreitet z.B. auch ULRICH BROCKHAUS, Charisma und Amt. Die
Paulinische Charismenlehre auf dem Hintergrund der friihchristlichen Gemeinde-
funktionen, Wuppertal (Brockhaus) 1972.

271



Urs von Arx

Jakobus gesehen wurde!!. In diesem Zusammenhang gewinnen die Aus-
driicke episkopoi, presbyteroi und diakonoi eine gewisses Gewicht. Im
Blick auf die Rede von Episkopen/Bischéfen und Diakonen einerseits und
Presbyter andererseits lehnt er die These einer urspriinglichen Dualitiit
von zwei nach ihrer religions- und sozialgeschichlichen Herkunft ver-
schiedenen Amterordnungen ab'2. Er sieht im Ausdruck presbyteroi so
etwas wie eine allgemeine Bezeichnung fiir einen «Amtstriger» in dem
von ithm umschriebenen allgemeinen Sinn, wobei die Zugehdorigkeit zu
diesem Personenkreis sich aus ihrem sozialen Ansehen in der betreffen-
den Gemeinschaft ergibt!}. Anders liegt der Fall bei episkopos: Hier liegt
eine Funktionsbezeichnung vor. Der Ausdruck bezeichnet eine bestimmte
Aufgabe, die Stalder mit «sorgen fiir (die Gemeinde)», «die Verantwor-
tung tragen fiir» umschreibt; nur eine solche allgemeine Bezeichnung
trigt dem inhaltlich breit gestreuten Gebrauch des Wortes in der antiken
Grizitiat Rechnung!¢. Dieser Ausdruck wurde dann auch fiir den Haupt-
oder Erstverantwortlichen einer Ortskirche gebraucht, welche Entwick-
lung auch mit dem Umstand zu tun hat, dass in der eucharistischen Ver-

I Vgl. neben dem vorgenannten Beitrag auch noch STALDER, Apostolische Suk-
zession und Eucharistie bei Clemens Romanus, Irenidus und Ignatius von Antiochien,
in: ders., Wirklichkeit (wie Anm. 1), 40-76.

12 Vgl. STALDER, EIIIZKOITOX (wie Anm. 10), 14-30; DERS., Frage (wie Anm. 2),
78-81.

13 Vgl. dhnlich R. ArLastalR CAMPBELL, The Elders. Seniority within Earliest
Christianity, Edinburgh (T&T Clark) 1994. Der Term ist nicht als Funktionsbezeich-
nung oder als «Titel», was immer man damit meint, zu verstehen, sondern er verweist
in erster Linie auf den Status einer Person innerhalb einer sozialen Gruppe, der nicht
notwendigerweise mit einer formellen Einsetzung in einen presbyteroi genannten
Kreis verbunden ist (das dndert sich mit der Zeit, wie etwa TradAp 7 zeigt).

14 STALDER, EIMIEZKOIOZ (wie Anm. 10), 36-37; weiterfiihrend DERS., Frage (wie
Anm. 2), 87-102. Zusitzlich ldsst sich argumentieren, dass dem Substantiv episkopos
ein Verb zugrunde liegt, das eine bestimmte, auf eine Person oder eine Sache ausge-
richtete Tétigkeit bezeichnet, was beim Wort presbyteros nicht der Fall ist. Analoges
gilt fiir den Ausdruck diakonos. JounN N. CoLLINS, Diakonia. Re-interpreting the
Ancient Sources, New York (OUP) 1990, hat zudem gezeigt, dass letzterer Ausdruck
in der antiken Grézitit einen Boten- und Vermittlerdienst bezeichnet; deshalb knnen
auch Christus (Rom 135,8) oder Paulus und andere Apostel (1 Kor 3,5; 2 Kor 11,23 u.6.)
diakonoi heissen. Die Festlegung eines angeblich urspriinglichen Sinnes auf den
Tischdienst ist eine sprachwissenschaftlich unhaltbare Miir.

272



Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

Sammlung eine Person die Leitung innehatte!S. Wenn in gewissen Texten
dieselben Personen bald presbyteroi, bald episkopoi heissen, bedeutet das
nicht, dass die beiden Ausdriicke synonym sind, wie oft behauptet wird,
sondern dass sie referenzidentisch verwendet werden konnen: Sie verwei-
sen dann auf dieselben Personen unter einem je anderen Aspekt. Aus dem
Kreis der presbyteroi scheint dann auch der mit der Zeit jeweils einzige
episkopos einer Ortskirche gewihlt worden zu sein.

In den Schriften des Ignatius von Antiochien sieht Stalder das Modell
einer Ortskirche, die durch das Gegeniiber-Verhiiltnis von Bischof, Pres-
byterium und Diakone einerseits und den iibrigen Getauften andererseits
Strukturiert ist, ohne dass damit die gemeinsame Verantwortung fiir das
Bleiben der Kirche in der Sendung Jesu Christi und der Apostel aufgeho-
ben wiire. Oder anders gesagt: «Monepiskopat» bedeutet nicht «monar-
chischen Episkopat» in dem Sinn, dass die Ortskirche diese Verantwor-
tung an den Bischof abgetreten hiitte.

So viel in Kiirze zu den exegetischen Ausfiihrungen in Stalders ekkle-
siologischen Studien, die also eine Interpretation verraten, die, wie er
selbst bekennt, biografisch mit einer Wende weg von der friiheren Faszi-
Nation fiir das Denken Karl Barths zu altkatholischen Ansiitzen fiihrte!®,
die sich ihm als Exeget mit der Zeit sachlich aufdringten und die er daher

durchaus fiir vertretbar hielt.

1.3 Das Recht in der Kirche

In seinen Uberlegungen zu den Strukturen, die notwendig sind, damit
gewihrleistet wird, dass die Getauften in Kontinuitit zu den Aposteln und
in Kohiirenz mit anderen Ortskirchen gemeinsam die Verantwortung fiir
das Kirchesein iibernehmen, ist Stalder noch auf einen weiteren Frage-
kreis gestossen, der ebenfalls kurz zu erwiihnen ist: Es geht um das Recht

—_——

' Zur fundamentalen ekklesialen und daher auch ekklesiologischen Bedeutung
der eucharistischen Versammlung der Gemeinde fiir Stalders Ansatz vgl. etwa STAL-
DER, Frage (wie Anm. 2) 102—104; DERS., Sukzession (wie Anm. 11), 68-69; 74-76.

6 Vgl. STALDER, Vorwort (wie Anm. 2), 7; auch DERs., Frage (wie Anm. 2), 87.
Vel. auch das unveroffentlichte, von Katharina von Steiger redigierte Typoskript «Er-
Zihlte Lebensgeschichte von Prof. Kurt Stalder» (1991, 24 S.). Fiir Stalders Fragestel-
lungen boten die ekklesiologischen Ansitze Barths anscheinend wenig weiterfiihren-
de Impulse.

273



Urs von Arx

in der Kirche!”. Er stellt fest, dass dies weitgehend nach dem Modell des-
sen geschieht, was er (etwas missverstindlich) Kompetenzrecht nennt: Es
gibt bestimmte Personen oder Instanzen, die (formell oder faktisch exklu-
stv) das Recht haben, etwas zu beraten und zu entscheiden, unter Aus-
schluss der tibrigen zur betreffenden Gemeinschaft gehorigen Menschen,
die dieses Recht nicht haben. «Kompetenz» wird also als Privileg oder
Rechtsbefugnis verstanden. Dem stellt Stalder eine andere Konzeption
entgegen, die weder Teile der Gemeinschaft ausschliesst noch — ein weite-
res Anliegen — Recht als Gegensatz zu Liebe erscheinen lidsst: Recht in der
Kirche soll eine Gefiige von Aufgaben und Verpflichtungen aller Glieder
der Kirche sein. Das heisst nicht, dass alle dieselben Aufgaben haben:
Bischot und Presbyterium haben ihre eigenen Aufgaben, die sie nicht an
andere abtreten diirfen, wie das auch fiir sog. Laiendmter'8 zutrifft. Aber
es gibt eine gegenseitige Rechenschalft fiir all das, was konkrete Menschen
in der Kirche fiir deren Kontinuitéit mit dem apostolischen Zeugnis und fiir
die Gemeinschaft mit den anderen Ortskirchen zu tun verpflichtet sind.

Eine Folgerung dieses Ansatzes ist besonders herausfordernd: Wo in
Fragen des Kircheseins, des Glaubens sich derartige Differenzen auftun,
dass auch nach allen gemeinsamen Uberlegungen und Beratungen keine
faktische Einhelligkeit sich abzeichnet, gibt es auch keine Entscheidungs-
befugnis der Mehrheit. Das heisst: Ein demokratischer Entscheidungs-
mechanismus ist ausgeschlossen, ebenso aber auch ein hierarchischer (die
Entschidung liegt beim Bischof allein oder bei Bischof, Presbyterium und
Diakonen , d.h. beim Klerus). Immer wieder betont Stalder, dass sich iiber
Fragen der Wahrheit nicht abstimmen lasse; vielmehr miisse das Gesprich
weitergehen, oder es sei letztlich der Bruch der Gemeinschaft, das Schis-
ma, in Kauf zu nehmen'.

Was Stalder in seinen ekklesiologischen Arbeiten ausfiihrt, ist in zwei
konkreten kirchlichen (altkatholischen) Bereichen in einer grundsitzli-
chen Weise rezipiert worden und so zur Geltung gekommen. Der erste
betrifft die Art und Weise, wie — und ich zitierte hier Stalder — «bischofli-
che Struktur katholischer Tradition, die Mitverantwortung der Laien, die

17" Vgl. STALDER, Gehalt (wie Anm. 2), 206-213; DERs., Das Recht in der Kirche,
in: ders., Wirklichkeit (wie Anm. 1), 245-257.

8 Vgl. STALDER, Amter (wie Anm. 6), 134—137.

19 Vgl. Stalder, Amter (wie Anm. 5) 132; pERrs., Wahrheit (wie Anm. 2), 243;
DERS., Gehalt (wie Anm. 2), 225; DERS., Ekklesiologie (wie Anm. 2), 272 (beide Male
im Blick auf eine tiberortskirchliche synodale Versammlung). Ich komme auf diesen
Punkt in Abschnitt 4 zuriick.

274



Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

Selbstiindigkeit der verschiedenen Bistiimer [= Ortskirchen] und die Ver-
bindung zu einer handlungsfiihigen Gemeinschaft miteinander vereinigt
sind».20 Das von ihm angedachte Beispiel, von dem er meinte, dass es auch
fiir andere Kirchen von Bedeutung und vielleicht «ein Modell fiir die Ge-
stalt der wiederhergestellten Einheit der Kirche»?! sein konnte, ist im Sta-
tut der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz vom Jahr 2000
beriicksichtigt worden, an dessen Ausarbeitung er freilich nicht mehr
selbst beteiligt war?2. Darauf kann ich hier nicht weiter eingehen?3. Nur
eines ist von Bedeutung und soll wenigstens genannt werden: Die in der
Priambel des Statuts skizzierte Ekklesiologie ist ein Beispiel fiir die in der
neueren 6kumenischen Diskussion in Ost und West stark beachtete eucha-
ristische Ortskirchentheologie, d.h. ein Verstiindnis von Kirche, das in der

20 STALDER, Vorwort (wie Anm. 2), 9.

I Ebd. Dies war bis jetzt m.W. nur der Fall bei NoRMAN DoE; An Anglican Co-
vent. Theological and Legal Considerations for a Global Debate, Norwich (Canterbu-
ry Press) 2008, der im Blick auf den vorliufig gescheiterten Plan eines «Covenant»
fiir die «Anglican Communion» sich wiederholt auf den Vorbildcharakter des IBK-
Statuts hinsichtlich «self-government» und «communion with accountability» von
Ortskirchen bzw. Kirchenprovinzen bezog. Vgl. dazu die Rezension von ANDREAS
KREBs, in: IKZ 100 (2010), 255-229, hier 228-229,

22 Vgl. dazu Niheres bei UrRS VON ARX, Vorwort, in: ders./Maja Weyermann
(Hg.) Statut der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK). Offizielle
Ausgabe in fiinf Sprachen, in: Beiheft zu IKZ 91 (2001), 3—11. Zur Priambel vgl. ei-
nerseits die beiden in Anm. 3 genannten Arbeiten Stalders, andererseits auch den von
Peter Amiet herausgegebenen Text der Christkatholisch — Rémisch-katholischen Ge-
Sprachskommission «Ortskirche — Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahr-
heit», in: [KZ 72 (1982) 33-45; jetzt auch in: Kirche und Kirchengemeinschaft. Be-
richt der Internationalen Romisch-Katholisch — Altkatholischen Dialogkommission,
Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck) 2009, 22010, 74—85. Stalder war
der christkatholische Co-Priisident der schweizerischen Gespriichskommission. Vgl.
Urs voN ArX, Romisch-katholische und Christkatholische Kirche — Reflexionen ei-
nes Christkatholiken zu ihrem Verhiltnis gestern, heute und morgen, in: Roger Lig-
genstorfer/Brigitte Muth-Oelschner (Hg.), (K)Ein Koch-Buch. Anleitungen und Re-
zepte fiir eine Kirche der Hoffnung. FS Bischof Kurt Koch, Freiburg Schweiz (Kani-
sius) 2000, 356-375, hier 360-372.

23 Vgl. dazu etwa Urs VON ARKX, Identitit und Differenz. Elemente einer christ-
katholischen Ekklesiologie und Einheitsvision, in: Helmut Hoping (Hg.), Konfessio-
nelle Identitit und Kirchengemeinschaft. Mit einem bibliographischen Anhang zu
«Dominus Iesus» (Studien zur systematischen Theologie und Ethik 256), Miinster

(LIT) 2000, 109-136.

273



Urs von Arx

vom Bischof geleiteten eucharistischen Versammlung ihre Grundform
synodaler Existenz in ihren verschiedenen Manifestationen sieht24.

2. Die Verfassung der Christkatholischen Kirche der Schweiz

Der zweite Bereich betrifft die Verfassung der Christkatholischen Kirche
der Schweiz vom Jahr 1989, also die innerortskirchliche Gemeinschaft.
Auch diesbeziiglich gilt mutatis mutandis die leise Erwartung Stalders,
dass seine Uberlegungen auch andere Gemeinschaften interessieren konn-
ten; freilich bedingt dies, dass erstens Kirche nicht fiir etwas bloss Orga-
nisatorisches gehalten wird, das mich — den Einzelnen — in meiner Bezie-
hung zu Gott nicht wirklich beriihrt, und dass zweitens eine gewisse Neu-
gierde und Offenheit konfessionell geprigte Abwehrdispositive auf-
sprengt.

Ich stelle einige Punkte der Verfassung?® vor, die relevant sind, damit
wir Beziige zu Stalders ekklesiologischem Ansatz erkennen kénnen. Am
klarsten ist die Handschrift Stalders in der theologischen Priambel zur
Verfassung?¢ zu erkennen. Sie konnte als eine Art Verméchtnis aufgefasst
werden, das sich die Kirche zu eigen gemacht hat, weil sie das darin aus-
gedriickte Selbstverstindnis als Grundlage ihrer Verfassung anerkennt.
Dariiber hinaus konnte ein eingehender Vergleich mit der im Kulturkampf
erarbeiteten Verfassung von 1874/75%7 noch eine Reihe von weiteren ek-
klesiologisch aufschlussreichen Verdnderungen aufzeigen. Das ist hier
aber nicht moglich.

Art. 2 der Kirchenverfassung hilt einmal fest, dass die christkatholi-
sche Kirche auf dem Gebiet der Schweiz ein Bistum bildet. Das Bistum
(nicht die Kirchgemeinde!) ist also die kirchliche Grundeinheit, von der

24 Vegl. dazu MaTTUS PLOEGER, Celebrating Church. Ecumenical Contributions
to a Liturgical Ecclesiology (Netherlands Studies in Ritual and Liturgy 7), Gronin-
gen/Tilburg (Liturgisch Instituut) 2008. Der Autor stellt orthodoxe, romisch-katholi-
sche, altkatholische, anglikanische und protestantische Positionen vor.

25 Die Verfassung und die iibrigen Rechtstexte finden sich in: Verfassung und
weitere wichtige Reglemente der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Hg. vom
Synodalrat, Februar 2009, 0.0. 27 S.; vgl. auch http://christkatholisch.ch/bibliothek.
Ferner existiert ein Kommentar zur Verfassung aus dem Jahr 1990, verfasst von Pfr.
Hansjorg Vogt und Prof. Kurt Stalder: http:/christkatholisch.ch/bibliothek/fi-
nish/3/157 [8.6.2013].

26 Vgl. den Anhang unten.

27 Verfassung der christkatholischen Kirche der Schweiz, Solothurn (Zepfel)
1874 bzw. 1875, 10 S.

276



Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

aus gedacht und gehandelt wird?8, Das Bistum ist es auch, das in der
Priaambel zur Verfassung als die Grosse genannt wird, die — es sei wieder-
holt — in Gemeinschaft mit anderen Bistiimern steht, die hinsichtlich ihrer
soteriologisch-trinitarischen Identitiét als Leib Christi oder als Volk Got-
tes usw. untereinander gleichgestellt sind, somit auf gemeinsame Erkun-
dung und Bezeugung des Willens Gottes angewiesen sind.

Art. 3 formuliert: «Die Leitung der Kirche obliegt der Nationalsynode,
dem Bischof und dem Synodalrat gemeinsam. Der Synodalrat ist zugleich
ausfiihrendes Organ der Nationalsynode.» Diese Formulierung ist ausle-
gungsbediirftig. Bei der niiheren Lektiire des Kapitels «Die Kirchenlei-
tung» mit den drei Unterkapiteln «Der Bischof», «Die Nationalsynode»
und «Der Synodalrat» wird einigermassen klar, dass sich einerseits Bi-
schof und Synode, andererseits Bischof und Synodalrat (ein Gremium von
6 Laien und 4 Geistlichen) gegeniiberstehen. Der Synodalrat tut dies aber
in abgeleiteter Weise sowohl als Ausfiihrungsorgan wie auch als Vertre-
tung?® der Synode, die sich ja nur einmal jihrlich versammelt. Somit liisst
sich sagen, dass die Kirche von Bischof und Synode geleitet wird; die
Synode setzt sich einerseits aus den Geistlichen, andererseits aus Laiende-
legierten der Kirchgemeinden zusammen, wobei Letztere eine statuta-
risch vorgeschriebene Mehrheit sein miissen.

28 Der Unterschied zur Betonung der Kirchgemeinde in der ersten Verfassung
von 1874/75, die eine Widerspiegelung des staatlichen bottom-up-Aufbaus der
Schweiz ist, zeigt sich bei einem Vergleich der folgenden zwei Grundbestimmungen:
«Die christkatholische Kirche der Schweiz beruht auf den Kirchgemeinden bezie-
hungsweise Ortsvereinen, welche in der katholischen Nationalsynode das einheitliche
Organ ihrer Gemeinschaft besitzen» (§ 1, KV 1874/75). «Die Christkatholische Kir-
che der Schweiz ist die Gemeinschaft der Personen, die in ihr getauft oder als bereits
Getaufte in sie eingetreten sind und in der Schweiz ihren Wohnsitz haben» (Art. I,
KV 1989). Dieser Unterschied mit seinen ekklesialen Konsequenzen ist meiner Wahr-
nehmung nach vielerorts noch nicht ganz zur Kenntnis genommen oder gar wieder
vergessen worden. Es sei noch angemerkt, dass die selbstverstindlich auch in der
Verfassung von 1989 vorausgesetzten christkatholischen Kirchgemeinden primiir
staatskirchen- bzw. religionsrechtlich durch die Kantone geordnet sind, nicht — wie
das Bistum — durch innerkirchliches Recht.

29 So etwa in Art. 8:« [Der Bischof] entscheidet gemeinsam mit dem Synodalrat
liber Erteilung von Diakonats- und Priesterweihen, Zugehorigkeit zur Geistlichkeit,
Beauftragung mit einem andern gesamtkirchlichen Amt, kirchliche Disziplin, 6ffent-
liche Erklidrungen, Beziehungen zu andern Kirchen und zum Staat sowie Vertretung
und Wahrung der Rechte der Kirche nach aussen.»

30 Vgl. §§ 1-5 der «Geschiftsordnung der Synode» von 1989.

211



Urs von Arx

Dem Bischof obliegt — als erstgenannte Aufgabe — «die Sorge fiir das
Bleiben der Kirche in der Uberlieferung des Glaubens und fiir die Einheit
des Bistums in Verkiindigung, Liturgie und Sakramentenspendung»
(Art. 5). «Er ist verantwortlich fiir die Wahrung der kirchlichen Gemein-
schaft mit den iibrigen Bischofen der Utrechter Union» und damit ipso
facto mit den betreffenden altkatholischen Ortskirchen oder Gemein-
schaften von altkatholischen Ortskirchen im Ausland (Art. 6). Und von
der Nationalsynode heisst es, dass sie zusammen mit dem Bischof «beriit
und entscheidet» (Art. 14).

Wenn der Bischof fiir die verschiedenen Aufgaben im Bistum immer
wieder genannt wird, so bedeutet das nicht, dass er seine Verantwortung
allein wahrnimmt — im Gegenteil: Er ist ja stets in synodale Prozesse ein-
gebunden: so mit der Nationalsynode bzw. dem Synodalrat. Er ist es aber
auch mit den Priestern und Diakonen: «Der Bischof erfiillt zusammen mit
den Priestern und Diakonen die geistlichen Aufgaben im Bistum und beriit
sich mit thnen in den Fragen der Kirchenleitung» (Art. 26). Dasselbe gilt
auch in Bezug auf die Kirchgemeinden: Die Gemeinde «stérkt die Einheit
im Bistum durch regelmissige Kontakte mit dem Bischof» (Art. 26.3). Es
geht also um die Erstverantwortung des Bischofs in einer Kirche, die mit
ihren synodalen Prozessen eine vielfiltige und moglichst unbehinderte
Partizipation der Glieder der Kirche an ihrer Aufgabe ermoglicht3!. In
dieselbe Richtung stossen auch Art. 4.1: «Laien und Geistliche sind glei-
chermassen verantwortlich fiir das kirchliche Leben» und Art. 27: «Bi-
schof, Priester und Diakone iiben ihr Amt so aus, dass die Laien ihre ei-
gene Verantwortung wahrnehmen und selbst aktiv werden konnen.» Die
erwihnte Partizipation wird nicht nur gewihrleistet durch das Recht eines
jeden Mitglieds der Synode, einer jeden Kirchgemeinde sowie von kanto-

3 Erwiihnenswert ist, dass der Bischof zwar Mitglied der Synode ist (Art. 16,
Buchst. b), er aber bei Wahlen und Abstimmungen nicht mitstimmt (Art. 17, Ziff. 1,
Buchst. b). Die (formale) Paradoxie hat wohl mit der Uberlegung zu tun, dass seine
Stimme beim Ausziihlen von Stimmen nicht dasselbe Gewicht haben soll wie die ei-
nes jeden anderen Synodemitglieds, da sonst die Autoritiit seines Amtes irgendwie
ausgehebelt wird — und er dann, wie Bischof Eduard Herzog in der Friihzeit seines
Episkopates klagen konnte, nur «Salber» (bei Firmungen und Ordinationen) oder
zeremonieller «Griiss-Gott-August» ist. Dass der Bischof nicht, wie in anderen altka-
tholischen Kirchen den Vorsitz der Synode innehat, sondern abwechslungsweise
Laien oder Geistliche, ist hier nicht weiter von Belang und verfahrensmiissig sogar ein
Vorteil; er steht aber der eucharistischen Versammlung vor, die als ekklesiologische
Basis der Synode (samt ihren teilweise parlamentarisierten Abldufen) zu gelten hat.

278



Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

nalkirchlichen Verbiinden und von anerkannten bistumsweiten Verbin-
den, an die Synode Antriige zu stellen (Art. 20.1); sie wird grundsitzlich
auch durch die eigene kirchliche Presse ermoglicht, insofern diese die
Aufgabe wahrnimmt, in differenzierter Weise der innerkirchlichen Mei-
nungsbildung zu dienen, sodass darin ein — gewiss auch kritisch zu sich-
tender — Beitrag zur Erkundung dessen entsteht, was in der ekklesiologi-
schen Reflexion als sensus fidelium bezeichnet wird. Denn die Ortskirche
besteht ja — das ist immer wieder zu unterstreichen — nicht nur aus denje-
nigen Gliedern, die aufgrund einer Wahl in der Bistumssynode oder in den
Kirch- /Pfarrgemeinden eine explizite Verantwortung innehaben.

3. Die dreifache Episkopé in der bischiflich-synodalen Ortskirche

Das ekklesiologische Grundanliegen, das in der Verfassung mit ihrer bis-
weilen juristischen Sprache und ihrer unvermeidlichen Detailliertheit32
mehr oder weniger verborgen ist, kann m.E. mit der Aufnahme und Kom-
bination zweier neuerer okumenischer Begriffe und Uberlegungen ver-
deutlicht werden. Es geht einmal um den Begriff der episkope, wie sie
€twa im Blick auf das Amt im Lima-Dokument von 1982 und weiteren
Studien von «Glauben und Kirchenverfassung» verwendet wurde33. Auch
Stalder selbst spricht schon von der «Episkop&-Funktion» und umschreibt
sie als «Verantwortung fiir den Bau der Kirche und das Gelingen der Ge-
meinschaft. Und» fihrt er fort, «dazu gehoren Verkiindigung und Mission
in personeller und lehrmissiger Kontinuitit mit den Aposteln, alle Art von
Seelsorge, Wichterdienst gegen Irrlehre, Wiichterdienst gegeniiber Uber-
griffen von einzelnen Gemeindegliedern gegen andere, also Disziplin.»3
Er integriert neben dem Bischof auch die iibrigen ordinierten Glieder der
Kirche (altkirchlich presbyteroi und diakonoi) in diese Episkop&-Funk-

32 Selbstverstindlich begleiten rechtssystematisch tiefer angesetzte Ausfiih-
fungsbestimmungen verschiedener Art die Kirchenverfassung von 1989, so die «Ge-
schiiftsordnung der Synode», die «Finanzordnung», die «Ordnung fiir die Bischofs-
Wahl», die «Ordnung der Konsekration, der Proklamation und der Amtseinfiihrung
des Bischofs» und die «Richtlinien iiber die bischifliche Amtsfithrung» (zum elekt-
ronischen Zugriff vgl. Anm. 25).

3 Vgl. Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklarungen der Kommission fiir
Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen Rates der Kirchen, in: Harding
Meyer u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Ubereinstimmung. Siimtliche Berichte und
Konsenstexte interkonfessioneller Gespriche auf Weltebene. Band 1: 1931-1982,
Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a. M. (Lembeck) 21991, 545-585.

3 STALDER, Frage (wie Anm. 2) 93 f.

279



Urs von Arx

tion, betont aber, dass auch alle anderen Gemeindeglieder eine konkrete
Verantwortung dafiir haben, dass die Kirche thr Kirchesein als umfassen-
de Lebensgemeinschaft der Liebe bewahrt®3. Was Stalder an friihchristli-
chen Verhiltnissen expliziert, ist fiir ihn unter bestimmten Rahmenbedin-
gungen auch heute noch unabdingbar, soll Kirche nicht zu einer autorité-
ren oder belanglosen Grosse degenerieren.

Dieses Grundanliegen Stalders und der Kirchenverfassung mochte ich
mit einer Differenzierung und Ausweitung des Begriffs der episkope auf-
nehmen. Ich orientiere mich dabei an der Rede von der dreifachen Weise
der Ausiibung des ordinationsgebundenen Amtes im Lima-Dokument.
Wir lesen dort in Nr. 26 (Amt): «Das ordinierte Amt sollte in einer perso-
nalen, kollegialen und gemeinschaftlichen Weise ausgeiibt werden.»*¢ Im
Blick auf die nidheren Ausfiihrungen zu Nr. 26-33 schlage ich vor, von
einer dreifachen Episkope zu reden, an der alle — nicht nur die ordinier-
ten — Glieder der Kirche auf unterschiedliche Weise teilhaben und in der
sie miteinander verbunden sind.

Die Ausfiihrungen im Lima-Text lassen mit einem Verfahren der
wechselseitigen Interpretation im Blick auf die christkatholische Kir-
chenverfassung die folgende Formulierung zu’’: Die personale Episkopé

¥ STALDER, a.a.0., 97 f. Fiir Stalder kommt darin der Vollzug der (ihm wichti-
gen) apostolischen Sukzession der Kirche zur Geltung; diese ist also, auch mit dem
Element Ordination zum apostolischen Amt, wiederum in einen weiten Partizipa-
tionsprozess hineingestellt; vgl. DERS., Sukzession (wie Anm. 1), 66.

36 Der englische Originaltext lautet: «The ordained ministry should be exercised
in a personal, collegial and communal way.» Der deutsche Text fihrt dann fort: «Per-
sonal dadurch, dass auf die Prisenz Jesu Christi unter seinem Volk am wirksamsten
durch eine Person hingewiesen werden kann, die ordiniert worden ist, um das Evan-
gelium zu verkiindigen und die Gemeinschaft dazu aufzurufen, dem Herrn in Einheit
von Leben und Zeugnis zu dienen. Kollegial, denn es bedarf eines Kollegiums von
ordinierten Amtstrigern, die an der gemeinsamen Aufgabe teilhaben, die Anliegen
der Gemeinde zu vertreten. Schliesslich muss das enge Verhiltnis zwischen dem or-
dinierten Amt und der Gemeinschaft Ausdruck finden in einer gemeinschaftlichen
Dimension, in der die Ausiibung des ordinierten Amtes im Leben der Gemeinschaft
verwurzelt sein muss und die wirksame Teilnahme der Gemeinschaft an der Erkennt-
nis von Gottes Willen und der Leitung des Geistes fordert.» Dieser Abschnitt steht
auch — ohne erkennbare Vertiefung — in der letzten Fassung eines neuen Ekklesiolo-
gietextes von «Glauben und Kirchenverfassung» mit dem Titel «The Church: Towards
a Common Vision» (FOP 214), Geneva (WCC) 2013, Nr. 52.

37 Ich formuliere so vorsichtig, weil aus dem Lima-Text nicht hinreichend klar
hervorgeht, dass mit «Gemeinschaft» oder «ortlicher eucharistischer Gemeinschatt»
(A 27, 30) jeweils das gemeint ist, was in der oben skizzierten Ortskirchentheologie

280



Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

des Bischofs, die als «Erstverantwortung fiir das Bleiben der Ortskirche in
der Glaubensiiberlieferung und in der inneren und zwischenkirchlichen
Einheit» zu umschreiben wiire, steht einerseits in Beziehung mit der kol-
legialen Episkopé des Presbyteriums (Priesterschaft3®), in welche auch
Diakone einzubeziehen sind, und andererseits mit der gemeinschaftlichen
Episkopé der Nationalsynode (mit ihrer Laienmehrheit). Diese struktu-
rierte dreifache Episkopé ist situiert in der umfassenden Gemeinschaft der
Ortskirche «Bistum Christkatholische Kirche der Schweiz»,

Dabei sind die drei Dimensionen der Wahrnehmung von Verantwor-
tung nicht voneinander isoliert, sondern sie iiberschneiden sich in einer
dreifachen konzentrischen Extension. Der Triger oder die Trigerin der
personalen Episkopg, in altkirchlicher Terminologie Bischof oder Bischi-
fin, steht jeweils im Zentrum (nicht an der Spitze, wie aus dem schiefen
Bild der Kirche als pyramidaler Organisation immer wieder geargwihnt
wird) dieses wechselseitigen Verpflichtungs- und Verantwortungszusam-
menhangs, ohne dabei, ich wiederhole es gegeniiber allen auftauchenden
Bedenken, die alleinige Entscheidungsautoritit zu sein.

Gegeniiber einem moglichen Einwand gegen die obige Rede von einer dreifa-
chen Episkopé ist zuniichst durchaus einzurdumen, dass Bischof (Triger der

mit «Ortskirche» gemeint ist: eine in einem bestimmten Gebiet lebende Gemein-
schaft von Getauften, die im Triger der personalen Episkopé je ihren menschlich-
konkreten Fokus fiir die gemeinschaftlichen und daher grundsitzlich synodal-parti-
zipativen Kommunikationsprozesse der Gemeinschaft haben. In traditioneller und
daher je nach konfessionellem Ort schon a priori negative Affekte auslosender Ter-
minologie wiirde man von Bistum und Bischof sprechen. Der in der vorigen Anmer-
kung erwiihnte Text hat, wie die Nrn. 32 und 47 zeigen, zu diesem Thema keine er-
kennbare Klirung oder Konvergenz unter den verschiedenen kirchlichen Traditionen
zu vermelden. Hingegen expliziert dhnlich wie oben vorgetragen: Gruppe von Farfa
Sabina (Hg.), Gemeinschaft der Kirchen und Petrusamt. Lutherisch-katholische An-
nidherungen, Frankfurt a.M. (Lembeck) 2010, 186.

% Die Rede vom Kollegium der Priester (und Priesterinnen), d.h. vom Presbyte-
rium, ist ein friihkirchliches Erbe, das aus guten amtstheologischen Griinden wieder
aufzugreifen ist, u.a. weil es das Verhiiltnis von Bischof und Priestern (und Priesterin-
hen), zumal in rdumlich und zahlenmaissig tiberschaubaren Ortskirchen, klarer zum
Ausdruck bringt. Auf die notwendigen theologischen Qualifikationen zur sazerdota-
len Terminologie kann ich hier nicht eingehen (vgl. Anm. 43).

3 Wer sich an der als konfessionell empfundenen Terminologie stort, miisste
sagen: Hinsichtlich der Verantwortung fiir die Kirche steht der Triiger der personalen
Episkopé in untrennbarer Beziehung mit den Triigern der kollegialen und den Triigern
der gemeinschaftlichen Episkopé, und diese ineinander verschriinkte dreifache
Episkopé ist in der Ortskirche situiert.

281



Urs von Arx

personalen Episkop€) und Synode ('Trigerin der gemeinschaftlichen Episkopg)
in der Kirchenverfassung deutliche Konturen haben, wie schon auf den ersten
Blick aus den Uberschriften der sie betreffenden Abschnitte B 1 und B II zum
Thema «Kirchenleitung» ersichtlich ist, dass dies aber fiir die Triger und
Trigerinen der kollegialen Episkopé€ nicht in analoger Weise der Fall ist. Die
Verfassung redet im Abschnitt C I («Die geistlichen Amter») von Priestern
(und Priesterinnen), ohne sie eigens als Kollegium zu qualifizieren, und von
Diakonen (und Diakoninnen), fiir die eine besondere Beauftragung durch den
Bischof kennzeichnend ist (Art. 29). Faktisch ist es aber so, dass in Entspre-
chung zum schon erwihnten Art. 26 der Bischof sich regelmissig mit den
presbyteralen und diakonalen Tréigern und Trigerinnen des «geistlichen Am-
tes» bzw. des dreigegliederten «apostolischen Amtes» trifft und sich mit ih-
nen auch «in den Fragen der Kirchenleitung» berit — nimlich auf den Pasto-
ral-/Geistlichenkonferenzen. Hier findet sich eine Verfassungswirklichkeit,
die vom Verfassungstext nicht eigens reflektiert wird. Dass jene existiert,
zeigt sich etwa daran, dass Stellungnahmen der christkatholischen Geistli-
chenkonferenz zu Fragen, welche auch die Nationalsynode beschiiftigt, seit je
als selbstverstiindlich respektiert werden?.

Anders als iiblicherweise im 6kumenischen Diskurs wird hier Episkopg,
ganz im Sinn Kurt Stalders, nicht mit «Aufsicht» (oversight) iibersetzt,
sondern mit «(Erst)verantwortung». Das hat auch damit zu tun, dass der
Bischof ekklesiologisch nicht irgendwo iiber oder ausserhalb der kirchli-
chen Grundaufgabe zu verorten ist, werde diese nun mit Verkiindigung
des Wortes und Feier der Sakramente oder mit Martyria, Leitourgia und
Diakonia umschrieben, sondern in ihr*. Die Rede von der Aufsicht oder

40" Formell ist von der Pastoral-/Geistlichenkonferenz nur in den «Richtlinien
tiber die bischofliche Amtsfiihrung» von 1994 (Art. 9b und 12) die Rede. Das «Reg-
lement iiber die Ausbildung von Geistlichen sowie iiber deren Mitgliedschaft in der
Geistlichkeit der Christkatholischen Kirche der Schweiz» von 2012 spricht von der
«Geistlichkeit» als dem Personenkreis, mit dem sich der Bischof gemiiss Art. 26 der
Kirchenverfassung beriit. Dass auch die Pastoral-/Geistlichenkonferenz, wie die Na-
tionalsynode, nicht vom Bischof priisidiert wird, ist letztlich ohne Belang (vgl.
Anm. 31).

4 Anders etwa GUNTHER WENZ, A propos du ministere €piscopal dans un
contexte cecuménique d’ecclésiologie eucharistique: un point de vue luthérien, in:
Jean-Marie van Cangh (Hg.), L'ecclésiologie eucharistique, Bruxelles (Académie in-
ternationale des Sciences religieuses), 2009, 137-163. — Dass das Bischofsamt nicht
mehr als eine Art Erweiterung des fundamentalen Priesteramtes, sondern umgekehrt
dieses als Teilhabe am ekklesiologisch fundamentalen Bischofsamt aufgefasst wird,
gehort zu den wichtigsten Reformen des Zweiten Vatikanischen Konzils, die eine
Riickkehr von einer mittelalterlichen, auch noch von den Reformatoren geteilten Sicht
zu einem altkirchlichen (und letztlich auch ostkirchlichen) Verstiindnis darstellt; vgl.

282



Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

Visitation als den Hauptaufgaben des Bischofs entspricht m.E. einem Ver-
stindnis von Kirche, das sich am Pfarrer-Pfarrgemeinde-System orien-
tiert, wie es sich seit dem Friihmittelalter in den ausgedehnten Didzesen
nordlich der Alpen entwickelt und mit der Inanspruchnahme des — weitge-
hend vom feudalen Adel besetzten — Bischofsamtes fiir staatliche (reichs-
oder landeskirchliche) Belange zu tun hat.#> Das hatte selbstverstindlich
problematische Riickwirkungen auf das Verstindnis des Bischofsamtes#3.

In der bei Stalder vorliegenden und der Kirchenverfassung implizierten Ek-
klesiologie miisste man amtstheologisch sagen, dass das Bischofsamt als
«Fiille» des apostolischen Amtes in der Ortskirche zu gelten hat, dass er somit
der eigentliche Vorsteher des eucharistischen Gottesdienstes in jeder Kirch-
gemeinde ist, in der er gerade anwesend ist, dass dieser Dienst aber meist von
den Gliedern des Presbyteriums (Priesterschaft) wahrgenommen wird, die in
ihrem presbyteral-episkopalen Dienst sachlich an den Bischof riickgebunden
sind; das macht sie aber nicht zu abhiingigen Weisungsempfingern: Sie sind
durch die Wahl durch die Pfarrgemeinde und durch arbeitsrechtliche Bestim-

WaLTER KARDINAL KAsPER, Katholische Kirche. Wesen — Wirklichkeit — Sendung,
Freiburg i. Br. (Herder) 2011, 330.

42 Vgl. dazu die prignante Ubersicht zur sog. Reichskirche bei KARL HAUSBER-
GER, Reichskirche, Staatskirche, «Papstkirche». Der Weg der deutschen Kirche im
19. Jahrhundert, Regensburg (Pustet) 2008, 15-68.

4 Zur Verianderung des bischoflichen Dienstes und daher auch seiner ekklesio-
logischen Bestimmung in der Vergangenheit (die in der romisch-katholischen Theo-
logie im 20. Jh. wieder korrigiert und so an eine altkirchlich-ostkirchliche Perspek-
tive angenihert wurde) vgl. etwa PETER WALTER, Das Verhiiltnis von Episkopat und
Presbyterat von der Alten Kirche bis zum Reformationsjahrhundert, in: Dorothea
Sattler/Gunter Wenz (Hg.), Das kirchliche Amt in apostolischer Nachfolge. II: Ur-
spriinge und Wandlungen (DiKi 13), Freiburg i. Br. (Herder)/Gottingen (V&R) 2006,
39-96. Es verwundert nicht, dass in der Zeit des Konzils von Trient keine Uberein-
stimmung iiber die Sakramentalitit der Bischofsweihe (und aus analogen Griinden
auch der Diakonatsweihe) bestand und so die Priesterweihe mit ihrem Bezug zur
Feier des Messopfers als Kerngestalt des ordo gesehen wurde. Damit lisst sich die
hier vorausgesetzte eucharistisch orientierte Ortskirchentheologie nicht begriinden.
Dieser Tatbestand steht iibrigens auch im Hintergrund der von mir bevorzugten (friih-
kirchlichen) Bezeichnung «Presbyter» fiir sonst «Priester» genannte Personen. Pries-
ter im Sinn des besonderen ordinationsgebundenen Priestertums (sacerdotium) ist
eben auch — und kirchengeschichtlich primir — der Bischof (vgl. GISBERT GRESHAKE,
Art, «Priester, Priestertum.IIl. Historisch-theologisch», in: LThK3 8, 1999, 564—
566). Freilich kann diese Wortwahl missverstindlich sein, da in anderen Traditionen
Laienmitglieder der Gemeindeleitung «Presbyter» heissen. Das Verhiltnis des beson-
deren Priestertums als eines Teilaspekts des munus triplex Christi zum gemeinsamen
Priestertum aller Glidubigen (vgl. 1 Petr 2,5.9; Offb 1,6; 5,10; 20,6) kann hier nicht
erortert werden.

283



Urs von Arx

mungen geschiitzt. Ahnliches miisste auch vom diakonal-episkopalen Dienst
der Diakone und Diakoninnen gesagt werden, was aber deshalb schwieriger
ist, weil der Revitalisierung eines stindigen Diakonats entgegensteht, dass es
so gut wie nichts gibt, was aufgrund der Praxis der letzten Jahrhunderte fiir
den Dienst des Diakons und der Diakonin gegeniiber Presbyter und Presbyte-
rin (Priester und Priesterin) einerseits oder Laien andererseits exklusiv ist44.

In diesem Zusammenhang ist nun auch eine wichtige Rahmenbedingung
der von Stalder vorgetragenen Uberlegungen ausdriicklich zu nennen, de-
ren er sich durchaus bewusst war®: Sein lokalkirchlicher Ansatz setzt eine
gewisse territoriale und personale Uberschaubarkeit der in einer Ortskir-
che zusammengehorigen Menschen voraus*®. Eine weitere Rahmenbedin-
gung hat er in seinem Optimismus, der in seinen Erfahrungen von unzih-
ligen regelmiissigen Glaubensgespriichen in verschiedenen Kirchgemein-
den begriindet sein muss, kaum thematisiert: Wollen und kénnen sich alle
Mitglieder einer Synode auf einer jidhrlichen, anderthalb Tage dauernden
Session iiber das Abstimmungsrecht hinaus auf jene anspruchsvolle Mit-
verantwortung einlassen, die Stalder ihnen zutraut, um nicht zu sagen:
verlangt*’? Wie gehen sie mit dem Umstand um, dass Glaubens- und Kir-
chenfragen oft im Riickgriff auf Traditionsprozesse und in theologischer
Diktion prisentiert werden, sodass es geschehen kann, dass sich zwischen
fachtheologisch versierten und anderen Gldubigen ein Wissens- und Ar-
gumentationsgefille auftut, das in Spannung steht zur vorausgesetzten
und angestrebten Partizipationsfihigkeit aller Synodalen? Wie ist mit den
ohnehin schwindenden Kenntnissen der biblischen Tradition und der Ent-
fremdung von ihren kulturellen Reprisentationen umzugehen?

44 Vgl. voN ArX, Erneuerung (wie Anm. 5).

45 Vgl. STALDER, Frage (wie Anm. 2), 100f.; DERS., Recht (wie Anm. 17), 257.

46 Als Kriterien mogen etwa gelten: Der Bischof sollte die Mitglieder des Pres-
byteriums und die nicht ordinierten Erstverantwortlichen in den Pfarrgemeinden zu
kennen in der Lage sein; andererseits sollte ein Bistum auch die Aufgaben von Aus-
und Weiterbildung u.a.m. moglichst eigenstindig erfiillen konnen. Bistiimer mit vie-
len Hunderttausenden von Glidubigen erzwingen wohl mit organisationssoziologi-
scher Notwendigkeit andere Strukturen von Episkopé.

47 Etwas provokativ mochte ich weiterfragen: Warum legen nicht auch die Syno-
dalen (Geistliche, Gemeindevertreter) an der Synode in geeigneter Weise Rechen-
schaft ab tiber ihr Tun fiir das Bleiben der konkreten Ortskirche in der Kontinuitit der
in Jesus Christus ertffneten Liebe Gottes und seiner Gemeinschaft, wie es der Bi-
schof einerseits und der Synodalrat andererseits zu tun gehalten sind? Oder misst
diese Frage der Nationalsynode, auf welche Einrichtung viele Christkatholiken so
stolz sind, ein zu grosses Gewicht bei?

284



Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

4. Zum Schluss eine Frage

Damit ist ein weiterer Punkt erreicht, der beim vergleichenden Durchgang
durch Stalders Ekklesiologie und die Kirchenverfassung der christkatho-
lischen Kirche zum Schluss noch erwiihnt werden muss: Sein Insistieren,
darauf, dass iiber Fragen der Wahrheit bzw. des Glaubens nicht demokra-
tisch abgestimmt (oder hierarchisch entschieden) werden kann, das heisst
bei Fragen, wo es irgendwie darum geht, dass die Kirche (unausweichlich)
den Willen Gottes zu bezeugen hat.

Das ist auf Sessionen der christkatholischen Nationalsynode nicht
liberall in derselben Weise der Fall. Diese stimmt ja iiber viele Dinge der
Jeweiligen Tagesordnung gemiss verfassungsgemiiss festgelegten Quoren
ab — von der Genehmigung der Jahresrechnung und des Budgets iiber die
Einfiihrung eines neuen Gebet- und Gesangbuchs bis hin zur Wahl eines
neuen Bischofs. Bei den wichtigeren Glaubensthemen sucht man selbst-
verstiindlich einen Konsens oder eine moglichst grosse Ubereinstimmung
unter Beriicksichtigung sachkompetenter Voten, aber ob bei fehlender
hinreichender Einmiitigkeit oder bei gegenseitiger Blockierung nicht doch
nach einer Entscheidung durch Mehrheitsbeschluss gerufen wird, damit
die Sache mal vom Tisch ist, muss offenbleiben. Stalders Anliegen kommt
explizit nur bei einem Thema anndherungsweise zur Geltung: Bei Stel-
lungnahmen in Glaubensfragen, «die unter Namensaufruf aller Mitglieder
der Nationalsynode erfolgen» und zwei Lesungen erfordern, zwischen de-
nen «die Internationale [Altkatholische] Bischofskonferenz und allenfalls
auch Theologen und Kirchenleitungen anderer Kirchen zur Stellungnah-
me eingeladen werden». Freilich heisst es dann: «Nach Abschluss dieses
Prozesses beschliesst die Nationalsynode im ordentlichen Verfahren, was
aus ihrer Glaubensaussage folgen soll» (Art. 22)* — ein «simpler» Mehr-
heitsbeschluss scheint auch hier nicht ausgeschlossen®.

4 Eine analoge Einschaltung der Internationalen Bischofskonferenz ist vorgese-
hen, wenn ein Antrag auf Amtsenthebung des Bischofs «wegen Verletzung seiner
Pflichten» gestellt wird (Art. 13; Art. 20 Ziff. 2). Sie muss ja einen allenfalls neu ge-
wiihlten Bischof weihen, um so die kirchliche Gemeinschaft unter den altkatholi-
schen Kirchen der Utrechter Union zu bezeugen und so zu bestiitigen.

49 So geschah es mit der Offnung des apostolischen Amtes fiir Frauen, denen das
fiir Glaubensfragen vorgesehene Prozedere voranging. Der 1998 und 1999 mit grosser
Mehrheit gefiillte Beschluss benétigte deshalb zwei Lesungen, weil es sich um eine
Anderung der Kirchenverfassung handelte.

285



Urs von Arx

Man konnte der Verfassung und auch dem ekklesiologischen Ansatz
Kurt Stalders vorwerfen, dass sie nicht anhand prozeduraler Instrumente
und Verfahrensmechanismen aufzeigen, wie bei grundlegendem Dissens
in der Ortskirche effizient aus einer Krise herausgefunden werden kann.
Sind sie nur schonwettertauglich? In einem gewissen Sinn ja, und theolo-
gisch kann es vielleicht gar nicht anders sein. Ich zitiere dazu einen Ab-
schnitt aus dem Kommentar zur Verfassung, den Pfr. Hansjorg Vogt zu-
sammen mit Kurt Stalder 1990 zuhanden des Synodalrates verfasst hat:

Die gemeinschaftliche Kirchenleitung der drei verschiedenen Instanzen [Na-
tionalsynode, Bischof, Synodalrat] setzt eine enge und vertrauensvolle Zu-
sammenarbeit voraus. Sie ist grundsitzlich auf Konsens ausgerichtet, indem
ein Problem so lange diskutiert wird, bis sich eine gemeinsame Basis fiir die
Losung abzeichnet. Dennoch besteht weder fiir den Bischof gegeniiber der
Synode oder dem Synodalrat noch umgekehrt ein formelles Vetorecht. Es gibt
auch keine letzte Instanz, die endgiiltig entscheidet. Es ist grundsitzlich mog-
lich, dass die Nationalsynode sich ausdriicklich gegen die Meinung des Bi-
schofs entscheidet oder dass der Bischof Schritte unternimmt, die von der
Synode abgelehnt werden. In solchen Fillen steht aber jedes Mal die Einheit
der Kirche auf dem Spiel. Dadurch bezeugt die Kirche, dass sie weder iiber
die Wahrheit noch iiber die richtige Einsicht verfiigt, sondern diese sich in
jedem Fall und immer wieder vom Heiligen Geist schenken lassen muss ...50

Freilich wire in diesem Zusammenhang noch zu bedenken, dass die Orts-
kirche «Christkatholische Kirche der Schweiz» sich nicht als isolierte
Grosse verstehen kann. Sie steht in Gemeinschaft mit anderen Ortskir-
chen, die zusammen die Kirche der Utrechter Union altkatholischer Kir-

0 Vgl. Anm. 25. Diese Sicht ist bemerkenswerterweise schon im Blick auf die
Kirchenverfassung von 1874/75 vertreten worden, die den Bischof letztlich in einer
schwachen Stellung gegeniiber der Synode sieht: In einem kleinen Beitrag zur Feier
des 75-jihrigen Bestehens der Kirchgemeinde Bern schreibt der damalige Kirchge-
meindeprisident iiber die Bistumsorganisation: «[Die Kirchgemeinden] haben eine
vollstindig demokratische Grundlage, withrend der Aufbau der zentralen Behérden
reprisentativ demokratisch ist. Im Ganzen aber ist das Bischofsamt eingebaut, das als
geistliche Autoritit iiber die Spielregein der Demokratie herausgehoben [Hervorhe-
bung UvA] und dessen Inhaber vermége seines Ansehens der Garant fiir die Einheit
der Lehre und der Disziplin ist»; WERNER MEIER, Die rechtlichen Grundlagen der
Kirchgemeinde, in: Gedanken zur Jubiliumsfeier der Christkatholischen Kirchge-
meinde Bern. Separatdruck aus dem «Bund» [vom 27. und 29. Oktober 1950], Bern
(Pochon-Jent) o0.J. [1950], 16-21, hier 20. Um Missverstindnissen vorzubeugen: Die
Spielregeln der Demokratie sind nicht identisch mit denen der Partizipation.

286



Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

chen bilden,5! welche in der Internationalen Altkatholischen Bischofskon-
ferenz (IBK) ein Organ hat, das bei einer geistlichen Blockade einer Orts-
kirche Wege zur Hilfeleistung und Heilung zu suchen hat — ein gegebenen-
falls delikates und langwieriges Unterfangen, da auch die IBK keine auto-
ritairen Entscheidungen treffen und aufzwingen kann. Die Einheit der
Kirche ist und bleibt eine im Heiligen Geist immer wieder neu zu erken-

nende Vorgabe Gottes.
Mit dieser Ausweitung des Blicks auf die iiberortskirchliche Ebene

wiire nun zu zeigen, wie auch hier bischoflich-synodale oder bischoflich-
konziliare Strukturen ihre fundamentale Bedeutung haben. Dies wird
nicht zuletzt im Blick auf die 6kumenische Suche nach der sichtbaren
Einheit-in-Gemeinschaft von sich selbst leitenden Ortskirchen deut-
lich2 — eine Suche, an der sich die altkatholische Kirche und Theologie ja
auch seit langem beteiligt hat>*. Ich muss es hier mit diesem Hinweis be-
wenden lassen.

Anhang: Die Priiambel zur Verfassung der Christkatholischen Kirche
der Schweiz

1. Als Kirche Jesu Christi hat die Christkatholische Kirche der Schweiz ihren
Grund in Jesus Christus. Gott der Vater, der Ursprung aller Dinge, hat in unsere
von ihm abgefallene Welt seinen ewigen Sohn gesandt, ihn in Jesus von Nazareth

I Die sprachliche Verbindung von «Kirche» im Singular und «Kirchen» im Plu-
ral mag ungewdchnlich klingen, entspricht aber der sog. Communio-Ekklesiologie —
ein Begriff, der aus einer anderen Perspektive denselben ekklesialen Tatbestand ins
Auge fasst wie der Begriff Ortskirchentheologie. Die Utrechter Union steht ihrerseits
wieder in kirchlicher Gemeinschaft mit anderen Kirchen oder sieht sich in grosser
Nihe zu anderen Kirchen (Anglikaner bzw. Orthodoxe), was in solchen Notfiillen
eventuell auch zu beriicksichtigen wiire.

32 Die diesbeziigliche Literatur ist riesig. Ich nenne nur drei neuere Titel: PAuL
Avis, Beyond the Reformation? Authority, Primacy and Unity in the Conciliar Tradi-
tion, London (T&T Clark), 2006; PAuL VALLIERE, Conciliarism. A History of Deci-
sion-Making in the Church, Cambridge (CUP) 2012. Aus der Sicht einer nur auf die
ostliche Orthodoxie und den romischen Katholizismus fokussierten Fragestellung
schreibt ApaM A.J. DEVILLE, Orthodoxy and the Roman Primacy. Ur Unum Sint and
the Prospects of East-West Unity, Notre Dame IN (University of Notre Dame Press)
2011.

53 Aus den letzten Jahren sei erwihnt der in Anm. 22 genannte Bericht iiber den
internationalen rémisch-katholisch — altkatholischen Dialog und der noch nicht ver-
Offentlicht Bericht iiber den Dialog der Utrechter Union mit der Kirche von Schwe-
den.

287



Urs von Arx

Mensch werden lassen und ihn so mit uns in eins verbunden. Er liess ihn fiir uns
sterben, weckte thn auf von den Toten und erhdhte ihn zu seiner Rechten. So hat
uns Gott in Jesus Christus mit sich selber und untereinander verséhnt und vereint.
Durch seinen Heiligen Geist erleuchtet er Menschen, so dass sie die in Christus
geschehene Versohnung erkennen, im Glauben ergreifen und so an den einzelnen
Orten zu Gemeinschaften vereinigt werden. Jede solche Gemeinschaft zeichnet
sich dadurch aus, dass sowohl ihre Glieder untereinander wie auch sie als ganze
mit den vom Heiligen Geist an andern Orten auferbauten Gemeinschaften in ge-
genseitiger Liebe verbunden sind, und das ist die Kirche Jesu Christi. Darum
weiss sich die Christkatholische Kirche beauftragt zur Verkiindigung des Evan-
geliums und demgemiiss zum Dienst an den Mitmenschen und zur Bewahrung
der Schopfung. Im Gehorsam gegeniiber dieser Sendung zu diakonalem und mis-
sionarischem Handeln stellt sie sich auf die Seite der Benachteiligten und tritt hier
und iiberall auf der Welt ein fiir Versshnung, Gerechtigkeit und Frieden. So ist in
ihr lebendig gegenwiirtig, was die Gnade Gottes in Christus erfiillt hat und durch
seinen Heiligen Geist zu Inhalt und Verheissung unseres Lebens macht. Darum
verehren wir Gott den Dreieinen und bekennen ihn mit den Worten des nizéni-
schen 6kumenischen Glaubensbekenntnisses.

2. Es ist somit jede an einem «Ort» von Gott in Christus und durch den Geist
vereinigte und geordnete Gemeinschaft eine vollstindige, ganze und selbstver-
antwortliche Kirche. Sie heisst «katholisch», weil in ihr einerseits Gott und
Mensch, Himmel und Erde, Gegenwart und Verheissung und somit alles Heil und
alle Wahrheit umfasst ist, und weil sie andererseits auch mit allen Kirchen in der
Welt in Einheit verbunden ist. Diese Katholizitit wollen wir festhalten.

3. Die Katholizitit der Kirche aufrecht zu erhalten, ist Inhalt und Ziel der apos-
tolischen Sukzession. Sie wird dadurch vollzogen, dass der Bischof mit den
Priestern und Diakonen einerseits und die Laienschaft andererseits sich gegen-
seitig verpflichten, den Glauben der Apostel sowie die Liturgie und die Struktur
der Alten Kirche zu bewahren, in der Gegenwart zu entfalten und in die Zukunft
hinein und in alle Welt hinaus weiterzupflanzen. Das zeigt sich betont in der
Ordination; darum erfolgen Weihen zu apostolischen Amtern nur im ausdriick-
lichen Zusammenhang der apostolischen Sukzession, in der die ganze Kirche
steht.

4. Durch die aus apostolischer Sukzession gestaltete Struktur der Kirche ordnet
der Heilige Geist die Triiger des apostolischen Amtes und die Laienschaft einan-
der in der Weise zu, dass sie in der Lage sind, in gegenseitiger Verantwortung und
in synodalem Umgang einander bei der Erfiillung ihrer Aufgaben wie auch bei
der Entdeckung und Entfaltung ihrer Gaben zu unterstiitzen und so eine Gemein-
schaft zu sein, in der sich alle daran beteiligen, die Wahrheit des Evangeliums
immer neu zu erkennen, zu bekennen und die notigen Entscheidungen zu finden.
Seinen besonderen Ausdruck findet dieser synodale Prozess in der Nationalsyn-
ode. Die Zuordnung von apostolischem Amt und Laienschaft und ihre Einheit

288



Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

zeigt sich dabei vor allem im gemeinsam gefeierten eucharistischen Synodegot-
tesdienst. Er wird grundsitzlich vom Bischof als Hiiter und Symbol der Einheit
geleitet. In dieser Feier wirken die Laien zusammen mit den Geistlichen aktiv mit

und iiben auch bestimmte liturgische Dienste aus.

5. Der Bischof der Christkatholischen Kirche der Schweiz ist Mitglied der Ut-
rechter Union der altkatholischen Bischofe, die der Bewahrung der Kirche in der
Einheit der Glaubensiiberlieferung dient, angesichts sich aufdringender neuer
Fragen Stellung bezieht und dabei Einheit und Gemeinschaft selbstindiger katho-
lischer Kirchen darstellt. Durch ihren Bischof ist auch die Christkatholische Kir-
che in der Utrechter Union in gleicher Weise verbindlich vertreten, wie jede Kir-
che durch ihren Bischof an einem Konzil vertreten ist.

6. Da Jesus Christus der Grund jeder Kirche und der Einheit aller Kirchen ist,
weiss sich auch die Christkatholische Kirche von Anfang an verpflichtet, dafiir
zu beten und zu arbeiten, dass die Einheit der Kirchen wiederum der Katholizitiit
entsprechend sichtbare Gestalt gewinnt. Soweit ihre Krifte es ihr gestatten, be-
teiligt sie sich an jeder Bemiihung, die fiir die Erlangung dieses Zieles als geeig-
net erscheint.

Urs von Arx (geb. 1943 in Solothurn CH), Prof. em. Dr. theol. 1964—1971
Studium der Theologie in Bern, Paris und Oxford, danach Pfarrer der christ-
katholischen Kirchgemeinde Wegenstetten-Hellikon-Zuzgen. 1986-2008
Prof. fiir Neues Testament, Homiletik und (seit 1994) Geschichte des Altka-
tholizismus an der Christkatholisch-theologischen Fakultit (seit 2001 De-
partement fiir Christkatholische Theologie) der Universitiit Bern. Dr. theol.
h.c. 1996 (ChAT Warschau) und 2008 (GTS New York). Mitglied internatio-
naler und nationaler bilateraler Gesprichskommissionen.

Adresse: Neuhausweg 53, CH-3097 Liebefeld, Schweiz.
E-Mail: u.vonarx@theol.unibe.ch

English Summary

The paper presents the main ecclesiological insights of the late Swiss theologian
Kurt Stalder, who was one of the leading Old Catholic ecumenists in the second
half of the 20th century, himself being an exegete by profession. His starting point
was the New Testament, especially the Pauline letters and Acts, read in conjunc-
tion with other early Christian texts such as the letters of Ignatius of Antioch or
First Clement. The paper then discusses some important features of the new Con-
stitution of the Swiss Old Catholic Church (1989), where the impact of Stalder’s
vision can be discerned in the Preamble and in a number of concrete formulations.
The paper concludes with an elaboration on the term episkopé, dear to Stalder, by
setting it in relation to the Constitution in such a way that the ministry of bishop,
college of priests (presbyterium) and diocesan synod can be seen as a realization

289



Urs von Arx

of a threefold episkopé of the local Church — thus interpreting and expanding some
promising propositions of the still important WCC document BEM (Baptism,

Eucharist and Ministry) of 1982.

290



	Kurt Stalders Ekklesiologie und die christkatholische Kirchenverfassung von 1989

