Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 103 (2013)

Heft: 3-4

Artikel: Nie spurlos an Gott vorbei? : Uberlegungen zu Kurt Stalders
Wirklichkeitsverstandnis

Autor: Krebs, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405127

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nie spurlos an Gott vorbei? Uberlegungen zu Kurt
Stalders Wirklichkeitsverstindnis

Andreas Krebs

1. Die Frage nach der Wirklichkeit

Charakteristisch fiir Kurt Stalders Theologie scheint mir eine Grund-
intuition oder -inspiration zu sein, von der hier mehrfach schon gespro-
chen wurde. Sie machte wohl einen Teil des «magischen» Anziehungsver-
mogens seiner Lehrveranstaltungen aus, von dem einige seiner friiheren
Studierenden reden. Und auch Stalders Schriften werden dadurch zu einer
Lektiire, die noch immer anspricht und herausfordert: Es ist Stalders Ein-
sicht und Uberzeugung, dass die Theologie — nicht anders als die Wissen-
schaft, die Literatur, die Kunst — im Horizont der «Frage nach der Wirk-
lichkeit» steht. Denn: «Die Frage nach der Wirklichkeit ist [...] in ihrem
Zentrum identisch mit der Frage des Glaubens.»! Das heisst: Die Theolo-
gie kann sich nicht darauf zuriickziehen, auf einem angeblich eigenstiin-
digen Sprachspiel zu beruhen, das nur aus sich selbst erklirbar sei. Der
Gegenstand und die Bewahrheitung ihrer Rede ist auch nicht in ein «Jen-
seits» zu verlegen oder bis zum Ende der Zeiten aufzuschieben. Gewiss
wird die Theologie davon sprechen miissen, dass man Gott in gewohnli-
chen Begriffen nicht fassen kann, ihre behauptete Wahrheit vorliufig ist
und die vollstindige Erfiillung ihrer Hoffnungen noch aussteht. Dennoch
muss sie ausweisen konnen, hier und jetzt schon, um welche Wirklichkeit
€s ihr zu tun ist.

Das ist eine starke Forderung, und man kann sich vorstellen, wie sehr
sie nachdenkliche Menschen zu faszinieren vermag, denen eben das — der
Realitéitsbezug theologischer Rede — zweifelhaft geworden ist. Die Frage
nach der Wirklichkeit Gottes — ist das nicht eigentlich die Frage der Theo-
logie? Wer von ihr umgetrieben wird, gewinnt jedoch leicht den Eindruck,
sie werde in Kirchen und theologischen Fakultiten eher verdringt. Man
scheint hier Denk- und Sprachformen zu pflegen, die zunehmend den Zu-

—

' KURT STALDER, Verstehen von Texten, in: ders., Sprache und Erkenntnis der
Wirklichkeit Gottes. Texte zu einigen wissenschaftstheoretischen und systematischen
VOraussetzungen fiir die exegetische und homiletische Arbeit. Hg. von Urs von Arx
unter Mitarbeit von Kurt Schori und Rudolf Engler (OBFZPhTh 38), Freiburg Schweiz
(Universitiitsverlag) 2000, 49-121, hier 120.

IKZ 103 (2013) Seiten 237-249 =



Andreas Krebs

sammenhang mit lebensweltlichem Denken und Empfinden verlieren.
Jenseits der etablierten Diskurse, die ihre eigenen Gesetze haben, vermei-
den es oft auch die hier Beteiligten selbst, Gott konkret mit ihrer und un-
serer Welt in Verbindung zu bringen; lieber lisst man Gott im Unbestimm-
tenZ. — «Auf welche Erfahrungen beziehen Sie sich, wenn Sie das Wort
«Gott> im Zusammenhang historischer Uberlegungen brauchen?» Wie
Christoph Miiller berichtet, kam es vor, dass Stalder nicht nur Studieren-
de, sondern auch Fachkollegen mit solchen Fragen konfrontierte?. Ich ver-
mute, dass sie ziemlich sprachlos waren; und ich nehme an, dass es vielen
heute nicht anders erginge. Sind solche Fragen im wissenschaftlichen
Kontext nicht relevant? Nach Stalder sind sie das sehr wohl; wenn Theo-
logie mehr sein will als Ideen- und Begriffsgeschichte, muss sie darlegen
konnen, wovon sie spricht, sobald ihre Begriffe nicht nur zitiert, sondern
verwendet werden. Doch eben diese Verwendung ist problematisch ge-
worden. Auch Theologinnen und Theologen konnen sich jener verbreite-
ten Sprachlosigkeit des Glaubens nicht einfach entziehen, die sich oft we-
niger als Verstummen denn als Leerlauf darstellt: Man fiihrt das Wort
«Gott» noch im Munde; aber es verliert seine Einbettung in alltigliche
«Lebensmuster»4, in gemeinschaftlich geteilte Reaktions- und Hand-
lungsweisen, die ihm einen Welt- und Wirklichkeitsbezug und damit tiber-
haupt Bedeutung geben’. Diese schleichende Krise des Redens von Gott

2 MicHAEL WEINRICH, Wir sind aber Menschen. Von der Unmdglichkeit, von
Gott zu reden, in: Jiirgen Ebach u.a. (Hg.), Gretchenfrage. Von Gott reden — aber wie?
Band | (Jabboq 2), Giitersloh (Kaiser/GVH) 2002, 36-99, hier 38.

3 Siehe CHRISTOPH MULLERS Beitrag in diesem Band.

4 LupwiG WITTGENSTEIN, Bemerkungen zur Philosophie der Psychologie,
[1/§ 652, zit. n. ders., Werkausgabe, Band. 7, Frankfurt a. M. (Suhrkamp) 1984; DERs.,
Letzte Schriften tiber die Philosophie der Psychologie, § 211, zit. n. Werkausgabe,
Band 7.

5 Vgl. zu dieser Diagnose ANDREAS KREBS, Halbes Sagen, halbes Verstehen.
Zur Schwierigkeit, von Gott zu sprechen, in: IKZ 102 (2012), 247-268; eine bearbei-
tete Fassung ist erschienen unter dem Titel: Halbes Sagen, halbes Verstehen. Zum
Sinnverlust religioser Sprache, in: Magdalene L. Frettloh/Andreas Krebs/Torsten
Meireis, Tastend von Gott reden. Drei systematisch-theologische Antrittsvorlesungen
aus Bern, Ziirich (TVZ) 2013, 45-72. — Inwieweit diese an Wittgenstein orientierte
Diagnose Stalders Zustimmung gefunden hiitte, ist mir nicht ganz klar. Was ihn an
Wittgenstein interessierte, war die radikale Kritik der intentionalistischen Sprachauf-
fassung. Der Wittgenstein zugeschriebenen «Gebrauchstheorie der Bedeutung» stand
Stalder jedoch kritisch gegeniiber. Insgesamt erscheint mir seine Wittgenstein-Lek-
tiire recht eigensinnig. Vgl. STALDER, Verstehen von Texten (wie Anm. 1), 50-51,
sowie DERS., EITIZKOITOL, in: ders., Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiolo-

238



Nie spurlos an Gott vorbei? Uberlegungen zu Kurt Stalders Wirklichkeitsverstiindnis

wird manifest, wo das beharrliche Fragen nach der gemeinten Wirklich-
keit auch im Wortsinn sprachlos macht.

Dabei kommen wir nach Stalder um die Wirklichkeit Gottes eigentlich
niemals herum. Sie ist auch kein Spezialgebiet der Theologinnen und Kir-
chenleute, sondern geht jeden und jede unmittelbar an. In einer Thesenrei-
he zu Grundlagenproblemen der Exegese, die mit dem Titel «Sprache und
Verstehen von Texten» iiberschrieben ist¢, begriindet Stalder diesen Ge-
danken schopfungstheologisch: Weil alle Dinge durch Gott geworden
sind, begegnet er uns auch in allen Dingen; und darum haben auch wir,
wie Stalder sagt, «in allen Dingen mit ihm zu tun». Die Frage der soge-
nannten «natiirlichen Theologie», ob und wie wir Gott von uns aus finden
und erkennen knnen, stellt sich fiir Stalder gar nicht. Allenfalls stellt sich
thm die umgekehrte Frage, ob und wie «es einem Menschen iiberhaupt
moglich sei, spurlos an Gott vorbeizukommen». Denn alles hat in Gott
seinen Ursprung; in allem tritt er uns entgegen. Dabei meint Stalder, dass
Mman, was uns hier begegnet, sehr wohl auf vielfache Weise missverstehen
und verdringen kann: Aber auch das sind Erwiderungen auf Gottes Ge-
genwart. Selbst das Verstummen, das Nicht-antworten-Konnen — ist eine
Antwort, «Irgendwelche Reaktionen», so Stalder, «ereignen sich immer;
sie sind unausweichlich.»’

2. Methodische Folgerungen

Wenn es den biblischen Gott also gibt, sind wir nach Stalder schon immer
mit ihm konfrontiert; wir treffen iiberall auf ihn. Deshalb geht es der
Theologie wesentlich um die Frage nach der Realitit dieser Begegnung.
Dieser Leitgedanke ist zugleich Stalders Motiv, die theologischen und
wissenschaftlichen Disziplinen — gegen den Trend der Spezialisierung und
Diversiﬁzierung — immer wieder miteinander zu verbinden. Nach Beruf
und Berufung war Stalder zunichst Exeget; aber er scheute sich nicht, in
einem Artikel etwa zur «Autoritiit im Neuen Testament» auch Uberlegun-

-
gische Untersuchungen und ihre Bedeutung fiir die Existenz von Kirche heute, Ziirich
(Benziger) 1984, 11-39, hier 12-13.

® KURT STALDER, Sprache und Verstehen von Texten. Thesen zu einigen Prob-
lemen, iiber die fiir die exegetische Arbeit Klarheit bestehen sollte, in: ders., Sprache
und Erkenntnis (wie Anm. 1), 22—48. Ich stiitze mich in den folgenden Ausfiihrungen
hauptsichlich auf diese Thesenreihe. in der wesentliche Grundmotive der Theologie
Stalders gebiindelt und verdichtet sind.

7 STALDER, Sprache und Verstehen (wie Anm. 6), 47.

239



Andreas Krebs

gen zur Natur der Sprache, der Wahrheitstheorie, der theologischen Onto-
logie oder zur Bedeutung der kirchlichen Konzilien nachzugehen. Stindig
bewegt er sich dabei zwischen exegetischen und systematischen Argu-
menten hin und her, denn so wenig er ihre jeweilige Figenstindigkeit be-
streitet, akzeptiert er ihre tibliche Trennung. Fiir ihn steht fest, dass bibli-
sche Texte von genau der Wirklichkeit sprechen wollen, die auch unsere
Wirklichkeit ist. Denn sie beanspruchen, nicht nur von Ideen und Vorstel-
lungen®, sondern von Erfahrungen zu reden. Zwar handelt es sich um Er-
fahrungen einer vergangenen Zeit, die schon von den verschiedenen bibli-
schen Texten selbst im Lichte immer neuer Erfahrungen interpretiert wer-
den; Erfahrungen, die manchmal sogar innerhalb eines Textes von Schicht
zu Schicht unterschiedlich oder kontrovers beurteilt werden, sodass sich
der kanonische Endtext geradezu als verdecktes Streitgesprich darstellen
kann. All das erschliesst sich erst der historisch-kritischen Textarbeit; oh-
ne sie giibe es auch keine begriindeten Vermutungen dariiber, von welchen
Erfahrungen jeweils liberhaupt die Rede ist. Gleichwohl dringt der Sinn
biblischer Texte nach Stalder iiber ihren historischen Kontext hinaus: In
der Regel seien nimlich biblische «Aussagen in Bezug auf die damalige
Erfahrungswelt immer so gemeint, dass sie sich auch in unserer Erfah-
rungswelt als zutreffend erweisen sollen»®. Nehme ich dies ernst, kann ich
aber einen biblischen Text — unabhiingig davon, ob ich seinen Anspruch
bejahe oder verneine — noch nicht einmal verstanden haben, solange mir
unklar ist, «auf welchen Komplex von Wirklichkeit der Sprecher oder
Schreiber mich hinweisen will und was er mir hinsichtlich dieses Komple-
xes zur Kenntnis bringen mochte»!0. Fiir solch ein Verstehen ist mit der
Wirklichkeit, die im Text zur Sprache kommt, immer auch die eigene
Wirklichkeit im Spiel. Damit stehe ich zugleich vor der Frage, «ob ich die
Sicht der Rede oder des Textes ganz, teilweise oder gar nicht teilen kann
und will, oder ob ich gar eingestehen muss, dass ich dort, wo man mir den
fraglichen Bereich von Wirklichkeit zeigen wollte, iiberhaupt nichts zu
erkennen vermag»!!. Das Verstehen biblischer Texte fiihrt auf diese Weise
immer zur Wahrheitsfrage und damit zu Problemen der Systematischen

8 Zu Stalders Kritik an der ideenbezogenen und vorstellungstheoretischen In-
terpretation biblischer Texte siehe STALDER, Sprache und Verstehen (wie Anm. 6),
39-40.

¢ A.a.0, 32 (meine Hervorhebung).

10 A.a.0., 30 (im Original kursiv).

" Ebd. (im Original kursiv).

240



Nie spurlos an Gott vorbei? Uberlegungen zu Kurt Stalders Wirklichkeitsverstindnis

Theologie, zur Auseinandersetzung mit den Wissenschaften und der Phi-
losophie. Indem ich dabei selbst zur Wahrheitsfrage Stellung nehmen
muss, lege ich zugleich ein Bekenntnis und ein Zeugnis ab. Darum geho-
ren auch Exegese und Homiletik fiir Stalder eng zusammen. Im gemein-
Samen Vollzug der je eigenen Stellungnahme schliesslich ereignet sich
nach Stalder das, was Kirche ist: «Alles Reden und Verstehen findet im
Medium der Frage nach Wirklichkeit und Wahrheit statt», so Stalder, und
damit «im Versuch, sich selbst im Rahmen dieser Wirklichkeit zu formu-
lieren und seinen Ort zu finden und den oder die andern einzuladen, sich
mit diesem Tun zu solidarisieren und so Gemeinschaft zu konstituieren.
Reden und Verstehen stellt somit seiner Natur nach ein ekklesiales Ge-
Schehen dar.»'2 Die Dynamik dieses Geschehens ist freilich auf eine Kon-
fessionskirche nicht zu beschriinken, und nicht einmal auf die institutio-
nellen Kirchen iiberhaupt; hier liegt nicht nur der Grund fiir Stalders Oku-
menismus, sondern auch fiir die Unbefangenheit, mit der er vom Wirken
des géttlichen Geistes in Kunst und Wissenschaft und in jeder Art von
menschlicher Gemeinschaft sprechen kann!3,

3. Abgrenzung vom siikularen Wirklichkeitsverstindnis

Die Weite, in der Stalder hier von «Wirklichkeit» spricht, kann natiirlich
nicht auf das begrenzt sein, was man im séikularen Zeitalter darunter oft
begreift. Nach Charles Taylor ist das sidkulare Wirklichkeitsverstindnis
durch eine «abgeschlossene Perspektive» gekennzeichnet, die fiir das
Géttliche keinen Platz lidsst, es ausschliesst, unzuginglich oder sogar un-
denkbar macht'4, Was Taylor meint, kann man mit Stalder durch eine
Reihe gangiger Redewendungen charakterisieren:

(@) Die Idee ist ja sehr schén, aber die Wirklichkeit ist leider ganz anders.

(b) Hier haben wir die eine Theorie, dort die andere Ansicht, uns liege aber
alles daran, zu wissen, wie es in Wirklichkeit ist.

(©) Der Glaube geht weit iiber die Wirklichkeit hinaus.

\—‘—\-—-ﬁ

12°A.a.0., 46.

'3 Vgl. KURT STALDER, Autoritiit im Neuen Testament, in: ders., Wirklichkeit
(Wie Anm. 5), 142-188, hier 176177, sowie KURT STALDER, Meine Theologie, in:
ders., Sprache und Erkenntnis (wie Anm. 1), 255-431, hier 263-264.

55 ' CHARLES TAYLOR, Ein siikulares Zeitalter, Frankfurt a. M. (Suhrkamp) 2009,
7.

241



Andreas Krebs

Im Fall (a) wird dem Idealen das betriiblich Alltigliche gegeniibergestellt,
und dieses kldglich Alltagliche wird als das Wirkliche verstanden. Im Fall (b)
geht die Meinung anscheinend dahin, es gebe neben den bloss subjektiven
Theorien und Ansichten ein neutral «einfach» Vorhandenes und Feststellba-
res, und eben dies sei die Wirklichkeit. Bei Ausserungcn in der Art von (c) ist
wahrscheinlich vorausgesetzt, es gebe eine alltiiglich bekannte und dariiber
noch eine héhere, mehr oder weniger unbekannte Wirklichkeit.!s

Diese Redeweisen sind keineswegs harmlos. Wer so spricht, impliziert
nicht triviale und problematische ontologische Thesen — sie gehen nach
Stalder «in Richtung von Spiritualismus, Atheismus, Nihilismus»!'6. Wo
man davon ausgeht, dass das Ideelle, Menschliche und Subjektive mit der
eigentlichen Wirklichkeit nichts zu tun haben kann und wo man schliess-
lich auch Gott in ein unbekanntes «Ausserwirkliches» verbannt, kann die-
se Wirklichkeit als solche in der Tat nur atheistisch und nihilistisch begrif-
fen werden. Sofern man trotzdem noch an einem Gott festhilt, hat er mit
dieser Welt und unserem Leben nichts mehr zu tun. Die Folge ist ein abs-
trakter Spiritualismus, der den Fragen, mit denen wir tidglich konfrontiert
sind, rat- und trostlos gegeniibersteht.

Fiir die Texte der Bibel hingegen gehoren, wie Stalder darlegt, Gott,
Welt und menschliche Erfahrung zu einer Wirklichkeit. Wenn Gott etwa
mit Ereignissen wie dem Auszug aus Agypten oder den Weisungen an sein
Volk verkniipft wird, in denen die eigene Gemeinschaft sich begriindet
sieht; wenn Gott als «Gott der Viter», «Gott Israels», «Gott der Gerech-
tigkeit», «Gott der Giite» bezeichnet wird, dann ist eine dynamische Be-
ziehung zwischen Gott und Welt immer schon vorausgesetzt. Wo man in
Welt und Leben Giite empfindet, sieht man darin Gottes Giite und den
Gott der Giite; wo man Gottes Zorn empfindet, wird der Zorn in der Welt
oder iliber der Welt gesehen. Weder wird dabei von der Welterfahrung auf
Gott geschlossen noch von einer Gotteserfahrung auf die Beschaffenheit
der Welt; vielmehr ist beides unaufloslich ineinander verwoben. «Es
scheint kein Gesichtspunkt denkbar zu sein, unter dem nicht beides zu-
gleich begegnete: Welt und Gott.»!

15 KURT STALDER, Repetitorium zur Homiletik. Begriindung der Predigt in be-
stehender Gemeinde, in: ders., Sprache und Erkenntnis (wie Anm. 1), 151-186, hier
174,

16 Ebd.

I7 STALDER, Sprache und Verstehen (wie Anm. 6), 43.

242



Nie spurlos an Gott vorbei? Uberlegungen zu Kurt Stalders Wirklichkeitsverstindnis

4. Wo die Wirklichkeit hinter der biblischen Gottesrede suchen?

Wenn das die Wirklichkeit ist, von der die biblischen Texte sprechen
mdchten, verstehen wir diese Texte iiberhaupt erst dann, wenn wir in un-
serm eigenen Wirklichkeitszugang wiedererkennen konnen, wovon da
eigentlich die Rede ist. Dann mag es sein, dass ich den Anspruch bibli-
scher Texte, in zutreffender Weise zu sprechen, verneine. Doch zuerst
habe ich mich iiberhaupt auf ein Verstehen einzulassen; und das bedeutet
fiir Stalder: Ich muss im Horizont der eigenen Erfahrung danach suchen,
was ich als Gegenstand dieser Rede identifizieren kann.

Wo aber soll ich danach suchen? Wenn es einen dynamischen Bezie-
hungszusammenhang von Gott, Mensch und Welt geben sollte, der die
gesamte Wirklichkeit durchdringt, dann kann er nicht mit den Notwendig-
keiten und Wahrscheinlichkeiten identisch sein, die von den Wissenschaf-
ten beschrieben werden. Er kann aber auch nicht in einer willkiirlichen
Aufhebung natiirlicher Gesetzmiissigkeiten bestehen. Ein Beziehungszu-
Sammenhang ist mit regelloser Beliebigkeit ebenso unvereinbar wie mit
Determinismus'®. Die Gesichtspunkte, unter denen von Gott, Welt und
Mensch zugleich die Rede sein kann, greifen, wie Stalder sagt, «tiefer» als
natiirliche Gesetzmiissigkeiten, zugleich aber auch «dariiber hinaus oder
mitten hindurch»'°.

Sie greifen insofern tiefer, als sie nicht nach den Ursachen von diesem
und jenen forschen, sondern nach dem Grund, warum iiberhaupt etwas ist
und nicht vielmehr nichts. Sie greifen iiber das Gesetzmissige hinaus,
sofern es ihnen nicht um Richtung und Ziel bestimmter Abldufe zu tun ist,
sondern um Richtung und Ziel von allem iiberhaupt. Und sie greifen «mit-
ten hindurch», indem sie nicht nach bestimmten Relationen, sondern nach
dem inneren Zusammenhang des Ganzen fragen. Bei all dem geht es nicht
um Erkldrungen, sondern, wie Stalder schreibt, «um Woher und Wohin,
um Qualifikation, Ortung und Ordnung, Zusammenhang, Ganzheit, Er-
Offnung von Leben»20. Es geht also um eine Wirklichkeitserfahrung, in
der sich Welt und Leben als Toralitdt in beziehungsreicher Kommunika-
tion mit Gott befinden, der Grund, Mitte und Ziel von allem ist.

Dieses von Gott durchdrungene Alles iiberhaupt ist allerdings nicht als
€twas Abgeschlossenes zu denken, das unter einer bestimmten Idee er-

' Siehe STALDER, Meine Theologie (wie Anm. 13), 319.
' STALDER, Sprache und Verstehen (wie Anm. 6), 34.
20" Ebd.

243



Andreas Krebs

fasst werden konnte. Denn als etwas Abgeschlossenes wiirde es nicht um-
fassen, wogegen es sich abschliesst, und unter einer Idee wiirde es im
Gegensatz zu anderen Ideen stehen. In beiden Fillen wire es nicht mehr
Alles iiberhaupt. Deshalb miissen in der lebendigen Beziehungswirklich-
keit zwischen Gott, Welt und Mensch, wie Stalder schreibt, «jederzeit
neue Gesichtspunkte ins Spiel gebracht werden. Aber gerade die unprin-
zipielle und unabgeschlossene Vielheit der Gesichtspunkte ldsst zum Aus-
druck und zur Anerkennung gelangen, wie alles in Gott seinen Grund und
sein Sein hat»21.

Biblische Texte also wollen nach Stalder auf eine Wirklichkeit verwei-
sen, in der alles, auch meine tigliche Erfahrung, tiber sich hinausweist in
ein «Umfassendes, Begriindendes, Grosses»?2. Es wiire diese Sicht der
Wirklichkeit, wonach alle Dinge mit Gott in Beziehung stehen, fiir die
biblische Texte ihren Horerinnen und Lesern Augen und Ohren 6ffnen
wollten. Und es wiire diese Sicht der Wirklichkeit, die mich umgekehrt die
biblischen Texte verstehen liesse. Ob ich diese Sicht dann auch als wahr
akzeptiere, ist damit freilich noch nicht ausgemacht. Hier kommt nach
Stalder ein irreduzibles Moment der Freiheit zum Zug. [n ihm zeigt sich,
«dass es keine entscheidungsfreie Erkenntnis gibt»23.

5. Gottverlassenheit — und die Hoffnung auf Gott gegen Gott

Dieser Aspekt der Entscheidung scheint nun fiir Stalder eine wichtige
Rolle zu spielen, wo es um die Frage geht, wie «es einem Menschen iiber-
haupt moglich sei, spurlos an Gott vorbeizukommen»?4. Wenn Gott iiber-
all ist — uns immerzu anspricht, in Anspruch nimmt, zur Antwort heraus-
fordert —, dann ist Gottferne eigentlich nur als «unmdogliche Moglichkeit»,

21 Ebd. Fir Stalder ergibt sich damit zugleich, dass das Verhéltnis zwischen Gott
und Welt nicht in der Art einer einzigen «causa» mit ihren Auswirkungen betrachtet
werden kann (vgl. dagegen die klassische Argumentation bei THOMAS VON AQUIN,
STh1, q. 2 a. 3). Formal folgt daraus, dass die Theologie nicht von einem ersten Prin-
zip ausgehen darf, sondern als «offenes Systems» begriffen werden muss; siche STAL-
DER, Meine Theologie (wie Anm. 13), 161-162. Material ist impliziert, dass die Wirk-
lichkeit Gottes als beziehungsreiches Zusammenspiel von Einheit und Vielheit zu
denken ist — was die christliche Tradition in der Sprache der Trinititstheologie aus-
driickt; siehe STALDER, Verstehen von Texten (wie Anm. 1), 108.

22 STALDER, Sprache und Verstehen (wie Anm. 6), 47.

2 A.a. 0,37

2 Ala. 0,47

244



Nie spurlos an Gott vorbei? Uberlegungen zu Kurt Stalders Wirklichkeitsverstindnis

als «Wirklichkeit des Unwirklichen», als Widerspruch in sich selbst zu
denken?s. Sie ist bestenfalls ein riitselhaftes «Missverstehen» und
«Verdringen»26, schlimmstenfalls Abwendung des Menschen von Gott
und Hinwendung zum Unwirklichen und Bosen. Dieses ist insofern «nich-
tig», als es in sich kein Sein besitzt, sondern nur als «Missbrauch» besteht,
genauer: als gegen Gott gekehrter Missbrauch menschlicher Freiheit?’,
Weil Gott ein dialogisch-partnerschaftliches Verhiltnis zum Menschen
will, das beiderseitig Freiheit zur Bedingung hat, ist auch beim Menschen
die Moglichkeit zur echten Wahl vorauszusetzen2: Im Verstehen wie im
Tun kann er sich gegen Gottes Wirklichkeit als Wirklichkeit entscheiden
und sich der Dialoggemeinschaft zwischen Gott und Mensch verweigern.

Diese starke Betonung des menschlichen Freiheitsmoments scheint
mir jedoch, ebenso wie die Vorstellung, Gottferne sei nur durch Abwen-
dung des Menschen erklirbar2?, recht einseitig zu sein. Man stelle sich vor,
eine Atheistin wiirde Stalders Erklidrung zum Verhiltnis zwischen Gott,
Mensch und Welt als beziehungsreiche, offene Ganzheit héren und erwi-
dern: «Ich verstehe, dass man die Dinge so sehen kann, vermag dem allem
aber nicht zu folgen; ich halte es nicht fiir wahr.» Diirfte-man annehmen,
sie hitte sich gegen diese Weltsicht entschieden? Sicherlich wiren die ge-
nauen Umstinde zu betrachten; man kann sich Erkldarungen und Argu-
menten durchaus 6ffnen oder verschliessen wollen. Doch selbst beim bes-
ten Willen leuchtet manchen nicht ein, was andere fiir offensichtlich hal-
ten. Uberzeugung und Erkenntnis haben in sehr hohem Mass den Charak-
ter eines Widerfahrnisses. Die Bibel weiss, dass dies auch fiir die Erkennt-
nis Gottes gilt. Nach Psalm 40 etwa geht dem Horen der gottlichen Anre-
de voraus, dass Gott den Angeredeten die Ohren dafiir 6ffnet: «Das Ohr

25 Vgl. STALDER, Verstehen von Texten (wie Anm. 1), 108; KARL BARTH, Die
Kirchliche Dogmatik, Band III: Die Lehre von der Schopfung, 3. Teil, Ziirich (Theo-
logischer Verlag) 1950, 405.

%6 STALDER, Sprache und Verstehen (wie Anm. 6), 47.

27 STALDER, Verstehen von Texten (wie Anm. 1), 108.

8 STALDER, Meine Theologie (wie Anm. 13), 319-320.

2 Gerade an diesen m. E. problematischen Punkten befindet sich Stalder iibri-
gens in grosser Nihe zu Thomas Propper und seiner Schule; siche MICHAEL BOGHNKE
u.a. (Hg.), Freiheit Gottes und der Menschen. FS Thomas Prépper, Regensburg
(Pustet) 2006. Propper selbst hat seinen Entwurf inzwischen umfassend dargelegt in
THOMAS PROPPER, Theologische Anthropologie, 2 Biinde, Freiburg i. Br. (Herder)
2011. — Allerdings verwahrt Stalder sich dagegen, das Freiheitsdenken so weit zu
treiben, dass es scheint, als sei der Mensch iiber Gott méichtig; vgl. STALDER, Meine
Theologie (wie Anm. 13), 279.

245



Andreas Krebs

hast du mir aufgetan», heisst es in Vers 7. Daraufhin erst vermag die Be-
terin zu horen — und zu antworten: «Ja, ich komme» (V. 8). «Deinen Wil-
len zu tun, mein Gott», heisst es dann weiter, «ist mir eine Lust, und deine
Weisung trage ich im Herzen» (V. 9). — Ebenso wenig verschweigt die
Bibel, dass nicht nur Erkenntnis und die Neigung zum Guten, sondern
auch «Verstocktheit» (Ex 7 ff.; 1 Kon 22; Jes 6), ja sogar der Drang zum
Bosen Widerfahrnischarakter besitzen kann. Jedenfalls ist er nicht ein-
fach auf autonome menschliche Entscheidung riickfiihrbar. Nach 2 Sam
14,1 iiberkommt es David, dass er zu einer Volkszihlung «gereizt» wird;
und kein anderer als Gott kann letztlich hinter diesem Widerfahrnis ste-
hen, obwohl es Gottes Willen widerspricht. Wie schwer sich schon die
innerbiblische Rezeption damit getan hat, zeigt die Parallelstelle 1 Chron
21,1, die nicht Gott, sondern den Satan zu jener «Reizfigur» erklért. Gera-
de in dieser Widerspriichlichkeit aber bewahrt die Bibel wohl, was den
ritselhaften Ursprung des Bosen in Gott oder wider Gott betrifft, die
«grossere Genauigkeit»: Sie «hilt an der Frage fest, statt sie in die eine
oder die andere Antwort aufzuldsen»0.

Auch Stalder will das Bose keineswegs erkliren. «Erklidren lédsst sich
nur», bemerkt er, «was Grund, Zusammenhang und Sinn hat. Bei Siinde
ist das nicht der Fall.» Und doch will er das Nichterkennen Gottes bloss
als «Missverstehen», das Bose bloss als «Missbrauch» des Guten zu be-
greifen suchen — und zwar beides als Folge (pervertierter) menschlicher
Freiheit. Diese sei der Grund der Moglichkeit, dass durch den Menschen
Siinde in die Welt komme; «vollig unerklirlich» sei allein, dass von der
«Moglichkeit Gebrauch gemacht wird»’!. Diese Freiheitsemphase aber
blendet wesentliche Facetten jedenfalls des biblischen Wirklichkeitsver-
stindnisses aus.

Ahnliches muss man fiir Stalders Idee einer allumfassenden und alles
durchdringenden Gottesgegenwart feststellen. In den Schriften der Bibel
findet man dazu, anders als Stalder nahelegt, auch durchaus «wirklich-
keitsgetreue» Kontrapunkte. Gewiss, in Ps 139 etwa heisst es: «Wohin soll
ich gehen vor deinem Geist, wohin flichen vor deinem Angesicht? Steige
ich hinauf in den Himmel, sieh, du bist da; bette ich mich in der Unterwelt,
bist du zugegen. Nehme ich die Fliigel des Morgenrots und lasse mich

30 JURGEN EBACH, SchriftStiicke. Biblische Miniaturen, Giitersloh (GVH) 2011,
143:; siehe auch pERS., Der Teufel in der Bibel, in: MuK 76 (2006) 78—83.

31 KURT STALDER, In ihm ist keine Finsternis. | Joh 1,5-10 und 3,9, in: ders,
Sprache und Erkenntnis (wie Anm. 1), 209-221, hier 218.

246



Nie spurlos an Gott vorbei? Uberlegungen zu Kurt Stalders Wirklichkeitsverstindnis

nieder am dussersten Meer, auch dort wird deine Hand mich ergreifen und
deine Rechte mich fassen» (V. 7-10). Aber zu dieser Erfahrung goéttlicher
Allprisenz wird auch die Gegenerfahrung radikaler Gottverlassenheit
nicht iibergangen: «Mein Gott, mein Gott, warum hast mich verlassen, bist
fern meinem Schreien, den Worten meiner Klage? Mein Gott, ich rufe bei
Tag, und du gibst keine Antwort; bei Nacht, und ich finde keine Ruhe»
(Ps 22, 2-3).

An der zuletzt zitierten Stelle kann man vielleicht auch lesen: «Ich
rufe [...] bei Nacht, und mir begegnet Schweigen.» Das zumindest schligt
der Berner Alttestamentler Walter Dietrich vor32, der zahlreiche biblische
Belege fiir das Phiinomen des «undurchdringlichen», das heisst: nicht wei-
ter erkldrten und mehr erklidrbaren «Gottesschweigens» zusammengetra-
gen hat®, Vor diesem Hintergrund erst wird der Nachdruck verstdndlich,
mit dem die Psalmen gegen dieses Schweigen beten: «Wende dich nicht
schweigend ab von mir!» (Ps 28,1); «Du hast es gesehen, JHWH [wie meine
Feinde mir Unrecht tun]. So schweige doch nicht! JHwWH, bleib mir nicht
fern!» (Ps 35,22); «Hor mein Gebet, JHWH, vernimm mein Schreien,
schweige nicht zu meinen Trinen!» (Ps 39,13); «Gott, hore mein Flehen,
vernimmt die Worte meines Mundes» (Ps 54,4); «Schweig doch nicht, o
Gott, bleib nicht still, o Gott bleib nicht stumm» (Ps 83,2); «Herr, hore
mein Gebet! Mein Schreien dringe zu dir» (Ps 102,2)34. Ganz dhnlich
Hiob: «Schrei’ ich: Gewalt!, wird mir keine Antwort, rufe ich um Hilfe,
wird mir kein Recht» (Hi 19,7); «Ich schreie zu dir, und du erwiderst mir
nicht; ich stehe da, doch du achtest nicht auf mich» (Hi 30,20). Aber nicht
nur Klage, auch das Gotteslob kann auf unbegreifliches Schweigen stos-
sen: «Gott, den ich preise, schweige doch nicht!» (Ps 109,1).

Gegen diese Zeugnisse reduziert Stalder, so scheint mir, was die Bibel
als «Wirklichkeit» begreift, auf eine gottliche All-Prisenz. Wo diese ver-
dunkelt werde, konne nur menschliches Verkennen und Verweigern da-
hinterstehen. Tatséichlich aber spricht die Bibel offenkundig davon, dass
auch Gott sich entziehen kann, dass er nicht hort und schweigt. Sie be-
klagt, dass Gott sich abwendet, hadert mit seiner empérenden Abwesen-
heit. Gehort nicht auch dies zur Realitiit der Beziehung zwischen Gott und

32 WALTER DIETRICH, Vom Schweigen Gottes im Alten Testament, in: Markus
Witte (Hg.), Gott und Mensch im Dialog. FS Otto Kaiser, Berlin (de Gruyter) 2004,
997-1014, hier 1000.

3 A.a. 0, 1005-1014.
34 Siehe ebenso Ps 17.1; 27.7; 30,11; 39,13; 61,2; 84,9; 119,149; 143,1.

247



Andreas Krebs

Mensch? Stalder diirfte die biblische Wirklichkeitsdeutung treffend cha-
rakterisieren, wenn er schreibt: «Es scheint kein Gesichtspunkt denkbar
zu sein, unter dem nicht beides zugleich begegnete: Welt und Gott».35
Doch er iibergeht, dass in dieses Zugleich in der Tat alle menschlichen
Begebenheiten eingetragen werden: Erlebnisse der Freude, des Lebensfor-
derlichen, der Gottesniihe, aber eben auch solche des Leidens, des Bosen
und der Gottverlassenheit. Die kanonischen Texte der Bibel iiberliefern
zahlreiche Versuche, diese Gegensiitzlichkeit gedanklich zu vermitteln —
aber auch, man denke nur an das Buch Hiob, die radikale Einrede dage-
gen. Dass der Widerspruch letztlich offen bleibt — das scheint mir die ei-
gentliche Herausforderung der biblischen Gottes- und Welterfahrung zu
sein.

Ich vermute, dass Stalders Intuition, wonach theologisches Sprechen
immer auf die Gegenwart der Gotteswirklichkeit bezogen sei, das Faszi-
nierende seines Denkens ausmachen, aber zugleich dessen Grenze mar-
kieren konnte. Der prisentische Zug seiner Theologie ist wohl nicht zu-
letzt verantwortlich dafiir, dass nicht nur die Wahrnehmung gottlicher
Abwesenheit, sondern auch die Hoffnung auf Gott gegen alles, was sich
als Wirklichkeit darbietet, die eschatologische Erwartung in Stalders
Schriften eine erstaunlich untergeordnete Rolle spielt. — Wer Gott hinge-
gen, mit dem biblischen Zeugnis, in der unaufloslichen Spannung von
Abwesenheit und Anwesenheit zu denken versucht, wird die Wirklichkeit
Gottes und die Wirklichkeit einer gottlosen Welt nicht bloss als Erkennt-
nisoptionen betrachten, die der Freiheit des Menschen anheimgestellt
sind. Stattdessen wiire vielleicht selbst im siikularen Nichterkennen Gottes
unserer Tage, im Verstummen der Rede von Gott, ein Sich-nicht-zu-erken-
nen-Geben, ein Verstummen Gottes zu entdecken. Wir diirfen Gott nicht
ersparen, ihm auch seine Ferne zuzurechnen — und sogar die Schatten und
die Finsternisse dieses Lebens. Angesichts des Leidens und des Bosen ist
mit Gott Klage gegen Gott zu fiihren (Hi 19,21-27)3%. Dass Gottes neue

35 STALDER, Sprache und Verstehen (wie Anm. 6), 43.

36 JURGEN EBACH, Art. Hiob/Hiobbuch, in: TRE 15 (1986), 360-380, hier 369;
siehe auch KLAus ROoHMANN, Glauben gegen Gott. Anstosse aus dem Werk Elie Wie-
sels, in: Ralph Sauer/Karl Josef Lesch/Margot Saller (Hg.), Warum, Gott ...? Der
fragende Mensch vor dem Geheimnis Gottes, FS Ralph Sauer, Kevelaer (Butzon
& Bercker) 1993, 226-235, sowie WOLFGANG TREITLER, Mit Gott, gegen Gott, nie-
mals ohne Gott. Elie Wiesel als Gotteszeuge nach der Shoa, in: ders./Rudolf Langen-
thaler (Hg.), Die Gottesfrage in der europiiischen Philosophie und Literatur des
20. Jahrhunderts, Wien (Bohlau) 2007, 207-225.

248



Nie spurlos an Gott vorbei? Uberlegungen zu Kurt Stalders Wirklichkeitsverstindnis

Schopfung in keinem anderen als dem beginnt, der seine Gottverlassen-
heit am Kreuz herausgeschrien hat (Mk 15,34; Mt 27,46), ist fiir Christin-
nen und Christen Grund zur Hoffnung, dass Gott sich einst als der erweist,
der alle Dinge doch zum Guten wendet. Wir haben es noch nicht, sondern
warten noch darauf: dass Gott endlich «alles in allem» sei (1 Kor 15,28).

Andreas Krebs (geb. 1976 in Trier D), Prof. Dr. phil. 1996-2010 Studium der
evangelischen und altkatholischen Theologie (Kirchliches Examen), Philoso-
phie, Germanistik und Piidagogik (Staatsexamen) sowie Mathematik (M. Sc.)
an den Universitditen Bonn, Hagen, Oxford und Trier. 2006 Promotion zum
Dr. phil. an der Universitdt Trier. 20062009 Studienreferendar und Stu-
dienrat in Hennef (bei Bonn) und Trier, 2009-2011 wissenschaftlicher Mit-
arbeiter am Alt-Katholischen Seminar der Universitéit Bonn. Seit 2011 Assis-
tenzprofessor am Departement fiir Christkatholische Theologie der Theolo-
gischen Fakultit der Universitdt Bern.

Adresse: Theologische Fakultit Bern, Dep. fiir Christkatholische Theologie,
Linggassstrasse 81, CH-3012 Bern, Schweiz.
E-Mail: andreas.krebs@theol.unibe.ch

English Summary

This article outlines Kurt Stalder’s conception of reality in contrast to the “closed
perspective” of the “immanent frame” which is, according to Charles Taylor, char-
acteristic of our secular age. It is questioned, however, whether Stalder’s under-
standing of reality — which emphasizes God’s all-embracing presence as well as
man’s freedom — does actually justice to the biblical world-view on the one hand,
and to the dialectic of God’s presence and absence in religious experience on the
other,

249



	Nie spurlos an Gott vorbei? : Überlegungen zu Kurt Stalders Wirklichkeitsverständnis

