
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 103 (2013)

Heft: 3-4

Artikel: Nie spurlos an Gott vorbei? : Überlegungen zu Kurt Stalders
Wirklichkeitsverständnis

Autor: Krebs, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405127

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nie spurlos an Gott vorbei? Überlegungen zu Kurt
Stalders Wirklichkeitsverständnis

Andreas Krebs

1. Die Frage nach der Wirklichkeit

Charakteristisch für Kurt Stalders Theologie scheint mir eine Grund-
intuition oder -inspiration zu sein, von der hier mehrfach schon gesprochen

wurde. Sie machte wohl einen Teil des «magischen» Anziehungsvermögens

seiner Lehrveranstaltungen aus, von dem einige seiner früheren
Studierenden reden. Und auch Stalders Schriften werden dadurch zu einer
Lektüre, die noch immer anspricht und herausfordert: Es ist Stalders
Einsicht und Überzeugung, dass die Theologie - nicht anders als die Wissenschaft,

die Literatur, die Kunst - im Horizont der «Frage nach der
Wirklichkeit» steht. Denn: «Die Frage nach der Wirklichkeit ist [...] in ihrem
Zentrum identisch mit der Frage des Glaubens.»1 Das heisst: Die Theologie

kann sich nicht darauf zurückziehen, auf einem angeblich eigenständigen

Sprachspiel zu beruhen, das nur aus sich selbst erklärbar sei. Der
Gegenstand und die Bewahrheitung ihrer Rede ist auch nicht in ein
«Jenseits» zu verlegen oder bis zum Ende der Zeiten aufzuschieben. Gewiss
wird die Theologie davon sprechen müssen, dass man Gott in gewöhnlichen

Begriffen nicht fassen kann, ihre behauptete Wahrheit vorläufig ist
und die vollständige Erfüllung ihrer Hoffnungen noch aussteht. Dennoch
muss sie ausweisen können, hier und jetzt schon, um welche Wirklichkeit
es ihr zu tun ist.

Das ist eine starke Forderung, und man kann sich vorstellen, wie sehr
sie nachdenkliche Menschen zu faszinieren vermag, denen eben das - der
Realitätsbezug theologischer Rede - zweifelhaft geworden ist. Die Frage
nach der Wirklichkeit Gottes - ist das nicht eigentlich die Frage der Theologie?

Wer von ihr umgetrieben wird, gewinnt jedoch leicht den Eindruck,
sie werde in Kirchen und theologischen Fakultäten eher verdrängt. Man
scheint hier Denk- und Sprachformen zu pflegen, die zunehmend den Zu-

' Kurt Stalder, Verstehen von Texten, in: ders., Sprache und Erkenntnis der
Wirklichkeit Gottes. Texte zu einigen wissenschaftstheoretischen und systematischen
Voraussetzungen für die exegetische und homiletische Arbeit. Hg. von Urs von Arx
"nter Mitarbeit von Kurt Schori und Rudolf Engler (ÖBFZPhTh 38), Freiburg Schweiz
(Universitätsverlag) 2000, 49-121, hier 120.

1Kz 103 (2013) Seiten 237-249 237



Andreas Krebs

sammenhang mit lebensweltlichem Denken und Empfinden verlieren.
Jenseits der etablierten Diskurse, die ihre eigenen Gesetze haben, vermeiden

es oft auch die hier Beteiligten selbst, Gott konkret mit ihrer und
unserer Welt in Verbindung zu bringen; lieber lässt man Gott im Unbestimmten2.

- «Auf welche Erfahrungen beziehen Sie sich, wenn Sie das Wort
<Gott> im Zusammenhang historischer Überlegungen brauchen?» Wie

Christoph Müller berichtet, kam es vor, dass Stalder nicht nur Studierende,

sondern auch Fachkollegen mit solchen Fragen konfrontierte3. Ich

vermute, dass sie ziemlich sprachlos waren; und ich nehme an, dass es vielen
heute nicht anders erginge. Sind solche Fragen im wissenschaftlichen
Kontext nicht relevant? Nach Stalder sind sie das sehr wohl; wenn Theologie

mehr sein will als Ideen- und Begriffsgeschichte, muss sie darlegen
können, wovon sie spricht, sobald ihre Begriffe nicht nur zitiert, sondern
verwendet werden. Doch eben diese Verwendung ist problematisch
geworden. Auch Theologinnen und Theologen können sich jener verbreiteten

Sprachlosigkeit des Glaubens nicht einfach entziehen, die sich oft
weniger als Verstummen denn als Leerlauf darstellt: Man führt das Wort
«Gott» noch im Munde; aber es verliert seine Einbettung in alltägliche
«Lebensmuster»4, in gemeinschaftlich geteilte Reaktions- und
Handlungsweisen, die ihm einen Welt- und Wirklichkeitsbezug und damit
überhaupt Bedeutung geben5. Diese schleichende Krise des Redens von Gott

2 Michael Weinrich, Wir sind aber Menschen. Von der Unmöglichkeit, von
Gott zu reden, in: Jürgen Ebach u.a. (Hg.), Gretchenfrage. Von Gott reden - aber wie?
Band 1 (Jabboq 2), Gütersloh (Kaiser/GVH) 2002, 36-99, hier 38.

3 Siehe Christoph Müllers Beitrag in diesem Band.
4 Ludwig Wittgenstein, Bemerkungen zur Philosophie der Psychologie,

II/§ 652, zit. n. ders., Werkausgabe. Band. 7, Frankfurt a. M. (Suhrkamp) 1984; ders.,
Letzte Schriften über die Philosophie der Psychologie, §211, zit. n. Werkausgabe,
Band 7.

5 Vgl. zu dieser Diagnose Andreas Krebs, Halbes Sagen, halbes Verstehen.

Zur Schwierigkeit, von Gott zu sprechen, in: IKZ 102 (2012), 247-268; eine bearbeitete

Fassung ist erschienen unter dem Titel: Halbes Sagen, halbes Verstehen. Zum
Sinnverlust religiöser Sprache, in: Magdalene L. Frettlöh/Andreas Krebs/Torsten
Meireis, Tastend von Gott reden. Drei systematisch-theologische Antrittsvorlesungen
aus Bern, Zürich (TVZ) 2013, 45-72. - Inwieweit diese an Wittgenstein orientierte
Diagnose Stalders Zustimmung gefunden hätte, ist mir nicht ganz klar. Was ihn an

Wittgenstein interessierte, war die radikale Kritik der intentionalistischen Sprachauffassung.

Der Wittgenstein zugeschriebenen «Gebrauchstheorie der Bedeutung» stand

Stalder jedoch kritisch gegenüber. Insgesamt erscheint mir seine Wittgenstein-Lektüre
recht eigensinnig. Vgl. Stalder, Verstehen von Texten (wie Anm. 1), 50-51,

sowie ders., EniEKOnOS, in: ders., Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiolo-

238



Nie spurlos an Gott vorbei? Überlegungen zu Kurt Stalders Wirklichkeitsverständnis

wird manifest, wo das beharrliche Fragen nach der gemeinten Wirklichkeit

auch im Wortsinn sprachlos macht.
Dabei kommen wir nach Stalder um die Wirklichkeit Gottes eigentlich

niemals herum. Sie ist auch kein Spezialgebiet der Theologinnen und
Kirchenleute, sondern geht jeden und jede unmittelbar an. In einer Thesenreihe

zu Grundlagenproblemen der Exegese, die mit dem Titel «Sprache und
Verstehen von Texten» überschrieben ist6, begründet Stalder diesen
Gedanken schöpfungstheologisch: Weil alle Dinge durch Gott geworden
sind, begegnet er uns auch in allen Dingen; und darum haben auch wir,
wie Stalder sagt, «in allen Dingen mit ihm zu tun». Die Frage der
sogenannten «natürlichen Theologie», ob und wie wir Gott von uns aus finden
und erkennen können, stellt sich für Stalder gar nicht. Allenfalls stellt sich
ihm die umgekehrte Frage, ob und wie «es einem Menschen überhaupt
möglich sei, spurlos an Gott vorbeizukommen». Denn alles hat in Gott
seinen Ursprung; in allem tritt er uns entgegen. Dabei meint Stalder, dass

man, was uns hier begegnet, sehr wohl auf vielfache Weise missverstehen
und verdrängen kann: Aber auch das sind Erwiderungen auf Gottes
Gegenwart. Selbst das Verstummen, das Nicht-antworten-Können - ist eine
Antwort. «Irgendwelche Reaktionen», so Stalder, «ereignen sich immer;
sie sind unausweichlich.»7

2. Methodische Folgerungen

Wenn es den biblischen Gott also gibt, sind wir nach Stalder schon immer
mit ihm konfrontiert; wir treffen überall auf ihn. Deshalb geht es der
Theologie wesentlich um die Frage nach der Realität dieser Begegnung.
Dieser Leitgedanke ist zugleich Stalders Motiv, die theologischen und
wissenschaftlichen Disziplinen - gegen den Trend der Spezialisierung und

Diversifizierung - immer wieder miteinander zu verbinden. Nach Beruf
und Berufung war Stalder zunächst Exeget; aber er scheute sich nicht, in
einem Artikel etwa zur «Autorität im Neuen Testament» auch Überlegungische

Untersuchungen und ihre Bedeutung für die Existenz von Kirche heute, Zürich
(Benziger) 1984, 11-39, hier 12-13.

6 Kurt Stalder, Sprache und Verstehen von Texten. Thesen zu einigen
Problemen, über die für die exegetische Arbeit Klarheit bestehen sollte, in: ders., Sprache
und Erkenntnis (wie Anm. 1), 22-48. Ich stütze mich in den folgenden Ausführungen
hauptsächlich auf diese Thesenreihei in der wesentliche Grundmotive der Theologie
Stalders gebündelt und verdichtet sind.

7 Stalder, Sprache und Verstehen (wie Anm. 6), 47.

239



Andreas Krebs

gen zur Natur der Sprache, der Wahrheitstheorie, der theologischen Ontologie

oder zur Bedeutung der kirchlichen Konzilien nachzugehen. Ständig
bewegt er sich dabei zwischen exegetischen und systematischen
Argumenten hin und her, denn so wenig er ihre jeweilige Eigenständigkeit
bestreitet, akzeptiert er ihre übliche Trennung. Für ihn steht fest, dass biblische

Texte von genau der Wirklichkeit sprechen wollen, die auch unsere
Wirklichkeit ist. Denn sie beanspruchen, nicht nur von Ideen und
Vorstellungen8, sondern von Erfahrungen zu reden. Zwar handelt es sich um
Erfahrungen einer vergangenen Zeit, die schon von den verschiedenen
biblischen Texten selbst im Lichte immer neuer Erfahrungen interpretiert werden;

Erfahrungen, die manchmal sogar innerhalb eines Textes von Schicht

zu Schicht unterschiedlich oder kontrovers beurteilt werden, sodass sich
der kanonische Endtext geradezu als verdecktes Streitgespräch darstellen
kann. All das erschliesst sich erst der historisch-kritischen Textarbeit; ohne

sie gäbe es auch keine begründeten Vermutungen darüber, von welchen

Erfahrungen jeweils überhaupt die Rede ist. Gleichwohl drängt der Sinn
biblischer Texte nach Stalder über ihren historischen Kontext hinaus: In
der Regel seien nämlich biblische «Aussagen in Bezug auf die damalige
Erfahrungswelt immer so gemeint, dass sie sich auch in unserer
Erfahrungswelt als zutreffend erweisen sollen»9. Nehme ich dies ernst, kann ich
aber einen biblischen Text - unabhängig davon, ob ich seinen Anspruch
bejahe oder verneine - noch nicht einmal verstanden haben, solange mir
unklar ist, «auf welchen Komplex von Wirklichkeit der Sprecher oder
Schreiber mich hinweisen will und was er mir hinsichtlich dieses Komplexes

zur Kenntnis bringen möchte»10. Für solch ein Verstehen ist mit der

Wirklichkeit, die im Text zur Sprache kommt, immer auch die eigene
Wirklichkeit im Spiel. Damit stehe ich zugleich vor der Frage, «ob ich die
Sicht der Rede oder des Textes ganz, teilweise oder gar nicht teilen kann
und will, oder ob ich gar eingestehen muss, dass ich dort, wo man mir den

fraglichen Bereich von Wirklichkeit zeigen wollte, überhaupt nichts zu
erkennen vermag»11. Das Verstehen biblischer Texte führt auf diese Weise

immer zur Wahrheitsfrage und damit zu Problemen der Systematischen

K Zu Stalders Kritik an der ideenbezogenen und vorstellungstheoretischen
Interpretation biblischer Texte siehe Stalder, Sprache und Verstehen (wie Anm. 6),
39-40.

9 A.a.O., 32 (meine Hervorhebung).
10 A.a.O., 30 (im Original kursiv).
11 Ebd. (im Original kursiv).

240



Niejipurlos an Gott vorbei? Überlegungen zu Kurt Stalders Wirklichkeitsverständnis

Theologie, zur Auseinandersetzung mit den Wissenschaften und der
Philosophie. Indem ich dabei selbst zur Wahrheitsfrage Stellung nehmen
muss, lege ich zugleich ein Bekenntnis und ein Zeugnis ab. Darum gehören

auch Exegese und Homiletik für Stalder eng zusammen. Im gemeinsamen

Vollzug der je eigenen Stellungnahme schliesslich ereignet sich
nach Stalder das, was Kirche ist: «Alles Reden und Verstehen findet im
Medium der Frage nach Wirklichkeit und Wahrheit statt», so Stalder, und
damit «im Versuch, sich selbst im Rahmen dieser Wirklichkeit zu formulieren

und seinen Ort zu finden und den oder die andern einzuladen, sich
mit diesem Tun zu solidarisieren und so Gemeinschaft zu konstituieren.
Reden und Verstehen stellt somit seiner Natur nach ein ekklesiales
Geschehen dar.»12 Die Dynamik dieses Geschehens ist freilich auf eine
Konfessionskirche nicht zu beschränken, und nicht einmal auf die institutionellen

Kirchen überhaupt; hier liegt nicht nur der Grund für Stalders
Ökumenismus, sondern auch für die Unbefangenheit, mit der er vom Wirken
des göttlichen Geistes in Kunst und Wissenschaft und in jeder Art von
menschlicher Gemeinschaft sprechen kann13.

3. Abgrenzung vom säkularen Wirklichkeitsverständnis

Die Weite, in der Stalder hier von «Wirklichkeit» spricht, kann natürlich
nicht auf das begrenzt sein, was man im säkularen Zeitalter darunter oft
hegreift. Nach Charles Taylor ist das säkulare Wirklichkeitsverständnis
durch eine «abgeschlossene Perspektive» gekennzeichnet, die für das
Göttliche keinen Platz lässt, es ausschliesst, unzugänglich oder sogar
undenkbar macht14. Was Taylor meint, kann man mit Stalder durch eine
Reihe gängiger Redewendungen charakterisieren:

(a) Die Idee ist ja sehr schön, aber die Wirklichkeit ist leider ganz anders.
(b) Hier haben wir die eine Theorie, dort die andere Ansicht, uns liege aber
alles daran, zu wissen, wie es in Wirklichkeit ist.
(c) Der Glaube geht weit über die Wirklichkeit hinaus.

12 A.a.O., 46.
13 Vgl. Kurt Stalder, Autorität im Neuen Testament, in: ders., Wirklichkeit

(w'e Anm. 5), 142-188, hier 176-177, sowie Kurt Stalder, Meine Theologie, in:
ders., Sprache und Erkenntnis (wie Anm. 1), 255-431, hier 263-264.

14 Charles Taylor, Ein säkulares Zeitalter, Frankfurt a. M. (Suhrkamp) 2009,
927.

241



Andreas Krebs

Im Fall (a) wird dem Idealen das betrüblich Alltägliche gegenübergestellt,
und dieses kläglich Alltägliche wird als das Wirkliche verstanden. Im Fall (b)
geht die Meinung anscheinend dahin, es gebe neben den bloss subjektiven
Theorien und Ansichten ein neutral «einfach» Vorhandenes und Feststellbares,

und eben dies sei die Wirklichkeit. Bei Äusserungen in der Art von (c) ist

wahrscheinlich vorausgesetzt, es gebe eine alltäglich bekannte und darüber
noch eine höhere, mehr oder weniger unbekannte Wirklichkeit.15

Diese Redeweisen sind keineswegs harmlos. Wer so spricht, impliziert
nicht triviale und problematische ontologische Thesen - sie gehen nach

Stalder «in Richtung von Spiritualismus, Atheismus, Nihilismus»16. Wo

man davon ausgeht, dass das Ideelle, Menschliche und Subjektive mit der

eigentlichen Wirklichkeit nichts zu tun haben kann und wo man schliesslich

auch Gott in ein unbekanntes «Ausserwirkliches» verbannt, kann diese

Wirklichkeit als solche in der Tat nur atheistisch und nihilistisch begriffen

werden. Sofern man trotzdem noch an einem Gott festhält, hat er mit
dieser Welt und unserem Leben nichts mehr zu tun. Die Folge ist ein
abstrakter Spiritualismus, der den Fragen, mit denen wir täglich konfrontiert
sind, rat- und trostlos gegenübersteht.

Für die Texte der Bibel hingegen gehören, wie Stalder darlegt, Gott,
Welt und menschliche Erfahrung zu emer Wirklichkeit. Wenn Gott etwa
mit Ereignissen wie dem Auszug aus Ägypten oder den Weisungen an sein

Volk verknüpft wird, in denen die eigene Gemeinschaft sich begründet
sieht; wenn Gott als «Gott der Väter», «Gott Israels», «Gott der
Gerechtigkeit», «Gott der Güte» bezeichnet wird, dann ist eine dynamische
Beziehung zwischen Gott und Welt immer schon vorausgesetzt. Wo man in
Welt und Leben Güte empfindet, sieht man darin Gottes Güte und den

Gott der Güte; wo man Gottes Zorn empfindet, wird der Zorn in der Welt
oder über der Welt gesehen. Weder wird dabei von der Welterfahrung auf
Gott geschlossen noch von einer Gotteserfahrung auf die Beschaffenheit
der Welt; vielmehr ist beides unauflöslich ineinander verwoben. «Es

scheint kein Gesichtspunkt denkbar zu sein, unter dem nicht beides

zugleich begegnete: Welt und Gott.»17

15 Kurt Stalder. Repetitorium zur Homiletik. Begründung der Predigt in
bestehender Gemeinde, in: ders., Sprache und Erkenntnis (wie Anm. 1). 151-186, hier
174.

16 Ebd.
17 Stalder. Sprache und Verstehen (wie Anm. 6), 43.

242



Nie spurlos an Gott vorbei? Überlegungen zu Kurt Stalders Wirklichkeitsverständnis

4. Wo die Wirklichkeit hinter der biblischen Gottesrede suchen?

Wenn das die Wirklichkeit ist, von der die biblischen Texte sprechen
möchten, verstehen wir diese Texte überhaupt erst dann, wenn wir in
unserm eigenen Wirklichkeitszugang wiedererkennen können, wovon da
eigentlich die Rede ist. Dann mag es sein, dass ich den Anspruch
biblischer Texte, in zutreffender Weise zu sprechen, verneine. Doch zuerst
habe ich mich überhaupt auf ein Verstehen einzulassen; und das bedeutet
für Stalder: Ich muss im Horizont der eigenen Erfahrung danach suchen,
was ich als Gegenstand dieser Rede identifizieren kann.

Wo aber soll ich danach suchen? Wenn es einen dynamischen Bezie-
hungszusammenhang von Gott, Mensch und Welt geben sollte, der die
gesamte Wirklichkeit durchdringt, dann kann er nicht mit den Notwendigkeiten

und Wahrscheinlichkeiten identisch sein, die von den Wissenschaften

beschrieben werden. Er kann aber auch nicht in einer willkürlichen
Aufhebung natürlicher Gesetzmässigkeiten bestehen. Ein Beziehungszusammenhang

ist mit regelloser Beliebigkeit ebenso unvereinbar wie mit
Determinismus18. Die Gesichtspunkte, unter denen von Gott, Welt und
Mensch zugleich die Rede sein kann, greifen, wie Stalder sagt, «tiefer» als
natürliche Gesetzmässigkeiten, zugleich aber auch «darüber hinaus oder
mitten hindurch»|y.

Sie greifen insofern tiefer, als sie nicht nach den Ursachen von diesem
und jenen forschen, sondern nach dem Grund, warum überhaupt etwas ist
und nicht vielmehr nichts. Sie greifen über das Gesetzmässige hinaus,
sofern es ihnen nicht um Richtung und Ziel bestimmter Abläufe zu tun ist,
sondern um Richtung und Ziel von allem überhaupt. Und sie greifen «mitten

hindurch», indem sie nicht nach bestimmten Relationen, sondern nach
dem inneren Zusammenhang des Ganzen fragen. Bei all dem geht es nicht
um Erklärungen, sondern, wie Stalder schreibt, «um Woher und Wohin,
um Qualifikation, Ortung und Ordnung, Zusammenhang, Ganzheit,
Eröffnung von Leben»20. Es geht also um eine Wirklichkeitserfahrung, in
der sich Welt und Leben als Totalität in beziehungsreicher Kommunikation

mit Gott befinden, der Grund, Mitte und Ziel von allem ist.
Dieses von Gott durchdrungene Alles überhaupt ist allerdings nicht als

etwas Abgeschlossenes zu denken, das unter einer bestimmten Idee er-

18 Siehe Stalder, Meine Theologie (wie Anm. 13), 319.
19 Stalder. Sprache und Verstehen (wie Anm. 6), 34.
20 Ebd.

243



Andreas Krebs

fasst werden könnte. Denn als etwas Abgeschlossenes würde es nicht
umfassen, wogegen es sich abschliesst, und unter einer Idee würde es im
Gegensatz zu anderen Ideen stehen. In beiden Fällen wäre es nicht mehr
Alles überhaupt. Deshalb müssen in der lebendigen Beziehungswirklichkeit

zwischen Gott, Welt und Mensch, wie Stalder schreibt, «jederzeit
neue Gesichtspunkte ins Spiel gebracht werden. Aber gerade die unprinzipielle

und unabgeschlossene Vielheit der Gesichtspunkte lässt zum
Ausdruck und zur Anerkennung gelangen, wie alles in Gott seinen Grund und
sein Sein hat»21.

Biblische Texte also wollen nach Stalder auf eine Wirklichkeit verweisen,

in der alles, auch meine tägliche Erfahrung, über sich hinausweist in
ein «Umfassendes, Begründendes, Grosses»22. Es wäre diese Sicht der

Wirklichkeit, wonach alle Dinge mit Gott in Beziehung stehen, für die
biblische Texte ihren Hörerinnen und Lesern Augen und Ohren öffnen
wollten. Und es wäre diese Sicht der Wirklichkeit, die mich umgekehrt die
biblischen Texte verstehen liesse. Ob ich diese Sicht dann auch als wahr
akzeptiere, ist damit freilich noch nicht ausgemacht. Hier kommt nach
Stalder ein irreduzibles Moment der Freiheit zum Zug. In ihm zeigt sich,
«dass es keine entscheidungsfreie Erkenntnis gibt»23.

5. Gottverlassenheit - und die Hoffnung auf Gott gegen Gott

Dieser Aspekt der Entscheidung scheint nun für Stalder eine wichtige
Rolle zu spielen, wo es um die Frage geht, wie «es einem Menschen
überhaupt möglich sei, spurlos an Gott vorbeizukommen»24. Wenn Gott überall

ist - uns immerzu anspricht, in Anspruch nimmt, zur Antwort herausfordert

-, dann ist Gottferne eigentlich nur als «unmögliche Möglichkeit»,

21 Ebd. Für Stalder ergibt sich damit zugleich, dass das Verhältnis zwischen Gott
und Welt nicht in der Art einer einzigen «causa» mit ihren Auswirkungen betrachtet
werden kann (vgl. dagegen die klassische Argumentation bei Thomas von Aquin,
STh I, q. 2 a. 3). Formal folgt daraus, dass die Theologie nicht von einem ersten Prinzip

ausgehen darf, sondern als «offenes Systems» begriffen werden muss; siehe Stalder.

Meine Theologie (wie Anm. 13), 161-162. Material ist impliziert, dass die
Wirklichkeit Gottes als beziehungsreiches Zusammenspiel von Einheit und Vielheit zu
denken ist - was die christliche Tradition in der Sprache der Trinitätstheologie
ausdrückt; siehe Stalder, Verstehen von Texten (wie Anm. I), 108.

22 Stalder, Sprache und Verstehen (wie Anm. 6), 47.
23 A.a.O., 37.
24 A.a.O., 47.

244



Nie spurlos an Gott vorbei? Überlegungen zu Kurt Stalders Wirklichkeitsverständnis

als «Wirklichkeit des Unwirklichen», als Widerspruch in sich selbst zu
denken25. Sie ist bestenfalls ein rätselhaftes «Missverstehen» und
«Verdrängen»26, schlimmstenfalls Abwendung des Menschen von Gott
und Hinwendung zum Unwirklichen und Bösen. Dieses ist insofern «nichtig»,

als es in sich kein Sein besitzt, sondern nur als «Missbrauch» besteht,

genauer: als gegen Gott gekehrter Missbrauch menschlicher Freiheit27.
Weil Gott ein dialogisch-partnerschaftliches Verhältnis zum Menschen
will, das beiderseitig Freiheit zur Bedingung hat, ist auch beim Menschen
die Möglichkeit zur echten Wahl vorauszusetzen28: Im Verstehen wie im
Tun kann er sich gegen Gottes Wirklichkeit als Wirklichkeit entscheiden
und sich der Dialoggemeinschaft zwischen Gott und Mensch verweigern.

Diese starke Betonung des menschlichen Freiheitsmoments scheint
mir jedoch, ebenso wie die Vorstellung, Gottferne sei nur durch Abwendung

des Menschen erklärbar29, recht einseitig zu sein. Man stelle sich vor,
eine Atheistin würde Stalders Erklärung zum Verhältnis zwischen Gott,
Mensch und Welt als beziehungsreiche, offene Ganzheit hören und erwidern:

«Ich verstehe, dass man die Dinge so sehen kann, vermag dem allem
aber nicht zu folgen; ich halte es nicht für wahr.» Dürfte man annehmen,
sie hätte sich gegen diese Weitsicht entschieden! Sicherlich wären die
genauen Umstände zu betrachten; man kann sich Erklärungen und
Argumenten durchaus öffnen oder verschliessen wollen. Doch selbst beim besten

Willen leuchtet manchen nicht ein, was andere für offensichtlich halten.

Überzeugung und Erkenntnis haben in sehr hohem Mass den Charakter

eines Widerfahrnisses. Die Bibel weiss, dass dies auch für die Erkenntnis

Gottes gilt. Nach Psalm 40 etwa geht dem Hören der göttlichen Anrede

voraus, dass Gott den Angeredeten die Ohren dafür öffnet: «Das Ohr

25 Vgl. Stalder, Verstehen von Texten (wie Anm. 1), 108; Karl Barth, Die
Kirchliche Dogmatik, Band III: Die Lehre von der Schöpfung, 3. Teil, Zürich
(Theologischer Verlag) 1950, 405.

26 Stalder, Sprache und Verstehen (wie Anm. 6), 47.
27 Stalder, Verstehen von Texten (wie Anm. 1), 108.
28 Stalder, Meine Theologie (wie Anm. 13), 319-320.
29 Gerade an diesen m. E. problematischen Punkten befindet sich Stalder übrigens

in grosser Nähe zu Thomas Pröpper und seiner Schule; siehe Michael Böhnke
u.a. (Hg.), Freiheit Gottes und der Menschen. FS Thomas Pröpper, Regensburg
(Pustet) 2006. Pröpper selbst hat seinen Entwurf inzwischen umfassend dargelegt in
Thomas Pröpper. Theologische Anthropologie. 2 Bände, Freiburg i. Br. (Herder)
2011. - Allerdings verwahrt Stalder sich dagegen, das Freiheitsdenken so weit zu
treiben, dass es scheint, als sei der Mensch über Gott mächtig; vgl. Stalder. Meine
Theologie (wie Anm. 13). 279.

245



Andreas Krebs

hast du mir aufgetan», heisst es in Vers 7. Daraufhin erst vermag die
Beterin zu hören - und zu antworten: «Ja, ich komme» (V 8). «Deinen Willen

zu tun, mein Gott», heisst es dann weiter, «ist mir eine Lust, und deine

Weisung trage ich im Herzen» (V 9). - Ebenso wenig verschweigt die

Bibel, dass nicht nur Erkenntnis und die Neigung zum Guten, sondern
auch «Verstocktheit» (Ex 7 ff.; 1 Kön 22; Jes 6), ja sogar der Drang zum
Bösen Widerfahrnischarakter besitzen kann. Jedenfalls ist er nicht
einfach auf autonome menschliche Entscheidung rückführbar. Nach 2 Sam
14,1 überkommt es David, dass er zu einer Volkszählung «gereizt» wird;
und kein anderer als Gott kann letztlich hinter diesem Widerfahrnis
stehen, obwohl es Gottes Willen widerspricht. Wie schwer sich schon die

innerbiblische Rezeption damit getan hat, zeigt die Parallelstelle 1 Chron
21,1, die nicht Gott, sondern den Satan zu jener «Reizhgur» erklärt. Gerade

in dieser Widersprüchlichkeit aber bewahrt die Bibel wohl, was den

rätselhaften Ursprung des Bösen in Gott oder wider Gott betrifft, die

«grössere Genauigkeit»: Sie «hält an der Frage fest, statt sie in die eine
oder die andere Antwort aufzulösen»30.

Auch Stalder will das Böse keineswegs erklären. «Erklären lässt sich

nur», bemerkt er, «was Grund, Zusammenhang und Sinn hat. Bei Sünde

ist das nicht der Fall.» Und doch will er das Nichterkennen Gottes bloss

als «Missverstehen», das Böse bloss als «Missbrauch» des Guten zu
begreifen suchen - und zwar beides als Folge (pervertierter) menschlicher
Freiheit. Diese sei der Grund der Möglichkeit, dass durch den Menschen
Sünde in die Welt komme; «völlig unerklärlich» sei allein, dass von der

«Möglichkeit Gebrauch gemacht wird»31. Diese Freiheitsemphase aber
blendet wesentliche Facetten jedenfalls des biblischen Wirklichkeitsverständnisses

aus.
Ähnliches muss man für Stalders Idee einer allumfassenden und alles

durchdringenden Gottesgegenwart feststellen. In den Schriften der Bibel
findet man dazu, anders als Stalder nahelegt, auch durchaus

«wirklichkeitsgetreue» Kontrapunkte. Gewiss, in Ps 139 etwa heisst es: «Wohin soll
ich gehen vor deinem Geist, wohin fliehen vor deinem Angesicht? Steige
ich hinauf in den Himmel, sieh, du bist da; bette ich mich in der Unterwelt,
bist du zugegen. Nehme ich die Flügel des Morgenrots und lasse mich

1(1 Jürgen Ebach, Schriftstücke. Biblische Miniaturen, Gütersloh (GVH) 2011,
143; siehe auch ders.. Der Teufel in der Bibel, in: MuK 76 (2006) 78-83.

31 Kurt Stalder, In ihm ist keine Finsternis. I Joh 1,5-10 und 3,9, in: ders,

Sprache und Erkenntnis (wie Anm. I). 209-221. hier 218.

246



Nie spurlos an Gott vorbei? Überlegungen zu Kurt Stalders Wirklichkeitsverständnis

nieder am äussersten Meer, auch dort wird deine Hand mich ergreifen und
deine Rechte mich fassen» (V 7-10). Aber zu dieser Erfahrung göttlicher
Allpräsenz wird auch die Gegenerfahrung radikaler Gottverlassenheit
nicht übergangen: «Mein Gott, mein Gott, warum hast mich verlassen, bist
fern meinem Schreien, den Worten meiner Klage? Mein Gott, ich rufe bei

Tag, und du gibst keine Antwort; bei Nacht, und ich finde keine Ruhe»
(Ps 22, 2-3).

An der zuletzt zitierten Stelle kann man vielleicht auch lesen: «Ich
rufe [...] bei Nacht, und mir begegnet Schweigen.» Das zumindest schlägt
der Berner Alttestamentier Walter Dietrich vor32, der zahlreiche biblische
Belege für das Phänomen des «undurchdringlichen», das heisst: nicht weiter

erklärten und mehr erklärbaren «Gottesschweigens» zusammengetragen
hat33. Vor diesem Hintergrund erst wird der Nachdruck verständlich,

mit dem die Psalmen gegen dieses Schweigen beten: «Wende dich nicht
schweigend ab von mir!» (Ps 28,1); «Du hastes gesehen, Jhwh [wie meine
Feinde mir Unrecht tun). So schweige doch nicht! Jhwh, bleib mir nicht
fern!» (Ps 35,22); «Hör mein Gebet, Jhwh, vernimm mein Schreien,
schweige nicht zu meinen Tränen!» (Ps 39,13); «Gott, höre mein Flehen,
vernimmt die Worte meines Mundes» (Ps 54,4); «Schweig doch nicht, o
Gott, bleib nicht still, o Gott bleib nicht stumm» (Ps 83,2); «Herr, höre
mein Gebet! Mein Schreien dringe zu dir» (Ps 102,2)34. Ganz ähnlich
Hiob: «Schrei' ich: Gewalt!, wird mir keine Antwort, rufe ich um Hilfe,
wird mir kein Recht» (Hi 19,7); «Ich schreie zu dir, und du erwiderst mir
nicht; ich stehe da, doch du achtest nicht auf mich» (Hi 30,20). Aber nicht
nur Klage, auch das Gotteslob kann auf unbegreifliches Schweigen stossen:

«Gott, den ich preise, schweige doch nicht!» (Ps 109,1).

Gegen diese Zeugnisse reduziert Stalder, so scheint mir, was die Bibel
als «Wirklichkeit» begreift, auf eine göttliche All-Präsenz. Wo diese
verdunkelt werde, könne nur menschliches Verkennen und Verweigern
dahinterstehen. Tatsächlich aber spricht die Bibel offenkundig davon, dass

auch Gott sich entziehen kann, dass er nicht hört und schweigt. Sie

beklagt, dass Gott sich abwendet, hadert mit seiner empörenden Abwesenheit.

Gehört nicht auch dies zur Realität der Beziehung zwischen Gott und

32 Walter Dietrich, Vom Schweigen Gottes im Alten Testament, in: Markus
Witte (Hg.), Gott und Mensch im Dialog. FS Otto Kaiser, Berlin (de Gruyter) 2004,
997-1014, hier 1000.

13 A. a. O. 1005-1014.
34 Siehe ebenso Ps 17.1; 27,7: 30,11; 39,13; 61,2; 84,9; 119,149: 143,1.

247



Andreas Krebs

Mensch? Stalder dürfte die biblische Wirklichkeitsdeutung treffend
charakterisieren, wenn er schreibt: «Es scheint kein Gesichtspunkt denkbar
zu sein, unter dem nicht beides zugleich begegnete: Welt und Gott».35

Doch er übergeht, dass in dieses Zugleich in der Tat alle menschlichen

Begebenheiten eingetragen werden: Erlebnisse der Freude, des Lebensför-
derlichen, der Gottesnähe, aber eben auch solche des Leidens, des Bösen
und der Gottverlassenheit. Die kanonischen Texte der Bibel überliefern
zahlreiche Versuche, diese Gegensätzlichkeit gedanklich zu vermitteln -
aber auch, man denke nur an das Buch Hiob, die radikale Einrede dagegen.

Dass der Widerspruch letztlich offen bleibt - das scheint mir die

eigentliche Herausforderung der biblischen Gottes- und Welterfahrung zu
sein.

Ich vermute, dass Stalders Intuition, wonach theologisches Sprechen
immer auf die Gegenwart der Gotteswirklichkeit bezogen sei, das
Faszinierende seines Denkens ausmachen, aber zugleich dessen Grenze
markieren könnte. Der präsentische Zug seiner Theologie ist wohl nicht
zuletzt verantwortlich dafür, dass nicht nur die Wahrnehmung göttlicher
Abwesenheit, sondern auch die Hoffnung auf Gott gegen alles, was sich

als Wirklichkeit darbietet, die eschatologische Erwartung in Stalders

Schriften eine erstaunlich untergeordnete Rolle spielt. - Wer Gott hingegen,

mit dem biblischen Zeugnis, in der unauflöslichen Spannung von
Abwesenheit und Anwesenheit zu denken versucht, wird die Wirklichkeit
Gottes und die Wirklichkeit einer gottlosen Welt nicht bloss als

Erkenntnisoptionen betrachten, die der Freiheit des Menschen anheimgestellt
sind. Stattdessen wäre vielleicht selbst im säkularen Nichterkennen Gottes

unserer Tage, im Verstummen der Rede von Gott, ein Sich-nicht-zu-erken-
nen-Geben, ein Verstummen Gottes zu entdecken. Wir dürfen Gott nicht

ersparen, ihm auch seine Ferne zuzurechnen - und sogar die Schatten und
die Finsternisse dieses Lebens. Angesichts des Leidens und des Bösen ist

mit Gott Klage gegen Gott zu führen (Hi 19,21-27)36. Dass Gottes neue

35 Stalder, Sprache und Verstehen (wie Anm. 6). 43.
36 Jürgen Ebach, Art. Hiob/Hiobbuch. in: TRE 15 (1986), 360-380, hier 369;

siehe auch Klaus Rohmann. Glauben gegen Gott. Anstösse aus dem Werk Elie Wiesels,

in: Ralph Sauer/Karl Josef Lesch/Margot Salier (Hg.). Warum. Gott...? Der
fragende Mensch vor dem Geheimnis Gottes. FS Ralph Sauer. Kevelaer (Butzon
& Bercker) 1993, 226-235, sowie Wolfgang Treitler, Mit Gott, gegen Gott,
niemals ohne Gott. Elie Wiesel als Gotteszeuge nach der Shoa, in: ders./Rudolf Langenthaler

(Hg.), Die Gottesfrage in der europäischen Philosophie und Literatur des

20. Jahrhunderts. Wien (Böhlau) 2007, 207-225.

248



Nie spurlos an Gott vorbei? Überlegungen zu Kurt Stalders Wirklichkeitsverständnis

Schöpfung in keinem anderen als dem beginnt, der seine Gottverlassenheit

am Kreuz herausgeschrien hat (Mk 15,34; Mt 27,46), ist für Christinnen

und Christen Grund zur Hoffnung, dass Gott sich einst als der erweist,
der alle Dinge doch zum Guten wendet. Wir haben es noch nicht, sondern
warten noch darauf: dass Gott endlich «alles in allem» sei (1 Kor 15,28).

Andreas Krebs (geb. 1976 in Trier D), Prof. Dr. phil. 1996-2010 Studium der
evangelischen und altkatholischen Theologie (Kirchliches Examen), Philosophie,

Germanistik und Pädagogik (Staatsexamen) sowie Mathematik (M. Sc)
an den Universitäten Bonn, Hagen, Oxford und Trier. 2006 Promotion zum
Dr. phil. an der Universität Trier. 2006-2009 Studienreferendar und
Studienrat in Hennef (bei Bonn) und Trier, 2009-2011 wissenschaftlicher
Mitarbeiter am Alt-Katholischen Seminar der Universität Bonn. Seit 2011

Assistenzprofessor am Departementfür Christkatholische Theologie der
Theologischen Fakultät der Universität Bern.

Adresse: Theologische Fakultät Bern, Dep. für Christkatholische Theologie.
Länggassstrasse 81, CH-3012 Bern, Schweiz.
E-Mail: andreas.krebs@theol.unibe.ch

English Summary

This article outlines Kurt Stalder's conception of reality in contrast to the "closed
Perspective" of the "immanent frame" which is, according to Charles Taylor,
characteristic of our secular age. It is questioned, however, whether Stalder's
understanding of reality - which emphasizes God's all-embracing presence as well as
man's freedom - does actually justice to the biblical world-view on the one hand,
and to the dialectic of God's presence and absence in religious experience on the
other.

249


	Nie spurlos an Gott vorbei? : Überlegungen zu Kurt Stalders Wirklichkeitsverständnis

