Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 103 (2013)

Heft: 3-4

Artikel: Tradition und Gemeinschaft der Kirche(n)
Autor: Visser, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405124

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tradition und Gemeinschaft der Kirche(n)

Jan Visser

Ich empfinde es als Ehre, dass ich diese Veranstaltung mit einer einfiih-
renden Vorlesung zu Stalders Theologie ertffnen darf!. Bei der Vorberei-
tung kamen mir die vielen anregenden Begegnungen in den Sinn, die ich
vor einem halben Jahrhundert mit Stalder als Lehrmeister und spiter als
Kollegen hatte. Es war, als horte ich seine eindringliche Stimme wieder,
mit der er seine weit ausgreifenden Argumente entfaltete. Zugleich mach-
te ich die Erfahrung, dass es keine leichte Aufgabe war, die ich zu Ehren
Stalders auf mich genommen hatte.

Das hat mehrere Griinde: Da sind zum einen seine oft gedringten und
konzisen Formulierungen; weiterhin das beharrliche Argumentieren und
Weiterfragen, das sich nie mit schnellen Antworten zufrieden gibt; und
schliesslich die Breite der Themen, die er behandelte, ohne eine Grund-
legung und Zusammenfassung seines theologischen Denkens hinterlassen
zu haben. Immerhin Ansidtze dazu findet man in seiner letzten Vorle-
sungsreihe «Meine Theologie»?. Darin wendet er erkenntnistheoretische
und linguistische Fragen ebenso hin und her wie genuin theologische Pro-
bleme der neutestamentlichen Exegese, der Homiletik, der Katechetik und
der Ekklesiologie. Was ist mit diesem ebenso faszinierenden wie uniiber-
sichtlichen Gedankenreichtum anzufangen? Meinen Zugang fiir den heu-
tigen Vortrag fand ich dank eines Hinweises von Andreas Krebs. Er erin-
nerte mich an einen Abschnitt aus einem Beitrag, den ich vor einigen
Jahren fiir die Festschrift Bischof Joachim Vobbes verfasst hatte: Er ist
iiberschrieben mit dem Titel «Tradition und Gemeinschaft der Kirche(n)»3.

! Ich danke Andreas Krebs fiir seine sorgfiltige Unterstiitzung bei der sprachli-
chen Bereinigung des Textes.

2 KURT STALDER, Meine Theologie, in: DERS., Sprache und Erkenntnis der
Wirklichkeit Gottes. Texte zu einigen wissenschaftstheoretischen und systematischen
Voraussetzungen fiir die exegetische und homiletische Arbeit. Hg. von Urs von Arx
unter Mitarbeit von Kurt Schori und Rudolf Engler (OBFZPhTh 38), Freiburg Schweiz
(Universititsverlag) 2000, 255-431.

3 JAN VISSER, Tradition, Unfehlbarkeit, Primat, in: Angela Berlis/Matthias Ring
(Hg), Im Himmel Anker werfen. Vermutungen iiber Kirche in der Zukunft. FS Bi-
schof Joachim Vobbe, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2007, 355-368.

206 IKZ 103 (2013) Seiten 206-218



Tradition und Gemeinschaft der Kirche(n)

Es lohnt sich, mit der Frage nach der Tradition in Stalders Gedankenwelt
einzusteigen.

1. Tradition

Zwar wird der Traditionsbegriff von Stalder kaum explizit behandelt; den-
noch hat er einen wichtigen Stellenwert in seinem theologischen Denken.
Das zeigt sich in der Nachschrift der elften Vorlesung aus der Reihe «Mei-
ne Theologie», in der Stalder sein theologisches Anliegen auseinander-
setzt. Er geht dort knapp auf den Zusammenhang von Sprache, Gemein-
schaft und Gesellschaft ein®. Sprache, so argumentiert Stalder, ist eine
gesellschaftliche Einrichtung und setzt daher Gemeinschaft voraus. Ge-
meinschaft ist dabei zu verstehen als Gegenteil zu «einer allein»: Wir
wachsen auf in Gemeinschaft, und Gemeinschaft geht sowohl rdumlich
als auch zeitlich iiber den Einzelnen hinaus. Deshalb geht unserer indivi-
duellen Existenz nach Stalder immer auch eine Tradition voran. Eine ent-
scheidende Rolle spielt dabei die Sprache: Denn mittels der Sprache lernen
wir von Kindesbeinen an, unsere Wirklichkeit zu betrachten und uns in
unserer Umwelt zu orientieren. Man kann fragen, inwieweit Stalder hier
den Anschauungen des Kommunitarismus nahekommt.

Jedenfalls ist klar, dass unserer individuellen Existenz nach Stalder
etwas vorausgeht, das uns prigt, unsere individuelle Existenz begriindet
und ermoglicht. Wir werden ein Selbst in und durch Gemeinschaft mit
dem anderen und den anderen. Diese Anschauung stiitzt sich vor allem auf
sozialwissenschaftliche Erkenntnisse. Stalder wendet sie auf die klassi-
sche Frage nach dem Verhiltnis von Schrift und Tradition an: Wie die
Sprache dem einzelnen Sprechakt vorangeht, so muss auch die Tradition
der Bibel vorangehen; die Bibel wire demnach nur in der Tradition, d.h.
innerhalb einer Gemeinschaft verstindlich. Dennoch michte Stalder nicht
behaupten, dass der Einzelne durch Sprache und Gemeinschaft determi-
niert sei; und genauso wenig mochte er die Eigenstindigkeit der theologi-
schen Quellen leugnen. Dies wird aus Stalders Anthropologie ersichtlich.

Erlauben Sie mir jedoch, bevor ich weitergehe, eine Nebenbemerkung:
Wie kam Stalder iiberhaupt dazu, theologische Fragen — wie es kennzeich-

4 STALDER, Meine Theologie (wie Anm. 2), 376-378.

5 Vgl. zur Einfiihrung AMITAT ETZIONI/ANDREW VOLMERT/ELANIT ROTH-
SCHILD (Hg.), The Communitarian Reader. Beyond the Essentials, Maryland (Row-
man & Littlefield) 2004.

207



Jan Visser

nend fiir seinen Ansatz ist — mithilfe der Linguistik und Sozialwissen-
schaft zu erhellen? Meiner Ansicht nach héingt dies mit einer Jugenderfah-
rung Stalders zusammen, die Urs von Arx in seiner Ansprache beim
Trauergottesdienst Stalders erwéhnte®. Aufgewachsen in schwierigen Fa-
milienumstédnden, begeisterte er sich schon als Gymnasiast fiir Karl Barths
Uberzeugung, dass «Gottes Zuwendung [...] nicht abhiingig [ist] vom
Leisten und Konnen des Menschen, sondern unableitbar Wahl und
Gnade»’. Stalder hat das als etwas Existenzerhellendes erfahren. In dieser
Begeisterung wurde er von seinen spiteren Professoren Gilg und Gaugler
bestitigt, die sich ihrerseits an Barth orientierten. Aber in seiner Arbeit als
Prediger und Dozent machte er eine negative Erfahrung: Es gelang thm
nicht, seinen Zuhdrern zu vermitteln, was er fiir sich als wertvoll entdeckt
hatte. Und auch in seiner Doktorarbeit iiber das Werk des Heiligen Geistes
bei Paulus stiess er auf ein Defizit in Barths theologischem Ansatz: Er
reflektiert zu wenig, was die Botschaft des Evangeliums fiir die Erfahrung
des gldubigen Subjekts bedeutet®. Deshalb befasste Stalder sich nun mit
Problemen der Kommunikation und Sprache und fand in der Linguistik
und den sozialwissenschaftlichen Disziplinen die Schliissel zu der Frage,
wie die erlésende Wirklichkeit Christi vermittelt und erfahrbar gemacht
werden kann. Dennoch blieb er Barth treu, wie Stalder selbst immer wie-
der bezeugt. Nicht nur, weil er zum Beispiel Barths Unterschied zwischen
der Offenbarung als Ereignis und der Bibel als schriftlicher Bezeugung
dieses Ereignisses aufrechterhilt — ein zentraler Aspekt seiner linguisti-
schen Argumentation —, sondern auch, weil Ausgangspunkt und letzte
Begriindung seines Denkens immer in der Offenbarung Gottes liegt. Auch
wenn er wie Pannenberg von anthropologischen Anschauungen her argu-
mentiert, stellt er diese nicht voran, um sie nachher in theologischer Pers-
pektive zu bewerten und einzuordnen®; es ist vielmehr umgekehrt: Auch
in seiner Anthropologie ist Stalders Ausgangspunkt immer ein theologi-
scher. Denn fiir Stalder ist klar, dass Gott der Begriindung unserer Exis-
tenz vorausgeht.

6 URrs VON ARX, Kurt Stalder (1912-1996). Ansprache beim Trauergottesdienst
am 6. Januar 1997 zu St. Peter und Paul in Bern, in: STALDER, Sprache (wie Anm. 2),
435-442,

7 A.aQ, 436.

& KurTt STALDER, Das Werk des Geistes in der Heiligung bei Paulus, Ziirich
(EVZ) 1962, 442-444.

9  WOLFHART PANNENBERG, Anthropologie in theologischer Perspektive, Got-
tingen (V&R) 1983.

208



Tradition und Gemeinschaft der Kirche(n)

Was nun die Anthropologie im Einzelnen betrifft, so stimmt Stalder
mit Pannenberg iiberein, dass der Mensch als Miingelwesen, um sich in
seiner Umwelt orientieren zu konnen, auf menschliche Gemeinschaft und
auf Sprache angewiesen ist; dabei betont Stalder aber zuerst, dass der
Mensch von Gott als freies Gegeniiber geschaffen wird und zur Gemein-
schaft mit Gott und den Mitmenschen bestimmt ist. Und wenn das uner-
kldrbare Bose dies verhindert, wird durch Christus’ Sterben und Auferste-
hung diese Gemeinschaft wieder in Gerechtigkeit und Heiligung ermog-
licht. Das impliziert, dass dem Menschen als Individuum nicht nur die
Gemeinschaft mit den Menschen, sondern auch die Gemeinschaft mit
Gott als Schopfer und Erloser vorausgeht!©.

Das heisst allerdings nicht, dass man von dem, was der menschlichen
Existenz als Vorgegebenem und Erméglichendem vorangeht, vollig passiv
bestimmt wird. Der andere, Gott, so Stalder, wendet sich dem Menschen
mit einem Anspruch zu, in dem ich mich als ein Gegeniiber erfahre. Ge-
rade dadurch komme ich zu mir selbst, weil ich mit diesem Anspruch die
Freiheit geschenkt bekomme, in einem reziproken Verhiltnis zu antwor-
ten. Andreas Krebs betont in seiner Studie «Erlosung zur Freiheit», dass
Stalder Freiheit hier mit Moltmann nicht versteht als Verfiigungsfreiheit,
welche notwendigerweise in Konkurrenzverhiltnisse fiihrt, sondern als
eine Freiheit, in der man sich dem anderen in Liebe zuwendet. Er zeigt
dies anhand eines von Stalder selbst gegebenen Beispiels: Wenn ich auf
den Anspruch eines anderen eingehe, muss das keine Einschrinkung der
eigenen Freiheit bedeuten; denn mein Eingehen bereichert mich auch
selbst und kann so meine eigene Freiheit vergrossern. Wie Krebs betont,
steht dieser Begriff von der Freiheit in der Tradition der Philosophie des
deutschen Idealismus. Es geht um einen Freiheitsbegriff, nach dem

die Freiheit des andern der meinen nicht entgegensteht, sondern ich meine
Freiheit gerade dadurch gewinne, dass ich die des anderen verwirkliche. Die
Liebesbeziehung, in der solche Freiheit in besonderer Weise erfahrbar wird,
ist fiir Stalder die zentrale Analogie fiir die Freiheit in Partnerschaft und
Partnerschaft in Freiheit im Verhiltnis zwischen Gott und Menschen.!!

10" Vgl. PauL RIC®UR, Soi-méme comme un autre, Paris (Seuil) 1990. Stalder
fasst theologisch, was Ricceur rein philosophisch begriinden will: Man wird nur ein
Selbst in der Begegnung mit dem anderen.

Il ANDREAS KREBS, Erlosung zur Freiheit. Die «doppelte Freiheit» Gottes und
des Menschen in der Theologie Kurt Stalders (Okumenische Studien 37), Miinster
(LIT) 2011, 104.

209



Jan Visser

Nur in der Antwort auf den Anspruch des anderen — und letztlich auch in
der Antwort auf den Anspruch Gottes — kann sich Selbstwerdung vollzie-
hen. So gibt mir der Anspruch Freiheit und mit der Freiheit die Moglich-
keit zur Entscheidung.

Hier kommen wir einem wichtigen Merkmal von Stalders Denken auf
die Spur: dem Paradoxalen und Dialektischen seiner Argumentation.
Denn es hat etwas Paradoxes, wenn man behauptet: Von dem, was mir
vorangeht, empfange ich mein Selbstsein und meine Identitiit ebenso wie
die Moglichkeit, mich in Antwort und Zuwendung zu entscheiden. Von
dem, wovon ich scheinbar abhiingig bin, empfange ich Selbstéindigkeit und
Entscheidungsvermogen. Stalder ist sich der Paradoxalitit dieser Denk-
figur bewusst. Sie beruht fiir ihn zuletzt auf der von Menschen nicht end-
gliltig zu kldarenden Beziehung zwischen Gott und Mensch!2.,

Diese Art dialektischer Argumentation wird auch auf das Problem der
Tradition angewendet. Obwohl die Tradition uns vorgegeben ist und wir
ohne sie nicht leben kdnnten, ist sie doch zugleich als offener Prozess zu
verstehen und nicht als reine Reproduktion des jeweils Vorgegebenen, das
man zu akzeptieren hat. Das liegt nicht zuletzt an dem Anspruch der Tra-
dition, ihren Inhalt so weiterzugeben, dass in wechselnden historischen
Situationen erfahrbar wird, was sie fortsetzen will. Dieser Anspruch kann
ndmlich kritisch gegen die Weise gewendet werden, wie die Tradition je-
weils konkret gelebt und gestaltet wird: Werden wir ihrem eigentlichen
Inhalt noch gerecht? Oder verdecken und entstellen wir vielmehr, was wir
weitertragen sollen? Deshalb wiire es auch ein Irrtum, wiirde man den
Traditionsbegriff dazu verwenden, die Eigenstandigkeit der theologischen
Quelle zu untergraben. Denn nur in dieser Eigenstédndigkeit kann sie einer
kritischen Selbstbefragung der Tradition als normative Grundlage dienen.
Auch Tradition wird uns nicht auferlegt, sondern vollzieht sich in einem
offenen Prozess von Anspruch und Antwort.

Stalder versucht dies in Exegese, Homiletik und Katechetik weiter aus-
zuarbeiten. Sein Ziel ist dabei, dass das Zeugnis der Bibel, genauer des
Evangeliums, so kommuniziert werden kann, dass die «Wirklichkeit
Christi» erfahrbar wird!3, Das geschieht nicht dadurch, dass der Glaube

12 Vgl. STALDER, Meine Theologie (wie Anm. 2), 279; siche KREBS, Erlosung
(wie Anm. 11), 59-60.

13 So der Titel der gesammelten Aufsitze: KURT STALDER, Die Wirklichkeit
Christi erfahren. Ekklesiologische Untersuchungen und ihre Bedeutung fiir die Exis-
tenz von Kirche heute, Ziirich (Benziger) 1984.

210



Tradition und Gemeinschaft der Kirche(n)

mit Autoritit aufoktroyiert wird, sondern im Wecken des Bewusstseins,
dass das Zeugnis des Evangeliums von Erfahrungen handelt, die in analo-
ger Weise auch in unserer Situation zugénglich sind.

Dies kennzeichnet auch seine methodischen Anweisungen in der Ho-
miletik wie in der Bibelarbeit, die den Laien, wie von Arx zutreffend
formulierte,

erlauben sollte, aus eigener Einsicht ihr Leben als eine Partnerschaft mit Gott
zu begreifen und so, statt bloss Empfinger von klerikalen Dienstleistungen,
kompetent am Geschehen der Kirche mitzuwirken, selbst seelsorgerliche
Aufgaben an anderen Menschen wahrzunehmen. !4

Dabei stiitzt sich Stalder auf die linguistische Einsicht, dass sich — auch
wenn die Sprache notwendig ist, um uns in die Wirklichkeit einzufiihren,
und so der Erfahrung vorangeht — die Bedeutung eines Wortes aufgrund
anderer, neuer Erfahrungen auch dndern kann'3. So ist das Vorgegebene
der Sprache notwendig, jedoch nicht zwingend und alles bestimmend. Ja,
auch die Sprache ist kein geschlossenes System und é@ndert sich aufgrund
neuer Ereignisse. Hier wird fiir Stalder eine Unterscheidung wichtig, die
auf Barth zuriickgeht: Die Unterscheidung zwischen dem Ereignis und
dem In-Sprache-Fassen des Ereignisses. Denn Wirklichkeit ist nie voll-
stindig in Worte zu fassen'¢. Deshalb ist auch eine Lehre, welche die Re-
alitdt in einem System endgiiltig unterbringen will, nicht moglich. Das
erklirt Stalders Sympathie fiir die Einsichten des kritischen Rationalis-
mus und sein Plidoyer, die Wirklichkeit immer als ein «offenes» System
zu betrachten. So weist Stalder jedes autoritidre kirchliche Lehrsystem
zuriick, dessen Glaubenssitze man einfach als wahr akzeptieren muss!”.
Dem Menschen geht also immer etwas Vorgegebenes voran, das je-
doch in offener Freiheit das Neue und Individuelle nicht ausschliesst. Diese
Dialektik hat freilich nicht nur Geltung fiir menschliche Beziehungen,

4 voN Arx, Kurt Stalder (wie Anm. 6), 438.

15 Stalder illustrierte dies oft an Beispielen wie dem Wort «Frau», einst verwen-
det nur fiir Adlige und nun fiir jede Frau, oder dem Wort «Fiihrer», das seit dem
Auftreten Hitlers eine besondere Bedeutung bekommen hat. Ein Beispiel aus dem
hellenistischen Griechisch, das in der theologischen und 6kumenischen Diskussion
eine gewisse Rolle spielt, ist das Wort episkopos. Vgl. KURT STALDER, EITIZKOITOE,
in: DERS., Wirklichkeit (wie Anm. 13), 11-39, sowie DERs., Meine Theologie (wie
Anm. 2), 377, 379. "

16 STALDER, Meine Theologie (wie Anm. 2), 385-387.

17" Uberlegungen dazu findet man verstreut im Ganzen seines schriftlichen Nach-
lasses, zum Beispiel STALDER, Meine Theologie (wie Anm. 2), 291.

211



Jan Visser

sondern betrifft auch unser Verhiltnis zu Gott und unsere ganze Wirklich-
keit. Nun ldsst sich fragen: Wo endet diese Dialektik, wo findet sie ihren
letzten Grund? Oder wie erkennen wir in Ereignissen Gott, der unsere
Existenz und alle Wirklichkeit begriindet? Diese Frage fiihrt nach Krebs
zu einem stindigen Hin und Her von Frage und Antwort, wobei er Stalder
zitiert:

Indem Gott uns begegnet, begegnet er uns als Antwort und Frage zugleich.

Man muss beides zugleich sagen. Er begegnet uns als Antwort, die die Frage

provoziert, oder er begegnet uns als Frage, die eine Antwort impliziert, aber
die wir nicht automatisch zutreffend geben.!®

Diese Dialektik stellt uns letztlich vor die Entscheidung, Gott als Grund
unserer Existenz zu entdecken oder zu akzeptieren und nach dem bibli-
schen Zeugnis unsere ganze Wirklichkeit von der Selbstoffenbarung Got-
tes her zu betrachten. Als solche ist unsere Wirklichkeit eine und nicht zu
unterscheiden in eine gottlose Natur und eine Ubernatur!®, in der das Gott-
liche zu Hause sein soll. Es gibt nur eine Wirklichkeit, in der Gott uns
begegnen will und sich offenbart. Deshalb betont Stalder stindig: Wir
haben es in allem mit Gott zu tun. Dabei stiitzt Stalder sich auf die alt-
kirchliche Logos-Theologie und die biblische Weisheitslehre, nach der die
Weisheit die ganze Wirklichkeit durchwaltet. So kann er auch wissen-
schaftliche Errungenschaften positiv bewerten und sieht sie nicht in einem
Gegensatz zum Glauben. Glauben bedeutet damit nicht die Akzeptanz
iibernatiirlicher Wahrheiten in Konkurrenz mit der Wissenschaft. Glau-
ben griindet zuletzt in der Erfahrung von existenzbegriindenden Ereignis-
sen, in denen Gott sich selbst offenbaren will. Mit diesem dialektischen
Hin und Her, in dem eine existenzielle Entscheidung gefunden wird, kann
Stalder aus theologischer Sicht weltliche Verhiltnisse kldaren: Ausgehend
von der Trinitédt begriindet Stalder Intersubjektivitit als Weg zum Wirk-
lichkeitsverstindnis. Und ausgehend von der altkirchlichen Logos-Theo-
logie, in der der Logos als die Welt erhaltend gesehen wird, kann er sagen,
dass all unsere Kenntnis pneumatologisch begriindet ist. Immer wieder
unterstreicht Stalder, dass wir es in allem mit Gott zu tun haben — gleich,

8 A.a.0, 284.

19 A.a.0.,263,270-272. Immer wieder kommt Stalder in seiner Vorlesung «Mei-
ne Theologie» auf die Konsequenz seiner Aussage zu sprechen: «In allem haben wir
es mit Gott zu tun.» Dabei weist er allerdings zugleich die Idee einer theologia natu-
ralis zuriick.

212



Tradition und Gemeinschaft der Kirche(n)

ob wir das wissen und akzeptieren oder nicht. Denn uns und unserer
Wirklichkeit geht immer Gott voran als «Sein des Seienden»??.

Die durch Gott konstituierte Wirklichkeit betrachtet Stalder als Zu-
sammenspiel relationaler Verhiltnisse. Er vertritt eine Art relationale On-
tologie, die er theologisch in der Trinitiit begriindet?!. Wenn er dabei in den
Beziehungen von Mensch zu Mensch und zur Wirklichkeit, in der wir le-
ben, auf Paradoxien stosst, versucht Stalder beides: Einerseits die begriff-
liche Klidrung so weit zu treiben wie moglich, andererseits aber auch fiir
einen Bereich offenzubleiben,

der begrifflichem Verstindnis und rationalem Kalkiil entzogen ist — und doch
erfahrbare Wirklichkeit darstellt, an der wir, wenn auch anfang- und bruch-
stiickhaft, teilhaben diirfen. Es ist die Wirklichkeit Gottes.?

Es handelt sich um einen Bereich, der uns letztlich vor eine Glaubensent-
scheidung stellt. Von dorther ist auch verstéindlich, dass Stalder viel Wert
legt auf Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch und auf die Gemein-
schaft der Menschen untereinander — und vor allem, dass man in einer
Glaubensgemeinschaft lernt, diese Wirklichkeit auf diese (theologische)
Weise zu betrachten. Das priigt seine Ekklesiologie.

2. Kirchengemeinschaft

Fiir das Menschsein ist Gemeinschaft wesentlich. Die Art des Mensch-
seins wird denn auch bestimmt von der Art der gegenseitigen Beziehun-
gen. Wenn die Beziehungen als Konkurrenzverhiltnisse betrachtet wer-

20 Hier ldsst sich fragen, inwieweit Stalders Denken tibereinstimmt mit dem An-
satz der «Radical Orthodoxy», wie er von John Milbank vertreten wird. Milbank
stiitzt sich fiir seine Auffassung, dass Gott der tragende Grund unserer Wirklichkeit
sei, auf die franzosische «Nouvelle Théologie». Deren Repriisentant Henri de Lubac
kritisierte die moderne (neo)scholastische Trennung von Natur und Ubernatur und
griff dazu auf Thomas von Aquin zuriick. Fiir mich als Angehérigen der hollindi-
schen Altkatholischen Kirchen, deren Wurzeln ins 17. Jahrhundert zuriickreichen, ist
das insoweit interessant, als de Lubac mit dieser Kritik aufgezeigt hat, wie der Janse-
nismus rehabilitiert werden kann. Vgl. JAN H. WALGRAVE, Geloof en Theologie in de
Crisis, Kasterlee (De Vroente) 1966.

2" Einen ersten Ansatz hierzu findet man in KURT STALDER, Autoritit im Neuen
Testament, in: DERS., Wirklichkeit (wie Anm. 13), 142—188, hier 178-180 sowie STAL-
DER, Meine Theologie (wie Anm. 2), 428-430; siehe hierzu auch KrEBs, Erlosung
(wie Anm. 11), 79-83.

22 KREBs, Erlosung (wie Anm. 12), 104.

213



Jan Visser

den, dann heisst das, dass der eine den anderen beherrscht oder aus-
schliesst?3. Wenn der Mensch als Gottes Konkurrent betrachtet wird, be-
deutet dies, dass entweder Gott verschwinden muss, damit der Mensch
Mensch sei, oder umgekehrt, dass der Mensch verschwinden muss, um
Gott Gott sein zu lassen. Dieses Dilemma versucht Stalder zu meistern,
indem er die gottlich-menschliche wie auch die mensch-menschliche Be-
ziehung als Partnerschaft betrachtet, in der der eine den anderen als ande-
ren zu sich selbst kommen lédsst. Das schafft die Liebe. Deshalb hat Gott
die Menschen dazu bestimmt, frei in Liebe miteinander zu leben. Aber
ritselhafterweise gibt es das Bose, das dieses partnerschaftliche Leben
stindig zerstort und die Gemeinschaft der Liebe verunmdoglicht. Das zeigt
sich, wenn die Menschen sich rein autonom benehmen und ihr Zusam-
menleben durch Konkurrenzverhiltnisse bestimmen lassen. Dann geht es
nicht mehr um Liebes-, sondern um Machtverhiltnisse, in denen einer
iiber den anderen herrscht; dann geht die Partnerschaft, zu der Gott uns
bestimmt hat, verloren. Diese Partnerschaft aber wird in der Versohnung
von Gott mit den Menschen durch Jesu Christi wiederhergestellt. In ihm
ist eine partnerschaftliche Gemeinschaft, in der jeder mit seinen Begabun-
gen zur Entfaltung kommt, wieder moglich. Die Begabung ist dabei fiir
jede und jeden zugleich eine Aufgabe, an der Gestaltung dieser Gemein-
schaft mitzuarbeiten. In der Kirche soll diese wiederhergestellte, von der
Schopfung her beabsichtigte partnerschaftliche Gemeinschaft ihre Vor-
ausgestaltung finden. Urs von Arx hat dieses Anliegen Stalders in seiner
Traueransprache zutreffend formuliert:

Wie in der Kirche diese Gemeinschaft als Partnerschaft mit Gott und andern
Menschen so in Gang kommt, dass sie als solche auch mit Freude erfahren
werden kann, wie also Kirche sich als Wirklichkeit Gottes erweist, darum hat
der Verstorbene sich zunehmend in seinem theologischen und pastoralen
Schaffen bemiiht.24

Bei diesem ekklesiologischen Engagement geht es aber nicht um eine
Uberhshung der Kirche, als sei in ihr das Reich Gottes schon verwirklicht
oder die societas perfecta prisent. Vielmehr soll man in der Kirche zu
sehen lernen, wie «Gott der Grund von allem ist, und dass er deshalb in

23 Vgl. StaLDER, Meine Theologie (wie Anm. 2), 317-319, wo Stalder zeigt, wie
wahre Partnerschaft nicht nur zwischen Gott und Mensch, sondern auch zwischen den
Menschen durch Christus wiederhergestellt ist.

24 voN ARX, Kurt Stalder (wie Anm. 6), 435-436.

214



Tradition und Gemeinschaft der Kirche(n)

allen Dingen mit uns zu tun hat und wir mit ihm»23. In der Gemeinschaft
der Kirche soll man also lernen, seine Umwelt und seine Erfahrungen von
dieser Priisenz Gottes und der in Christus erschlossenen Wirklichkeit her
zu erfahren. In diesem Sinne soll sie ein Briickenkopf zu der in Gott er-
neuerten Schopfung sein.

Von diesem Ansatz her kommt Stalder auch zu einer bestimmten Auf-
fassung von der Autoritit in der Kirche2¢. So hat das Amt im Gegeniiber
zu den Gldubigen die Aufgabe, die Wirklichkeit Christi so zu verkiindi-
gen, dass es fiir sie in ihrem Leben erfahrbar wird. Darin gewinnt es Auto-
ritit. Die Gliubigen wiederum tragen die Verantwortung, dass der Amts-
trager diese Aufgabe bestimmungsgemiiss wahrnimmt. Diese Gegensei-
tigkeit in Aufgabe und Verantwortung bestimmt auch Stalders kirchen-
rechtliche Auffassungen; fiir Stalder ist im Kirchenrecht nicht von einem
Verfiigungsrecht auszugehen, in welchem Macht- und Konkurrenzver-
hiiltnisse reguliert werden, sondern von einem Recht, in dem Aufgaben
und die damit gegebenen Verpflichtungen festgestellt werden. Das Einan-
der-Gegeniibersein von Amtstrigern und Laien heisst somit nicht, dass der
eine mehr Befugnisse hat und iiber den andren herrscht, sondern dass der
eine die Aufgabe hat, dem anderen das Vollbringen seiner Aufgabe zu
ermoglichen. So sind alle mitverantwortlich fiir das Gelingen des Mitein-
ander-Lebens in Gemeinschaft. In dieser Gemeinschaft hat Autoritit so-
mit nicht die gelidufige Bedeutung, nach der man iiber einen andern verfii-
gen kann; vielmehr hat derjenige Autoritit, der dem anderen bewusst
macht, was seine Lebensaufgabe sei und wie er diese Aufgabe erledigen
kann?7,

Da Tradition, wie oben gezeigt, ein «offener Prozess» ist, bedeutet dies
auch, dass alle mitverantwortlich sind fiir das Weitergehen dieses Prozes-
ses. Aus dieser Sicht hat Stalder beschrieben, was «apostolische Sukzes-
sion» beinhaltet?8: Sie bezieht sich keineswegs nur auf die Amtstriiger, wie

33 STALDER, Meine Theologie (wie Anm. 2), 306.

% Grundlegend: KURT STALDER, Das Recht in der Kirche, in: DERS., Wirklich-
keit (wie Anm. 13), 245-257, sowie DERS., Autoritit (wie Anm. 21); siche auch KREBS,
Erlésung (wie Anm. 11), 85-99.

27 So hat nach Stalder jener Amtstriiger Autoritiit, dem es gelingt, den Gliubigen
die Wirklichkeit Christi, also die Versohnung von Gott und Mensch, so darzustellen,
dass es fiir sie in ihrem Leben erfahrbar wird, und die Gliubigen diirfen, ja miissen
den Amtstriiger dazu anhalten, dass er diese Aufgabe erfiillt.

8 Vgl. KURT STALDER, Wie bleibt die Kirche in der Wahrheit?, in: DERs., Wirk-
lichkeit (wie Anm. 13), 239-244,

213



Jan Visser

die romisch-katholische Kirche bisweilen nahelegt; vielmehr stehen alle
Glieder der Kirche, Amtstriger wie Laien, je nach ihren unterschiedlichen
Aufgaben in dieser Sukzession, sind fiir sie verantwortlich und teilen in
der Fortsetzung der Tradition die Erlosungserfahrung.

Ebenso sind auch alle mitverantwortlich und beteiligt im Prozess der
Wahrheits- und Wirklichkeitsfindung. Dies begriindet Stalder letztlich of-
fenbarungstheologisch. In der Offenbarung geht es nicht um ein System
von Sitzen wie in einer Klubideologie. Sondern es geht um die Frage der
Wirklichkeit, die meine Existenz begriindet. Offenbarung zeigt uns die
Wirklichkeit und bewegt sich im Medium der Frage. So kann sie Gemein-
schaft begriinden. Fixfertiges Dogma dagegen kann nur eine autoritér ge-
fithrte Gruppe herstellen, aber keine Gemeinschaft. So schreibt Stalder:

Wenn wir nicht ganz sorgfiltig von Offenbarung reden, ist von vorneherein
ausgemacht, dass die Kirche nur eine autoritire Geschichte sein kann, dass
sie nur ungemeinschaftlich sein kann, dass sie nur das Gegenteil von dem sein
kann, was sie vom Tode und der Erhohung Jesu Christi her eigentlich sein
sollte: ndmlich die Gemeinschaft, in der die Versohnung zwischen Gott und
den Menschen nicht nur behauptet, nicht nur gepredigt wird, sondern ist und
vollzogen wird und sich als Realitiit bestéitigt. Das kann nur geschehen, wenn
es etwas zu fragen gibt und es in den Fragen gleiche Dignitit von Menschen
gibt, und wenn es so Gleichdignitit und in der Frage die Gemeinschaft des
Suchens und des Antwortens auf das Bose und auf die ganze Existenz gibt.?

Hier zeigt Stalder, wie wichtig Intersubjektivitit nicht nur fiir die Glau-
bensgemeinschaft, sondern auch fiir alle Wirklichkeitserfahrung ist. Er-
kenntnis griindet stets in der Begegnung von Frage und Antwort. Aber die
zitierte Stelle macht gleichfalls klar, dass fiir Stalder erstens zur Erfah-
rung der VersOhnung eine iiberschaubare kirchliche Gemeinschaft gehort,
also die lokale Kirche wichtig ist. Zweitens wird deutlich, dass alle dabei
in den Prozess der Wirklichkeits- und Wahrheitsfindung einbezogen sind
und einander dariiber reziprok befragen konnen. Drittens kommt es in der
Wahrheits- und Wirklichkeitsfindung auf Konsens an. Deshalb kann es
viertens keine Instanz in der Kirche geben, die bei Konflikten die Kompe-
tenz zu einem letzten Urteil hat. Fiinftens muss selbst dann, wenn auf
tiberlokalen Ebenen in synodalen oder konziliaren Zusammenhiingen eine
Antwort auf eine umstrittene Frage gegeben wird, diese Antwort auch von
allen rezipiert werden, um als Bekenntnis anerkannt zu sein. Sechstens
bedeutet das, dass dieser Prozess der Wahrheits- und Wirklichkeitsfin-

2% STALDER, Meine Theologie (wie Anm. 2), 291.

216



Tradition und Gemeinschaft der Kirche(n)

dung prinzipiell offen ist und nur am Ende der Zeiten abgeschlossen sein
kann. Dies heisst: Weder in den Lokalkirchen, in denen konkret die ver-
sohnte Gemeinschaft erlebt wird, noch in der prinzipiell universalen Ge-
meinschaft der Lokalkirchen, die als Gemeinschaft von Gemeinschaften
von Lokalkirchen zu verstehen ist, kann es eine letzte Instanz geben, die
endgiiltig iiber alles entscheiden kann. Daraus folgt zugleich, dass wir um
der Glaubwiirdigkeit des christlichen Bekenntnisses willen zum 6kumeni-
schen Dialog verpflichtet sind, in dem die kirchliche Unterschiede ver-
sohnt werden — und zwar wieder mittels eines gemeinsamen Prozesses der
Wahrheitsfindung nach der Art einer herrschaftsfreien Kommunikation
(Habermas). Aus dieser Uberzeugung erklirt sich Stalders kumenisches
Engagement.

Ich komme nun zur Frage, inwieweit Stalders Theologie die altkatho-
lische Tradition fortsetzt. Fiir mich ist dies unzweifelhaft der Fall: Sein
Zugang zu Fragen der Freiheit und Wirklichkeit kniipft an Positionen an,
die durchaus der augustinischen Tradition entsprechen, in der die Janse-
nisten standen, welche die altkatholische Kirche der Niederlande priigten.
Was die Ekklesiologie betrifft, setzt Stalder wiederum das Anliegen des
Konziliarismus fort, auf das sich die Altkatholiken in Deutschland und der
Schweiz nach 1870 im Widerspruch gegen die Papstdogmen beriefen. Zu-
gleich jedoch werden augustinisch-jansenistische und konziliaristische
Grundiiberzeugungen nicht einfach wiederholt, sondern «hermeneutisch»
in unsere Gegenwart iibersetzt. Dabei erschliesst Stalder die augustinisch-
Jansenistische Gedankenlinie durch Kategorien der personalen Relationa-
litét; und von da aus kann er dann die konziliaristische Gedankenlinie in
einer Communio-Ekklesiologie fundieren.

Gibt es nach alldem noch Fragen? Jawohl, es gibt sie. Ich erinnere mich,
dass ich im Gesprich mit Stalder immer wieder erfuhr, wie idealistisch
seine Sicht der kirchlichen Gemeinschaft war. Darin fiihle ich mich besti-
tigt von Andreas Krebs, wenn er sich fragt, ob Stalder in Bezug auf die
Kirche nicht zu optimistisch ist: Stalder verkennt nicht, dass auch in der
Kirche gemeinschaftszerstorende Kriifte wie Herrschsucht oder Konkur-
renz vorkommen, «aber [er] sagt wenig dariiber, wie ihnen zu begegnen
ist»%, Bei meinem letzten Gespriich mit Stalder wunderte ich mich iiber die
Begeisterung, mit der er von Chiara Lubich sprach, der Griinderin der Fo-
colar-Bewegung. Sah er in dieser Bewegung eine Aktualisierung seiner ek-
klesiologischen Anliegen? Obwohl wir in der weiteren Geschichte dieser

30 KREBS, Erlosung (wie Anm. 11), 105.

217



Jan Visser

Bewegung auf Tendenzen stossen, die Stalders Idealbild widersprechen, so
hat er damals doch in diesem Versuch einer neuen Gemeinschaft etwas von
der Dynamik erfahren, die der existenzbegriindenden Versohnung von Gott
mit den Menschen in Christus entspringt. An dieser Haltung wird deutlich,
dass Stalder, obwohl er viele sozialwissenschaftliche Erkenntnisse in seine
Reflexionen aufnimmt, immer in einem primir theologischen Rahmen
denkt. Darin unterscheidet sich sein Ansatz grundlegend von der zurzeit
aufkommenden empirischen Ekklesiologie, die ein kritisches Instrument
sein kann, um zu ermessen, inwieweit die konkrete kirchliche Gemein-
schaft ihr Glaubensideal verwirklicht oder nicht. Es wire reizvoll, Stalders
Ansatz mit der empirischen Ekklesiologie ins Gespriich zu bringen. Dabei
ginge es letztlich auch um die grundlegende Frage, inwieweit Theologie, die
thren Lebenssitz in der Glaubensgemeinschaft hat, auch bedeutungsvoll
sein kann fiir die «weltliche», ausserkirchliche Wirklichkeit3!.

Jan Visser (geb. 1931 in IJmuiden NL), Prof. Dr. theol. em. Studium der Theo-
logie in Amersfoort, Utrecht und Bern. 1958—1969 Pfarrer in Arnheim und
Amersfoort. 1968—1996 Dozent fiir Ekklesiologie und Dogmatik am Altka-
tholischen Seminar in Amersfoort bzw. Utrecht; zugleich 1969—-1974 Haupt-
dozent fiir Praktische Theologie an der Universitiit Nimwegen, 1974—1994
Hauptdozent fiir Pastoraltheologie und Psychologie an der Universitiit Ut-
recht sowie 1976-1996 Professor fiir Altkatholische Ekklesiologie an der
Universitét Utrecht, 2004 Dr. theol. h.c. Bern.

Adresse: Woudenbergsweg 8, NL-3701 BB Zeist, Niederlande.

English Summary

Thanks to the richness and variety of ideas in Stalder's work, a brief introduction
to his theology is not an easy task. The question of tradition and its relationship to
the community of the Church, however, provides a suitable access to his thought.
According to Stalder, all individual understanding is preceded by community and
tradition. The community and the tradition of the Church initiates its members
into a worldview which sees an encounter with God in everything. This conviction
of faith is not an imposed dogmatic teaching, but the foundation of a joint quest
and discovery of truth. This is the way in which the reality of God can be experi-
enced in the communion of the Church(es).

31 Bei der Vorbereitung meines Vortrags fiir den Druck wurde mir klar, dass ich
hier nur eine knappe einfiihrende Zusammenfassung von Stalders Theologie geben
kann. Viele Themen werden nur angerissen, die es verdient hiitten, umfassender und
tiefergehend bedacht zu werden.

218



	Tradition und Gemeinschaft der Kirche(n)

