
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 103 (2013)

Heft: 3-4

Artikel: Tradition und Gemeinschaft der Kirche(n)

Autor: Visser, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405124

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tradition und Gemeinschaft der Kirche(n)

Jan Visser

Ich empfinde es als Ehre, dass ich diese Veranstaltung mit einer einführenden

Vorlesung zu Stalders Theologie eröffnen darf. Bei der Vorbereitung

kamen mir die vielen anregenden Begegnungen in den Sinn, die ich

vor einem halben Jahrhundert mit Stalder als Lehrmeister und später als

Kollegen hatte. Es war, als hörte ich seine eindringliche Stimme wieder,
mit der er seine weit ausgreifenden Argumente entfaltete. Zugleich machte

ich die Erfahrung, dass es keine leichte Aufgabe war, die ich zu Ehren
Stalders auf mich genommen hatte.

Das hat mehrere Gründe: Da sind zum einen seine oft gedrängten und

konzisen Formulierungen; weiterhin das beharrliche Argumentieren und

Weiterfragen, das sich nie mit schnellen Antworten zufrieden gibt; und
schliesslich die Breite der Themen, die er behandelte, ohne eine Grundlegung

und Zusammenfassung seines theologischen Denkens hinterlassen
zu haben. Immerhin Ansätze dazu findet man in seiner letzten
Vorlesungsreihe «Meine Theologie»2. Darin wendet er erkenntnistheoretische
und linguistische Fragen ebenso hin und her wie genuin theologische
Probleme der neutestamentlichen Exegese, der Homiletik, der Katechetik und
der Ekklesiologie. Was ist mit diesem ebenso faszinierenden wie
unübersichtlichen Gedankenreichtum anzufangen? Meinen Zugang für den
heutigen Vortrag fand ich dank eines Hinweises von Andreas Krebs. Er
erinnerte mich an einen Abschnitt aus einem Beitrag, den ich vor einigen
Jahren für die Festschrift Bischof Joachim Vobbes verfasst hatte: Er ist
überschrieben mit dem Titel «Tradition und Gemeinschaft der Kirche(n)»3.

1 Ich danke Andreas Krebs für seine sorgfältige Unterstützung bei der sprachlichen

Bereinigung des Textes.
2 Kurt Stalder, Meine Theologie, in: ders., Sprache und Erkenntnis der

Wirklichkeit Gottes. Texte zu einigen wissenschaftstheoretischen und systematischen
Voraussetzungen für die exegetische und homiletische Arbeit. Hg. von Urs von Arx
unter Mitarbeit von Kurt Schori und Rudolf Engler (ÖBFZPhTh 38), Freiburg Schweiz

(Universitätsverlag) 2000, 255-431.
3 Jan Visser, Tradition. Unfehlbarkeit, Primat, in: Angela Berlis/Matthias Ring

(Hg), Im Himmel Anker werfen. Vermutungen über Kirche in der Zukunft. FS

Bischofjoachim Vobbe, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2007, 355-368.

206 IKZ 103 (2013) Seilen 206-218



Tradition und Gemeinschaft der Kirche(n)

Es lohnt sich, mit der Frage nach der Tradition in Stalders Gedankenwelt

einzusteigen.

1. Tradition

Zwar wird der Traditionsbegriff von Stalder kaum explizit behandelt;
dennoch hat er einen wichtigen Stellenwert in seinem theologischen Denken.
Das zeigt sich in der Nachschrift der elften Vorlesung aus der Reihe «Meine

Theologie», in der Stalder sein theologisches Anliegen auseinandersetzt.

Er geht dort knapp auf den Zusammenhang von Sprache, Gemeinschaft

und Gesellschaft ein4. Sprache, so argumentiert Stalder, ist eine

gesellschaftliche Einrichtung und setzt daher Gemeinschaft voraus.
Gemeinschaft ist dabei zu verstehen als Gegenteil zu «einer allein»: Wir
wachsen auf in Gemeinschaft, und Gemeinschaft geht sowohl räumlich
als auch zeitlich über den Einzelnen hinaus. Deshalb geht unserer
individuellen Existenz nach Stalder immer auch eine Tradition voran. Eine
entscheidende Rolle spielt dabei die Sprache: Denn mittels der Sprache lernen
wir von Kindesbeinen an, unsere Wirklichkeit zu betrachten und uns in
unserer Umwelt zu orientieren. Man kann fragen, inwieweit Stalder hier
den Anschauungen des Kommunitarismus nahekommt5.

Jedenfalls ist klar, dass unserer individuellen Existenz nach Stalder
etwas vorausgeht, das uns prägt, unsere individuelle Existenz begründet
und ermöglicht. Wir werden ein Selbst in und durch Gemeinschaft mit
dem anderen und den anderen. Diese Anschauung stützt sich vor allem auf
sozialwissenschaftliche Erkenntnisse. Stalder wendet sie auf die klassische

Frage nach dem Verhältnis von Schrift und Tradition an: Wie die
Sprache dem einzelnen Sprechakt vorangeht, so muss auch die Tradition
der Bibel vorangehen; die Bibel wäre demnach nur in der Tradition, d.h.
innerhalb einer Gemeinschaft verständlich. Dennoch möchte Stalder nicht
behaupten, dass der Einzelne durch Sprache und Gemeinschaft determiniert

sei; und genauso wenig möchte er die Eigenständigkeit der theologischen

Quellen leugnen. Dies wird aus Stalders Anthropologie ersichtlich.
Erlauben Sie mir jedoch, bevor ich weitergehe, eine Nebenbemerkung:

Wie kam Stalder überhaupt dazu, theologische Fragen - wie es kennzeich-

4 Stalder, Meine Theologie (wie Anm. 2), 376-378.
5 Vgl. zur Einführung Amitai Etzioni/Andrew Volmert/Elanit

Rothschild (Hg.), The Communitarian Reader. Beyond the Essentials, Maryland (Row-
man & Littlefìeld) 2004.

207



Jan Visser

nend für seinen Ansatz ist - mithilfe der Linguistik und Sozialwissen-
schaft zu erhellen? Meiner Ansicht nach hängt dies mit einer Jugenderfahrung

Stalders zusammen, die Urs von Arx in seiner Ansprache beim
Trauergottesdienst Stalders erwähnte6. Aufgewachsen in schwierigen Fa-

tnilienumständen, begeisterte ersieh schon als Gymnasiast für Karl Barths
Überzeugung, dass «Gottes Zuwendung [...] nicht abhängig [ist] vom
Leisten und Können des Menschen, sondern unableitbar Wahl und
Gnade»7. Stalder hat das als etwas Existenzerhellendes erfahren. In dieser

Begeisterung wurde er von seinen späteren Professoren Gilg und Gaugler
bestätigt, die sich ihrerseits an Barth orientierten. Aber in seiner Arbeit als

Prediger und Dozent machte er eine negative Erfahrung: Es gelang ihm
nicht, seinen Zuhörern zu vermitteln, was er für sich als wertvoll entdeckt
hatte. Und auch in seiner Doktorarbeit über das Werk des Heiligen Geistes

bei Paulus stiess er auf ein Defizit in Barths theologischem Ansatz: Er
reflektiert zu wenig, was die Botschaft des Evangeliums für die Erfahrung
des gläubigen Subjekts bedeutet8. Deshalb befasste Stalder sich nun mit
Problemen der Kommunikation und Sprache und fand in der Linguistik
und den sozialwissenschaftlichen Disziplinen die Schlüssel zu der Frage,
wie die erlösende Wirklichkeit Christi vermittelt und erfahrbar gemacht
werden kann. Dennoch blieb er Barth treu, wie Stalder selbst immer wieder

bezeugt. Nicht nur, weil er zum Beispiel Barths Unterschied zwischen
der Offenbarung als Ereignis und der Bibel als schriftlicher Bezeugung
dieses Ereignisses aufrechterhält - ein zentraler Aspekt seiner linguistischen

Argumentation -, sondern auch, weil Ausgangspunkt und letzte

Begründung seines Denkens immer in der Offenbarung Gottes liegt. Auch
wenn er wie Pannenberg von anthropologischen Anschauungen her
argumentiert, stellt er diese nicht voran, um sie nachher in theologischer
Perspektive zu bewerten und einzuordnen9; es ist vielmehr umgekehrt: Auch
in seiner Anthropologie ist Stalders Ausgangspunkt immer ein theologischer.

Denn für Stalder ist klar, dass Gott der Begründung unserer Existenz

vorausgeht.

6 Urs von Arx, Kurt Stalder (1912-1996). Ansprache beim Trauergottesdienst
am 6. Januar 1997 zu St. Peter und Paul in Bern, in: Stalder, Sprache (wie Anm. 2),
435-442.

7 A.a.O., 436.
8 Kurt Stalder, Das Werk des Geistes in der Heiligung bei Paulus, Zürich

(EVZ) 1962. 442-444.
lJ Wolfhart Pannenberg, Anthropologie in theologischer Perspektive,

Göttingen (V&R) 1983.

208



Tradition und Gemeinschaft der Kirche(n)

Was nun die Anthropologie im Einzelnen betrifft, so stimmt Stalder
mit Pannenberg überein, dass der Mensch als Mängelwesen, um sich in
seiner Umwelt orientieren zu können, auf menschliche Gemeinschaft und
auf Sprache angewiesen ist; dabei betont Stalder aber zuerst, dass der
Mensch von Gott als freies Gegenüber geschaffen wird und zur Gemeinschaft

mit Gott und den Mitmenschen bestimmt ist. Und wenn das
unerklärbare Böse dies verhindert, wird durch Christus' Sterben und Auferstehung

diese Gemeinschaft wieder in Gerechtigkeit und Heiligung ermöglicht.

Das impliziert, dass dem Menschen als Individuum nicht nur die
Gemeinschaft mit den Menschen, sondern auch die Gemeinschaft mit
Gott als Schöpfer und Erlöser vorausgeht10.

Das heisst allerdings nicht, dass man von dem, was der menschlichen
Existenz als Vorgegebenem und Ermöglichendem vorangeht, völlig passiv
bestimmt wird. Der andere, Gott, so Stalder, wendet sich dem Menschen
mit einem Anspruch zu, in dem ich mich als ein Gegenüber erfahre.
Gerade dadurch komme ich zu mir selbst, weil ich mit diesem Anspruch die
Freiheit geschenkt bekomme, in einem reziproken Verhältnis zu antworten.

Andreas Krebs betont in seiner Studie «Erlösung zur Freiheit», dass
Stalder Freiheit hier mit Moltmann nicht versteht als Verfügungsfreiheit,
welche notwendigerweise in Konkurrenzverhältnisse führt, sondern als
eine Freiheit, in der man sich dem anderen in Liebe zuwendet. Er zeigt
dies anhand eines von Stalder selbst gegebenen Beispiels: Wenn ich auf
den Anspruch eines anderen eingehe, muss das keine Einschränkung der
eigenen Freiheit bedeuten; denn mein Eingehen bereichert mich auch
selbst und kann so meine eigene Freiheit vergrössern. Wie Krebs betont,
steht dieser Begriff von der Freiheit in der Tradition der Philosophie des

deutschen Idealismus. Es geht um einen Freiheitsbegriff, nach dem

die Freiheit des andern der meinen nicht entgegensteht, sondern ich meine
Freiheit gerade dadurch gewinne, dass ich die des anderen verwirkliche. Die
Liebesbeziehung, in der solche Freiheit in besonderer Weise erfahrbar wird,
ist für Stalder die zentrale Analogie für die Freiheit in Partnerschaft und
Partnerschaft in Freiheit im Verhältnis zwischen Gott und Menschen."

10 Vgl. Paul Ricœur, Soi-même comme un autre, Paris (Seuil) 1990. Stalder
fasst theologisch, was Ricoeur rein philosophisch begründen will: Man wird nur ein
Selbst in der Begegnung mit dem anderen.

" Andreas Krebs, Erlösung zur Freiheit. Die «doppelte Freiheit» Gottes und
des Menschen in der Theologie Kurt Stalders (Ökumenische Studien 37). Münster
(LIT) 2011, 104.

209



Jan Visser

Nur in der Antwort auf den Anspruch des anderen - und letztlich auch in

der Antwort auf den Anspruch Gottes - kann sich Selbstwerdung vollziehen.

So gibt mir der Anspruch Freiheit und mit der Freiheit die Möglichkeit

zur Entscheidung.
Hier kommen wir einem wichtigen Merkmal von Stalders Denken auf

die Spur: dem Paradoxalen und Dialektischen seiner Argumentation.
Denn es hat etwas Paradoxes, wenn man behauptet: Von dem, was mir
vorangeht, empfange ich mein Selbstsein und meine Identität ebenso wie
die Möglichkeit, mich in Antwort und Zuwendung zu entscheiden. Von

dem, wovon ich scheinbar abhängig bin, empfange ich Selbständigkeit und

Entscheidungsvermögen. Stalder ist sich der Paradoxalität dieser Denkfigur

bewusst. Sie beruht für ihn zuletzt auf der von Menschen nicht
endgültig zu klärenden Beziehung zwischen Gott und Mensch12.

Diese Art dialektischer Argumentation wird auch auf das Problem der

Tradition angewendet. Obwohl die Tradition uns vorgegeben ist und wir
ohne sie nicht leben könnten, ist sie doch zugleich als offener Prozess zu
verstehen und nicht als reine Reproduktion des jeweils Vorgegebenen, das

man zu akzeptieren hat. Das liegt nicht zuletzt an dem Anspruch der
Tradition, ihren Inhalt so weiterzugeben, dass in wechselnden historischen
Situationen erfahrbar wird, was sie fortsetzen will. Dieser Anspruch kann
nämlich kritisch gegen die Weise gewendet werden, wie die Tradition
jeweils konkret gelebt und gestaltet wird: Werden wir ihrem eigentlichen
Inhalt noch gerecht? Oder verdecken und entstellen wir vielmehr, was wir
weitertragen sollen? Deshalb wäre es auch ein Irrtum, würde man den

Traditionsbegriff dazu verwenden, die Eigenständigkeit der theologischen
Quelle zu untergraben. Denn nur in dieser Eigenständigkeit kann sie einer
kritischen Selbstbefragung der Tradition als normative Grundlage dienen.

Auch Tradition wird uns nicht auferlegt, sondern vollzieht sich in einem
offenen Prozess von Anspruch und Antwort.

Stalder versucht dies in Exegese, Homiletik und Katechetik weiter
auszuarbeiten. Sein Ziel ist dabei, dass das Zeugnis der Bibel, genauer des

Evangeliums, so kommuniziert werden kann, dass die «Wirklichkeit
Christi» erfahrbar wird13. Das geschieht nicht dadurch, dass der Glaube

12 Vgl. Stalder, Meine Theologie (wie Anm. 2). 279; siehe Krebs. Erlösung
(wie Anm. II). 59-60.

13 So der Titel der gesammelten Aufsätze: Kurt Stalder, Die Wirklichkeit
Christi erfahren. Ekklesiologische Untersuchungen und ihre Bedeutung für die Existenz

von Kirche heute. Zürich (Benziger) 1984.

210



Tradition und Gemeinschaft der Kirche(n)

mit Autorität aufoktroyiert wird, sondern im Wecken des Bewusstseins,
dass das Zeugnis des Evangeliums von Erfahrungen handelt, die in analoger

Weise auch in unserer Situation zugänglich sind.

Dies kennzeichnet auch seine methodischen Anweisungen in der
Homiletik wie in der Bibelarbeit, die den Laien, wie von Arx zutreffend
formulierte,

erlauben sollte, aus eigener Einsicht ihr Leben als eine Partnerschaft mit Gott
zu begreifen und so, statt bloss Empfänger von klerikalen Dienstleistungen,
kompetent am Geschehen der Kirche mitzuwirken, selbst seelsorgerliche
Aufgaben an anderen Menschen wahrzunehmen.14

Dabei stützt sich Stalder auf die linguistische Einsicht, dass sich - auch

wenn die Sprache notwendig ist, um uns in die Wirklichkeit einzuführen,
und so der Erfahrung vorangeht - die Bedeutung eines Wortes aufgrund
anderer, neuer Erfahrungen auch ändern kann15. So ist das Vorgegebene
der Sprache notwendig, jedoch nicht zwingend und alles bestimmend. Ja,
auch die Sprache ist kein geschlossenes System und ändert sich aufgrund
neuer Ereignisse. Hier wird für Stalder eine Unterscheidung wichtig, die
auf Barth zurückgeht: Die Unterscheidung zwischen dem Ereignis und
dem In-Sprache-Fassen des Ereignisses. Denn Wirklichkeit ist nie
vollständig in Worte zu fassen16. Deshalb ist auch eine Lehre, welche die
Realität in einem System endgültig unterbringen will, nicht möglich. Das

erklärt Stalders Sympathie für die Einsichten des kritischen Rationalismus

und sein Plädoyer, die Wirklichkeit immer als ein «offenes» System
zu betrachten. So weist Stalder jedes autoritäre kirchliche Lehrsystem
zurück, dessen Glaubenssätze man einfach als wahr akzeptieren muss17.

Dem Menschen geht also immer etwas Vorgegebenes voran, das
jedoch in offener Freiheit das Neue und Individuelle nicht ausschliesst. Diese
Dialektik hat freilich nicht nur Geltung für menschliche Beziehungen,

14 von Arx. Kurt Stalder (wie Anm. 6), 438.
15 Stalder illustrierte dies oft an Beispielen wie dem Wort «Frau», einst verwendet

nur für Adlige und nun für jede Frau, oder dem Wort «Führer», das seit dem
Auftreten Hitlers eine besondere Bedeutung bekommen hat. Ein Beispiel aus dem
hellenistischen Griechisch, das in der theologischen und ökumenischen Diskussion
eine gewisse Rolle spielt, ist das Wort episkopos. Vgl. Kurt Stalder, EniZKOnOS.
in: ders.. Wirklichkeit (wie Anm. 13), 11-39, sowie ders., Meine Theologie (wie
Anm. 2), 377, 379.

16 Stalder, Meine Theologie (wie Anm. 2), 385-387.
17 Überlegungen dazu findet man verstreut im Ganzen seines schriftlichen

Nachlasses, zum Beispiel Stalder, Meine Theologie (wie Anm. 2), 291.

211



Jan Visser

sondern betrifft auch unser Verhältnis zu Gott und unsere ganze Wirklichkeit.

Nun lässt sich fragen: Wo endet diese Dialektik, wo findet sie ihren
letzten Grund? Oder wie erkennen wir in Ereignissen Gott, der unsere
Existenz und alle Wirklichkeit begründet? Diese Frage führt nach Krebs

zu einem ständigen Hin und Her von Frage und Antwort, wobei er Stalder
zitiert:

Indem Gott uns begegnet, begegnet er uns als Antwort und Frage zugleich.
Man muss beides zugleich sagen. Er begegnet uns als Antwort, die die Frage
provoziert, oder er begegnet uns als Frage, die eine Antwort impliziert, aber
die wir nicht automatisch zutreffend geben.18

Diese Dialektik stellt uns letztlich vor die Entscheidung, Gott als Grund

unserer Existenz zu entdecken oder zu akzeptieren und nach dem
biblischen Zeugnis unsere ganze Wirklichkeit von der Selbstoffenbarung Gottes

her zu betrachten. Als solche ist unsere Wirklichkeit eine und nicht zu
unterscheiden in eine gottlose Natur und eine Übernatur19, in der das Göttliche

zu Hause sein soll. Es gibt nur eine Wirklichkeit, in der Gott uns
begegnen will und sich offenbart. Deshalb betont Stalder ständig: Wir
haben es in allem mit Gott zu tun. Dabei stützt Stalder sich auf die
altkirchliche Logos-Theologie und die biblische Weisheitslehre, nach der die
Weisheit die ganze Wirklichkeit durchwaltet. So kann er auch
wissenschaftliche Errungenschaften positiv bewerten und sieht sie nicht in einem

Gegensatz zum Glauben. Glauben bedeutet damit nicht die Akzeptanz
übernatürlicher Wahrheiten in Konkurrenz mit der Wissenschaft. Glauben

gründet zuletzt in der Erfahrung von existenzbegründenden Ereignissen,

in denen Gott sich selbst offenbaren will. Mit diesem dialektischen
Hin und Her, in dem eine existenzielle Entscheidung gefunden wird, kann
Stalder aus theologischer Sicht weltliche Verhältnisse klären: Ausgehend
von der Trinität begründet Stalder Intersubjektivität als Weg zum Wirk-
lichkeitsverständnis. Und ausgehend von der altkirchlichen Logos-Theologie,

in der der Logos als die Welt erhaltend gesehen wird, kann er sagen,
dass all unsere Kenntnis pneumatologisch begründet ist. Immer wieder
unterstreicht Stalder, dass wir es in allem mit Gott zu tun haben - gleich,

'« A.a.O.. 284.
19 A.a.O.. 263, 270-272. Immer wieder kommt Stalder in seiner Vorlesung «Meine

Theologie» auf die Konsequenz seiner Aussage zu sprechen: «In allem haben wir
es mit Gott zu tun.» Dabei weist er allerdings zugleich die Idee einer theologia naturalis

zurück.

212



Tradition und Gemeinschaft der Kirche(n)

ob wir das wissen und akzeptieren oder nicht. Denn uns und unserer
Wirklichkeit geht immer Gott voran als «Sein des Seienden»20.

Die durch Gott konstituierte Wirklichkeit betrachtet Stalder als

Zusammenspiel relationaler Verhältnisse. Er vertritt eine Art relationale
Ontologie, die er theologisch in der Trinität begründet21. Wenn er dabei in den

Beziehungen von Mensch zu Mensch und zur Wirklichkeit, in der wir
leben, auf Paradoxien stösst, versucht Stalder beides: Einerseits die begriffliche

Klärung so weit zu treiben wie möglich, andererseits aber auch für
einen Bereich offenzubleiben,

der begrifflichem Verständnis und rationalem Kalkül entzogen ist - und doch
erfahrbare Wirklichkeit darstellt, an der wir, wenn auch anfang- und bruch-

stückhaft, teilhaben dürfen. Es ist die Wirklichkeit Gottes.22

Es handelt sich um einen Bereich, der uns letztlich vor eine Glaubensentscheidung

stellt. Von dorther ist auch verständlich, dass Stalder viel Wert
legt auf Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch und auf die Gemeinschaft

der Menschen untereinander - und vor allem, dass man in einer
Glaubensgemeinschaft lernt, diese Wirklichkeit auf diese (theologische)
Weise zu betrachten. Das prägt seine Ekklesiologie.

2. Kirchengemeinschaft

Für das Menschsein ist Gemeinschaft wesentlich. Die Art des Menschseins

wird denn auch bestimmt von der Art der gegenseitigen Beziehungen.

Wenn die Beziehungen als Konkurrenzverhältnisse betrachtet wer-

211 Hier lässt sich fragen, inwieweit Stalders Denken übereinstimmt mit dem Ansatz

der «Radical Orthodoxy», wie er von John Milbank vertreten wird. Milbank
stützt sich für seine Auffassung, dass Gott der tragende Grund unserer Wirklichkeit
sei, auf die französische «Nouvelle Théologie». Deren Repräsentant Henri de Lubac
kritisierte die moderne (neo)scholastische Trennung von Natur und Übernatur und
griff dazu auf Thomas von Aquin zurück. Für mich als Angehörigen der holländischen

Altkatholischen Kirchen, deren Wurzeln ins 17. Jahrhundert zurückreichen, ist
das insoweit interessant, als de Lubac mit dieser Kritik aufgezeigt hat. wie der
Jansenismus rehabilitiert werden kann. Vgl. Jan H. Walgrave, Geloof en Theologie in de

Crisis, Kasterlee (De Vroente) 1966.
21 Einen ersten Ansatz hierzu findet man in Kurt Stalder, Autorität im Neuen

Testament, in: ders., Wirklichkeit (wie Anm. 13), 142-188, hier 178-180 sowie Stalder,

Meine Theologie (wie Anm. 2), 428-430; siehe hierzu auch Krebs, Erlösung
(wie Anm. 11), 79-83.

22 Krebs, Erlösung (wie Anm. 12), 104.

213



Jan Visser

den, dann heisst das, dass der eine den anderen beherrscht oder
ausschliesst23. Wenn der Mensch als Gottes Konkurrent betrachtet wird,
bedeutet dies, dass entweder Gott verschwinden muss, damit der Mensch
Mensch sei, oder umgekehrt, dass der Mensch verschwinden muss, um
Gott Gott sein zu lassen. Dieses Dilemma versucht Stalder zu meistern,
indem er die göttlich-menschliche wie auch die mensch-menschliche
Beziehung als Partnerschaft betrachtet, in der der eine den anderen als anderen

zu sich selbst kommen lässt. Das schafft die Liebe. Deshalb hat Gott
die Menschen dazu bestimmt, frei in Liebe miteinander zu leben. Aber
rätselhafterweise gibt es das Böse, das dieses partnerschaftliche Leben

ständig zerstört und die Gemeinschaft der Liebe verunmöglicht. Das zeigt
sich, wenn die Menschen sich rein autonom benehmen und ihr
Zusammenleben durch Konkurrenzverhältnisse bestimmen lassen. Dann geht es

nicht mehr um Liebes-, sondern um Machtverhältnisse, in denen einer
über den anderen herrscht; dann geht die Partnerschaft, zu der Gott uns
bestimmt hat, verloren. Diese Partnerschaft aber wird in der Versöhnung
von Gott mit den Menschen durch Jesu Christi wiederhergestellt. In ihm
ist eine partnerschaftliche Gemeinschaft, in der jeder mit seinen Begabungen

zur Entfaltung kommt, wieder möglich. Die Begabung ist dabei für
jede und jeden zugleich eine Aufgabe, an der Gestaltung dieser Gemeinschaft

mitzuarbeiten. In der Kirche soll diese wiederhergestellte, von der

Schöpfung her beabsichtigte partnerschaftliche Gemeinschaft ihre Vor-

ausgestaltung finden. Urs von Arx hat dieses Anliegen Stalders in seiner

Traueransprache zutreffend formuliert:

Wie in der Kirche diese Gemeinschaft als Partnerschaft mit Gott und andern
Menschen so in Gang kommt, dass sie als solche auch mit Freude erfahren
werden kann, wie also Kirche sich als Wirklichkeit Gottes erweist, darum hat
der Verstorbene sich zunehmend in seinem theologischen und pastoralen
Schaffen bemüht.24

Bei diesem ekklesiologischen Engagement geht es aber nicht um eine

Überhöhung der Kirche, als sei in ihr das Reich Gottes schon verwirklicht
oder die soeietas perfecta präsent. Vielmehr soll man in der Kirche zu
sehen lernen, wie «Gott der Grund von allem ist, und dass er deshalb in

23 Vgl. Stalder. Meine Theologie (wie Anm. 2), 317-319, wo Stalder zeigt, wie
wahre Partnerschaft nicht nur zwischen Gott und Mensch, sondern auch zwischen den

Menschen durch Christus wiederhergestellt ist.
24 von Arx. Kurt Stalder (wie Anm. 6), 435-436.

214



Tradition und Gemeinschaft der Kirche(n)

allen Dingen mit uns zu tun hat und wir mit ihm»25. In der Gemeinschaft
der Kirche soll man also lernen, seine Umwelt und seine Erfahrungen von
dieser Präsenz Gottes und der in Christus erschlossenen Wirklichkeit her
zu erfahren. In diesem Sinne soll sie ein Brückenkopf zu der in Gott
erneuerten Schöpfung sein.

Von diesem Ansatz her kommt Stalder auch zu einer bestimmten
Auflassung von der Autorität in der Kirche26. So hat das Amt im Gegenüber
zu den Gläubigen die Aufgabe, die Wirklichkeit Christi so zu verkündigen,

dass es für sie in ihrem Leben erfahrbar wird. Darin gewinnt es Autorität.

Die Gläubigen wiederum tragen die Verantwortung, dass der Amtsträger

diese Aufgabe bestimmungsgemäss wahrnimmt. Diese Gegenseitigkeit

in Aufgabe und Verantwortung bestimmt auch Stalders
kirchenrechtliche Auffassungen; für Stalder ist im Kirchenrecht nicht von einem

Verfügungsrecht auszugehen, in welchem Macht- und Konkurrenzverhältnisse

reguliert werden, sondern von einem Recht, in dem Aufgaben
und die damit gegebenen Verpflichtungen festgestellt werden. Das Einan-
der-Gegenübersein von Amtsträgern und Laien heisst somit nicht, dass der
eine mehr Befugnisse hat und über den andren herrscht, sondern dass der
eine die Aufgabe hat, dem anderen das Vollbringen seiner Aufgabe zu
ermöglichen. So sind alle mitverantwortlich für das Gelingen des Mitein-
ander-Lebens in Gemeinschaft. In dieser Gemeinschaft hat Autorität
somit nicht die geläufige Bedeutung, nach der man über einen andern verfügen

kann; vielmehr hat derjenige Autorität, der dem anderen bewusst
macht, was seine Lebensaufgabe sei und wie er diese Aufgabe erledigen
kann27.

Da Tradition, wie oben gezeigt, ein «offener Prozess» ist, bedeutet dies
auch, dass alle mitverantwortlich sind für das Weitergehen dieses Prozesses.

Aus dieser Sicht hat Stalder beschrieben, was «apostolische Sukzession»

beinhaltet28: Sie bezieht sich keineswegs nur auf die Amtsträger, wie

25 Stalder, Meine Theologie (wie Anm. 2), 306.
26 Grundlegend: Kurt Stalder, Das Recht in der Kirche, in: ders., Wirklichkeit

(wie Anm. 13). 245-257, sowie ders.. Autorität (wie Anm. 21); siehe auch Krebs.
Erlösung (wie Anm. 11). 85-99.

27 So hat nach Stalder jener Amtsträger Autorität, dem es gelingt, den Gläubigen
die Wirklichkeit Christi, also die Versöhnung von Gott und Mensch, so darzustellen,
dass es für sie in ihrem Leben erfahrbar wird, und die Gläubigen dürfen, ja müssen
den Amtsträger dazu anhalten, dass er diese Aufgabe erfüllt.

28 Vgl. Kurt Stalder. Wie bleibt die Kirche in der Wahrheit?, in: ders.,
Wirklichkeit (wie Anm. 13). 239-244.

215



Jan Visser

die römisch-katholische Kirche bisweilen nahelegt; vielmehr stehen alle
Glieder der Kirche, Amtsträger wie Laien, je nach ihren unterschiedlichen

Aufgaben in dieser Sukzession, sind für sie verantwortlich und teilen in
der Fortsetzung der Tradition die Erlöstingserfahrung.

Ebenso sind auch alle mitverantwortlich und beteiligt im Prozess der
Wahrheits- und Wirklichkeitsfindung. Dies begründet Stalder letztlich of-

fenbarungstheologisch. In der Offenbarung geht es nicht um ein System

von Sätzen wie in einer Klubideologie. Sondern es geht um die Frage der

Wirklichkeit, die meine Existenz begründet. Offenbarung zeigt uns die
Wirklichkeit und bewegt sich im Medium der Frage. So kann sie Gemeinschaft

begründen. Fixfertiges Dogma dagegen kann nur eine autoritär
geführte Gruppe herstellen, aber keine Gemeinschaft. So schreibt Stalder:

Wenn wir nicht ganz sorgfältig von Offenbarung reden, ist von vorneherein
ausgemacht, dass die Kirche nur eine autoritäre Geschichte sein kann, dass

sie nur ungemeinschaftlich sein kann, dass sie nur das Gegenteil von dem sein

kann, was sie vom Tode und der Erhöhung Jesu Christi her eigentlich sein
sollte: nämlich die Gemeinschaft, in der die Versöhnung zwischen Gott und
den Menschen nicht nur behauptet, nicht nur gepredigt wird, sondern ist und

vollzogen wird und sich als Realität bestätigt. Das kann nur geschehen, wenn
es etwas zu fragen gibt und es in den Fragen gleiche Dignität von Menschen

gibt, und wenn es so Gleichdignität und in der Frage die Gemeinschaft des

Sttchens und des Antwortens auf das Böse und auf die ganze Existenz gibt.29

Hier zeigt Stalder, wie wichtig Intersubjektivität nicht nur für die
Glaubensgemeinschaft, sondern auch für alle Wirklichkeitserfahrung ist.
Erkenntnis gründet stets in der Begegnung von Frage und Antwort. Aber die
zitierte Stelle macht gleichfalls klar, dass für Stalder erstens zur Erfahrung

der Versöhnung eine überschaubare kirchliche Gemeinschaft gehört,
also die lokale Kirche wichtig ist. Zweitens wird deutlich, dass alle dabei
in den Prozess der Wirklichkeits- und Wahrheitsfindung einbezogen sind
und einander darüber reziprok befragen können. Drittens kommt es in der
Wahrheits- und Wirklichkeitsfindung auf Konsens an. Deshalb kann es

viertens keine Instanz in der Kirche geben, die bei Konflikten die Kompetenz

zu einem letzten Urteil hat. Fünftens muss selbst dann, wenn auf
überlokalen Ebenen in synodalen oder konziliaren Zusammenhängen eine

Antwort auf eine umstrittene Frage gegeben wird, diese Antwort auch von
allen rezipiert werden, um als Bekenntnis anerkannt zu sein. Sechstens

bedeutet das, dass dieser Prozess der Wahrheits- und Wirklichkeitsfin-

29 Stalder, Meine Theologie (wie Anm. 2), 291.

216



Tradition und Gemeinschaft der Kirche(n)

dung prinzipiell offen ist und nur am Ende der Zeiten abgeschlossen sein
kann. Dies heisst: Weder in den Lokalkirchen, in denen konkret die
versöhnte Gemeinschaft erlebt wird, noch in der prinzipiell universalen
Gemeinschaft der Lokalkirchen, die als Gemeinschaft von Gemeinschaften
von Lokalkirchen zu verstehen ist, kann es eine letzte Instanz geben, die
endgültig über alles entscheiden kann. Daraus folgt zugleich, dass wir um
der Glaubwürdigkeit des christlichen Bekenntnisses willen zum ökumenischen

Dialog verpflichtet sind, in dem die kirchliche Unterschiede
versöhnt werden - und zwar wieder mittels eines gemeinsamen Prozesses der
Wahrheitsfindung nach der Art einer herrschaftsfreien Kommunikation
(Habermas). Aus dieser Überzeugung erklärt sich Stalders ökumenisches
Engagement.

Ich komme nun zur Frage, inwieweit Stalders Theologie die altkatholische

Tradition fortsetzt. Für mich ist dies unzweifelhaft der Fall: Sein
Zugang zu Fragen der Freiheit und Wirklichkeit knüpft an Positionen an,
die durchaus der augustinischen Tradition entsprechen, in der die Jansenisten

standen, welche die altkatholische Kirche der Niederlande prägten.
Was die Ekklesiologie betrifft, setzt Stalder wiederum das Anliegen des

Konziliarismus fort, auf das sich die Altkatholiken in Deutschland und der
Schweiz nach 1870 im Widerspruch gegen die Papstdogmen beriefen.
Zugleich jedoch werden augustinisch-jansenistische und konziliaristische
Grundüberzeugungen nicht einfach wiederholt, sondern «hermeneutisch»
in unsere Gegenwart übersetzt. Dabei erschliesst Stalder die augustinisch-
jansenistische Gedankenlinie durch Kategorien der personalen Relationalität;

und von da aus kann er dann die konziliaristische Gedankenlinie in
einer Communio-Ekklesiologie fundieren.

Gibt es nach alldem noch Fragen? Jawohl, es gibt sie. Ich erinnere mich,
dass ich im Gespräch mit Stalder immer wieder erfuhr, wie idealistisch
seine Sicht der kirchlichen Gemeinschaft war. Darin fühle ich mich bestätigt

von Andreas Krebs, wenn er sich fragt, ob Stalder in Bezug auf die
Kirche nicht zu optimistisch ist: Stalder verkennt nicht, dass auch in der
Kirche gemeinschaftszerstörende Kräfte wie Herrschsucht oder Konkurrenz

vorkommen, «aber [er] sagt wenig darüber, wie ihnen zu begegnen
ist»-30. Bei meinem letzten Gespräch mit Stalder wunderte ich mich über die
Begeisterung, mit der er von Chiara Lubich sprach, der Gründerin der Fo-
colar-Bewegung. Sah er in dieser Bewegung eine Aktualisierung seiner
ekklesiologischen Anliegen? Obwohl wir in der weiteren Geschichte dieser

30 Krebs, Erlösung (wie Anm. 11), 105.

217



Jan Visser

Bewegung auf Tendenzen stossen, die Stalders Idealbild widersprechen, so

hat er damals doch in diesem Versuch einer neuen Gemeinschaft etwas von
der Dynamik erfahren, die der existenzbegründenden Versöhnung von Gott
mit den Menschen in Christus entspringt. An dieser Haltung wird deutlich,
dass Stalder, obwohl er viele sozialwissenschaftliche Erkenntnisse in seine

Reflexionen aufnimmt, immer in einem primär theologischen Rahmen
denkt. Darin unterscheidet sich sein Ansatz grundlegend von der zurzeit
aufkommenden empirischen Ekklesiologie, die ein kritisches Instrument
sein kann, um zu ermessen, inwieweit die konkrete kirchliche Gemeinschaft

ihr Glaubensideal verwirklicht oder nicht. Es wäre reizvoll, Stalders

Ansatz mit der empirischen Ekklesiologie ins Gespräch zu bringen. Dabei

ginge es letztlich auch um die grundlegende Frage, inwieweit Theologie, die
ihren Lebenssitz in der Glaubensgemeinschaft hat, auch bedeutungsvoll
sein kann für die «weltliche», ausserkirchliche Wirklichkeif31.

Jan Visser (geb. 1931 in IJmuiden NL). Prof. Dr. theol. em. Studium der Theologie

in Amersfoort. Utrecht und Bern. 1958-1969 Pfarrer in Arnheim und
Amersfoort. 1968-1996 Dozent für Ekklesiologie und Dogmatik am
Altkatholischen Seminar in Amersfoort bzw. Utrecht: zugleich 1969-1974 Haupt-
dozent für Praktische Theologie an der Universität Nimwegen. 1974-1994
Hauptdozent für Pastoraltheologie und Psychologie an der Universität
Utrecht sowie 1976-1996 Professor für Altkatholische Ekklesiologie an der
Universität Utrecht. 2004 Dr. theol. h.c. Bern.

Adresse: Woudenbergsweg 8. NL-3701 BB Zeist. Niederlande.

English Summary

Thanks to the richness and variety of ideas in Stalder's work, a brief introduction
to his theology is not an easy task. The question of tradition and its relationship to
the community of the Church, however, provides a suitable access to his thought.
According to Stalder, all individual understanding is preceded by community and

tradition. The community and the tradition of the Church initiates its members
into a worldview which sees an encounter with God in everything. This conviction
of faith is not an imposed dogmatic teaching, but the foundation of a joint quest
and discovery of truth. This is the way in which the reality of God can be experienced

in the communion of the Church(es).

i] Bei der Vorbereitung meines Vortrags für den Druck wurde mir klar, dass ich
hier nur eine knappe einführende Zusammenfassung von Stalders Theologie geben
kann. Viele Themen werden nur angerissen, die es verdient hätten, umfassender und

tiefergehend bedacht zu werden.

218


	Tradition und Gemeinschaft der Kirche(n)

