
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 103 (2013)

Heft: 3-4

Artikel: Entscheidende und befreiende Orientierungen : einige
Erinnerungssplitter

Autor: Müller, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405123

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Entscheidende und befreiende Orientierungen.
Einige Erinnerungssplitter

Christoph Müller

Ich hätte wahrscheinlich mein Theologiestudium abgebrochen, wenn ich
nicht als Student in den ersten Semestern exegetische und homiletische

Vorlesungen und Übungen von Kurt Stalder besucht hätte. Mitstudierende
hatten mir den Tipp gegeben, es doch einmal mit Veranstaltungen an der

(damals) Christkatholisch-Theologischen Fakultät zu versuchen. Die

Begegnung mit Kurt Stalder hat mir neue Horizonte eröffnet für das, was
heute christlicher Glaube und christliche Theologie bedeuten, wie sie
entdeckt und wie sie gelebt werden können.

Dass Glauben, Denken und Leben nicht neben- oder gegeneinander
stehen müssen, waren nicht Einsichten, die Kurt Stalder nur theoretisch
vertrat - das tat er auch, präzis gedacht und überzeugend. In seinen

Veranstaltungen und wo immer auch ich ihm begegnete, praktizierte er es:

klar, mit einem stupenden und vielseitigen Wissen, mit der Sorgfalt und

Differenziertheit seiner Veranstaltungen, in der Fähigkeit, achtsam
zuzuhören, in seinem Interesse an den Studierenden, in seinem Humor und

dem wunderbaren Lachen - und auch in der herzlichen und oft sehr

vergnüglichen Gastfreundschaft (gemeinsam mit seiner Frau) an der Fellen-

bergstrasse 1, im «NTagon» (auch der Neutestamentier der Evangelisch-
Theologischen Fakultät, Christian Maurer, wohnte in diesem Haus). - Ich
versuche im Folgenden, einige Orientierungen zu benennen, die ich Kurt
Stalder verdanke, und die ich als entscheidend und befreiend erlebt habe.

1. Fragen lernen

Was sind Ihre Fragen? Das ist das Erste, was mir in meinen Erinnerungen
sofort vor Augen steht: Kurt Stalder als Fragender, als einer, der uns zum
Fragen ermutigt und anleitet, und als einer, der unseren Fragen Aufmerksamkeit

schenkt. An ihnen waren seine Veranstaltungen orientiert, und sie

setzten neue und weitere Fragen frei. Und auch in den Begegnungen, die
ich später als Doktorand und dann zur Zeit meines Pfarramtes als Habilitand

im schönen Erker im NTagon regelmässig erlebte, hatte das Fragen
einen Ehrenplatz, auch ein gemeinsames und ein wechselseitiges Fragen.

196 IKZ 103 (2013) Seilen 196-205



Entscheidende und befreiende Orientierungen. Einige Erinnerungssplitter

Was sind Ihre Fragen? Ja, was sind meine Fragen? Was verstehe ich
nicht - und wozu möchte ich einen Zugang finden? Das herauszufinden

war gar nicht so einfach. Es setzte voraus - so ging mir in diesen
Veranstaltungen und den persönlichen Begegnungen mit Kurt Stalder auf-, dass

es Dinge gab, die ich schon zu verstehen meinte. Was meinte ich denn
schon zu verstehen? Das Fragen forderte dazu heraus, mich mit diesen
Vorverständnissen bewusst zu befassen. Und wenn es um biblische Texte

ging: diese überhaupt einmal zu lesen (Was lesen Sie?) und das achtsame

Gespräch z.B. mit diesem Text aufzunehmen.
Stalder riet uns gerade als Sprachanfängerinnen, vom griechischen

Text auszugehen: Es sei eine Chance, nicht durch eine deutsche Übersetzung

der Täuschung ausgesetzt zu sein, mit den Wörtern selbstverständlich

etwas verbinden zu können. Stalder ermutigte uns und forderte uns
dazu heraus, nicht zu überlesen, dass es sich um einen zunächst fremden
Text handelt, nicht für uns verfasst und nicht in unseren Lebenswelten
verwurzelt. Eben weil seine Griechischkenntnisse fundiert waren, wusste

er, was er alles nicht wusste - und dass Griechisch nicht seine Muttersprache

war. Das Nichtwissen hat sein Gutes, sagte er. Wenn ich unsicher bin,
gelange ich zu Fragen, die ich nicht stellen könnte, wenn ich meinen würde,

sicher zu sein.
Die Hochschätzung der griechischen Sprache hatte nicht eine

Geringschätzung von Übersetzungen zur Folge. Wir Studierenden merkten, dass

es auch spannend und aufschlussreich sein kann, von einer Übersetzung
auszugehen und, im Wissen darum, dass wir von einer Übersetzung
ausgehen, unsere Fragen zu formulieren. Es wurde so vielleicht möglich,
durch die anschliessende Auseinandersetzung mit dem Nestle-Text den

Voraussetzungen bzw. Vorannahmen auf die Spur zu kommen, die unserem

Fragen und Meinen zugrunde lagen und uns möglicherweise irreführten.

Was ist die Frage in Ihrer Frage? Eine Frage kann dem Fragenden klar
erscheinen. Für diejenigen, welche die Frage hören, ist das nicht immer so.

Und auch dem Fragenden scheint sie möglicherweise nur klar zu sein. -
Was ist die Frage in Ihrer Frage?, lautete eine der stalderschen Fragen, die
ich nicht mehr vergessen habe. Ja: Was möchte ich mit meiner Frage
fragen? Woher kommt sie? Wohin zielt sie? Was interessiert mich wirklich?
Was irritiert mich? Welche Frage läge mir näher- und will ich sie mit der

explizit gestellten Frage verdecken? Habe ich die explizit gestellte Frage
übernommen (und woher?) - und wie würde meine Frage lauten?

197



Christoph Müller

2. Im Medium der Frage nach der Wirklichkeit

Auf welche Erfahrungen beziehen Sie sich, wenn Sie das Wort «Gott»
brauchen? Es gab auch Mitstudierende, die es nicht mochten, wenn Stalder

zurück- oder weiterfragte. In der Tat war es manchmal irritierend zu
bemerken, wie unklar einem die eigene Frage war oder das, was man mit
dieser Frage fragen wollte. Oder wenn einem die Rückfrage des Lehrers
bewusst machte, dass wir etwas als selbstverständlich vorausgesetzt hatten,

das dann plötzlich alles andere als selbstverständlich schien. - Auf
welche Erfahrungen beziehen Sie sich, wenn Sie das Wort «Gott» im
Zusammenhang historischer Überlegungen brauchen? Wenn Stalder das bei
einem Gastvortrag einen renommierten Kollegen fragte, konnte auch uns
Studierenden aufgehen, wie solch elementare Fragen neue Perspektiven
eröffnen können, wie ein unerwarteter Durchblick oder ein befreiender
Aufbruch. Selbst theologische Profis hatten auf solch scheinbar einfache

Fragen nicht gleich eine Antwort zur Hand; es konnte sich also lohnen,
auch scheinbar einfache Fragen zu stellen - wenn sie nicht als Allerwelts-
fragen daherkamen oder als Fallen, sondern aus Interesse an den Verste-
hensversuchen des Gegenübers.

Das war wohl die elementarste, wirkungsvollste und befreiendste Lektion,

die ich bei Stalder mitbekam: Glauben, Denken und Leben sind nicht
voneinander abgetrennte Bereiche, sie stehen in einem unlösbaren
Zusammenhang - und dies im Medium der Frage nach Wirklichkeit, wie eine
seiner Kurzformeln hiess. Ebenso wie Wissenschaft darf auch kirchliche
«Verkündigung» nicht in einer abgeschotteten Sonderwelt und in deren

(nur Insidern zugänglichen, also eigentlich esoterischen) Sondersprachen
stattfinden.

Dass christlicher Glaube sich darin bewährt, (neue) Erfahrungen mit
der Erfahrung zu ermöglichen; dass wir das, was wir sehen, auch anders
sehen lernen (und indem wir anders sehen, auch anderes sehen); dass wir
also nicht in eine abgetrennte Sonderwirklichkeit abheben müssen,
sondern in unseren Lebenswirklichkeiten andere Perspektiven und damit
auch andere «Wirklichkeiten» entdecken: Das empfand ich als befreiend
und motivierend, sowohl in der wissenschaftlich-theologischen Arbeit als

auch im Pfarramt. Beide Bereiche, Universität und Kirche, sind so auch

von vornherein aufeinander bezogen - im Medium der Frage nach
Wirklichkeit und Wahrheit.

198



Entscheidende und befreiende Orientierungen. Einige Erinnerungssplitter

3. Umstrittene Erfahrung in umstrittener Interpretation

Das Fragen, Suchen und Finden ist dann nie abgeschlossen. Wir werden
nicht «fertig». Es zeigt sich, dass «Wirklichkeit» nicht einfach vorhanden
oder «objektiv» feststellbar ist; Wissenschaften implizieren unweigerlich
eine bestimmte (oder unbestimmte) Sicht von Welt, Leben, Menschsein;
wissenschaftlich ist sie dann, wenn sie auch diese Annahmen transparent
macht und immer wieder kritisch befragt und befragen lässt.

Dieser Sachverhalt verbindet die Wissenschaften miteinander. So wird
auch Transdisziplinarität sinnvoll und unverzichtbar. Theologische
Wissenschaft kann darauf aufmerksam werden, was sie z.B. an linguistischen
Annahmen voraussetzt. Stalder hat sich intensiv damit befasst, und ich
höre noch seine Feststellung, es sei doch sehr merkwürdig, wie es

systematisch-theologische Sprachlehren geben könne, die sich überhaupt nicht
mit Linguistik auseinandergesetzt hätten.

Ebenso wenig wird «Erfahrung» als Beweisstück verfügbar; sie bleibt
immer, gerade wenn sie empirisch reflektiert ins Spiel gebracht wird,
umstrittene Erfahrung in umstrittener Interpretation. Das Fragen, Suchen,
Finden und erneute Fragen wird zu einer lebensnahen, nicht vorhersehbaren

und darum stets auch herausfordernden Sache.

Wenn «Gott» nicht eine Sonderwirklichkeit in einer eigenen theologischen

Sprachwelt bezeichnet, abgetrennt von der Lebenswirklichkeit, in
der wir uns ausserhalb der theologischen Diskussionen bewegen, und

wenn alles, was uns begegnet, zum Ort werden kann, an dem uns etwas
von dem aufleuchtet und evident wird, was wir mit dem Wort «Gott»
bezeichnen, dann ist dieses Aufleuchten nicht auf einen speziellen Ausschnitt
von Wirklichkeit begrenzt, auf exklusive Orte, bestimmte Texte, Personen
und Gegenstände. Vielmehr kann jede Erfahrung von Wirklichkeit zum
Ort werden, an dem uns etwas von dem aufgeht, was mit dem Wort «Gott»

angesprochen sein kann. Theologisches Nachdenken zeichnet sich
dadurch aus, dass es sich im Gespräch mit biblischen Traditionen und
ihrer Wirkungsgeschichte den Herausforderungen der Lebenswirklichkeit
stellt - in einem wechselseitigen Interpretationsprozess. Das hat

Konsequenzen für alle theologischen Disziplinen. Drei Beispiele in
systematisch-theologischer, praktisch-theologischer und exegetischer Hinsicht
haben sich mir eingeprägt.

199



Christoph Müller

4. Theologie und Leben - drei theologische Exerzitien

1. Versuchen Sie das, was «Trinität» (für Sie oder auch für einen
theologischen Autor) bedeutet, an einem Aschenbecher zu erläutern. Der
Aschenbecher stand für einen gewöhnlichen Gegenstand, wie er gerade
auf dem Tisch lag (Stalder war damals noch ein starker Raucher). Das Ziel
war nicht, eine witzige Aschenbecher-Allegorese zu kreieren (obwohl ich

mir vorstellen könnte, dass Stalder an einem geeigneten Ort auch einmal
dafür zu haben gewesen wäre). Es ging vielmehr um eine Rückbindung
ans Alltägliche. Das war hoch spannend, denn manch scheinbar gelehrtes
Argument, das mit allerlei Zitaten und Imponiervokabeln daherkam, fiel
dabei in sich zusammen - und es eröffneten sich theologische Perspektiven,

die so nahe an der Lebensrealität waren wie eben jetzt ein Aschenbecher,

ohne platt zu werden. Dabei ging es Stalder nicht um einen blossen

«Aufhänger» in der Weise der «Mit-Speck-fängt-man-Mäuse-» (oder:

«Mit-Aschenbechern-fängt-man-Raucher»-)Methode, wie man sie aus

vielen Predigten kennt; eine Methode, die Stalder als typisches Verfahren
einer Hermeneutik offenlegte, die ich dann, früh provoziert von meinem

Lehrer, als «Schwindelhermeneutik» bezeichnete: Man tut so, als ob ein

Erfahrungszusammenhang der Hörenden fokussiert würde, aber das, was
als Bezug auf Wirklichkeit erscheint, stellt sich bloss als Sprungbrett
heraus, um dann in eine gesonderte theologisch-kirchlich-esoterische
Sprachwelt abzuheben, in der diese anfänglich angesprochene Erfahrung
keine Rolle mehr spielt. Nein, der Aschenbecher würde vom Anfang bis

zum Schluss der Erläuterung von «Trinität» der Referenzpunkt bleiben.
2. Wo sind Sie in der letzten Woche dem begegnet, was Sie eben mit

dem Ausdruck «Heiliger Geist» bezeichneten? Im Grunde war es dieselbe

Aufgabe: nicht in eine von der Lebenswirklichkeit unbehelligte Sprachwelt

abzuheben, vielmehr «im Medium der Frage nach Wirklichkeit», also

mit Referenzpunkten, die allen Beteiligten zugänglich sind, in einen
Glaubensdiskurs einzusteigen. Ich empfand und empfinde es noch heute als

ebenso anspruchsvoll wie motivierend, sich auf diese Weise auf Predigten
und auch auf andere Sequenzen von Gottesdiensten einzulassen. Stalder
hat mir dadurch auch neue Horizonte für die Kasualien, die Seelsorge und
den religiösen Bildungsbereich eröffnet. - Er zeigte uns damit auch, dass

wir gesprächsbereit, guten Mutes und offenen Geistes sein und dazu
stehen können, Theologiestudierende zu sein: Wenn wir versuchen, uns «im
Medium der Frage nach Wirklichkeit» zu bewegen, haben wir gemeinsame

Referenzpunkte mit wachen Studierenden anderer Fakultäten und

200



Entscheidende und befreiende Orientierungen. Einige Erinnerungssplitter

erst recht mit interessierten Laien und Laiinnen. Wir nehmen einander
wahr und ernst und finden zu einer (nicht nur dekretierten) Gemeinschaft,
wenn wir in der Tat gemeinsam suchen. Wenn Stalder von «Kirche» oder
«Ökumene» sprach, setzte er ein solch achtungsvolles gemeinsames
Suchen im Medium der Frage nach Wirklichkeit voraus, ohne Deutungs-
monopole und Herrschaftsstrukturen. «Autorität» wurde hier nicht
gesetzt und von Machtträgern eingefordert; vielmehr hatte sich Autorität zu
erweisen aus dem Mass der Erhellung von Lebenswirklichkeit kraft des

gemeinsamen Fragens, Suchens und Findens.
3. Gehen Sie davon aus, dass die Menschen damals nicht dümmer

waren als wir heute! Mit diesem Leitspruch wurde auch die Exegese zu
einer abenteuerlichen Angelegenheit. So wie Kurt Stalder sie mit uns
praktizierte und einübte, hatte sie von Anfang an mit der «Wirklichkeit»
(oder den «Wirklichkeiten») der Menschen zu tun, unter denen die
biblischen Texte entstanden waren. Und dann auch mit uns, wenn wir davon
etwas verstehen wollten. Aber wie diese beiden in manchem so
unterschiedliche Wirklichkeiten von damals und heute entdecken und miteinander

in Beziehung bringen? - Eine der Listen, die wir als Studierende in
den exegetischen und homiletischen Übungen Kurt Stalders anfertigten,
bestand darin, den Text darauf zu befragen, was er an Annahmen über
Wirklichkeit voraussetze und welche Intuitionen über die Wirklichkeitsbegegnung

den Text veranlasst haben könnten. Gewiss klang das dann
zuerst sehr simpel und positivistisch: «Es gibt Gott» oder «Es gibt Dämonen».

Gerade diese simplen Sätze forderten dazu heraus, darüber
Auskunft zu geben, welche Art «Wirklichkeit» denn damit (möglicherweise)
behauptet, vorausgesetzt, stillschweigend als «existent» angenommen
wurde. Oder anders gefragt: Auf welche Komplexe von Wirklichkeit
reagierten Menschen, wenn sie solche Annahmen, Konstrukte, sprachliche
Kreationen, Bilder, Vorstellungen usw. ins Spiel brachten? Und: Was meinen

wir, wenn wir sagen, dass die Menschen damals anderen «Weltbildern»

folgten als wir? Oder dass sie «mythische» Vorstellungen hatten?
Überhaupt, was tun wir, wenn wir von «Vorstellungen», von «Bildern»,
von «Mythen» reden? Was zeigt sich, wenn wir ein erfahrungsbezogenes
Verstehen von Texten anstreben und davon ausgehen, dass die Menschen
damals nicht dümmer waren als wir heute?

201



Christoph Müller

5. Statt «Ja, aber...»: von der befreienden Erfahrung,
Gutes tun zu können

Die Formel war uns bekannt und vertraut: Zuerst der Zuspruch, das «Ja

Gottes», der Indikativ - dann das «Aber», als Imperativ und Anspruch.
Also: Zuerst erfolgt der Zuspruch, dann aber kommt der Anspruch; zu

Beginn verlautet das «Ja Gottes», aber dann muss auch die eigene Antwort
und das richtige Tun des Menschen erfolgen. - Doch wenn wir so verfahren,

so zeigte uns Kurt Stalder, wird beides unglaubwürdig: Wie ist es um
die gottgegebene Freiheit bestellt, wenn sich dann das Handeln des
Menschen doch einem imperativen «Müssen» zu unterziehen hat? Und wenn
immer wieder der Eindruck entsteht, dass der Indikativ so wenig «greift»
wie der Imperativ? Mir ging auf, weshalb sowohl «Zuspruch» als auch

«Anspruch» bei mir oft nur als Forderung und Moralismus ankamen -
«Zuspruch» und «Anspruch» mit dem misslichen Geschmack des «Muss»:

Man muss glauben - und man muss eben entsprechend handeln (im Dialekt:

«me sott», «me müesst» - und so kreierten wir die «Theologie der

Sötteier»). Dagegen eröffnen sich fundamental andere Perspektiven, wenn
wir erfahren, wie wenig selbstverständlich es ist, dass wir eigenständig
handeln, selbsttätig Verantwortung übernehmen und kreativ gestalten
können. Es sind befreiende Erfahrungen, und im Licht des Glaubens können

wir sie als Konkretisierung der göttlichen Zuwendung verstehen. In
der Chance, uns einander zuwenden zu können, erweist sich (in dieser

Glaubensperspektive) realiter, dass wir von der göttlichen Zuwendung
leben.

Gott hat uns nicht als Esel geschaffen, die einfach allesfressen sollen.

Vielmehr geht es um ein freiheitlich-partnerschaftliches Verhältnis zu

Gott - und dies zeigt sich gerade auch in der Entdeckung der Räume

eigenverantwortlichen Handelns und Gestaltens. Die Kunst, das ethische
Handeln und die Diakonie bekommen dann eine eigene ontologische
Würde, wie Kurt Stalder es genannt haben könnte. Sie sind nicht blosse

(«Sötteler»-)Folgeerscheinungen der guten Botschaft, vielmehr Aspekte
dieser Botschaft selbst.

6. Das Böse und das Wunder

Kurt Stalder beeindruckte mich auch mit dem Diktum, dass es zur Würde

bestimmter Fragen gehört, dass sie nicht (definitiv) beantwortet werden

202



Entscheidende und befreiende Orientierungen. Einige Erinnerungssplitter

können. Dazu gehören die Fragen nach dem Ursprung und Sinn des

Entsetzlich-Bösen und Abgrundtief-Leidvollen.
Es gehört zum Bösen des Bösen, dass es nicht (definitiv) erklärt werden

kann. Jeder Versuch, das Böse zu erklären oder in ein System
einzuordnen, führt dazu, dieses Böse zu verharmlosen. Es ist gerade ein
Kennzeichen des Bösen, dass es im Grunde unerklärbar und unverständlich
bleibt, so sehr es notwendig ist, bestimmte Aspekte und Phänomene des

Bösen mit allen uns zur Verfügung stehenden Mitteln zu analysieren und
erkennbare Hintergründe, Zusammenhänge und «Teufelskreise» nicht zu
verschleiern. Erstaunlich ist dann nicht, dass Böses sich ausbreitet. Das

Erstaunliche ist das Gute.
Stalder leitete uns dazu an, mit den Augen des Glaubens in unserer

Lebenswirklichkeit dies Erstaunliche und Wundervolle zu entdecken, so

alltäglich es auch zunächst erscheinen mochte. Zum Beispiel das Wunder,
dass wir uns, manchmal jedenfalls, verstehen können. Ich spüre jetzt noch
sein Feuer, wenn er ein solches Phänomen beschrieb und erläuterte. Schon

nur, dass wir die Stimme als physikalisch analysierbare Schallwelle in
kognitive und emotionale Mitteilungen übersetzen können: Wir stellen
fest, dass es geschieht, es gibt zu den Details auch grossartige Einsichten
und Erkenntnisse, aber wie dieser Übergang schliesslich möglich wird -
da haben wir keine Ahnung. Und: Wenn ich vom «Heiligen Geist» spreche,

benenne ich auch diesen Aspekt des Wunders, dass wir einander,
manchmal jedenfalls, verstehen können.

Das Erstaunliche und die Wunder sind aus dieser Perspektive nicht nur
Randerscheinungen, sie begegnen in den elementarsten Erfahrungen,
wenn wir sie denn nicht durch die irrwitzige Meinung, es sei doch
selbstverständlich, ignorieren. Die Begegnung mit dem Wunder, das Licht des

Göttlichen, kann so in überraschenden menschlichen Grunderfahrungen
manifest werden.

Und auch das war eines der Geschenke aus Kurt Stalders Unterricht:
Die Sicht des Gott-Mensch-Verhältnisses erhielt nie den unglückseligen
Charakter eines Konkurrenzverhältnisses. Und, wie Stalder es knapp und

einprägsam formulierte: Gottes Licht erstrahlt nicht erst dann, wenn alle
anderen Lichter ausgelöscht werden.

7. Ich will keine «Schüler»

Ich hatte bei meiner Dissertation zwei «Doktorväter», nämlich die Neu-
testamentler unserer beiden Fakultäten. Bei Christian Maurer war ich

203



Christoph Müller

Assistent, und er räumte mir viel Zeit und Raum ein fiir meine
wissenschaftliche Arbeit, die er kritisch begleitete. Viele intensive Gespräche
hatte ich mit Kurt Stalder. Er las Texte, die ich ihm gab, sehr aufmerksam.
Sein Ziel war, dass ich meinen eigenen Weg finde - und seine Fragen und
Hinweise halfen mir dabei oder forderten mich dazu heraus, mir klar zu

werden, worauf ich hinaus und wie ich das anstellen wollte.
Ich weiss nicht mehr, in welchem Zusammenhang er einmal sagte, er

wolle keine «Schüler». Ich vermute, dass er damit eben dies meinte: Er
wollte keinen Kreis von Anhängerinnen und Anhängern um sich scharen,
die seinen Ideen und Themen weitere Verbreitung und den Einzug in die
Zitationskartelle sichern sollten. Natürlich gab es einen «Stalder-Kreis».
Aber das war durchaus keine homogene Gruppe, und wir gingen
unterschiedliche Wege, ohne ein Lehrhaupt.

Dem entsprach auch, dass Stalder zwar mit Elan für eine transparente
Hierarchie im Bereich «seiner» Kirche eintrat (und wir Reformierten
konnten nicht überhören, dass das jedenfalls sinnvoller sei als ein
demotivierendes Durcheinander oder eine verdeckte, informelle und dann umso
schwerer befragbare Hierarchie in einem nur scheinbar ganz unhierarchischen

kirchlichen System). Er spielte seine Stellung als Ordinarius nicht
auf Kosten der Studierenden oder des wissenschaftlichen Nachwuchses

aus, nahm vielmehr trotz seiner vielfältigen Verpflichtungen und einer
rudimentären Ausstattung an seiner Fakultät (den Ordinariaten waren keine

Assistierenden zugeteilt) seine Aufgabe als Unterrichtender ernst. Das

fiel uns auch dadurch auf, dass er sich auf die Veranstaltungen präzis
vorbereitete, was nach unseren Erfahrungen im Theologiestudium nicht
selbstverständlich war. Ich habe nicht vergessen, wie er einmal ausser
Atem in einer Veranstaltung ankam, sich setzte und uns dann eröffnete, er
habe sich leider nicht angemessen vorbereiten können, sodass wir nun

zusammen eine praktikable Variante würden finden müssen. Also suchten

wir gemeinsam einen Weg.

Christoph Müller (geb. 1944 in Glarus CH), Prof. em. Dr. theol.. Studium der
ev. Theologie in Bern und Zürich. 1975 Promotion zum Dr. theol. (Neues
Testament). 1988 Habilitation (Praktische Theologie). 1978-1988 Pfarrer in
Thun. 1988-1995 ao. Professorfür Praktische Theologie an der Universität
Basel. 1995-2010 o. Prof. an der Theologischen Fakultät der Universität
Bern (Institut für Praktische Theologie, Lehrstuhl für Homiletik, Liturgik
und Kommunikationswissenschaften). 2000-2002 Dekan. 2010 emeritiert.
Hauptarbeitsgebiete: Kasualien (Schwerpunkt: Taufe) im Rahmen einer
empirischen Theologie; Praktische Hermeneutik.

204



Entscheidende und befreiende Orientierungen. Einige Erinnerungssplitter

Adresse: Universität Bern, Institutfür Praktische Theologie,
Länggassstrasse 51, CH-3000 Bern 9, Schweiz.

E-Mail: christoph.mueller@theol.unibe.ch

English Summary

Memories of Kurt Stalder as an academic teacher - who rejected having
disciples - by a former Protestant (doctoral) student: about learning to read, to ask,
and to see; about learned ignorance and theological-spiritual exercises - in the

context of questions as to the 'reality' of God, of evil, and the wonder of liberated
action.

205


	Entscheidende und befreiende Orientierungen : einige Erinnerungssplitter

