Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 103 (2013)

Heft: 3-4

Artikel: Entscheidende und befreiende Orientierungen : einige
Erinnerungssplitter

Autor: Muller, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405123

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Entscheidende und befreiende Orientierungen.
Einige Erinnerungssplitter

Christoph Miiller

Ich hiitte wahrscheinlich mein Theologiestudium abgebrochen, wenn ich
nicht als Student in den ersten Semestern exegetische und homiletische
Vorlesungen und Ubungen von Kurt Stalder besucht hiitte. Mitstudierende
hatten mir den Tipp gegeben, es doch einmal mit Veranstaltungen an der
(damals) Christkatholisch-Theologischen Fakultit zu versuchen. Die Be-
gegnung mit Kurt Stalder hat mir neue Horizonte eroffnet fiir das, was
heute christlicher Glaube und christliche Theologie bedeuten, wie sie ent-
deckt und wie sie gelebt werden konnen.

Dass Glauben, Denken und Leben nicht neben- oder gegeneinander
stehen miissen, waren nicht Einsichten, die Kurt Stalder nur theoretisch
vertrat — das tat er auch, priizis gedacht und liberzeugend. In seinen Ver-
anstaltungen und wo immer auch ich ihm begegnete, praktizierte er es:
klar, mit einem stupenden und vielseitigen Wissen, mit der Sorgfalt und
Differenziertheit seiner Veranstaltungen, in der Fihigkeit, achtsam zuzu-
horen, in seinem Interesse an den Studierenden, in seinem Humor und
dem wunderbaren Lachen — und auch in der herzlichen und oft sehr ver-
gniiglichen Gastfreundschaft (gemeinsam mit seiner Frau) an der Fellen-
bergstrasse 1, im «NTagon» (auch der Neutestamentler der Evangelisch-
Theologischen Fakultit, Christian Maurer, wohnte in diesem Haus). — Ich
versuche im Folgenden, einige Orientierungen zu benennen, die ich Kurt
Stalder verdanke, und die ich als entscheidend und befreiend erlebt habe.

1. Fragen lernen

Was sind lhre Fragen? Das ist das Erste, was mir in meinen Erinnerungen
sofort vor Augen steht: Kurt Stalder als Fragender, als einer, der uns zum
Fragen ermutigt und anleitet, und als einer, der unseren Fragen Aufmerk-
samkeit schenkt. An ihnen waren seine Veranstaltungen orientiert, und sie
setzten neue und weitere Fragen frei. Und auch in den Begegnungen, die
ich spiter als Doktorand und dann zur Zeit meines Pfarramtes als Habili-
tand im schonen Erker im NTagon regelmissig erlebte, hatte das Fragen
einen Ehrenplatz, auch ein gemeinsames und ein wechselseitiges Fragen.

196 IKZ 103 (2013) Seiten 196-205



Entscheidende und befreiende Orientierungen. Einige Erinnerungssplitter

Was sind Ihre Fragen? Ja, was sind meine Fragen? Was verstehe ich
nicht — und wozu mochte ich einen Zugang finden? Das herauszufinden
war gar nicht so einfach. Es setzte voraus — so ging mir in diesen Veran-
staltungen und den personlichen Begegnungen mit Kurt Stalder auf —, dass
es Dinge gab, die ich schon zu verstehen meinte. Was meinte ich denn
schon zu verstehen? Das Fragen forderte dazu heraus, mich mit diesen
Vorverstindnissen bewusst zu befassen. Und wenn es um biblische Texte
ging: diese iiberhaupt einmal zu lesen (Was lesen Sie?) und das achtsame
Gesprich z.B. mit diesem Text aufzunehmen.

Stalder riet uns gerade als SprachanfingerInnen, vom griechischen
Text auszugehen: Es sei eine Chance, nicht durch eine deutsche Uberset-
zung der Tduschung ausgesetzt zu sein, mit den Wortern selbstverstind-
lich etwas verbinden zu konnen. Stalder ermutigte uns und forderte uns
dazu heraus, nicht zu {iberlesen, dass es sich um einen zunéchst fremden
Text handelt, nicht fiir uns verfasst und nicht in unseren Lebenswelten
verwurzelt. Eben weil seine Griechischkenntnisse fundiert waren, wusste
er, was er alles nicht wusste — und dass Griechisch nicht seine Mutterspra-
che war. Das Nichtwissen hat sein Gutes, sagte er. Wenn ich unsicher bin,
gelange ich zu Fragen, die ich nicht stellen k(‘)'mzie, wenn ich meinen wiir-
de, sicher zu sein.

Die Hochschiitzung der griechischen Sprache hatte nicht eine Gering-
schiitzung von Ubersetzungen zur Folge. Wir Studierenden merkten, dass
es auch spannend und aufschlussreich sein kann, von einer Ubersetzung
auszugehen und, im Wissen darum, dass wir von einer Ubersetzung aus-
gehen, unsere Fragen zu formulieren. Es wurde so vielleicht méglich,
durch die anschliessende Auseinandersetzung mit dem Nestle-Text den
Voraussetzungen bzw. Vorannahmen auf die Spur zu kommen, die unse-
rem Fragen und Meinen zugrunde lagen und uns moglicherweise irrefiihr-
ten.

Was ist die Frage in Ihrer Frage? Eine Frage kann dem Fragenden klar
erscheinen. Fiir diejenigen, welche die Frage horen, ist das nicht immer so.
Und auch dem Fragenden scheint sie moglicherweise nur klar zu sein. —
Was ist die Frage in Ihrer Frage?, lautete eine der stalderschen Fragen, die
ich nicht mehr vergessen habe. Ja: Was mochte ich mit meiner Frage fra-
gen? Woher kommt sie? Wohin zielt sie? Was interessiert mich wirklich?
Was irritiert mich? Welche Frage lidge mir niiher — und will ich sie mit der
explizit gestellten Frage verdecken? Habe ich die explizit gestellte Frage
tibernommen (und woher?) — und wie wiirde meine Frage lauten?

197



Christoph Miiller

2. Im Medium der Frage nach der Wirklichkeit

Auf welche Erfahrungen beziehen Sie sich, wenn Sie das Wort «Gott»
brauchen? Es gab auch Mitstudierende, die es nicht mochten, wenn Stal-
der zuriick- oder weiterfragte. In der Tat war es manchmal irritierend zu
bemerken, wie unklar einem die eigene Frage war oder das, was man mit
dieser Frage fragen wollte. Oder wenn einem die Riickfrage des Lehrers
bewusst machte, dass wir etwas als selbstverstéindlich vorausgesetzt hat-
ten, das dann plotzlich alles andere als selbstverstindlich schien. — Auf
welche Erfahrungen beziehen Sie sich, wenn Sie das Wort «Gott» im Zu-
sammenhang historischer Uberlegungen brauchen? Wenn Stalder das bei
einem Gastvortrag einen renommierten Kollegen fragte, konnte auch uns
Studierenden aufgehen, wie solch elementare Fragen neue Perspektiven
erdffnen kdnnen, wie ein unerwarteter Durchblick oder ein befreiender
Aufbruch. Selbst theologische Profis hatten auf solch scheinbar einfache
Fragen nicht gleich eine Antwort zur Hand; es konnte sich also lohnen,
auch scheinbar einfache Fragen zu stellen — wenn sie nicht als Allerwelts-
fragen daherkamen oder als Fallen, sondern aus Interesse an den Verste-
hensversuchen des Gegeniibers.

Das war wohl die elementarste, wirkungsvollste und befreiendste Lek-
tion, die ich bei Stalder mitbekam: Glauben, Denken und Leben sind nicht
voneinander abgetrennte Bereiche, sie stehen in einem unlosbaren Zusam-
menhang — und dies im Medium der Frage nach Wirklichkeit, wie eine
seiner Kurzformeln hiess. Ebenso wie Wissenschaft darf auch kirchliche
«Verkiindigung» nicht in einer abgeschotteten Sonderwelt und in deren
(nur Insidern zugiinglichen, also eigentlich esoterischen) Sondersprachen
stattfinden.

Dass christlicher Glaube sich darin bewihrt, (neue) Erfahrungen mit
der Erfahrung zu erméglichen; dass wir das, was wir sehen, auch anders
sehen lernen (und indem wir anders sehen, auch anderes sehen), dass wir
also nicht in eine abgetrennte Sonderwirklichkeit abheben miissen, son-
dern in unseren Lebenswirklichkeiten andere Perspektiven und damit
auch andere «Wirklichkeiten» entdecken: Das empfand ich als befreiend
und motivierend, sowohl in der wissenschaftlich-theologischen Arbeit als
auch im Pfarramt. Beide Bereiche, Universitit und Kirche, sind so auch
von vornherein aufeinander bezogen — im Medium der Frage nach Wirk-

lichkeit und Wahrheit.

198



Entscheidende und befreiende Orientierungen. Einige Erinnerungssplitter

3. Umstrittene Erfahrung in umstrittener Interpretation

Das Fragen, Suchen und Finden ist dann nie abgeschlossen. Wir werden
nicht «fertig». Es zeigt sich, dass «Wirklichkeit» nicht einfach vorhanden
oder «objektiv» feststellbar ist; Wissenschaften implizieren unweigerlich
eine bestimmte (oder unbestimmte) Sicht von Welt, Leben, Menschsein;
wissenschaftlich ist sie dann, wenn sie auch diese Annahmen transparent
macht und immer wieder kritisch befragt und befragen lisst.

Dieser Sachverhalt verbindet die Wissenschaften miteinander. So wird
auch Transdisziplinaritit sinnvoll und unverzichtbar. Theologische Wis-
senschaft kann darauf aufmerksam werden, was sie z.B. an linguistischen
Annahmen voraussetzt. Stalder hat sich intensiv damit befasst, und ich
hore noch seine Feststellung, es sei doch sehr merkwiirdig, wie es syste-
matisch-theologische Sprachlehren geben konne, die sich tiberhaupt nicht
mit Linguistik auseinandergesetzt hiitten.

Ebenso wenig wird «Erfahrung» als Beweisstiick verfiigbar; sie bleibt
immer, gerade wenn sie empirisch reflektiert ins Spiel gebracht wird, um-
strittene Erfahrung in umstrittener Interpretation. Das Fragen, Suchen,
Finden und erneute Fragen wird zu einer lebensnahen, nicht vorhersehba-
ren und darum stets auch herausfordernden Sache.

Wenn «Gott» nicht eine Sonderwirklichkeit in einer eigenen theologi-
schen Sprachwelt bezeichnet, abgetrennt von der Lebenswirklichkeit, in
der wir uns ausserhalb der theologischen Diskussionen bewegen, und
wenn alles, was uns begegnet, zum Ort werden kann, an dem uns etwas
von dem aufleuchtet und evident wird, was wir mit dem Wort «Gott» be-
zeichnen, dann ist dieses Aufleuchten nicht auf einen speziellen Ausschnitt
von Wirklichkeit begrenzt, auf exklusive Orte, bestimmte Texte, Personen
und Gegenstinde. Vielmehr kann jede Erfahrung von Wirklichkeit zum
Ort werden, an dem uns etwas von dem aufgeht, was mit dem Wort «Gott»
angesprochen sein kann. Theologisches Nachdenken zeichnet sich da-
durch aus, dass es sich im Gesprich mit biblischen Traditionen und
ihrer Wirkungsgeschichte den Herausforderungen der Lebenswirklichkeit
stellt — in einem wechselseitigen Interpretationsprozess. Das hat Konse-
quenzen fiir alle theologischen Disziplinen. Drei Beispiele in systema-
tisch-theologischer, praktisch-theologischer und exegetischer Hinsicht
haben sich mir eingeprigt.

199



Christoph Miiller

4. Theologie und Leben — drei theologische Exerzitien

|. Versuchen Sie das, was «Trinitét» (fiir Sie oder auch fiir einen theolo-
gischen Autor) bedeutet, an einem Aschenbecher zu erldutern. Der
Aschenbecher stand fiir einen gewohnlichen Gegenstand, wie er gerade
auf dem Tisch lag (Stalder war damals noch ein starker Raucher). Das Ziel
war nicht, eine witzige Aschenbecher-Allegorese zu kreieren (obwohl ich
mir vorstellen kdnnte, dass Stalder an einem geeigneten Ort auch einmal
dafiir zu haben gewesen wire). Es ging vielmehr um eine Riickbindung
ans Alltdgliche. Das war hoch spannend, denn manch scheinbar gelehrtes
Argument, das mit allerlei Zitaten und Imponiervokabeln daherkam, fiel
dabei in sich zusammen — und es erdffneten sich theologische Perspekti-
ven, die so nahe an der Lebensrealitiit waren wie eben jetzt ein Aschenbe-
cher, ohne platt zu werden. Dabei ging es Stalder nicht um einen blossen
«Aufhinger» in der Weise der «Mit-Speck-fingt-man-Méuse-» (oder:
«Mit-Aschenbechern-fangt-man-Raucher»-)Methode, wie man sie aus
vielen Predigten kennt; eine Methode, die Stalder als typisches Verfahren
einer Hermeneutik offenlegte, die ich dann, friih provoziert von meinem
Lehrer, als «Schwindelhermeneutik» bezeichnete: Man tut so, als ob ein
Erfahrungszusammenhang der Horenden fokussiert wiirde, aber das, was
als Bezug auf Wirklichkeit erscheint, stellt sich bloss als Sprungbrett
heraus, um dann in eine gesonderte theologisch-kirchlich-esoterische
Sprachwelt abzuheben, in der diese anfdnglich angesprochene Erfahrung
keine Rolle mehr spielt. Nein, der Aschenbecher wiirde vom Anfang bis
zum Schluss der Erlduterung von «Trinitéit» der Referenzpunkt bleiben.
2. Wo sind Sie in der letzten Woche dem begegnet, was Sie eben mit
dem Ausdruck «Heiliger Geist» bezeichneten? Im Grunde war es dieselbe
Aufgabe: nicht in eine von der Lebenswirklichkeit unbehelligte Sprach-
welt abzuheben, vielmehr «im Medium der Frage nach Wirklichkeit», also
mit Referenzpunkten, die allen Beteiligten zuginglich sind, in einen Glau-
bensdiskurs einzusteigen. Ich empfand und empfinde es noch heute als
ebenso anspruchsvoll wie motivierend, sich auf diese Weise auf Predigten
und auch auf andere Sequenzen von Gottesdiensten einzulassen. Stalder
hat mir dadurch auch neue Horizonte fiir die Kasualien, die Seelsorge und
den religiosen Bildungsbereich er6ffnet. — Er zeigte uns damit auch, dass
wir gesprichsbereit, guten Mutes und offenen Geistes sein und dazu ste-
hen konnen, Theologiestudierende zu sein: Wenn wir versuchen, uns «im
Medium der Frage nach Wirklichkeit» zu bewegen, haben wir gemein-
same Referenzpunkte mit wachen Studierenden anderer Fakultiten und

200



Entscheidende und befreiende Orientierungen. Einige Erinnerungssplitter

erst recht mit interessierten Laien und Laiinnen. Wir nehmen einander
wahr und ernst und finden zu einer (nicht nur dekretierten) Gemeinschaft,
wenn wir in der Tat gemeinsam suchen. Wenn Stalder von «Kirche» oder
«Okumene» sprach, setzte er ein solch achtungsvolles gemeinsames Su-
chen im Medium der Frage nach Wirklichkeit voraus, ohne Deutungs-
monopole und Herrschaftsstrukturen. «Autoritit» wurde hier nicht ge-
setzt und von Machttrigern eingefordert; vielmehr hatte sich Autoritit zu
erweisen aus dem Mass der Erhellung von Lebenswirklichkeit kraft des
gemeinsamen Fragens, Suchens und Findens.

3. Gehen Sie davon aus, dass die Menschen damals nicht diimmer
waren als wir heute! Mit diesem Leitspruch wurde auch die Exegese zu
einer abenteuerlichen Angelegenheit. So wie Kurt Stalder sie mit uns
praktizierte und einiibte, hatte sie von Anfang an mit der «Wirklichkeit»
(oder den «Wirklichkeiten») der Menschen zu tun, unter denen die bibli-
schen Texte entstanden waren. Und dann auch mit uns, wenn wir davon
etwas verstehen wollten. Aber wie diese beiden in manchem so unter-
schiedliche Wirklichkeiten von damals und heute entdecken und mitein-
ander in Beziehung bringen? — Eine der Listen, die wir als Studierende in
den exegetischen und homiletischen Ubungen Kurt Stalders anfertigten,
bestand darin, den Text darauf zu befragen, was er an Annahmen iiber
Wirklichkeit voraussetze und welche Intuitionen iiber die Wirklichkeits-
begegnung den Text veranlasst haben konnten. Gewiss klang das dann
zuerst sehr simpel und positivistisch: «Es gibt Gott» oder «Es gibt Ddmo-
nen». Gerade diese simplen Sitze forderten dazu heraus, dariiber Aus-
kunft zu geben, welche Art «Wirklichkeit» denn damit (mdglicherweise)
behauptet, vorausgesetzt, stillschweigend als «existent» angenommen
wurde. Oder anders gefragt: Auf welche Komplexe von Wirklichkeit re-
agierten Menschen, wenn sie solche Annahmen, Konstrukte, sprachliche
Kreationen, Bilder, Vorstellungen usw. ins Spiel brachten? Und: Was mei-
nen wir, wenn wir sagen, dass die Menschen damals anderen «Weltbil-
dern» folgten als wir? Oder dass sie «mythische» Vorstellungen hatten?
Uberhaupt, was tun wir, wenn wir von «Vorstellungen», von «Bildern»,
von «Mythen» reden? Was zeigt sich, wenn wir ein erfahrungsbezogenes
Verstehen von Texten anstreben und davon ausgehen, dass die Menschen
damals nicht diimmer waren als wir heute?

201



Christoph Miiller

5. Statt «Ja, aber...»: von der befreienden Erfahrung,
Gutes tun zu konnen

Die Formel war uns bekannt und vertraut: Zuerst der Zuspruch, das «Ja
Gottes», der Indikativ — dann das «Aber», als Imperativ und Anspruch.
Also: Zuerst erfolgt der Zuspruch, dann aber kommt der Anspruch; zu
Beginn verlautet das «Ja Gottes», aber dann muss auch die eigene Antwort
und das richtige Tun des Menschen erfolgen. — Doch wenn wir so verfah-
ren, so zeigte uns Kurt Stalder, wird beides unglaubwiirdig: Wie ist es um
die gottgegebene Freiheit bestellt, wenn sich dann das Handeln des Men-
schen doch einem imperativen «Miissen» zu unterziehen hat? Und wenn
immer wieder der Eindruck entsteht, dass der Indikativ so wenig «greift»
wie der Imperativ? Mir ging auf, weshalb sowohl «Zuspruch» als auch
«Anspruch» bei mir oft nur als Forderung und Moralismus ankamen —
«Zuspruch» und «Anspruch» mit dem misslichen Geschmack des «Muss»:
Man muss glauben — und man muss eben entsprechend handeln (im Dia-
lekt: «me sott», «me miiesst» — und so kreierten wir die «Theologie der
Sotteler»). Dagegen eroffnen sich fundamental andere Perspektiven, wenn
wir erfahren, wie wenig selbstverstindlich es ist, dass wir eigenstindig
handeln, selbsttitig Verantwortung iibernechmen und kreativ gestalten
konnen. Es sind befreiende Erfahrungen, und im Licht des Glaubens kon-
nen wir sie als Konkretisierung der gottlichen Zuwendung verstehen. In
der Chance, uns einander zuwenden zu konnen, erweist sich (in dieser
Glaubensperspektive) realiter, dass wir von der géttlichen Zuwendung le-
ben.

Gott hat uns nicht als Esel geschaffen, die einfach alles fressen sollen.
Vielmehr geht es um ein freiheitlich-partnerschaftliches Verhdltnis zu
Gott — und dies zeigt sich gerade auch in der Entdeckung der Rdume
eigenverantwortlichen Handelns und Gestaltens. Die Kunst, das ethische
Handeln und die Diakonie bekommen dann eine eigene ontologische
Wiirde, wie Kurt Stalder es genannt haben konnte. Sie sind nicht blosse
(«Sotteler»-)Folgeerscheinungen der guten Botschaft, vielmehr Aspekte
dieser Botschaft selbst.

6. Das Bose und das Wunder

Kurt Stalder beeindruckte mich auch mit dem Diktum, dass es zur Wiirde
bestimmter Fragen gehort, dass sie nicht (definitiv) beantwortet werden

202



Entscheidende und befreiende Orientierungen. Einige Erinnerungssplitter

konnen. Dazu gehoren die Fragen nach dem Ursprung und Sinn des Ent-
setzlich-Bosen und Abgrundtief-Leidvollen.

Es gehdrt zum Bosen des Bisen, dass es nicht (definitiv) erkldrt wer-
den kann. Jeder Versuch, das Bose zu erklidren oder in ein System einzu-
ordnen, fiihrt dazu, dieses Bose zu verharmlosen. Es ist gerade ein Kenn-
zeichen des Bosen, dass es im Grunde unerkldarbar und unverstindlich
bleibt, so sehr es notwendig ist, bestimmte Aspekte und Phinomene des
Bosen mit allen uns zur Verfiigung stehenden Mitteln zu analysieren und
erkennbare Hintergriinde, Zusammenhinge und «Teufelskreise» nicht zu
verschleiern. Erstaunlich ist dann nicht, dass Boses sich ausbreitet. Das
Erstaunliche ist das Gute.

Stalder leitete uns dazu an, mit den Augen des Glaubens in unserer
Lebenswirklichkeit dies Erstaunliche und Wundervolle zu entdecken, so
alltiglich es auch zunichst erscheinen mochte. Zum Beispiel das Wunder,
dass wir uns, manchmal jedenfalls, verstehen kénnen. Ich spiire jetzt noch
sein Feuer, wenn er ein solches Phinomen beschrieb und erlduterte. Schon
nur, dass wir die Stimme als physikalisch analysierbare Schallwelle in
kognitive und emotionale Mitteilungen iibersetzen konnen: Wir stellen
fest, dass es geschieht, es gibt zu den Details auch grossartige Einsichten
und Erkenntnisse, aber wie dieser Ubergang schliesslich miglich wird —
da haben wir keine Ahnung. Und: Wenn ich vom «Heiligen Geist» spre-
che, benenne ich auch diesen Aspekt des Wunders, dass wir einander,
manchmal jedenfalls, verstehen konnen.

Das Erstaunliche und die Wunder sind aus dieser Perspektive nicht nur
Randerscheinungen, sie begegnen in den elementarsten Erfahrungen,
wenn wir sie denn nicht durch die irrwitzige Meinung, es sei doch selbst-
verstiindlich, ignorieren. Die Begegnung mit dem Wunder, das Licht des
Gottlichen, kann so in iiberraschenden menschlichen Grunderfahrungen
manifest werden.

Und auch das war eines der Geschenke aus Kurt Stalders Unterricht:
Die Sicht des Gott-Mensch-Verhiiltnisses erhielt nie den ungliickseligen
Charakter eines Konkurrenzverhiltnisses. Und, wie Stalder es knapp und
einprigsam formulierte: Gottes Licht erstrahlt nicht erst dann, wenn alle
anderen Lichter ausgeldscht werden.

7. Ich will keine «Schiiler»

Ich hatte bei meiner Dissertation zwei «Doktorviter», nimlich die Neu-
testamentler unserer beiden Fakultiten. Bei Christian Maurer war ich

203



Christoph Miiller

Assistent, und er rdumte mir viel Zeit und Raum ein fiir meine wissen-
schaftliche Arbeit, die er kritisch begleitete. Viele intensive Gespriche
hatte ich mit Kurt Stalder. Er las Texte, die ich ihm gab, sehr aufmerksam.
Sein Ziel war, dass ich meinen eigenen Weg finde — und seine Fragen und
Hinweise halfen mir dabei oder forderten mich dazu heraus, mir klar zu
werden, worauf ich hinaus und wie ich das anstellen wollte.

Ich weiss nicht mehr, in welchem Zusammenhang er einmal sagte, er
wolle keine «Schiiler». Ich vermute, dass er damit eben dies meinte: Er
wollte keinen Kreis von Anhiingerinnen und Anhéngern um sich scharen,
die seinen Ideen und Themen weitere Verbreitung und den Einzug in die
Zitationskartelle sichern sollten. Natiirlich gab es einen «Stalder-Kreis».
Aber das war durchaus keine homogene Gruppe, und wir gingen unter-
schiedliche Wege, ohne ein Lehrhaupt.

Dem entsprach auch, dass Stalder zwar mit Elan fiir eine transparente
Hierarchie im Bereich «seiner» Kirche eintrat (und wir Reformierten
konnten nicht iiberhoren, dass das jedenfalls sinnvoller sei als ein demoti-
vierendes Durcheinander oder eine verdeckte, informelle und dann umso
schwerer befragbare Hierarchie in einem nur scheinbar ganz unhierarchi-
schen kirchlichen System). Er spielte seine Stellung als Ordinarius nicht
auf Kosten der Studierenden oder des wissenschaftlichen Nachwuchses
aus, nahm vielmehr trotz seiner vielfiltigen Verpflichtungen und einer
rudimentéiren Ausstattung an seiner Fakultiit (den Ordinariaten waren kei-
ne Assistierenden zugeteilt) seine Aufgabe als Unterrichtender ernst. Das
fiel uns auch dadurch auf, dass er sich auf die Veranstaltungen priizis
vorbereitete, was nach unseren Erfahrungen im Theologiestudium nicht
selbstverstindlich war. Ich habe nicht vergessen, wie er einmal ausser
Atem in einer Veranstaltung ankam, sich setzte und uns dann ertffnete, er
habe sich leider nicht angemessen vorbereiten konnen, sodass wir nun
zusammen eine praktikable Variante wiirden finden miissen. Also suchten
wir gemeinsam einen Weg.

Christoph Miiller (geb. 1944 in Glarus CH), Prof. em. Dr. theol., Studium der
ev. Theologie in Bern und Ziirich, 1975 Promotion zum Dr. theol. (Neues
Testament), 1988 Habilitation (Praktische Theologie). 1978—1988 Pfarrer in
Thun. 1988-1995 ao. Professor fiir Praktische Theologie an der Universitdit
Basel, 1995-2010 o. Prof. an der Theologischen Fakultit der Universitiit
Bern (Institut fiir Praktische Theologie, Lehrstuhl fiir Homiletik, Liturgik
und Kommunikationswissenschaften). 2000-2002 Dekan. 2010 emeritiert.
Hauptarbeitsgebiete: Kasualien (Schwerpunkt: Taufe) im Rahmen einer em-
pirischen Theologie; Praktische Hermeneutik.

204



Entscheidende und befreiende Orientierungen. Einige Erinnerungssplitter

Adresse: Universitdit Bern, Institut fiir Praktische Theologie,
Léinggassstrasse 51, CH-3000 Bern 9, Schweiz.
E-Mail: christoph.mueller@theol.unibe.ch

English Summary

Memories of Kurt Stalder as an academic teacher — who rejected having dis-
ciples — by a former Protestant (doctoral) student: about learning to read, to ask,
and to see; about learned ignorance and theological-spiritual exercises — in the
context of questions as to the ‘reality’ of God, of evil, and the wonder of liberated
action.

205



	Entscheidende und befreiende Orientierungen : einige Erinnerungssplitter

