Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 103 (2013)

Heft: 1-2

Artikel: Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz
nach der zweiten Liturgiereform

Autor: Arx, Urs von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405120

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche
der Schweiz nach der zweiten Liturgiereform

Urs von Arx

1. Stationen der Reform

Im Jahr 1957 beschloss die Nationalsynode der Christkatholischen Kirche
der Schweiz die Totalrevision der liturgischen Biicher und des Gesang-
buchs!; das schloss im zweisprachigen Schweizer Bistum deutsche und

I Vgl. Protokoll der Nationalsynode 83/Basel/1957, S. 41. Die liturgiewissen-
schaftlich begriindeten Einsichten und Impulse in der Revisionsarbeit vermittelten
die Fachvertreter an der Christkatholisch-Theologischen Fakultiit der Universitiit
Bern: Prof. Dr. Albert Emil Riithy (1901-1976) und Prof. Dr. Herwig Aldenhoven
(1933-2002), die 1942-1971 bzw. 1971-2000 ihren Lehrauftrag fiir Liturgik wahr-
nahmen.

Zu den «liturgischen Biichern» zihlen das (grossformatige) Altarmissale, das
Rituale und das fiir die Gemeinde gedachte Gebetbuch, das seit 1893 mit einem Ge-
sangbuch verbunden ist. Zu Letzterem vgl. die historische Skizze von Urs VON ARX,
Christkatholische Gesangbiicher in der deutschsprachigen Schweiz [= Sachreferenz
C5], in: Okumenischer Liederkommentar zum Katholischen, Reformierten und
Christkatholischen Gesangbuch. Lieferung 6, Freiburg/Schweiz (Paulus)/Basel
(Reinhardt)/Ziirich (TVZ) 2009 [6 S.].

An der Revision waren mehrere Kommissionen beteiligt: a) die 1957 eingesetzte
«Kommission zur Revision der liturgischen Biicher», die von 1957 bis 1973 von
Prof. Riithy, danach von Pfr. Roland Lauber (Trimbach, spiter Rheinfelden) priisidiert
wurde. b) Zwei Gesangbuchkommissionen, deren erste — prisidiert von Hans Bieli,
Basel (1919-1995) — ihr Ergebnis 1978 in einer Publikation vorlegen konnte, die fak-
tisch nur ein Gesangbuch war, weil die Arbeit der Liturgiekommission nicht so rasch
vorangekommen war (vgl. Anm. 27); 1993 wurde eine neue Kommission unter dem
Vorsitz von Urs Schmitt, Ziirich, gebildet, deren Ergebnis in das aktuelle Gebet- und
Gesangbuch eingegangen ist; der Unterschied zur Vorgiingerausgabe ist freilich so
markant, dass von zwei Gesangbuchrevisionen gesprochen werden muss. ¢) Eine 1995
gebildete Kommission unter dem Vorsitz von Pfr. Prof. Christoph Fiihrer, Ziirich, die
eine Sammlung von Texten fiir das individuelle Beten vorbereitete. Vgl. die Berichter-
stattung in den Protokollen der Sessionen der Nationalsynode der Christkatholischen
Kirche der Schweiz: 137/2005/St. Gallen, S. 77-82; 140/2008/Magden, S. 57-61.

Zur christkatholischen Liturgiereform vgl. auch noch HERWIG ALDENHOVEN,
Gottesdienstliche Erneuerung in der Christkatholischen Kirche der Schweiz im
20. Jahrhundert. Die Revision der liturgischen Biicher, in: Bruno Biirki/Martin K16-
ckener (Hg.), Liturgie in Bewegung/Liturgie en mouvement, Freiburg/Schweiz (Uni-
versititsverlag)/Geneve (Labor et Fides) 2000, 295-309; Urs vON ARX, Tagzeitenli-

IKZ 103 (2013) Seiten 143181 143



Urs von Arx

franzosische Texte ein. Fiir den deutschsprachigen Teil wurde die Arbeit
im Wesentlichen mit der Herausgabe des zweibéindigen «Gebet- und Ge-
sangbuchs der Christkatholischen Kirche der Schweiz» in den Jahren
2004 bzw. 2008 beendet.?

Die Liturgiereform kam allerdings aus bestimmten Griinden in den
ersten Jahren nicht so recht voran. Das hat einmal damit zu tun, dass die
christkatholische Kirche (wie auch die deutsche altkatholische Kirche3,

turgie in der Christkatholischen Kirche der Schweiz, in: Martin Klockener/Bruno
Biirki (Hg.), Tagzeitenliturgie. Okumenische Erfahrungen und Perspektiven/Liturgie
des Heures. Expériences et perspectives cecuméniques, Fribourg (Academic Press)
2004, 223-251; pers., A New Prayer and Hymn Book for the Old Catholic Church in
Switzerland, in: StLi 35 (2005) 235-239.

2 Gebet- und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz [= CG I].
Herausgegeben von Bischof und Synodalrat der Christkatholischen Kirche der
Schweiz, Basel (Christkatholischer Medienverlag [Cavelti, Gossau]) o.J. [2004],
1181 S.; Gebet- und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Heilige
Woche: Palmsonntag bis Ostern [= CG II]. Herausgegeben von Bischof und Synodal-
rat der Christkatholischen Kirche der Schweiz, Basel (Christkatholischer Medienver-
lag [Cavelti, Gossau]) 2008, 240 S. Dazu erschien noch ein Begleitheft: Gebet- und
Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Begleitband. Herausgege-
ben von Bischof und Synodalrat der Christkatholischen Kirche der Schweiz, Basel
(Christkatholischer Medienverlag [Cavelti, Gossau]) 0.J. [2004], 110 S. Altarmissale
und Rituale liegen derzeit noch nicht in gedruckten Ausgaben vor, aber dies wird bald
der Fall sein.

Fiir die franzosischsprachigen Gemeinden in der Romandie liegen die Ergebnisse
der neueren Liturgiereform in Einzelbroschiiren vor, die hier nicht alle aufgezihlt
werden konnen. Die neuen Eucharistiegebete finden sich in: Eglise catholique-chréti-
enne de la Suisse: Livre de priere — Liturgie de I'Eucharistie, Edité par I'évéque et le
conseil synodal de I'Eglise catholique-chrétienne de la Suisse, Allschwil (Christka-
tholischer Medienverlag) 2009, 62 S.

3 Neben der damaligen schweizerischen altkatholischen Liturgiereform ist vor
allem die deutsche zu nennen, fiir die der seit 1886 in Bern lehrende Adolf Thiirlings
(1844-1915) die Federfiihrung iibernommen hatte. Thiirlings ist zudem das erste mit
Noten versehene schweizerische Gesangbuch (1893) zu verdanken, das sich im We-
sentlichen ebenfalls bis in die 1970er-Jahre gehalten hat. Dass Thiirlings «als der
Schépfer der [sic] altkatholischen Liturgie» schlechthin zu gelten habe, ist freilich
eine chronologisch und sachlich unhaltbare Behauptung, die auf CONSTANTIN NEU-
HAUS, Bibliographie des Altkatholizismus, in: Friedrich Sigmund-Schultze (Hg.),
Ekklesia, Band I1I/11: Die Altkatholische Kirche, Gotha (Klotz) 1935, 114—148, hier
134, zuriickgeht und sich dann in manchen Selbst- und Fremddarstellungen des Alt-
katholizismus wiederholt hat, z.B. KURyY, Kirche (wie Anm. 6), 509.

144



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

worauf ich hier aber nicht niher eingehen kann*) im Zusammenhang mit
der Organisation eines Bistums fiir die antivatikanisch gesinnten Katholi-
ken in den zwei Jahrzehnten nach dem Konzil von 1870 bereits eine
Liturgiereform, zumal der Messliturgie, durchgefiihrt hatte. Die im We-
sentlichen vom ersten Bischof Eduard Herzog (1841-1924) geschaffene
christkatholische Messliturgie von 1879/80, die bis in die 1970er Jahre
in kaum veridnderter Gestalt verwendet wurde, galt selbst im Urteil von
Aussenstehenden wie etwa Ludwig Winterswyl® oder auch Friedrich Hei-

4 Vgl. dazu Urs vOoN ARX, Trends and Developments in Modern Western Euro-
pean Old Catholic Liturgy, with a Focus on the Swiss Church, in: PNCC Studies 10
(1989) 9-39, hier 9-13 [Lit.]. Die mehr oder weniger vom rémischen Canon missae
abweichenden altkatholischen Eucharistiegebete der Schweiz 1880 (E. Herzog), von
Deutschland 1888 (A. Thiirlings, mit zwei unterschiedlichen Messordnungen und
Eucharistiegebeten) — deren 1. Messordnung auch von der altkatholischen Kirche im
Habsburgerreich tibernommen wurde — und der Niederlande (1910) sowie auch das
anglikanische «Book of Common Prayer» werden mit dem «alte(n) katholische(n)
Kulturerbe» des romischen Kanons verglichen und positiv bewertet von LUbwIG
WINTERSWYL, Das eucharistische Hochgebet in den altkatholischen Liturgien, in:
IKZ 24 (1934) 1-46. Eine aus anderer Perspektive erfolgte und viel kritischere Beur-
teilung der Eucharistiegebete in vier altkatholischen Messordnungen, nimlich der
Schweiz (1880) und Deutschlands (1888 sowie 1959, welch Letztere von Pfr. Kurt
Pursch [1914-1991] bearbeitet wurde und deren Eucharistiegebet noch stirker dem
Canon Romanus verpflichtet ist als dasjenige der 2. Messordnung von Thiirlings),
findet sich bei HERWIG ALDENHOVEN, Darbringung und Epiklese im Eucharistiege-
bet. Eine Studie iiber die Struktur des Eucharistiegebetes in den altkatholischen Li-
turgien im Lichte der Liturgiegeschichte, in: IKZ 61 (1971) 79-117, hier 80-95; 150-
189; 62 (1972) 29-73, hier 33-53. Unberiicksichtigt bleiben bei Aldenhoven die da-
mals (bis 1970) verwendeten Eucharistiegebete der altkatholischen Kirchen in Nord-
amerika (PNCC) und Polen, weil sie sich, wie auch das niederlindische von 1910,
kaum vom réomischen Canon missae unterschieden.

5 Vgl. Messliturgie der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Genehmigt
durch die Synode von Genf 1880, Bern (Wyss) 0.J., 48 S.; Messliturgie der christka-
tholischen Kirche der Schweiz. Genehmigt durch die Synode von Genf 1880. Zweite,
verbesserte und vermehrte Auflage, Bern (Wyss) 1905, 118 S.; Livre de priéres litur-
giques a I'usage des Catholiques-chrétiens de la Suisse. Approuvé par le Synode nati-
onal, réuni A Bile, dans sa séance du 9 Juin 1881, Geneve (Taponnier et Studer) 1881,
VIII und 169 S.

6 Vgl. WINTERSWYL, Hochgebet (wie Anm. 4) 40-42: «Das Hochgebet der
christkatholischen Liturgie ist aber keineswegs nur durch dieses Verbundensein mit
alter und neuer rémischer und mit anderer abendlindischer Tradition gekennzeichnet,
sondern hat dazu eine ausgepriigte und lebendige Eigenart, die als reife Frucht bi-
schoflichen Pneumas und als Ausdruck einer urspriinglichen und kernigen Frommig-
keit ganz biblisch und dennoch als eine originale Leistung Bischof Herzogs, als das

145



Urs von Arx

ler” als derart vorbildlich, dass eine éltere christkatholische Generation im
Klerus kaum bereit war, diese mit den unterdessen beachtlichen Ergebnis-
sen der interkonfessionellen Liturgischen Bewegung und des «ressource-
ment patristique» kritisch zu konfrontieren und allenfalls zu revidieren.

herrlichste Geschenk an seine schweizer Kirche, nicht hoch genug bewertet werden
kann. Es gibt kein anderes Hochgebetsformular, das, ohne in theologische Darlegun-
gen zu verfallen, so klar und wesenhaft die biblische, urkatholische und altliturgische
Auffassung vom Messopfer wiedergibt: Es gibt nur ein einmaliges, fiir immer genii-
gendes Opfer Christi, seinen Opfertod; das hl. Abendmahl ist dessen Gediichtnis und
eben deshalb Darstellung und Vergegenwirtigung des einen Erlésungsopfers Christi.
Als Opfermahl begriindet es die Gemeinschaft der Glaubigen untereinander.» Dieses
Lob trug sicher dazu bei, dass sich z.B. Bischof Urs Kiiry Reformwiinschen hinsicht-
lich der Messliturgie gegeniiber eher verschloss; er spielt auf Winterswyls Urteil an
in: Urs KURy, Die Altkatholische Kirche (KW 3), Stuttgart (EVW) 1966, 89. Zu
Winterswyls (1900-1942) damaligen Kontakten mit der christkatholischen Kirche
und seinen Hoffnungen auf eine Anstellung an der Berner Fakultit vgl. BIRGIT JEGG-
LE-MERZ, Erneuerung der Kirche aus der Liturgie. Der Pastoralliturgiker Athanasius
Wintersig/Ludwig A. Winterswyl (LQF 84), Miinster (Aschendorff) 1998, 109-120.
7 F. Heiler (1892-1967) hat sich mehrmals iiber die altkatholische Messe lobend
gedussert. Er kommt bei einem Vergleich der Stidrken und Schwiichen des romisch-ka-
tholischen und des evangelischen Gottesdienst zu folgendem Fazit: «Evangelische
Katholizitiit — dieses Ideal war einmal bereits im Gottesdienstleben verwirklicht, und
zwar in der alten Kirche. Heute hat es seine Stitte in der kleinen altkatholischen Kir-
che ... (in anndhernder Form ist es auch in der anglikanischen und der schwedischen
Kirche verwirklicht).» Vgl. FRIEDRICH HEILER, Evangelische Katholizitit, in: ders.,
Das Wesen des Katholizismus. Sechs Vortrige, gehalten im Herbst 1919 in Schweden,
Miinchen (Reinhardt) 1920, 92115, hier 109; wieder abgedruckt in: DERs., Evangeli-
sche Katholizitit. Gesammelte Aufsitze und Vortriige. Band I, Miinchen (Reinhardt)
1926, 150-170, hier 172. Spiiter sieht er in der katholisch-apostolischen und in der
altkatholischen Eucharistiefeier eine vorbildliche Erneuerung der altchristlichen Got-
tesdienstform, und er zitiert dabei zustimmend auch eine Einschitzung der (christka-
tholischen) Messe durch den kurz zuvor verstorbenen Bischof Eduard Herzog; vgl.
FriepricH HEILER, Katholischer und evangelischer Gottesdienst. 2. vollig neue be-
arbeitete Auflage [der Stockholmer Konferenz «Leben und Arbeit» 1925 gewidmet],
Miinchen (Reinhardt) 1925, 58—60; in der 1. Auflage von 1921 (Miinchen: Kaiser,
1921) anerkennt er den hohen Wert der beiden genannten Gottesdienstformen, hilt sie
aber nicht als erstrebenswert, «wo sie nicht besteht» (45). Heiler sah zudem in Bischof
Herzog «die idealste und ergreifendste Verkorperung <evangelischer Katholizitiit>,
die wir in der katholischen Kirchengeschichte der letzten 100 Jahre finden», und dazu
gehort eben auch der Umstand, dass er der Schopfer des Eucharistiegebets seiner
Kirche war; vgl. FRIEDRICH HEILER, Fiinfzig Jahre Altkatholizismus. Zum Tode von
Bischof Eduard Herzog (23.3.1924), in: ChW 37 (1924), Nr. 33-36; wieder abgedruckt
in: DERS., Evangelische Katholizitiit, a.a.0., 9-37, hier 11. Heiler soll von Herzog als
Nachfolger gewiinscht worden sein, vgl. FRIEDRICH HEILER, Meine 6kumenischen

146



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

Jene erste Reform zielte darauf, Formulierungen im Eucharistiegebet
wie auch in den Offertoriumstexten zu vermeiden, die so verstanden wer-
den konnten, als ob die Kirche Leib und Blut Christi als eine wie auch
immer verstandene Opfergabe Gott darbringe oder in der Messliturgie
eine wenn auch als Vergegenwiirtigung interpretierbare Wiederholung des
Kreuzesopfers vollzogen werde. Daher fehlt im Eucharistiegebet jegliche
Rede einer Darbringung der eucharistischen Gaben. So steht etwa anstelle
einer solchen Aussage, die dem «offerimus» im Unde et memores des ro-
mischen Kanons entsprechen konnte, der Satz: «Ihn [deinen Sohn] stellen
wir dir dar als unser reines, heiliges und unbeflecktes Opfer.» Weiter heisst
es: «Mitleid hat er gehabt mit unserer Schwachheit und uns in der Anord-
nung dieser Feier seines Leibes und Blutes einen Altar errichtet, an dem
wir Erbarmung finden und Gnade bei dir erlangen immerdar. Fiirbittend
tritt nun der unter uns weilende und ewig vor deinem Angesicht stehende
Hohepriester fiir uns ein, um uns selig zu machen.» Diese vor allem am
Hebrierbrief orientierte kleine Meditation® iiber das Erlosungsopfer
Christi, die auch die Kurzanamnese und eine Kommunionbitte enthiilt,
steht zwischen dem Einsetzungsbericht und den Kommemorationen der
Heiligen, Verstorbenen und Lebenden. Es waren gerade derart formulier-
te Passagen, denen das Lob der genannten Autoren galt.

Eine weitere markante Anderung des schweizerischen (und des ersten
deutschen) Eucharistiegebets im vorletzten Jahrhundert war die Einfii-
gung einer expliziten Heilig-Geist-Epiklese zwischen einer wiederum me-
ditativ erweiterten, einzigen Annahmebitte (mit Elementen aus 7Te igitur
und Supra quae des Canon Romanus) einerseits und dem Einsetzungsbe-
richt andererseits®. Die Stellung vor dem Letzteren ist der auch von Herzog

Begegnungen, in: ders., Vom Werden der Okumene. Zwei Vorlesungen (OR.B 6),
Stuttgart (EMV) 1967, 5-26, hier 17-18 (vgl. BABe, AH 113, 422-425). Seine spiite-
re Bitte um die Weihe zum Bischof der Hochkirchlichen St.-Johannes-Bruderschaft
hat Herzogs bischoflicher Nachfolger, Adolf Kiiry, bzw. die Internationale Altkatho-
lische Bischofskonferenz abgelehnt; er erhielt sie 1930 in Riischlikon ZH von einem
sog. episcopus vagans der Vilatte-Sukzession, der friiher christkatholischer Pfarrer
in La Chaux-de-Fonds gewesen war (Pierre Gaston Vigué).

8 Der hier und anderswo — wenn auch unaufdringlich — vorliegende belehrende
Ton ist wohl ein Erbe der katholischen Spitaufklirung.

9 Sie miisste im Sinn der spiiteren, fragwiirdigen Terminologie trotz einer gewis-
sen Linge als «Wandlungsepiklese» bezeichnet werden: «Sende uns also, wir bitten
dich demiitig, deinen Heiligen Geist, den Spender alles Lebens und aller Heiligung,
und lass diese Gaben der Erde zu himmlischen, verklirten, geistigen Opfergaben
geweiht werden, auf dass das Brot, das wir brechen, sei die Gemeinschaft des Leibes

147



Urs von Arx

vertretenen westlich-mittelalterlich Standardauffassung geschuldet, dass
die in den Einsetzungsberichten iiberlieferten Worte Christ die Konsekra-
tion, die Wandlung der Gaben Brot und Wein in Leib und Blut Christi
bewirken.

Da solche Heilig-Geist-Epiklesen (als knapp formulierte sog. Wand-
lungsepiklesen) vor dem Einsetzungsbericht nunmehr auch bei den im
«Missale Romanum» von 1970 publizierten neuen Hochgebeten vorkom-
men!?, konnte man auf altkatholischer Seite darin eine nachtridgliche Be-
statigung der eigenen liturgischen Vorreiter-Reformen sehen, vergleichbar
etwa der ebenfalls schon lange vorweggenommenen Einfithrung der
Volkssprache als einem wichtigen Element der sog. «participatio actuo-
sa»!'!l, Warum also sollte man gerade beim Eucharistiegebet etwas dndern?

Mit der Zeit schwand der Widerstand. Dazu hat auch die Dissertation
des seit 1971 an der Christkatholisch-Theologischen Fakultit der Univer-
sitit Bern lehrenden Liturgikers und Systematikers Herwig Aldenhoven
beigetragen. Der Titel der Arbeit!? lautet «Darbringung und Epiklese im
Eucharistiegebet», nicht etwa «Einsetzungsbericht und Epiklese», auf de-
ren Stellung zueinander die Frage nach der Grundstruktur eines Eucha-
ristiegebets bisweilen reduziert wird. Die Frage nach dem Sinn einer mit

des Herrn, und der Kelch, den wir segnen, die Gemeinschaft des Blutes Jesus Christi
(welcher am Vorabend ...).» Die an die oben zitierte, am Hebrierbrief orientierte Me-
ditation anschliessende Bitte fiir die Kommunikanten ist nicht als Epiklese formu-
liert: «Verleihe also, wir bitten dich demiitig, Herr, himmlischer Vater, dass wir alle,
die wir an diesem Altare den hochheiligen Leib und das Blut deines Sohnes empfan-
gen, mit aller himmlischen Segnung und Gnade erfiillt werden.» Die Vorlage der
zweiten Satzhilfte, nimlich Supplices, 1st klar erkennbar.

10 Ein dlteres Beispiel findet sich z.B. im «Communion Office» von 1764 der
«Scottish Episcopal Church», das aus einem in Schottland wegen seines hochkirchli-
chen Charakters zuvor nie verwendeten Gebetbuch von 1637 iibernommen wurde;
vgl. JAMES CoopPER (Hg.), The Book of Common Prayer of the Sacraments and Other
Parts of Divine Service for the Use of the Church of Scotland. Commonly Known as
Laud’s Liturgy (1637), Edinburgh (Blackwood) 1904; BRADSHAW/JOHNSON, Liturgies
(wie Anm. 17), 281.

Il Wie frith dieses Anliegen erscheint, erhellt aus dem Umstand, dass das von
Epuarp HERZOG herausgegebene Christkatholische Gebetbuch fiir gemeinsamen
Gottesdienst, Bern (Wyss) 1879 — es wurde ein Jahr spiiter durch die Nationalsynode
als offiziell erkldart —, Texte der tatsidchlich deutsch gefeierten Liturgie enthielt und die
dafiir infrage kommenden Stiicke auch fiir den Privatgebrauch und fiir Hausgottes-
dienste empfohlen wurden, also keine wihrend des Gottesdienstes von den Gliiubigen
zu betenden Messmeditationen bot.

12 Vgl. Anm. 4.

148



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

Wortern wie «mQoop€pev» bzw. «offerre» ausgedriickten Handlung
muss vielmehr mit der Frage verbunden werden, in welchem unmittelba-
ren literarischen Kontext eines konkreten Eucharistiegebets sie steht. Das
ist in der Regel eine an Gott gerichtete Bitte um Annahme und/oder Hei-
ligung der Gaben, zunichst mal ungeachtet der Frage, ob es sich um eine
Epiklese im prignanten Sinn handelt oder nicht — denn jede Epiklese, ob
Logos- oder Geistepiklese, ist eine Bitte. Wo diese Bitte aber ihrerseits
ihren literarischen Platz im ganzen Eucharistiegebet hat oder haben soll,
ldsst sich — zumindest in einer altkatholischen Perspektive — nur entschei-
den, wenn man die Vorgaben altkirchlicher Eucharistiegebete in einer ge-
wissen Breite beriicksichtigt, sich also nicht nur am romischen Canon
missae bzw. an seinen rekonstruierbaren Frithformen orientiert.

Das eben hat Aldenhoven getan. Dabei hat sich ihm wie damals auch
ungezihlten anderen Liturgiewissenschaftern quer durch die Konfessio-
nen das in der «Traditio Apostolica» (TradAp) c. 4 iiberlieferte Eucha-
ristiegebet als ein Referenztext dargeboten!3: nicht nur als Modell fiir ein
urspriingliches Eucharistieverstindnis der Alten Kirche, sondern auch als
Text, der die Art der Unterschiede in anderen eucharistischen Traditionen
(besonders im romischen Kanon) in einem heuristischen Sinn besser er-
kennen lisst. Dass heute aufgrund der neueren Arbeiten von Christoph
Markschies, Paul Bradshaw!* u.a. weder die Datierung der ganzen Kir-

13 Schon JoHANN FRIEDRICH, Gott ist meine einzige Hoffnung. Christkatholi-
sches Andachtsbuch, Leipzig (Honer) 1872, bezieht sich in den erliuternden Vorbe-
merkungen zur hl. Messe (1-76) wiederholt auf orientalische Traditionen und stellt in
der Wiedergabe der Messe (77-133) ab dem Kanon dem romischen Text die damals
so genannte dthiopische Liturgie (als die urspriinglichste) in synoptischer Anordnung
zur Seite (96-130). Beim Eucharistiegebet (96-109) handelt es sich um die &thiopi-
sche Version von TradAp 4. Friedrich kommentiert diesen Text freilich ganz im Sinn
der spiteren westlichen Konsekrationstheorie (17).

14 Vgl. CHRISTOPH MARKSCHIES, Wer schrieb die sogenannte Traditio Aposto-
lica? Neue Beobachtungen und Hypothesen zu einer kaum losbaren Frage aus der
altkirchlichen Literaturgeschichte, in: Wolfram Kinzig/Christoph Markschies/Mar-
kus Vinzent, Tauffragen und Bekenntnis. Studien zur sogenannten «Traditio Aposto-
lica», zu den «Interrogationes de fide» und zum «R6mischen Glaubensbekenntnis»
(AKG 74) Berlin (de Gruyter) 1998, 1-74; PAUL F. BRADSHAW/MAXWELL E. JOHN-
sON/L. EpwaARrD PHiLLIps, The Apostolic Tradition. A Commentary, Minneapolis
MN (Fortress) 2002; eine teilweise abweichende Meinung vertritt ALISTAIR STE-
WART-SYKES (Hg.), Hippolytus: On the Apostolic Tradition. An English Version wi-
th Introduction and Commentary, Crestwood NY (SVSP) 2001. Dennoch gelten
«Traditio Apostolica» und Canon Romanus als die «grossen Traditionsformulare»,
denen in GERHARDS U.A. (Hg.), Prex Eucharistica. Band III (wie Anm. 17), zwei

149



Urs von Arx

chenordnung wie auch speziell des Eucharistiegebets ins friihe 3. Jahrhun-
dert noch die Zuschreibung an den romischen Gegenbischof Hippolyt
noch die Lokalisierung des Eucharistiegebets in Rom so zuversichtlich
behauptet werden kann wie frither — fiir Letzteres kommt eher eine west-
syrische Herkunft in Frage'> — und dass iiberhaupt der in der Liturgiere-
form rezipierte Text eine moderne Rekonstruktion aus verschiedenen
Ubersetzungen einer verlorenen griechischen Vorlage ist!6 — all das éindert
m.E. wenig am Faktum, dass wir es dennoch mit einem sehr friithen, wenn
nicht dem éltesten Beispiel eines Eucharistiegebets zu tun haben, das ei-
nen im Wortlaut integrierten Einsetzungsbericht aufweist. Ein solcher
Einsetzungsbericht oder auch nur eine Anspielung im Sinn eines Rekurses
auf das Handeln Jesu beim Letzten Mahl, wie wir es in der ebenfalls sehr
alten ostsyrischen Anaphora von Addai und Mari finden, gehort ndmlich
nicht seit apostolischen Zeiten zum selbstverstiindlichen Bestand eines
Eucharistiegebets. Die neueste Forschung legt vielmehr nahe, dass dies im
Verlauf des 4. Jahrhunderts zum Normalfall wird, was auch fiir das Sanc-
tus und fiir explizite Heilig-Geist-Epiklesen zutrifft!?. Mit dieser Sicht ist

theologische Kommentare von Marcel Metzger (263-280) und Josef Schmitz (281-
310) gewidmet sind.

15 Vgl. MATHIEU SMYTH, The Anaphora of the So-called Apostolic tradition and
the Roman Eucharistic Prayer, in: Maxwell E. Johnson (Hg.), [ssues in Eucharistic
Praying in East and West. Essays in Liturgical and Theological Analysis, Collegevil-
le MN (Liturgical Press) 2010, 71-97,

16 Die massgebliche Rekonstruktion stammt von BERNARD BoTTE, La Tradition
apostolique de Saint Hippolyte. Essai de reconstruction (LQF 39), Aschendorff
(Miinster) 1963,5., verbesserte Auflage 1989.

17 Vgl. etwa REINHARD MESSNER, Grundlinien der Entwicklung des eucharisti-
schen Gebetes in der frithen Kirche, in: Albert Gerhards u.a. (Hg.), Prex Eucharistica.
Band I1I: Studia. Pars prima: Ecclesia antiqua et occidentalis (SpicFri 42), Fribourg
(Academic Press) 2005, 3—41; PauL F. BRaADsnaw/ MAXWELL E. JouNsoN, The
Eucharistic Liturgies. Their evolution and interpretation (ACC 87), London (SPCK)
2012. Immer noch lesenswert ist HANS BERNHARD MEYER, Eucharistie. Geschichte,
Theologie, Pastoral (= GdK 4), Regensburg (Pustet) 1989. Einen Uberblick iiber die
frithe Liturgiegeschichte auf dem neuen Stand der Forschung bietet REINHARD MESS-
NER, Der Gottesdienst in der vornizinischen Kirche, in: Luce Pietri (Hg.), Die Zeit
des Anfangs (bis 250) (= GCh 1), Freiburg i.Br. (Herder) 2003, 340-441.

In diesen Zusammenhang sei noch daran erinnert, dass eine bildliche Darstellung
des Letzten Mahles Jesu mit den Zwolfen anscheinend erst im 6. Jahrhundert nach-
weisbar ist (S. Apollinare Nuovo in Ravenna — mit 7 Broten und 2 Fischen), wiihrend
Darstellungen christlicher Gemeindemiihler mit Broten, Fischen und Wein (z.B. die
Sakramentskapelle A 3 der Calixtuskatakombe, 3. Jh.) oder symbolische Verweise

150



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

iibrigens auch der Abschied von einer anderen, friiher breit vertretenen
Annahme verbunden, man miisse zwischen «eigentlichen» Eucharistie-
feiern (deren Gebete explizit auf das Letzte Mahl Jesu und seinen Opfer-
tod am Kreuz rekurrieren) und «blossen» Agapefeiern (wo das nicht der
Fall ist) unterscheiden; als Paradebeispiel fiir Letztere galten die Mahlge-
bete der Didache (c. 91.)'3.

Fiir Aldenhoven war das Eucharistiegebet der «Traditio Apostolica»
ein Beispiel fiir jenen in Ost und West verbreiteten Typus eines eucharis-
tischen Gebets, das — im Unterschied etwa zum romischen Messkanon —
eine einigermassen lineare Gedankenfiihrung aufweist, das sich also
durch eine strukturelle Transparenz auszeichnet, was die Rezeption durch
die Mitfeiernden erleichtert. Was das impliziert, erldutere ich kurz anhand
der Konsenserklirung, welche die 20. Internationale Theologenkonferenz
von 1979 zur Theologie des Eucharistiegebets verabschiedet hat; Alden-
hoven war dabei fiir die Schlussredaktion des Textes verantwortlich!®,
Dieser Konsens sollte eine Wegweisung fiir neu zu schaffende Eucha-
ristiegebete fiir die altkatholischen Kirchen sein.

Bevor ich weiterfahre, ist eine Zwischenbemerkung iiber die jurisdiktionelle Ei-
genstindigkeit der altkatholischen Kirchen am Platz. Zu dieser Autonomie, die
freilich immer durch die gemeinsame Verantwortung fiir die Einheit in der Kon-
tinuitit mit dem katholischen und apostolischen Glauben beschriinkt ist, gehort,
dass jede Kirche eigene liturgische Ordnungen hat; diese sind selbstverstindlich
in ihren Grundziigen hinreichend konvergent. Gemeinsame, von der Internationa-
len Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK) verabschiedete Formulare sind der-
zeit nach wie vor nur die Weiheliturgien von Ménner und Frauen in das « Aposto-
lische Amt» (Episkopat, Presbyterat, Diakonat). Fiir die Ausarbeitung war die

darauf (z.B. die «Victoria eucharistica» in der Basilika von Aquileja, 4. Jh.) friiher
vorkommen; vgl. KLaus WESSEL, Abendmahl und Apostelkommunion, Reckling-
hausen (Bongers) 1964, 6-11; GRAYDON F. SNYDER, Agape, Eucharist and Sacrifice
in Early Christian Art, in: Heidi J. Hornik/Mikeal C. Parsons (Hg.), Interpreting
Christian Art. Reflections on Christian Art, Macon GA (Mercer UP) 2003, 53-64.

18 Obige Formulierung impliziert freilich nicht die Erledigung der bekannten
These von H. Lietzmann, wonach im Neuen Testament und in der nachapostolischen
Zeit zwei Mahltypen nachweisbar sind: die eine gehe auf die jiidische Mahlpraxis, die
auch Jesus mit seinen Jiingern gepflegt hat, zuriick, die andere auf das Letzte Mahl
Jesu und seinen Auftrag zum Todesgedichtnis; vgl. HANS LIETZMANN, Messe und
Herrenmahl. Eine Studie zur Liturgie (AKG 8), Berlin (de Gruyter) 1926, 249-255.
Ich kann darauf hier nicht niher eingehen.

19 Konsens der [20.] Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz Alten-
berg bei Koln, 24.-28. September 1979, in: IKZ 70 (1980) 226-229.

151



Urs von Arx

nach 1948 und 1952 im Jahr 1974 (wieder)errichtete Internationale Altkatholische
Liturgieckommission (IALK) besorgt?. Trotz der kanonischen Eigenstindigkeit
der Kirchen wurde aber schon friiher gelegentlich die Notwendigkeit verspiirt,
sich im Blick auf eine grossere Einheitlichkeit der Liturgien oder eine gemeinsa-
me Inangriffnahme von Reformpostulaten auszutauschen, so etwa auf den Theo-
logenkonferenzen von 1953 (Busse), 1954 (Neugestaltung des Missale) und 1956
(Fragen zum Offertorium) oder auf dem 18. Internationalen Altkatholikenkon-
gress von 1961 in Haarlem (u.a. Referate zur Liturgiereform)?!. In dieser Tradition
steht der Konsens von 1979, wobei zu prizisieren ist, dass ein solcher Konsens in
liturgicis hier m.W. zum ersten Mal erreicht worden ist — zumindest auf dem Pa-
pier, wenn auch nicht unbedingt in der Praxis??.

20 Die Texte wurden 1983/85 von der IBK verabschiedet und haben mit geringen
Abweichungen Eingang in die liturgischen Biicher der einzelnen altkatholischen Kir-
chen gefunden; nur kleine Anderungen ergaben sich aus der in den spiiten 1990er-Jah-
ren in den westeuropiischen altkatholischen Kirchen eingefiihrten Ordination von
Frauen zum priesterlichen Dienst (fiir den Diakonat waren schon vorher auch Frauen
vorgesehen).

Dass die altkatholischen Kirchen der Utrechter Union eine gemeinsame Weihe-
liturgie haben, ist nicht neu: Ein gemeinsames (von Herzog geschaffenes) Formular
fiir die Priesterweihe und die sog. niederen Weihen wurde 1889 veroffentlicht: Die
Riten der priesterlichen Weihen. Nach dem Pontificale Romanum bearbeitet und her-
ausgegeben im Auftrag der altkatholischen Bischofskonferenz, Bern (Wyss) 1899, 58
S. Aus Anlass der Konsekration von Anthony Stanislaus Kozlowski (Chicago) in Bern
im Jahr 1897 entstand ein Formular fiir die Bischofsweihe: Ritus der Konsekration
eines Bischofs, 0.0. [Bern (Wyss)] und 0.J. [=1897], 16 S. Beide Weiheformulare sind
auch ins Niederldndische iibersetzt worden: De Gebeden en Plechtigheden der Wij-
dingen van het Priesterschap, naar het Pontificale Romanum bewerkt en uitgegeven
op last van de Oud-Katholieke Bisschoppen-conferentie, Amsterdam (Boek- en
Kunstdrukkerij v/h Roeloffzen-Hiibner & van Santen) 1900, 98 S.; De Gebeden en
Plechtigheden der Wijdingen van het Priesterschap. Naar het Pontificale romanum
bewerkt en uitgegeven door de Bisschoppen der Oud-Katholieke Kerk van Nederland
volgens besluit der internationale Bisschoppenconferentie. Tweede druk, Utrecht
[s.n.] 1942, 108 S. (Mitteilung D. Schoon).

2l Vgl. dazu voN ARKX, Trends (wie Anm. 4), 14; Urs KURY, Die Internationalen
altkatholischen Theologentagungen von 1950-1971, in: IKZ 67 (1977) 151-165. 178—
179; M.J. AARENTS (Red.), Bericht iiber den XVIIIL. Internationalen Altkatholiken-
kongress. 20. bis 25. September 1961 in Haarlem (Niederlande), in: IKZ 51 (1961)
197-291, hier 227-256.

22 Vgl. IKZ 70 (1980) 226-229. Zum Thema der Konferenz «Die Theologie des
Eucharistiegebetes» finden sich im selben IKZ-Heft die Texte der vier dort gehaltenen
Referate: HaNs-JoacHIM ScHULZ, Das frithchristlich-altkirchliche Eucharistiegebet:
Uberlieferungskontinuitit und Glaubenszeugnis (139-153); SiGisBERT KRAFT, Gratias
agimus (154-190); CHRrISTIAN OEYEN, Altkatholische Stellungnahmen zur Theologie
des eucharistischen Hochgebets (191-211); HERWIG ALDENHOVEN, Die spirituell-theo-

152



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

Der Konsenstext skizziert zwei Varianten einer altkirchlichen Grund-
struktur, die fiir eine altkatholische prex eucharistica in Frage kommt,

«2.1.1 Die erste Variante ist im éltesten Modell eines Eucharistiegebetes
bei Hippolyt bezeugt und wurde in einem Teil des Westens (Gallien-Spa-
nien) und im Osten vorherrschend??. Sie zeichnet sich durch Durchsichtig-
keit und Geschlossenheit des Aufbaus aus. Der Danksagungscharakter des
Eucharistiegebetes als Ganzes tritt in ihr besonders deutlich hervor.

2.1.2 Diese Variante der altkirchlichen Grundstruktur hat im einzelnen fol-
gende Gestalt:

— einleitender Dialog

—  Danksagungsteil (Lob und Dank) [entweder: einheitliche Danksagung
einmiindend in Einsetzungsbericht oder: Prifation — Sanctus — Postsanctus,
einmiindend in Einsetzungsbericht]

—  Anamnese — Oblatio

-~ Epiklese (bezogen auf Gaben und Kommunikanten)

- Doxologie und Amen. _

2.2.1 Die zweite Variante entspricht dem seit dem 4. Jahrhundert bezeugten
alexandrinisch-rémischen Typus. In ihr steht vor dem Einsetzungsbericht
eine Bitte um Segnung der Gaben, die jedoch einen eigenen Charakter besitzt
und daher die epikletische Bitte fiir Gaben und Kommunikanten nach der

logischen Konsequenzen der Struktur des Eucharistiegebetes (212-225). Besonders
deutlich sind die Konvergenzen zwischen Schulz und Aldenhoven, nicht zuletzt in
ihrer Orientierung an der syro-byzantinischen Tradition, zu der nach heutigem Er-
kenntnisstand ja auch das Eucharistiegebet der TradAp wie auch die mit dem Namen
Basilius verbundenen Anaphora in ihren verschiedenen Versionen zu ziihlen sind.

23 Diese Einschiitzung ist, wie oben ausgefiihrt, aus historischen und gattungsge-
schichtlichen Griinden teilweise nicht mehr haltbar. Eine andere Frage ist es aber,
woran man sich bei der Gestaltung eines Eucharistiegebets orientieren soll, wenn
keine Art von «Heimatvorgaben» gemacht werden, etwa in dem Sinn, dass im Westen
nur ein Gebet aus der romischen Ritusfamilie — und das heisst letztlich nur der Canon
Romanus in Verbindung mit seinen im Lauf der Zeit zugewachsenen Interpretations-
vorgaben — als Vorlage in Frage kommt; dabei ist dieser als Ganzes doch ziemlich
eigenartig, wenn man ihn mit anderen 6stlichen und ausserromischen westlichen
Eucharistiegebeten vergleicht; vgl. SMYTH, Anaphora (wie Anm. 15), hier 76 und 85
(«... the Roman Canon, in its final form, appears to be a clumsy collection of dispara-
te pieces disfiguring a still visible archaic structure ...»). Eine ihnliche Kritik am ro-
mischen Kanon in seiner klassischen Gestalt, der einen Bruch in der friihen Liturgie-
tradition darstelle, findet sich wiederholt bei westlichen Theologen, von JOSEF
ANDREAS JUNGMANN, Missarum Sollemnia. Eine genetische Erklirung der romi-
schen Messe. Band 2, Wien (Herder) 31962, 127-138 (zuriickhaltend formuliert), bis
zu ARNOLD ANGENENDT, Lobpreis der Alten Liturgie?, in: StZ 228 (2010) 651-662.

153



Urs von Arx

Anamnese nicht ersetzt. Die Zusammengehorigkeit der Bitte um Heiligung

der Gaben und ihrer Empfinger nach der Anamnese ist wichtig?+.

2.2.2 Diese 2. Variante hat im einzelnen folgende Gestalt:

- einleitender Dialog

—  Danksagungsteil (Lob und Dank) [bestehend aus Prifation und Sanc-
tus, evtl. Postsanctus]

—  Segensbitte fiir die Gaben, einmiindend in

—  Einsetzungsbericht

-~ Anamnese — Oblatio

-~ Bitte um (Aufnahme und) Heiligung der Gaben und ihrer Empfinger

- Doxologie und Amen.»

Das erste von der schweizerischen Revisionskommission neu herausgege-
bene Eucharistiegebet folgte verstindlicherweise dem ersten Typus (heu-
te: CG 111)%5. Es fand in den 1970er-Jahren den Weg in die Gemeinden?®,
und zwar zunichst zusammen mit dem nur minim veridnderten alten Her-
zog-Gebet, auf das man aus Pietiitsgriinden nicht verzichten wollte?’. Aber
Letzteres geriet in den Kirchgemeinden iiberraschenderweise bald ausser
Ubung?8. So enthiilt das erneuerte schweizerische Gebet- und Gesangbuch

24 Es sei hier schon angemerkt, dass diesem zentralen Anliegen manche Eucha-
ristiegebete in den neuen altkatholischen liturgischen Biichern nicht Rechnung tra-
gen; vgl. unten S. 162f.

35 Die folgenden Angaben beziehen sich jeweils auf CG I (vgl. Anm. 2).

26 Messliturgie der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Zur Vorerprobung I.
Herausgegeben von der Kommission zur Revision der liturgischen Biicher der Christ-
katholischen Kirche der Schweiz, Allschwil (Schriftenverlag) 1971, 32 S. Das Biich-
lein enthielt auch die neu eingefiihrten Fiirbitten (oratio fidelium).

27 Die beiden Eucharistiegebete erschienen als Einlageblitter fiir die 1968 erschie-
nene 11. Auflage des bisherigen Gebet- und Gesangbuches, auf dessen minime Textre-
visionen hier nicht einzugehen ist. Sie wurden auch noch nacheinander im 1978 (21984)
erschienen Buch «Messliturgie und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche» abge-
druckt; dieses ist, wie der Name verrit, inhaltlich ein Torso, weil es sich faktisch um
ein — allerdings weitgehend erneuertes — Gesangbuch handelt (vgl. auch Anm. 1).

28 In Messliturgie der Christkatholischen Kirche. 2.Auflage. Im Auftrag des Bi-
schofs und des Synodalrats herausgegeben von der Kommission zur Revision der li-
turgischen Biicher, Allschwil (Schriftenverlag [Schiiler, Biel]) 1984, VIII und 42 S.,
war das Eucharistiegebet Herzogs durch das 1982 erschienene «Gemeinsame Eucha-
ristiegebet der Utrechter Union» ersetzt worden. In den 1990er-Jahren folgten dann
drei weitere Eucharistiegebete, die seit Advent 1998 den Gemeinden insgesamt vorla-
gen und alle auch — iiber das Sanctus hinaus — mit Gemeindeakklamationen versehen
waren (mit Ausnahme des Eucharistiegebets der «Traditio Apostolica», die — was bei
Bearbeitungen in anderen Kirchen kaum der Fall ist — ohne jede Modifikation oder
«Ergiinzung» geblieben ist).

154



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

von 2004 nur neue eucharistische Gebete?® und nur solche des ersten Ty-
pus — darunter auch das allen Kirchen der Utrechter Union gemeinsame
(CG 112) sowie eine deutsche Wiedergabe des Hippolyt zugeschriebenen
Eucharistiegebets aus der «Traditio Apostolica» (CG 115)3!. Fiir diese Ent-
scheidung wurden auch pastorale Griinde angefiihrt: Die Mitfeiernden
sollen bei aller textlichen Variabilitdt doch eine strukturelle Vertrautheit
spiiren konnen, denn die Gestalt der Eucharistiefeier — nicht exklusiv die
sprachlichen Texte — leistet ja auch einen mystagogischen Dienst: Hinfiih-
rung zum Glauben, der sich freilich nicht ohne die kirchlichen Grundvoll-
ziige martyria und diakonia als Weiterfithrung der leitourgia und mithin
ausserhalb des Gottesdienstes verleiblichen kann. Aus vergleichbaren
Griinden beschrinkt sich die schweizerische Reform — vielleicht aus dhn-
lichen Griinden die polnische — auf die im Vergleich zu den niederlindi-
schen (12), deutschen (23) und tschechischen (48) Biichern geringe Anzahl
von nur fiinf Eucharistiegebeten32.

29 In den Niederlanden und in Deutschland stehen die friiher iiblichen Eucha-
ristiegebete («Canon missae» bzw. dasjenige aus der 1. Messordnung von Thiirlings)
weiterhin in den liturgischen Biichern.

30 Dies geschah aus theologischen und pastoralen Griinden. Vgl. dazu auch
THADDAUS A. SCHNITKER, «Wir danken dir und bitten dich.» Das literarische Genus
des Eucharistiegebets und seine Konsequenzen fiir altkatholische Versionen dieses
Gebets, in: IKZ 87 (1997) 43-55.

31 Dieses ist grundsiitzlich vom zweiten neuen rémischen Hochgebet zu unter-
scheiden, wo der «Hippolytkanon» als Textsteinbruch fiir eine strukturell und litur-
gietheologisch ganz andere Form einer prex eucharistica verwendet wurde, indem in
den Text einerseits ein Sanctus, eine sog. (um den Heiligen Geist bittende) Wand-
lungsepiklese vor dem Einsetzungsbericht (und dazu auch noch die Interzessionen)
eingefiigt wurden, die originale Geistepiklese nach dem Einsetzungsbericht anderer-
seits stark verindert und auf eine knappe Kommunionbitte reduziert wurde. Diese
Hybridform fand, aus welchen Griinden auch immer, Nachahmung in anderen Kir-
chen. — CG 113 und 114 sind wie CG 111 christkatholische Schopfungen.

32 Vgl. Kerkboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, in opdracht van
het Collegiaal Bestuur samengesteld door de Bisschoppelijke Commissie voor de
Liturgische Musiek en de Bisschoppelijke Commissie voor de Liturgie, Baarn (Gooi
en Sticht) 1993, 1115 S.; Die Feier der Eucharistie im Katholischen Bistum der Alt-Ka-
tholiken in Deutschland, fiir den gottesdienstlichen Gebrauch erarbeitet durch die li-
turgische Kommission und herausgegeben durch Bischof und Synodalvertretung,
Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2006, 604 S. [friihere, nicht ganz textidenti-
sche Auflagen erschienen 1995 und 1997 (Miinchen)]; Liturgia Mszy Swigtej Kos-
ciotar Polskokatolickiego, Warszawa 1999, 187 S.; Eucharistikd slavnost Staroka-
tolické cirkve. Starokatolicky misdl, Praha (Biskupsky ordinaridt a synodni rada
Starokatolické cirkve v CR) 2001, 688 S. Die Altkatholische Kirche Osterreichs hat

155



Urs von Arx

2. Zur Architektur der christkatholischen Eucharistiegebete

Ich gehe nun auf die wichtigsten strukturell-inhaltlichen Aspekte der fiinf
Eucharistiegebete im CG ein, wobei fiir das Hippolyt zugeschrieben Ge-
bet (CG 115), weil es in der originalen Gestalt vorliegt, eine Reihe von
Bemerkungen nicht zutreffen, was ich aber nicht jeweils eigens anmerke.
Auf bestimmte Charakteristika von CG 114 komme ich im Zusammen-
hang mit Fragen nach einer Fortsetzung der Reform des Eucharistiegebets
zu sprechen (siehe 5.1). Formulierung und Sprache der Gebete im Einzel-
nen bleiben ausserhalb meiner Darstellung.

Ein jedes — durchgiingig an Gott gerichtete — Eucharistiegebet wird
gerahmt durch den — traditionsgeschichtlich sehr alten — Einleitungsdialog
zwischen Vorsteher bzw. Vorsteherin und der mitfeiernden Gemeinde ei-
nerseits und der Schlussdoxologie samt Amen — mit «abschliessender
Lobpreis» tliberschrieben — andererseits. Was dazwischen steht, wird mit
Uberschriften bezeichnet und damit auch gegliedert: Es sind dies «Lob-
preis und Dank» einerseits und «Darbringung» sowie «Bitte» (oder «Dar-
bringung und Bitte») andererseits; dabei wird «Bitte» noch mit «Epiklese»

derzeit keine eigene, in den Gemeinden allgemein befolgte offizielle liturgische Ord-
nung; zugelassen sind die (meist verwendete) deutsche und die schweizerische. Hin-
sichtlich der Kroatisch-Katholischen Kirche liegen mir keine Informationen oder
Quellen vor.

Zum Vergleich: Das «Book of Common Prayer» (1979) der amerikanischen Epis-
kopalkirche hat vier neue Eucharistiegebete (Rite Two), das «Book of Alternative
Services» (1985) der Anglikanischen Kirche von Kanada hat deren sechs, «Evangeli-
cal Lutheran Worship» (2006) der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Amerika
(ELCA) hat elf, «Common Worship» (2000) der Kirche von England hat acht (Order
One), «Kyrkohandboeken» (1986) der Kirche von Schweden hat sieben. Ubrigens
folgen die neuen Eucharistiegebete (wie eben auch die aus CG I) meist dem syro-by-
zantinischen Typus; bei der Kirche von England sind es vier von acht, bei der Kirche
von Schweden zwei von sieben; vgl. dazu BrRADSHAW/JOHNSON, Liturgies (wie
Anm.17), 318-331. Siehe auch FRANK C. SENN, New Eucharistic Prayers. An Ecume-
nical Study of their Development and Structure, New York (Paulist) 1978.

Abgesehen von der unterschiedlichen Zahl der Eucharistiegebete fillt auf, dass
ein Austausch von altkatholischen Eucharistiegebeten unter den Kirchen der Utrech-
ter Union, die sich ja auch als die altkatholische Kirche (im Singular) verstehen,
iiberraschend gering ist; eine Ausnahme bildet das tschechische Messbuch, das iiber
weite Strecken dem deutschen folgt. Vgl. zum Ganzen die Beitriige von Wietse van
der Velde, Hans Werner Schlenzig, Erich Ickelsheimer und Jerzy Bajorek wie auch
von David Holeton in diesem Heft.

156



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

niher bestimmt. Damit ist schon ein gewisses theologisches Verstindnis
des Eucharistiegebets angedeutet.

Mit dem Ausdruck «Lobpreis und Dank» sollen die Konnotationen
des griechischen Wortes evyaowotio eingefangen werden; entsprechend
beginnt auch jedes Gebet mit der Eingangsformel «Wir danken dir, Herr,
heiliger, Vater, allméchtiger ewiger Gott, und preisen dich durch unsern
Herrn Jesus Christus...». Lobpreis (gbhoyia) und Dank (elyaoiotia) bezie-
hen sich inhaltlich auf Gott, den Schopfer unserer Welt, und auf seine
Heilstaten fiir sein Volk, was je in einem pridikativ-anamnetischen
Sprechakt formuliert wird*. Dies kommt zuerst in einem in die Sanc-
tus-Akklamation einmiindenden Text zur Geltung. Dieser wird mit «Lob
und Dank — 1. Teil» iiberschrieben, aber zusitzlich auch noch in traditio-
neller Terminologie «Prifation [mit Sanctus]» genannt. Dieser zweite
Ausdruck passt letztlich aber nicht mehr so recht zum neuen Verstindnis
des Eucharistiegebets, denn er setzt voraus, dass nach einer «Vorrede»
oder «Einleitung» und dem sie abschliessenden Dreimalheilig das eigent-
liche Kerngebet erst beginne. Das entspricht dem herkommlichen Ver-
stindnis des Canon missae, das bisweilen auch im praktischen Vollzug
noch ein seltsames Weiterleben fristet®. Ich komme — im Ausblick auf
kiinftige Aufgaben — spiiter (5.1) nochmals auf die problematische Verbin-
dung von wechselnder Prifation mit ihrer am Liturgischen Jahr orientier-
ten Thematik einerseits und dem Gottes Majestit von der himmlischen
Kirche besungenen Sanctus (mit Benedictus) andererseits zurtick.

Mit «Lob und Dank — 2. Teil» bzw. «Postsanctus» wird die Weiterfiih-
rung iiberschrieben, die bis zum Ende des Einsetzungsberichts reicht. Das
«Postsanctus» leitet in den ersten drei Eucharistiegebeten rasch zur Ein-
setzung des kiinftigen kirchlichen Gedéchtnismahles im Letzten Mahl

3 Dass die schopfungstheologische und heilsgeschichtliche Thematik in den
konkreten Formulierungen oft zu wenig deutlich ist, bemingelt D. Holeton (s. in die-
sem Heft S. 63) zu Recht; vgl. auch unten S. 170 mit Anm. 71.

34 So etwa, wenn ab hier der gesungene Vortrag stets aussetzt und/oder die Ge-
meinde, durch Altarschellen aufgefordert, kniet. Die mit dem Te igitur einsetzende
Zisur beginnt sich schon im spiiten 8. Jahrhundert zu manifestieren. Dadurch wird die
Einheit des alten romischen Eucharistiegebets verunklirt, bzw. das Gebet wird unter
Abtrennung von «Lobpreise und Dank» schwergewichtig zu einem Konglomerat von
Bitten beziiglich der darzubringenden und dargebrachten Gaben Brot und Wein sowie
der Kommunikanten und der mit ihnen ekklesial verbundenen Menschen. Mit der
Zeit wird das T von Te igitur in den liturgischen Biichern als Initiale und zum Bild des
Gekreuzigten ausgestaltet; vgl. JUNGMANN, Sollemnia (wie Anm. 23), 132-133.

157



Urs von Arx

Jesu mit den Zwolfen, erkennbar am Auftrag «Tut dies zu meinem Ge-
dédchtnis», iiber’>. Es gehort mit zu den Heilstaten Gottes, die in der Sen-
dung des Sohnes und des Geistes ins Werk gesetzt sind.

Der Einsetzungsbericht kommt aber andererseits auch um des erst in
der folgenden «Bitte» genannten Anliegens jedes Mal explizit zur Spra-
che: Heiligung der Gaben Brot und Wein sowie der Kommunizierenden in
der dadurch manifestierten lokalen, zugleich auch weltweiten ekklesialen
Christuswirklichkeit, — und dies in der Erwartung der eschatologisch-kos-
mischen Vollendung der Oikonomia Gottes. Das begriindet die Stellung
des Einsetzungsberichtes am Ende des anamnetisch-lobpreisenden
Sprechaktes innerhalb des Eucharistiegebets. Es sei noch angemerkt, dass
die Worte Jesu im Einsetzungsbericht in den verschiedenen Eucharistie-
gebeten meist identisch sind; wichtig ist dabei der eschatologische Aus-
blick am Ende des Kelchwortes: «Tut dies zu meinem Gediichtnis, bis ich
das Mahl mit euch feiern werde im Reiche Gottes.»3¢

Was auf «Lobpreis und Dank» in den christkatholischen Eucharistie-
gebeten folgt, wird nicht durchwegs mit denselben Uberschriften bezeich-
net. Einmal erscheint «Darbringung und Bitte (mit Epiklese)» als ein ein-
ziger Block (so im Eucharistiegebet der Utrechter Union, CG 112), sonst
aber werden in den Uberschriften «Darbringung» und «Bitte (mit Epikle-
se)», mithin zwei Blocke, unterschieden (so in den anderen vier Gebeten,
CG 111, 113 und 114 sowie 115). Die Formulierung des Konsenses von
1979 legt eine Zweiteilung nahe: «Anamnese-Oblatio» und «Epiklese».
Wie dem auch sei, wichtig ist die innere Zuordnung der drei Elemente
Anamnese, Darbringung/Oblatio und Bitte/Epiklese in ihrem Gegeniiber
zu «Lobpreis und Dank». In diesem Gegeniiber ist, wie aus dem inneren
Gefille der drei Elemente hervorgeht und unten noch niiher erlautert wird,
am besten von einem «Bitte» genannten Block zu sprechen.

35 Zu CG 114 siehe unten.

36 Auf die exegetischen und liturgiegeschichtlichen Fragen, die sich zu den un-
terschiedlichen neutestamentlichen und anderen friihchristlichen Mahltexten stellen,
brauche ich hier nicht einzugehen; vgl. dazu den Beitrag von Birgit Jeggle-Merz in
diesem Heft. Meine Orientierung an einem Eucharistiegebet, das strukturell demje-
nigen aus TradAp 4 und anderen friihen Zeugnissen entspricht, setzt zudem schon
insofern eine theologische Entscheidung voraus, als die hier vorliegende Verfestigung
von zunichst ortlich und inhaltlich fluiden Elementen (wie etwa dem wortlich zitieren
Einsetzungsbericht oder der Geistepiklese, aber noch nicht dem Sanctus) nicht eigens
gegeniiber archaischen Friihformen oder aber biblischen Texten gerechtfertigt wird.

158



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

Was im Konsens «Anamnese» genannt wird, heisst im liturgiewissen-
schaftlichen Diskurs meist «Kurzanamnese» oder «spezielle Anamnese»
(weil ja Anamnese schlechthin ein Kennzeichen des gesamten Lobpreis
und Dank umfassenden Teils ist). Es geht um eine kurze Entfaltung des
osterlichen Christusereignisses, des Pascha-Mysteriums: Leiden und Tod
Jesu, Auferstehung — mit oder ohne Einbeziehung von Erhohung und so-
gar Parusie’’. Diese Kurzanamnese ist in den vier genannten Gebeten
sprachlich eng verbunden mit einer Darbringungsaussage, und zwar so,
dass Letztere das Gewicht triigt und damit den Ubergang vom anamneti-
schen «Lobpreis und Dank» zur epikletischen «Bitte» bildet und mit ihr
verbunden ist. Diese ist nun gegeniiber der friiheren altkatholischen Scheu
vor dogmatisch inakzeptablen Opferaussagen deutlicher formuliert: «Da-
rum also Herr, bieten wir dieses Brot und diesen Kelch dir dar, eingedenk ...»
(CG 111) oder «Darum bringen wir dieses Brot und diesen Kelch vor dich
und feiern damit das Gedéchtnis ...» (CG 113, 114, 115). Das begriindende
Adverb «darum» weist auf den unmittelbar vorausgehenden Wiederho-
lungsbefehl des Einsetzungsberichts zuriick. Die Darbringung ist die ers-
te, wenn auch nicht ausschliessliche Realisierung des Auftrags des Herrn,
denn dieser zielt ja auf das gemeinsame Mahl38.

In diesem Punkt kontrastiert das Eucharistiegebet der Utrechter Uni-
on (CG 112) mit den anderen vier Gebeten. Die inhaltlich ungewohnlich
umfangreiche spezielle Anamnese wird syntaktisch nicht mit einer vor-
oder iibergeordneten Darbringungsaussage verbunden, sondern eingelei-
tet mit: «So gedenken wir ...». Das erweckt den Anschein, dass dieses
Gedenken die Verwirklichung des Auftrags «Tut dies zu meinem Ge-
diichtnis» ist — eine Sprechhandlung also, die gar nicht auf Brot und Wein

3 Im Canon Romanus findet sich an dieser Stelle — in syntaktischer Abhiingig-
keit von der Darbringungsaussage mit «offerimus» — der einzige Block, wo thema-
tisch etwas von dem zur Sprache kommt, was in vielen anderen euchologischen Tra-
ditionen der Kirche Teil des anamnetischen Lobpreises Gottes und des Dankes fiir
Gottes Zuwendung in Christus ist. Eine Kurzanamnese begegnet indes auch in ande-
ren Typen des Eucharistiegebets, die im Danksagungsteil bereits ein Jesus-Gedicht-
nis entfaltet haben, und scheint gewissermassen obligatorisch zu sein. Jedenfalls ist
die Kurzanamnese von einer lingeren (heilsgeschichtlichen, dankenden) Anamnese,
wo immer eine solche vor dem Einsetzungsbericht steht (in der rémischen Tradition
steht sie schon und nur in der Prifation), zu unterscheiden.

38 Auffilligerweise verbindet das ilteste der neuen Eucharistiegebete (CG 111)
die Darbringungsaussage zusitzlich noch mit der Bitte («Mit seinem Opfer treten wir
vor dich und bitten ...»). Sie wird also einerseits verdoppelt, was ihr Gewicht verstiirkt,
andererseits aber klar auf den Block «Bitte» hin ausgerichtet.

159



Urs von Arx

des Mabhles fokussiert ist, sondern auf den Weg Jesu von Inkarnation bis
Erhohung. Eine Darbringungsaussage folgt erst nach der die Kurzanam-
nese abschliesssenden Akklamation: «Jesus Christus ist der Herr, zur Eh-
re Gottes des Vaters.» Sie lautet: «Wir bringen mit Lobpreis und Dank
diese Zeichen seines Opfers vor dein Angesicht und bitten dich: Sende
deinen Heiligen Geist...».

Wie dem auch sei — in allen Fillen ist die Darbringungsaussage auf die
unmittelbar anschliessende «Bitte» hin ausgerichtet (hier ist auch die Re-
de von Opfer, wie immer wie wir es theologisch legitimerweise verstehen
diirfen, situiert). Die Bitte ist iiberall als explizite Geistepiklese formuliert.
Wichtig ist nun, dass darin inhaltlich sowohl die Heiligung oder Wand-
lung der eucharistischen Gaben Brot und Wein als auch die Heiligung der
Kommunikanten in der kirchliche Gemeinschaft konstituierenden Teilha-
be am Leib und Blut des Herrn erbeten wird. Das Ziel der eucharistischen
Sprechhandlung im engeren Sinn liegt also letztlich ausserhalb ihrer
selbst, nimlich im Akt der Kommunion, verstanden als Werden und Ge-
genwiirtigsein von Gemeinschaft «in Christus», also von Kirche (deren
schon genannte Dimensionen martyria, diakonia, leitougia ihrerseits
wieder iiber die Eucharistiefeier hinausweisen). In ihr erweist sich die Re-
alitit der von Gott gewirkten und geschenkten Erlosung und Versoh-
nung#®. Von daher erst erschliesst sich unser Sein in Gott bzw. Gottes Sein

¥ Es liegt eine Ironie darin, dass ausgerechnet das Eucharistiegebet der Utrech-
ter Union (CG 112) den inneren Zusammenhang von Oblatio und Anamnese im enge-
ren Sinn, wie er u.a. von H. Aldenhoven in seiner oben erwihnten Dissertation (vgl.
Anm. 4) herausgearbeitet worden ist, nicht beachtet, ndmlich die Zuordnung von
Anamnese und Darbringung, wie sie etwa im Hippolyt zugeschriebenen Eucharistie-
gebet und sogar im Canon Romanus vorliegt: «... memores ... offerimus (... et petimus
[bzw.] ... te rogamus)».

40 Das ist eine oft wiederholte Grundthese von KURT STALDER; vgl. etwa: Zur
Frage nach dem Amt in der Kirche, in: ders., Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekk-
lesiologische Untersuchungen und ihre Bedeutung fiir die Existenz von Kirche heute,
Ziirich (Benziger) 1984, 77-104, hier 83—-87. — Im Blick auf die Situierung des Letzten
Mabhles im Aufriss der Evangelien, die (in Mt, Lk und Joh) mit Erzihlungen von Be-
gegnungen des Auferstandenen mit Jiingern und Jiingerinnen schliessen, geht es beim
Vollzug des aufgetragenen Gedichtnisses des Todes mit dem einen gebrochenen und
ausgeteilten Brot und dem einen Becher auch um eine Erneuerung und Transformati-
onen des Nachfolgekreises, der sich um Jesus gebildet hat; insofern ist die nachoster-
liche Eucharistie ein zutiefst ekklesiales Geschehen, das seinerseits die daraus wach-
sende Kirche in eine Zeit des Ausblicks auf die Vollendung stellt.

160



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

in uns — gewirkt, wie Irenédus von Lyon formuliert, vom unzuginglichen
und unverfiigbaren Gott durch die beiden Hiinde Gottes*', das menschge-
wordene Wort Gottes und den Geist Gottes. Was in der neueren Diskussi-
on als sog. Wandlungs- und Kommunionepiklese terminologisch, aber
auch hinsichtlich der Stellung im Eucharistiegebet unterschieden wird*?,
begegnet als ein einheitlicher und einziger Akt der Bitte innerhalb des
Eucharistiegebets. Diese gleichsam obligatorische Zusammengehérigkeit
postuliert der Konsens von 1979 iibrigens auch fiir die zweite Grundvari-
ante eines Eucharistiegebets im Kontext der dgyptischen und romischen
Ritenfamilien, gleichgiiltig ob dem Komplex «Darbringung und Bitte»
bzw. dem Einsetzungsbericht eigene Bitten um Annahme des Opfers oder
Segnung der Gaben vorausgehen®.

4 Vgl. Irendus, epid. 11; haer.4, praef.4; 4,20,1; 5,1,3; 5,5,1; 5,6,1; 5,15,2; 5,28 4.
Zu dieser trinititstheologisch ansprechenden, einen Christomonismus vermeidenden
Metapher vgl. KArL Gross, Menschenhand und Gotteshand in Antike und Christen-
tum. Hg. von Wolfgang Speyer, Stuttgart (Hiersemann) 1985, 315-458.

# Ein wichtiger und einflussreicher Vertreter dieser Unterscheidung war JUNG-
MANN, Sollemnia (wie 23) 234-243. 282-295. Sie wurde weitgehend als eine Selbst-
verstindlichkeit iibernommen.

4 Die theologische Berechtigung ist u.a. mit der These verbunden, dass im Sup-
plices des romischen Kanons durchaus auch die Dualitiit einer sowohl auf die Gaben
als auch auf die Kommunikanten bezogenen Bitte erkannt werden kann, und zwar als
Bitte mit zunichst aszendenter Stossrichtung: «Mogen diese [Gaben] durch die Hinde
deines heiligen Engels zu deinem himmlischen Altar emporgetragen werden vor das
Angesicht deiner Majestiit, sodass, wie viele wir auch auf Grund der Teilhabe an
diesem Altar den hochheiligen Leib und das hochheilige Blut deines Sohnes empfan-
gen, mit allem himmlischen Segen und mit Gnade erfiillt werden.» Dass die mit
blossem «haec» bezeichneten Gaben die durch die Einsetzungsworte bereits geheilig-
ten und gewandelten Gaben sein miissen, geht allein aus dem Wortlaut des Canon
Romanus nicht — auch nicht aus dem Quam oblationem — zwingend hervor, auch wenn
die symmetrisch um die Einsetzungsworte angeordnete Struktur, zusammen mit den
allmiihlich praktizierten Gesten des Priesters und den auf das Schauen der Hostie hin
ausgerichteten Adorationsakten der Glaubigen, die kaum mehr kommunizierten, das
seit dem 11. Jh. zunehmend iiblich gewordene Verstiindnis plausibel erscheinen las-
sen. Vgl. die Diskussion bei HELMUT HOPING, Mein Leib fiir euch gegeben. Geschich-
te und Theologie der Eucharistie, Freiburg i.Br. (Herder) 2011, 157-180, bes. 172177,
der selbst die traditionelle Auffassung vertritt. — Im Engel sieht iibrigens SMYTH,
Anaphora (wie Anm. 15), 78. 84, Jesus Christus, was den binitarischen Archaismus
der alten romischen prex eucharistica zeige.

161



Urs von Arx

Dahinter steckt ein mehrfaches Anliegen: nicht nur die altkatholische
Zuriickhaltung gegeniiber Opferaussagen im Zusammenhang mit den ge-
heiligten Gaben, sondern auch das diesbeziigliche Vorbild altkirchlicher
Eucharistiegebete aus West und Ost und schliesslich auch der enge Zu-
sammenhang zwischen Teilhabe am Leib Christi und daraus sich mani-
festierender Gemeinschaft als Leib Christi, wie sie in 1 Kor 10,16f. formu-
liert und von Kirchenviitern immer wieder reflektiert worden ist*+.

Das heisst nun aber auch, dass die neuen réomischen Hochgebete, die
mit der neu eingefiihrten Geistepiklese an der Stelle von quam oblationem
nunmehr zwei inhaltlich verschieden ausgerichtete Epiklesen aufweisen,
dem offenbar zentralen Anliegen des altkatholischen Konsenses von 1979
nicht entsprechen, da sie eben keine «Vollepiklese» im Kontext der
Darbringung aufweisen. Das gilt auch fiir die vielen Eucharistiegebete
in anderen kirchlichen Traditionen, die diesbeziiglich dem Modell der
neuen romischen Hochgebete mit der «gespaltenen Epiklese»* folgen*®.

4 Derin IKor 16,16f. geschilderte Vorgang ist etwa so zu paraphrasieren: «... Das
Brot, das wir brechen [ergidnze: und austeilen und essen|, erschliesst eine Gemein-
schaft, die durch die Teilhabe am (eucharistischen) Leib Christi konstituiert wird. [Es
folgt die Begriindung mit Blick auf den Ritus des Herrenmahls, bei dem vermutlich
nur ein Brotfladen verwendet wird:] Weil es ein Brot ist, sind die vielen ein (ekklesia-
ler) Leib, denn die vielen haben Anteil an dem einen Brot [d.h. essen ein Stiick von
dem einen Brot]». Vom ekklesialen (!) Leib ist auch in 1Kor 11,29 fin die Rede: «...
weil er den Leib des Herrn (im Geschehen des Herrenmahls) nicht achtet». Das Wer-
den und Sich-Zeigen von Gemeinschaft durch Teilhabe ist das Grundgeschehen von
Kommunion (xowwvia, communio), und diese Gemeinschaft konstituiert eben Kir-
che. Zum friihkirchlichen Verstindnis vgl. etwa JOSEF HaiNz,Koinonia. «Kirche» als
Gemeinschaft bei Paulus (BU 16), Regensburg (Pustet) 1982, 206-231.

45 Diese diirfte auch mit der dogmatischen Theorie der Konsekrationskraft der
Rezitation der Worte Christi im Einsetzungsbericht zu tun haben, der zudem nach wie
vor der rituelle Hohepunkt des Eucharistiegebets ist.

46 Dazu gehort tibrigens auch das Eucharistiegebet der sog. Lima-Liturgie, inso-
fern sie zwischen einer Epiklese I (Herabrutung des Heiligen Geistes auf die Gaben)
und einer Epiklese II (Herabrufung des Heiligen Geistes auf die Gemeinschaft) un-
terscheidet. Allerdings ist unklar, ob eines der hinter dem Epiklese-Postulat von 1979
stehenden Anliegen, namlich eine Darbringung der bereits eindeutig als konsekriert
zu betrachtenden Gaben zu vermeiden, die recht ambivalent formulierte und offenbar
nur fakultative Darbringungsaussage in der Lima-Liturgie — sie steht vor der Epiklese
Il und in eckigen Klammern — iiberhaupt trifft: «Dies [= das Gediichtnis unserer Er-
[6sung?] bringen wir vor dich durch Christus, unseren grossen Hohenpriester. Geden-
ke seines Opfers und lass allen Menschen zugutekommen, was er vollbracht hat»; vgl.
Kraus MEYER zU UTRUP/MICHAEL JUNGO (Hg.), Lima-Liturgie. Vertont von Maxi-
me Kovalevsky, Stuttgart (Quell)/Mainz (Griinewald) 1990, 66-70.

162



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

Gebete dieses Typus (aus romischer, englisch-anglikanischer und
deutsch-lutherischer Tradition) finden sich auch in altkatholischen liturgi-
schen Biichern, in die sie, wohl mit 6kumenischen Intentionen, iibernom-
men wurden®’.

Die Hinordnung der Darbringung auf die folgende Bitte, wie immer
diese auch formuliert ist, gibt den entscheidenden Hinweis, wie diese mit
Verben wie «mpoodépewv» bzw. «offerre» formulierte Sprechhandlung zu
verstehen ist: Es geht um ein Vor-Gott-Bringen der Gaben zwecks ihrer
Heiligung durch Gott im Blick auf die Teilhabe der Mitfeiernden an den
geheiligten Gaben im Mahl und auf die daraus wachsende ekklesiale Ge-
meinschaft. Dabei ist dies ein Vorgang, der sich in der Eucharistiefeier
iber mehrere Stationen erstreckt und heute gegeniiber einer friihkirchli-
chen Praxis nur noch in Ansitzen erkennbar ist: Die Gldubigen brachten
ihre Gaben (Brot, Wein und andere materielle Gaben fiir die Diakonie) in
die Kirche bzw. zum Altar, wo die Diakone Brot und Wein aussonderten,
so viel fiir die Eucharistiefeier gebraucht wurde; diese wurden dem Vor-
steher {ibergeben, der sie auf den Altar niederlegte und sie im Verlauf des
Eucharistiegebets schliesslich zur erwidhnten Heiligung vor Gott brachte —
dies als letzter Akt einer durchgehenden Handlungsbewegung. Damit ist,
ganz abgesehen von der Frage, wie dieser Vorgang heute zu gestalten ist,
allerdings noch nicht alles zum Stichwort «Darbringung» gesagt; ich
komme auch darauf spiter (5.2) zuriick.

47 §oin NL, D, CZ. Das wird meist mit dem Hinweis gerechtfertigt, es sei sowie-
so das ganze Eucharistiegebet konsekratorisch, also eriibrige sich eine Diskussion,
die noch stark von genaueren Festlegungen bestimmt ist, ab wann die eucharistischen
Gaben als gewandelt zu betrachten (und zu verehren?) sind. Freilich befreit die an sich
richtige These nicht von Uberlegungen, auf welche Weise und mit welchem Ziel bei
neuen Eucharistiegebeten fiir die ganze feiernde Gemeinde eine beziiglich literari-
scher Form und handlungsmissigen Codes befriedigende strukturelle Transparenz
gewonnen werden kann. Zudem scheinen aber die neuen romischen Hochgebete nach
wie vor von der Festlegung des Konsekrationsmoments geprigt zu sein: Die Konse-
kration geschieht, wie gesagt, durch das dem Priester zugewiesene Aussprechen der
Einsetzungsworte Christi iiber Brot und Wein, welche in der Perspektive der Schul-
theologie die forma des Sakraments sind; vgl. GERHARD LUDWIG MULLER, Katholi-
sche Dogmatik. Fiir Studium und Praxis der Theologie, Freiburg i.Br. (Herder), 681.

163



Urs von Arx

Zum Teil «Bitte» mit den beiden Elementen Darbringung (mit Kur-
zanamnese) und Epiklese gehoren neu jeweils noch zwei (neben dem San-
ctus weitere) Gemeinde-Akklamationen — mit zum Teil unterschiedlichem
Wortlaut*$, Dadurch kommt auch die Zusammengehorigkeit und Verant-
wortung aller Mitfeiernden fir den Vollzug des Eucharistiegebets deutli-
cher zum Ausdruck.

Anders als in den iibrigen altkatholischen Eucharistiegebeten sind in
den christkatholischen Texten (und im Vollzug von CG 112) die Komme-
morationen fiir die Lebenden, Verstorbenen und die Heiligen — sie werden
«Gedidchtnisse» genannt und sind ihrer Zielsetzung nach von den «Fiirbit-
ten» (oratio fidelium) im Anschluss an die Wortverkiindigung klar zu un-
terscheiden — nicht mehr Teil der Bitte in ihrer ekklesialen Ausweitung
tiber die Kommunikanten hinaus, sondern nach dem Vorbild altgallischer
und spanischer eucharistischer Traditionen* in den Kontext der Gabenbe-
reitung gesetzt’°, Der Grund liegt im Wunsch, das inhaltlich doch etwas
tiberfrachtete Eucharistiegebet zu entlasten. Namentlich genannt werden
Personen, die in derselben Eucharistie- und Kirchengemeinschaft mit der
feiernden Gemeinde stehen (so stets der Ortsbischof mit Presbyterat und
Diakonat) und die entweder der Liebe und Zuwendung Gottes anempfoh-
len (Lebende und Verstorbene) oder aber um ihre Fiirbitte bei Gott (Heili-
ge) angegangen werden.

Das Eucharistiegebet endet also ohne Kommemorationen mit der tri-
nitarischen Schlussdoxologie und dem von den Mitfeiernden gesproche-
nen, konstitutiven «Amen» — Konstitutiv deshalb, weil ohne das «Amen»>!
kein wirklicher ekklesialer Akt zustande kommt. Dabei ist natiirlich vor-
ausgesetzt, dass die eine dem Eucharistiegebet vorstehende Person (Bi-

4 Auf die mit der Kurzanamnese verbundene Darbringungsaussage folgt in
CG 111, 113 und 114 jeweils die neue Gemeindeakklamation «Den Tod des Herrn
verkiinden wir, und seine Auferstehung preisen wir, bis er kommt in Herrlichkeit.» Im
Utrechter Eucharistiegebet CG 112 lautet sie als Abschluss der Paraphrase von
Phil 2,8-11: «Jesus Christus ist der Herr, zur Ehre Gottes des Vaters». Eine weitere
Gemeindeakklamation geht jeweils der Schlussdoxologie der vier Eucharistiegebete
voraus.

49 Vgl. ANTON HANGGI/IRMGARD PAHL (Hg.), Prex Eucharistica. Textus e variis
liturgiis antiquioribus selecti (SpicFri 12), Fribourg (Editions Universitaires) 1968
[=31998], 461. 494.

50" Die an die Gabenbereitung anschliessenden (in zwei Varianten vorliegenden)
Gediichtnisse werden mit dem «Orate fratres» und dem wechselnden «Gebet iiber die
Gaben» abgeschlossen.

51 Es gibt zum «Amen» unterschiedlich feierliche Formen.

164



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

schof bzw. Priester und Priesterin, die mit ihm in ortskirchlicher Gemein-
schaft verbunden sind3?) bischoflich ordiniert ist33.

3. Bemerkungen zum Vollzug

Noch ein Wort zum praktischen Vollzug4. Darin (nicht in einer theologi-
schen Metasprache) gibt sich in zeichentheoretischer Perspektive eine in-
terpretatio prima des Eucharistiegebets der Kirche fiir die Mitfeiernden
zu erkennen (was natiirlich weitere rezeptionsisthetische Fragen nicht er-
ledigt). Ein erstes Ziel ist es, die Einheit des Eucharistiegebets deutlich
werden zu lassen.

Die Gemeinde steht durchgingig, kann aber zur «Bitte» niederknien
(was jedoch nur noch selten geschieht); die Akklamation nach der Kurzan-
amnese wire dazu jeweils das Signal. Von der vorstehenden Person ihrer-
seits wird ein kantillierter Vortrag des Ganzen gewiinscht — selbstver-
stindlich sind alle Eucharistiegebete entsprechend notiert —, was aber
bekanntlich nicht immer moglich ist (sodass nach dem Sanctus oft nur
noch die Schlussdoxologie gesungen wird)®. Die durchgingige Oranten-
haltung wird nur unterbrochen durch einen Darbringungs- und einen

52 In einer eucharistischen Ortskirchentheologie ist aus historischen und syste-
matischen Griinden der Vorsitz der eucharistischen Versammlung die theologisch
primire Aufgabe des Bischofs, und dieser ist als Triger der personalen episkopé mit
dem Presbyterium als Tréigerkreis der kollegialen episkopé verbunden.

3 Eine Konzelebration von Geistlichen schliesst im christkatholischen Ritus ge-
meinsames oder sukzessives Sprechen von Teilen des Eucharistiegebets und gemein-
same Zeigegesten aus.

54 Vgl. URS VON ARKX, Uberlegungen zum Vollzug des Eucharistiegebetes, in:
Angela Berlis/Matthias Ring (Hg.), Im Himmel Anker werfen. Vermutungen iiber
Kirche in der Zukunft. FS Bischof Joachim Vobbe, Bonn (Alt-Katholischer Bistums-
verlag) 2007, 82-95. Uber zeichentheoretische Perspektiven bzw. die rituelle (verbale
und nonverbale) Grammatik der christlichen Liturgie habe ich viel gelernt von KARL-
Heinz BieriTz, Liturgie, Berlin (de Gruyter) 2004, bes. 36-57; ferner 205-232;
242-273. -

55 Zur theologisch fundamentalen Bedeutung von Gesang (und Musik) fiir die
Liturgie vgl. ALBERT GERHARDS/BENEDIKT KRANEMANN, Einfiihrung in die Litur-
giewissenschaft, Darmstadt (WBG) 2006, 191-199.

165



Urs von Arx

Epiklesengestuss®, nicht aber beim Einsetzungsbericht’’, und sie endet mit
der Erhebung der Gaben in der Schlussdoxologie®.

Die friiher im Kontext der Einsetzungsworte Christi iiblichen Vereh-
rungs- und Bezeugungsakte wie Erhebung der Gaben und Kniebeugung
seitens des Priesters und Kreuzzeichen und Amen seitens der Gemeinde
sowie gegebenenfalls auch Altarschellen, Inzensation und Glockengeliute
haben nun ihren Ort, wenn iiberhaupt, im Kontext der Schlussdoxologie.
Damit wird unterstrichen, dass eine allzu deutliche Hervorhebung eines
besonderen Konsekrationsmomentes innerhalb des Eucharistiegebets ei-
gentlich fehl am Platz ist. Mehr als eine leichte Priponderanz des Bitten-
teils mit der Geistepiklese soll nicht ausgedriickt werden — weil erstens
jedes Gedichtnis der Heilstaten Gottes nur in der Kraft des Geistes Anteil
an der im Gedichtnis bezeugten Wirklichkeit Gottes gibt und weil zwei-
tens in der einen Epiklese ja auch das Ziel der ganzen euchologischen
Sprechhandlung eigens genannt wird, die ausserhalb des eucharistischen
Gebets im Akt der Communio-Werdung liegt — nicht in der Wandlung der
eucharistischen Gaben und ihrer Anbetung im Kontext des Einsetzungs-
berichtes. Letzteres entspricht freilich der Architektur des Canon Roma-
nus mit seinen der mehr oder weniger symmetrisch um die verba Christi
gelegten Bitten und bedingt dann punkto Konsekration das mittelalterlich
westliche Verstindnis des Amtes des Priesters, wonach dieser die «Voll-
macht» hat, «den Leib und das Blut Christi zu konsekrieren, darzubringen
und auszuteilen» .

56 Kreuzweise mittlere Erhebung von Brotschale und Kelch bzw. Ausstrecken
der flach aneinandergelegten Hiénde iiber Brotschale und Kelch, verbunden mit
Kreuzzeichen.

57 Damit gibt es auch keine «Jesus-Imitation» des vorstehenden Liturgen (z.B.
das Erheben der Augen, das Ergreifen von Brot und Kelch, das Anblicken und fakti-
sche Anreden der Gemeinde). Dass dies auch eine Konsequenz fiir die Frage der ge-
meinsamen Gebetsrichtung aller die Eucharistie Feiernden hat, merke ich nur an; vgl.
PETER-BEN SmiT, Volk Gottes unterwegs. Zur Frage der Gebetsrichtung, in: [KZ 102
(2012) 159-179. — Der Einsetzungsbericht mit den Worten Christi hebt sich hingegen
musikalisch etwas vom Rest des Eucharistiegebets ab, wie sich umgekehrt die «ma-
nual acts» der vorstehenden Person in Darbringung und Epiklese von der sonstigen
Orantenhaltung etwas abheben.

58 PDass zu dem von allen gesungenen Sanctus fiir die vorstehende Person wie
friiher «gefaltete Hinde» vorgesehen sind, ist nicht ganz konsequent.

59 Vgl. DH 1764 [Trient 1563]: «... in sacerdotio potestatem traditam consecrandi,
offerendi et ministrandi corpus et sanguinem [Domini]»; vgl. CIC 1983 can. 900:
«minister qui in persona Christi sacramentum eucharistiae conficere valet.» Ist die

166



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

Ein besonderes Problem ist das Sanctus (mit Benedictus) als Gemein-
degesang: Nicht jedes Sanctus passt musikalisch zum gesungenen Eucha-
ristiegebet®. Nach wie vor stehen mit der Chorleiterin, die gerne ein San-
ctus aus dem wunderbaren Schatz abendlindischer Messkompositionen
singen lassen mochte, Diskussionen an iiber die vollig gewandelte Situa-
tion des eucharistischen Gemeindegottesdienstes im Vergleich zur Zeit,
aus der die meisten Messen stammen. Aber damit lésst sich leben. Proble-
matischer ist es, wenn anstelle des Sanctus etwas anderes gesungen wird:
Das Dreimalheilig (Jes 6; vgl. Offb 4,8), das die vorwegnehmende Parti-
zipation der Liturgie der Kirche an der himmlischen und verheissenen
endzeitlichen Liturgie ausdriickt, ldsst sich nicht umstandslos durch sons-
tige Loblieder ersetzen.

4. Weitere Punkte der bisherigen Reform der Messliturgie

Bevor ich nun auf einige Fragen eingehe, die mit der Reform des Eucharistie-
gebets in der christkatholischen Kirche zusammenhiingen, ziihle ich noch
einige andere Besonderheiten der erneuerten Messliturgie auf. Diese ver-
danken sich liturgiepastoralen Uberlegungen, haben aber auch, mit einer
Ausnahme, liturgiegeschichtliche Vorbilder in ausserromischen westli-
chen Gottesdiensttraditionen (die darin oft mit 6stlichen {ibereinstimmen).
Die allenfalls mogliche Anlehnung an in West und Ost gemeinsame Tra-
ditionen war auch ein Anliegen der christkatholischen Reform, weil das in
der Konsequenz der altkatholischen Programmatik betreffs Reform und
Wiederherstellung kirchlicher Gemeinschaft lag.

Der Friedensgruss ist nun vor der Gabenbereitung platziert. Das Va-
terunser ist vom Ende des Eucharistiegebets unmittelbar vor die Kommu-

auf AMBROSIUS (gest. 397), sacr. 4,14.23; myst 54, zuriickgehende quasi exklusive
Festlegung der Wandlung von Brot und Wein beim priesterlichen Aussprechen der
«sermones Christi» nach der Kldrung der Trinitéitstheologie im letzten Viertel des 4.
Jahrhunderts theologisch noch vertretbar — so sehr die Worte Christi die Erméchti-
gung fiir das an Gott gerichtete Gebet um Heiligung der Gaben (und der sie Empfan-
genden) sind? Zur Rede eines Handelns «in persona Christi» siehe 5.3.

60 Dieses Problem stellt sich auch sonst im Gottesdienst und verlangt von den
dafiir Verantwortlichen ein Gespiir, wie ein musikalisches Beliebigkeits-Potpourri
vermieden werden kann. — Ein Beispiel eines fiir Gemeinde, Chor und alle liturgi-
schen Dienste (inkl. Vorsteher) einheitlichen musikalischen Idioms der textlich un-
veriinderten christkatholischen eucharistischen Liturgie ist 1986 vorgestellt worden:
Eucharistia. Christkatholische Messliturgie mit slavischen Melodien nach orthodoxer
Tradition, Gersau (VOM) 1986; Duraphon, CD 625/vl 1(2004).

167



Urs von Arx

nion®! geriickt; die nun direkt auf das Eucharistiegebet folgende Brotbre-
chung ist rituell stirker akzentuiert®?. Die wiedereingefiihrten Fiirbitten
(oratio fidelium) folgen auf die Lesungen bzw. die Homilie (nicht auf das
Credo, als wiire dieses die Antwort auf die Verkiindigung)®3. Im Eroff-
nungsteil® ist nur ein einziger Gesang vorgesehen (Kyrie in verschiedener
Ausfiihrung oder ein anderes «Introituslied»%), und das Gloria wird — in
der betreffenden Zeit — erst nach dem Tagesgebet gesungen®®; dies ist eine
Folge der Absicht, den friiher (mit drei aufeinanderfolgenden Geséingen)
etwas tiberladenen Eroffnungsteil vor der zentralen Wortverkiindigung zu
straffen.

6 Die Kommunionspendung erfolgt schon seit jeher — wenn auch erst seit etwa
40 Jahren in jeder Messe — unter beiden «Gestalten», wobei im Zusammenhang mit
der Einfiihrung der neuen Eucharistiegebete auch die sog. Handkommunion — freilich
nicht immer mit der bei Kyrill von Jerusalem, catech. 23,21; Johannes Chrysostomos,
ecl. 47, geforderten Ehrfurcht — iiblich geworden ist (die damit bisweilen verbundene
Intinktion ldsst boshafte Kritiker eher an Joh 13,26 denken als an Jesu Aufforderung
«Trinket!»),

62 Es gibt dazu neu zwei Versikel: «Das Brot, das wir brechen, gibt uns Anteil am
Leibe des Herrn. / Ein Leib sind wir alle, denn wir teilen das eine Brot» und «Das
Heilige den Heiligen. / Einer ist heilig: Jesus Christus, in der Herrlichkeit Gottes des
Vaters. Amen», welch letzterer Ruf sich nicht nur in Ostlichen Liturgien im Zusam-
menhang mit der Einladung zur Kommunion findet, sondern vermutlich auch in alt-
spanischen (und nordafrikanischen); vgl. Louis Brou, Le «Sancta Sanctis> en Occi-
dent, in: JThSt 46 (1945) 160-178; 47 (1946) 11-29. Als Begleitgesang sind neben dem
Agnus Dei auch ausgewihlte «Liedstrophen zur Einstimmung auf den Empfang der
Abendmahlsgaben» moglich.

63 Die drei Lesungen mit den zugehorigen Gesidngen wie Graduale (Psalm) und
Halleluja (praludiert die Evangelienlesung) sowie die Fiirbitten bilden «Wortverkiin-
digung» und «Gebetsteil»; diese beiden Teile heissen zusammengefasst «Wortgottes-
dienst». Er macht in grosser Variabilitdt den Grundbestand eines jeden christkatholi-
schen Gottesdienstes aus.

64 Auf die den Einzug der besonderen liturgischen Dienste unterbrechende «Ge-
meinsame Vorbereitung mit Schuldbekenntnis und Vergebungsbitte» gehe ich nicht
ein. Deren Beibehaltung wurde von vielen christkatholischen Gldubigen, die darin
kein vorvatikanisch-romisches Relikt erkennen konnten, ausdriicklich gewiinscht.
Begriissung und Mitteilungen zum Gottesdienst folgen — wenigstens dem Ritus ge-
miiss — auf das Tagesgebet, wenn die Mitfeiernden dazu sitzen konnen.

65 Zur historisch bedingten partiellen Parallelitit von Introitusgesang und Kyrie
vgl. etwa JUNGMANN, Sollemnia (wie Anm. 23), Band |, 414-446; zum Kyrie jetzt
auch PETER JEFFREY, The Meanings and Functions of Kyrie eleison, in: Bryan D.
Spinks (Hg.), The Place of Christ in Liturgical Prayer. Trinity, Christology, and Litur-
gical Theology, Collegeville MN (Liturgical Press) 2008, 127-194,

66 Das ist m.W. ohne Anhalt an einer ilteren Tradition.

168



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

5. Fragen nach dem Abschluss der Reform

Zum Abschluss will ich auf die beiden Punkte zuriickkommen, wie ich es
oben (S. 157 und 163) in Aussicht gestellt habe.

5.1 Der eine hat mit dem Ort der sog. Préfation und ihrer wechselnden
Thematik im Ganzen des Eucharistiegebets zu tun. Dazu zunichst noch
einmal eine Uberlegung zur Gesamtstruktur. Diese lisst sich als zweiteilig
beschreiben: «Lobpreis und Dank» einerseits, «Bitte» andererseits, oder
mit anderen Worten, «anamnetisch» und «epikletisch». Diese Zweiteilig-
keit hat geméss dem italienischen Liturgiker Cesare Giraudo zu Recht als
ein wichtiges Kennzeichen eines jeden euchologischen Gebets (wie Ordi-
nationsgebet, Taufwasserweihe u.a.) zu gelten. Dabei sei im ersten Teil um
des besonderen Anliegens, wie es im Bittenteil zur Sprache kommt («our
transformation into the ecclesial body»), der Einsetzungsbericht als eine
Art Embolismus eingefiigt worden®”. Man konnte auch eine ausgefiihrte
Epiklese @hnlich beurteilen.

Man kann aber m.E. ebenso gut von einer Dreigliedrigkeit sprechen,
indem man den anamnetischen Lobpreis und Dank in Lobpreis Gottes
einerseits und Dank fiir erwiesene Wohltaten anderseits gliedert, worauf
dann als drittes Element die Bitte folgt, welche Gott bei dem, was er in
seiner Giite ist und getan hat, gewissermassen behaftet: Er moge sich jetzt
ebenso erweisen. Das entspricht strukturell etwa dem — im Zusammen-
hang mit der Frage jiidischer Vorlagen christlicher Eucharistiegebete im-
mer wieder herangezogenen — Nachtischgebet Birkat ha-mazon mit den
drei «Strophen», die mit den Worten «baruk atta / gepriesen bist du», «nd
daeh I¢ka / wir danken dir» und «rah&€m / erbarme dich» beginnen und
einen Lobpreis des Namens und der Giite Gottes, einen Dank fiir das in
der Geschichte erfahrene, das Volk konstituierende Wirken Gottes, und
eine Bitte fiir Jerusalem usw. enthaltens.

67 CeSARE GIRAUDO, The Genesis of the Anaphoral Institution Narrative in the
Light of the Anaphora of Addai and Mari: Between Form Criticism and Comparative
Liturgy, in: OCP 78 (2012) 15-27. Er unterscheidet eine «indicative <anamnetic-cele-
bration section»» von einer «imperative <epicletic section>».

68 Vgl. dazu HANGGI/PAHL, Prex (wie Anm. 49), 8-112; GERARD ROUWHORST,
Christliche und jiidische Liturgie, in: Karl-Heinrich Bieritz u.a. (Hg.), Theologie des
Gottesdienstes (= GdK 2/2), Regensburg (Pustet) 2008, 495-572, hier bes. 553-562;
BRADSHAW/JOHNSON, Liturgies (wie Anm. 17), 6-7.

169



Urs von Arx

Die Dreiteiligkeit steht iibrigens in einem — oft iibersehenen — noch grosseren
Kontext paganer altorientalischer, griechischer und romischer Gebetsgesiinge,
die an eine Gottheit gerichtet sind, die griechisch Opvor, lateinisch oft «carmina»
oder «cantica» heissen®. Ihr idealtypischer Aufbau sieht so aus: «Obligatorisch
ist zunédchst die Anrufung der Gottheit zwecks attentum parare; laudative Pridi-
kationen unterschiedlichster Ausformung bilden den Mittelteil, dem eine mit Ele-
menten des Prooemiums gestaltete, abschliessende Bitte folgt.»"?

Die formal-inhaltliche Dreigliedrigkeit lidsst sich iiberdies mit einer trini-
tarischen Gedankenfiihrung verbinden, wie sie paradigmatisch in den
Eucharistiegebeten aufscheint, die mit dem Namen des hl. Basilius ver-
bunden sind’!, aber auch in anderen Zeugnissen 6stlicher und ausserromi-
scher westlicher Anaphoren’: Lobpreis des dreieinigen Gottes und insbe-

% Diese «Hymnen» sind nicht zu verwechseln mit den spiitantiken, durch Met-
rum und Strophenbau charakterisierten Hymnen (von Ambrosius, Hilarius u.a.), wie
sie im lateinischen monastischen Tagzeitengebet begegnen.

70 Vgl. ANTON KNITTE /INKA K. KORDING, Art. «<Hymne», in: Historisches Wor-
terbuch der Rhetorik 4 (1998) 98-100; ferner auch WiLLiaM D. FURLEY/JAN MAAR-
TEN BREMER (Hg.), Greek Hymns. Selected Cult Songs from the Archaic to the Hel-
lenistic Period. 2 Binde (STAC 9/10), Tiibingen (Mohr) 2001, bes. Band 1, 1-64. In-
teressante Analogien finden sich bei HEINZ SCHLAFFER, Geistersprache. Zweck und
Mittel der Lyrik, Miinchen (Hanser) 2012, bes. 29-42.

7l Die sog. Agyptische Basileios-Anaphora dient als eine Art eucharistisches Mo-
dellgebet bei REINHARD MESSNER, Einfithrung in die Liturgiewissenschaft
(UTB 2173), Paderborn (Schoning) 22009, 390-393; vgl. DERS., Prex Eucharistica. Zur
Frithgeschichte der Basileios-Anaphora. Beobachtungen und Hypothesen, in: Erich
Renhart/Andreas Schnider (Hg.), Sursum corda. Variationen zu einem liturgischen
Motiv. FS Philipp Harnoncourt, Graz (ADVA) 1991, 121-129; AcHim BuUDDE, Die
griechische Basilios-Anaphora. Text — Kommentar — Geschichte (JThF 7), Miinster
(Aschendorft) 2004; vgl. aber auch ANNE VORHES McGowaN, The Basilian Anapho-
ras: Rethinking the Question, in: Maxwell E. Johnson (Hg), Issues in Eucharistic
Praying in East and West. Essays in Liturgical and Theological Analysis, Collegeville
MN (Liturgical Press) 2010, 19-261 (u.a. zur Kritik von Gabriele Winkler an der Ar-
beit von Achim Budde); vgl. auch noch GERHARDS/KRANEMANN, Einfiihrung (wie
Anm. 55), 173-175. An dieser liturgischen Tradition orientierte Eucharistiegebete sind
im Zug der liturgischen Reform der vergangenen Jahrzehnte in verschiedenen kirchli-
chen Traditionen entstanden; es erweist sich strukturell als das derzeit 6kumenisch
erfolgreichste Muster eines Eucharistiegebets. Vgl. etwa das im Anschluss an AegBas
formulierte 4. neue romische Hochgebet (dort freilich mit der obligaten Wandlungs-
epiklese vor dem Einsetzungsbericht versehen, was zu einer Hybridform fiihrt).

2 Vgl. MATHIEU SMYTH, La liturgie oubli€e. La priere eucharistique en Gaule
antique et dans I'Occident non roman, Paris (Cerf) 2003, bes. 369-459: DERS., «Ante
altaria». Les rites antiques de la messe dominicale en Gaule, en Espagne et en Italie
du Nord (Liturgie 16), Paris (Cerf) 2007. Siehe auch die Beitrige zum eucharistischen

170



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

sondere des Schopfers von Himmel und Erde — Dank fiir Gottes Heilstaten
an seinem Volk und in der Sendung des Sohnes zugunsten der ganzen
Menschheit, wie es im Christusereignis offenbar wird — Bitte um Gottes
Heiligen Geist, dass er die im Mahl sakramental an der Christuswirklich-
keit teilhabende Gemeinde mit der ganzen Kirche in die der Schépfung
zugedachte Vollendung fiihre. Die Analogie zu den — hinsichtlich ihres
Ortes innerhalb der Eucharistiefeier jlingeren — Glaubenssymbolen’? soll-
te freilich nicht von einer allzu rigiden Systematik gesteuert sein.

In diesem Kontext stellt sich mir nun eben die Frage, ob die mit dem
Liturgischen Jahr wechselnden oder sonst vorgegebenen Themen nicht
besser im Dankteil und das heisst im Postsanctus vor dem Einsetzungsbe-
richt™ unterzubringen wiren statt im Antesanctus’. Letzteres wire viel-
mehr ein (kurzer) Lobpreis des Namens Gottes in seiner Unverfiigbarkeit
und Transzendenz wie auch des Schopfers von Himmel und Erde.

Hier muss ich nun, wie angedeutet, auf das vierte Eucharistiegebet CG
1147 verweisen, weil es im Zusammenhang mit solchen Uberlegungen
entstanden ist und einen (allerdings nur schwach erkennbaren) Schritt in
die skizzierte Richtung darstellt. Der als «Prifation» bezeichnete, aber
besser «Antesanctus» zu nennende Text ist thematisch auf das Lob des
Schopfers festgelegt, und dieser von der irdischen Kirche angestimmte
Lobpreis miindet dann im Sanctus (ohne Benedictus) in den der himmli-
schen Welt. Auf diesen schopfungstheologischen Einsatz folgt die heilsge-
schichtliche Fortsetzung, die mit dem Benedictus so gegliedert wird, dass
vor ihm die Zeit bis zum Kommen Christi (leider ohne explizite Nennung
des Volkes Israel) zur Sprache kommt, nach ihm die Zeit Christi, und zwar

Beten in den verschiedenen Regionen der frithen Kirche im Westen in: GERHARDS
u.A. (Hg.), Prex Eucharistica. Band III (wie Anm. 17), 45-260.

3 Vgl. zu diesem Anliegen HANs-JoACHIM ScHULZ, Okumenische Glaubens-
einheit aus eucharistischer Uberlieferung (KKS 39), Paderborn (Bonifacius) 1976.

74 Das bedingt freilich auch hier die Kunst einer inhaltlich iiberzeugenden Uber-
leitung zum Einsetzungsbericht.

75 Dabei ist hier vorausgesetzt, dass sich der Dreimalheilig-Ruf nicht schon von
vornherein (wegen des anschliessenden Benedictus?) auf Christus bezieht, wie das in
verschiedenen Traditionen der Fall ist; vgl. PIERRE-MARIE Gy, Le Sanctus romain et
les anaphores orientales, in: Mélanges liturgiques offerts au R.P. Dom Bernard Botte
0.S.B. [...], Louvain (Abbaye du Mont César) 1972, 167-174.

76 Seltsamerweise wird dieses Eucharistiegebet, das die niederlindische altka-
tholische Kirche als einziges von der schweizerischen iibernommen hat, dort fiir fest-
liche Anlisse verwendet, wihrend es in der Schweiz als «besonders geeignet fiir
Gottesdienste mit Kindern» gilt (Spitzname: «Chriitlikanon»).

171



Urs von Arx

mit einem grundsitzlich wechselnden Text. Freilich stehen solche noch
nicht zur Verfiigung. Sie miissten kurz die Besonderheiten des Tages oder
der liturgischen Zeit thematisieren’’, wie es herkdmmlicherweise in der
«Prifation» der Fall ist (und was bei dem einen angegebenen Text noch
nicht zutrifft). Der heilsgeschichtliche Teil schliesst dann mit dem Einset-
zungsbericht.

5.2 Der zweite Punkt betrifft die heikle Thematik der Darbringung oder,
um es anders zu formulieren, der Opferthematik im Rahmen der Eucha-
ristiefeier. Ich habe bisher nur den Ausdruck «Darbringung» im Zusam-
menhang mit einer Sprechhandlung im Kontext des «Bitte» genannten
zweiten (oder dritten) Hauptteils eines Eucharistiegebets verwendet; er
steht inhaltlich fiir termini technici wie lateinisches oblatio oder griechi-
sches mpoodogd. Freilich wird in den christkatholischen Eucharistiege-
beten nie das Verb «darbringen» verwendet, sondern, wie wir gesehen
haben, dhnlich lautende Ausdriicke. Das zeigt die immer noch bestehende
gemein-altkatholische Zuriickhaltung gegeniiber Formulierungen, die As-
soziationen in der Richtung auslosen, dass die Kirche mit den Abend-
mahlsgaben ein Opfer vollzieht, genauer: Gott mit den konsekrierten Ga-
ben ein Opfer darbringt’®. Was im metasprachlich genannten Akt der
«Darbringung» geschieht, ist, wie gesagt, spezifisch” die Prisentation

77 Qb das fiir alle bisherigen Prifationsthemen so gelingt, dass ein plausibler
Ubergang zum Einsetzungsbericht entsteht, ist fiir mich derzeit allerdings zweifel-
haft. — Die Trennung von Sanctus und Benedictus ist iibrigens nicht notwendig mit
dem Grundanliegen — Lobpreis von Gottes Heiligkeit und seiner Schopfermacht im
Antesanctus, Dank fiir Gottes heilsgeschichtliches Handeln in Israel und in Jesus
Christus im Postsanctus — verbunden.

78 Die Zuriickhaltung erscheint fiir die Zeit, wo die altkatholischen Eucharistie-
gebete mit der mittelalterlichen Schultheologie voraussetzten, dass die Wandlung der
Elemente durch die Worte Christi in dem Moment, wo der Priester sie ausspricht,
vollzogen wird, besser begriindet zu sein als in der Gegenwart.

" Die Wiederaufname der Darbringungsaussage in Verbindung mit der Bitte in
CG 113 formuliert im Blick auf die alttestamentlichen Paradigmata (aus Supra quae)
etwas anders: «Mit seinem Opfer treten wir vor dich und bitten: Schaue gnidig herab
auf diese Gaben, wie du wohlgefillig herniederblicktest auf die Opfer Abels, Abra-
hams und Melchisedeks. Sende deinen Heiligen Geist ...» Das impliziert eine Bitte um
Annahme der Gaben, die ihrerseits Ausdruck der in Jesu verba testamenti ausge-
driickten Selbsthingabe am Kreuz ist.

172



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

von Brot und Wein zu ihrer erbetenen Heiligung durch Gott8¢ (HI. Geist
oder Logos) in Ausfiihrung des Auftrags Jesu beim Letzten Mahl, damit
so die Getauften seiner Hingabe am Kreuz gedenken; in dieser gipfelt die
ganze Sendung, die durch sein Da-Sein fiir andere, seine Pro-Existenz®!,
gekennzeichnet ist. Damit ist aber, gerade auch im Blick auf die altkirch-
liche Tradition, noch nicht alles gesagt. Dass die mit Brot und Kelch voll-
zogene kirchliche Sprechhandlung «Eucharistia» eine von Gott realisierte
Vergegenwirtigung der Selbsthingabe Jesu ist, also die Feier seines Kreu-
zesopfers auf Golgotha — das soll hier nicht in Frage gestellt werden. Dies
kommt im christkatholischen Messritus auch ausdriicklich zur Sprache in
der deutschen Formulierung des «Orate fratres»: «Betet, Briider und
Schwestern, dass unsere Feier des Opfers Jesu Christi Gott, dem allmich-
tigen Vater, gefalle» (CG 109,3).

Nun gibt es aber auch den weiteren Gedanken, dass die Getauften
ihrerseits Gott ein Opfer (Ovoia) darbringen, wie das etwa in Rom 12,182;
Hebr 13,15-1683; 1Petr 2,58 angemahnt wird oder Paulus fiir sich selbst

80 Die im Modus eines an Gott gerichteten expliziten Bittgebetes, er moge die
Abendmahlsgaben heiligen fiir die schon durch die Taufe geheiligten Empfiinger, auf
dass sie (erneut) Glieder werden am Leib Christi und so in die Sendung der Kirche
hineingestellt werden, ist das Entscheidende, weniger, ob es sich um eine Logos- oder
Geist-Epiklese oder eine anderes Bittgebet handelt. Die Antithese dazu wiire ein
(nicht mit einer Bitte verbundenes) Zitieren oder Proklamieren der Worte Christi im
Einsetzungsbericht. Dies scheint mir ein Erbe der spitmittelalterlichen Isolierung der
verba Christi von dem iibrigen, den Gliubigen kaum mehr wahrnehmbaren Vollzug
des Canon missae — der Elevation der konsekrierten Hostie (und des Kelches) allein
galt die Sorge und die Aufmerksamkeit von Priester und Volk — und der entsprechen-
den theologischen Fixierung auf einen Wandlungsmoment zu sein.

81 Der Ausdruck ist durch den Exegeten H. Schiirmann (1971) bekannt geworden;
vgl. HEINZ SCHURMANN, Jesus. Gestalt und Geheimnis. Gesammelte Beitriige, hg.
von Klaus Scholtissek, Paderborn (Bonifatius) 1994, 286-345.

82 «Ich bitte euch nun, liebe Briider und Schwestern, bei der Barmherzigkeit
Gottes: Bringt euren Leib dar als lebendiges, heiliges, Gott wohlgefilliges Opfer —
dies sei euer verniinftiger Gottesdienst!...»

83 «Durch ihn wollen wir Gott allezeit als Opfer ein Lob darbringen, das heisst die
Frucht der Lippen, die seinen Namen bekennen. Vergesst nicht, einander Gutes zu tun
und an der Gemeinschaft festzuhalten, denn an solchen Opfern findet Gott Gefallen ...»

84 «... lasst euch selbst aufbauen als lebendige Steine zu einem geistlichen Haus,
zu einer heiligen Priesterschaft, um geistliche Opfer darzubringen, die Gott ange-
nehm sind durch Jesus Christus.»

173



Urs von Arx

in Aussicht stellt (Phil 2,1785). Natiirlich ist dabei nicht zuniichst und
spezifisch an eine eucharistische Versammlung zu denken, sondern an
die alltiigliche Lebenspraxis, aber ausgeschlossen ist es nicht, umso
mehr als im frithen Christentum bald die gottesdienstliche Versamm-
lung als Verwirklichung der Prophetie Mal [,11 verstanden wurde:
«Denn vom Aufgang der Sonne bis zu ihrem Untergang wird ein Name
bei den Volkern gepriesen, und an jedem Ort wird meinem Namen Riu-
cherwerk dargebracht und ein reines Opfer, denn mein Name ist gross
unter den Volkern, spricht der Herr der Allherrscher.»3¢ Dabei ist der
Gedanke, dass sich die in der Glaubens- und Lebenspraxis manifestie-
rende Hingabe an Gott oder an den Kyrios Jesus als ein — unblutiges oder
geistliches — Opfer verstehen lidsst, im Kontext antiker (alttestament-
lich-prophetischer und pagan-philosophischer) Kultkritik nichts Neues.
Auch das schliesst nicht aus, dass dieser fundamentale Aspekt im weite-
ren Kontext der Eucharistiefeier zur Sprache kommen kann, wie das in
der alten Tradition ja immer wieder der Fall gewesen ist?’. Im christka-

5 «Und wenn ich auch als Trankopfer vergossen werde beim Opfer und Gottes-
dienst eures Glaubens...»; vgl. auch Phil 4,18.

86 Text nach LXX. Vgl. etwa Did 14 (frei zitiert), Justin, dial. 28,5 u.6.; Irenius,
haer. 4,17,5-6, usw. Vgl. KARL Suso FRaNK, Maleachi 1,10ff. in der friihen Viterdeu-
tung. Ein Beitrag zu Opferterminologie und Opferverstindnis in der alten Kirche, in:
ThPh 53 (1978) 70-78; zum weiteren Kontext der Frage vgl. KENNETH STEVENSON,
«The Unbloody Sacrifice». The Origins and Developments of a Description of the
Eucharist, in: Gerard Austin (Hg.), Fountain of Life. FS Niels K. Rasmussen O.P.,
Washington DC (Pastoral Press) 1991, 103-130. Vgl. in diesem Zusammenhang bei-
spielshalber Augustinus, civ. 10,5f, wonach die in Verbindung mit Gott gelebte Barm-
herzigkeit, also Gottes- und Nichstenliebe, ein wahres Opfer (verum sacificium) ist.
Nicht ganz klar ist, wie und wo er dies im konkreten Vollzug der Eucharistie mit der
Selbsthingabe Jesu zusammensieht, wenn er sagt, dass die Kirche (die Vielen als ein
Leib in Christus) in dem, was sie darbringt, selbst dargebracht wird (quod in ea re,
quam offert, ipsa offeratur).

87 Vgl. RowaN WirLLiams, Eucharistic Sacrifice. The Roots of a Metaphor
(GLS 16), Bramcote (Grove) 1982; KENNETH STEVENSON, Eucharist and Offering,
New York (Pueblo) 1986; ARNOLD ANGENENDT, Das Offertorium. In liturgischer
Praxis und symbolischer Kommunikation, in: Gerd Althoff (Hg.), Zeichen — Rituale -
Werte. Internationales Kolloquium des Sonderforschungsbereichs 496 an der Westf-
lischen Wilhelms-Universitiit Miinster, Miinster (Rhema) 2004, 71-150. Hinsichtlich
der Trennung der von den Glidubigen in den Gottesdienst mitgebrachten Gaben — ei-
nerseits Brot und Wein fiir die Kommunion, andererseits Brot, weitere Naturalien und
Geld fiir die Sozialtitigkeit der Gemeinde — gibt es seit der Spitantike im Westen eine
allmihlich deutlich werdende Verschiebung der damit verbundenen Opferthematik:
War die Sozialtitigkeit ein Aspekt des geistlichen Opfers der Selbsthingabe im Sinn

174



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

tholischen Ritus geschieht das bisweilen in einem Gabengebet. Es wiire
von Wert, dass es ofters so deutlich gesagt wiirde wie z.B. in einem
fritheren Stillgebet des Priesters bei der Gabenbereitung: «In Demut und
voller Vertrauen kommen wir vor dich, o Gott, und bringen uns selbst dar
in diesen Gaben [Brot und Wein] aus deiner Hand. Blicke auf uns mit
Erbarmen und nimm unser Opfer gnidig an.» Das ist zu verstehen als
Bitte, in der Kraft des Heiligen Geistes in die Nachfolge Jesu eingehen
zu konnen in Verbindung mit dem vom Geist erschlossenen Eingefiigt
werden in die Christuswirklichkeit im Akt der Kommunion. Diese Be-
wegung verbindet sich mit der Darbringung der Gaben zu ihrer Heili-
gung im Kontext der Epiklese. Dieser altkirchlich wichtige Aspekt soll-
te, wie gesagt, in der Liturgie und auch in der darauf bezogenen Kateche-
se durchaus noch stirker zum Ausdruck kommen.

5.3 In diesem Zusammenhang ist noch ein weiterer Aspekt zu bedenken.
Es ist ein von vielen altkirchlichen Stimmen bezeugte Auffassung, dass in
den Mysterien oder Sakramente genannten gottesdienstlichen Handlun-
gen der dreieinige Gott selber es ist, der im Tun der Kirche handelt und
wirkt, was als Heil und Segen verkiindet (und erbittet?)88 wirds. Im Blick

der oben genannten apostolischen Weisungen und geschah die Aussonderung der fiir
die Eucharistiefeier verwendeten Gaben im Hinblick auf ihre Heiligung durch Gott,
so wird die Opferthematik immer stiirker mit den eucharistischen Gaben und ihrer
liturgisch ritualisierten und an klerikale Reinheitsbedingungen gekniipften Bereit-
stellung verbunden; diese Entwicklungslinie miindet in die Interpretation des eucha-
ristischen Geschehens als ein Gott dargebrachtes Opfer, eben das Messopfer. Dessen
Einbettung in das religionsgeschichtlich universale Opferverstindnis steht freilich in
Spannung zur sakramententheologischen These, im Messopfer bringe sich Christus
als der eigentliche Handelnde Gott dar (vgl. dazu 5.3).

88 Bei den Viitern ist 6fters davon die Rede, dass Christus (oder Gott) es ist, der
im Tun des Bischofs tauft, salbt, segnet, konsekriert (Ambrosius, sacr. 4,14.23) und
die Gaben austeilt, aber das steht jeweils im Kontext einer auf die Gliubigen ausge-
richteten (katabatischen) Kommunikationshandlung. Eine andere Sache ist es, wenn
dies, wie in spiterer westlicher Sicht, Christus als der eigentlich Handelnde auch in
(anabatischen) Kommunikationshandlungen des Priesters, also in an Gott gerichteten
Gebeten, gesehen wird. Das verindert sowohl die Art und Weise dessen, was Reprii-
sentation im Sinn von Vergegenwiirtigen heisst, als auch den Status des Priesters ge-
geniiber Nichtklerikern.

89 Sie findet sich auch in den orthodox — altkatholischen Konsenstexten, z.B.
«Die Sakramente oder Mysterien der Kirche» oder «Die heilige Eucharistie», in: Urs
vOoN ARX (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der ge-
meinsamen Texte des orthodox — altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit franzosi-

175



Urs von Arx

auf die Eucharistiefeier heisst das etwa, dass Christus der Darbringende
und der Dargebrachte ist®. Wie und wo diese im Anschluss an die Hohe-
priester-Christologie des Hebrierbriefes formulierte Grundiiberzeugung
in einzelnen Sprechakten konkreter eucharistischer Liturgien zur Geltung
kommt, ist freilich kaum eindeutig zu bestimmen. Es scheint, dass dies
faktisch mehr in den vorbereitenden Handlungen als im Eucharistiegebet
selbst der Fall ist oder gegebenenfalls mehr in den «manual acts» des
Priesters wihrend des eucharistischen Gebets als im Text selbst. Oft be-
gegnet der Gedanke auch im metasprachlichen Kontext einer allegori-
schen Liturgieerkldarung. Wenn Jesus Christus der in der Eucharistiefeier
der Kirche und zumal im vorstehenden Liturgen der eigentlich Handelnde
ist, besteht aber die Gefahr, schwebende Aussagen und Uneindeutigkeiten
traditioneller Gebete im Sinn einer systematisch-definitorischen Klidrung
aufzuheben, was bisweilen zu letztlich problematischen Aussagen fiihrt.
[ch erwihne kurz zwei solche Problemfelder.

5.3.1 Eine gewisse Uneindeutigkeit liegt etwa vor, wenn Jesu Handeln (a)
im Abendmahlsaal, (b) am Kreuz auf Golgotha (im Licht des Hebrier-
briefs interpretiert als Eintritt des Hohenpriesters Jesus in das himmlische
Heiligtum) und (c) in der eucharistischen Liturgie so in eins gesehen wird,
dass die drei Zeithorizonte gewissermassen verschmelzen®'. Problema-

scher und englischer Ubersetzung. Beiheft IKZ 79 (1989), 84-86; 89-92. Eine friihe,
wenn auch im thematischen Kontext des 63. Briefs isoliert wirkende Formulierung
findet sich bei Cyprian, ep. 63, «... ille sacerdos uice Christi uere fungitur qui id quod
Christuis fecit imitatur et sacrificium uerum et plenum offert in ecclesia Deo patri ...».
Vgl. schon Ignatius von Antiochien, Magn 3,1; Eph 3,1; Polykarp, ep. praescr, wonach
im Bischof der Ortskirche die Sorge Gottes, des Bischofs aller, oder des Herrn Jesu
Christi fiir die Kirche zur Geltung kommen soll, auch wenn nicht spezifisch an die
Eucharistiefeier (vgl. Sm 8,1-9,1) gedacht ist. Ein autoritédres (Miss-)Verstindnis des
ignatianischen Monepiskopates abzuwehren, fehlt hier der Raum.

9% So z.B. am Ende des priesterlichen Vorbereitungsgebets vor dem Grossen Ein-
zug in der Chrysostomos-Liturgie: «Denn du, Christus, unser Gott, bist der Darbrin-
gende und der Dargebrachte, der Empfangende und der Austeilende...». Schon in
1Clem 36,1 ist, ohne dass ein spezifisch eucharistischer Kontext vorliegen muss, von
Jesus als dem coyLeevg TV mpoopopdv Nuav die Rede: «Dies ist der Weg, Ge-
liebte, auf dem wir unser Heil gefunden haben, Jesus Christus, den Hohepriester un-
serer Opfergaben, den Beschiitzer und Helfer unserer Schwachheit.»

91 Vgl. dazu etwa die kommentierenden Anmerkungen zu den — hier als patristi-
sche Beispiele herangezogenen — Homilien iiber die Eucharistie von Johannes Chry-
sostomos (bes. hom. 27 in 1Cor. und hom. 17 in Heb.) von JACKY MARSAUX, in:
L'Eucharistie, école de la vie. Jean Chrysostome. Sélection de sept homélies sur

176



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

tisch wird dies dann, wenn in einer theologischen Beschreibungssprache
der Ein-fiir-alle-Mal-Vollzug der Selbsthingabe Jesu gewissermassen zu
einem Akt der ewigen Darbringung im Himmel wird, weil die soteriolo-
gische Identitdt des wiederholten liturgischen Handlungsgefiiges auf Er-
den mit dem einmaligen Opfergeschehen im Himmel dies verlangt. Die
Rede von der einen ewigen oder fortwédhrenden Darbringung im Himmel
steht aber in einer starken Spannung zur Rede von Jesus als dem Fiirspre-
cher bei Gott (Hebr 7,25; 9,24)°2, in welcher Funktion er die erlésende und
Zukunft eroffnende Frucht des siihnenden, «ein fiir allemal» (Epama&)
erfolgten Geschehens® fiir immer zur Geltung bringt. Diese Feststellung
impliziert iibrigens auch eine Kritik an der entsprechenden Formulierung
in der «Utrechter Erkldarung» von 1889%.

Zugleich wird im genannten Ineinander verschiedener Zeitpunkte, in
denen pointiert von Jesu Opfer die Rede ist, ein Aspekt unterbelichtet,
nimlich die Transformation des hingegebenen Jesu im Auferstehungsge-
schehen, von dem, zumindest nach 1Kor 15,35-49. 50, gilt, dass der natiir-

I'eucharistie (Les Peres dans la foi 99), Paris (Migne) 2009. Im Unterschied zum bald
spiirbaren westlichen Cristomonismus hat die dstliche Theologie, und so auch Johan-
nes Chrysostomos, zu wiederholten Malen in seinen Homilien zur Eucharistie, die
Rolle des Heiligen Geistes und damit auch die fundamentale Bedeutung der Epiklese
fiir das je aktuelle Geschenk der Gnade im Raum der Christusgemeinschaft unterstri-
chen.

92 Vgl. dazu URs VON ARX, Fiirbittendes Gebet im Neuen Testament, in: Hans
Klein u.a. (Hg.), Das Gebet im Neuen Testament. Vierte europiische orthodox-west-
liche Exegetenkonferenz in Simbita de Sus, 4.—8. August 2007 (WUNT 249), Tiibin-
gen (Mohr) 2009, 25-75, hier 58-59.

93 Vgl. Hebr 7,27; 9,12; 10,10; vgl. 9,25f. 28; 10,14, aber auch 10,26f.; zudem
R6m 8,34.

9 «6. ... Die eucharistische Feier in der Kirche ist nicht eine fortwihrende Wie-
derholung oder Erneuerung des Siihnopfers, welches Christus ein fiir allemal am
Kreuze dargebracht hat; aber ihr Opfercharakter besteht darin, dass sie das bleibende
Gedichtniss desselben ist und eine auf Erden stattfindende reale Vergegenwiirtigung
jener Einen Darbringung Christi fir das Heil der erlosten Menschheit, welche nach
Hebr. IX, 11,12 fortwiihrend im Himmel von Christus geleistet wird, indem er jetzt in
der Gegenwart Gottes fiir uns erscheint. (Hebr. X, 24.) ...» (meine Herrvorhebung);
vgl. URS VON ARX/MAJA WEYERMANN, Statut der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz (IBK). Offizielle Ausgabe in fiinf Sprachen, Beiheft zu IKZ 91
(2001), 25-27, hier 26. Die Formulierung geht auf eine allseits angenommene These
der Bonner Unionskonferenz von 1874 zuriick. Der Konsens von 1979 erwiihnt (4.4.2)
die «ewige himmlische Darbringung» auch noch als ein gelegentlich zu beriicksich-
tigendes Thema bei der Schaffung neuer Eucharistiegebete.

177



Urs von Arx

liche Leib, den Jesus als fleischgewordener Logos gemiiss chalzedonensi-
scher Christologie mit uns teilt, nicht mit dem eschatologisch verklirten
Leib umstandslos identisch ist — unbeschadet der personalen Identitit des
auferstandenen Jesus Christus mit dem aus der Jungfrau Geborenen®3.

5.3.2 Ebenfalls im Zusammenhang mit der sakramententheologisch
durchaus zutreffenden Prisenz von Gottes Handeln in der Liturgie der
Kirche steht eine andere Tendenz, offene Aussagen liturgischer Texte so-
wohl im theologischen Diskurs als auch im praktischen Vollzug auf ein
bestimmtes univokes Verstindnis einzuengen. Ich denke an das Verstind-
nis des Priesters, der in der Messliturgie gewissermassen allein den eben-
falls allein handelnden Christus reprisentiert (Christusmonismus), dem
gegeniiber die «Gemeinde» zum Zuschauer und Empfianger von Segen
und Gnade, jenseits der ekklesialen Prigekraft der Kommunion, wird. Ich
denke an die lange vorherrschende Bestimmung des Priesters als des ei-
gentlichen, aufgrund sakramentaler Weihe liturgisch Handelnden, der fiir
Anwesende und Abwesende das Messopfer darbringt (offerimus pro...).
Das ist natiirlich in der Theologie weitgehend iiberwunden®, aber die Ver-
gangenheit lebt noch weiter im sikularen Klischee, dass die Katholiken,
anders als die Protestanten, des Priesters als eines Mittlers zwischen Gott
und Menschen bediirfen. Lebt sie auch noch weiter in der Rede vom Pries-
ter, der in persona Christi®7 handelt (und bei den Einsetzungsworten die

95 Das lasst sich belegen an den sog. Eucharistiestreitigkeiten der Westkirche
(9.und 11. Jh.), wo den ilteren dquivoken Umschreibungen der eucharistischen Gaben
wie antitypos, symbolon, figura (vgl. auch homoidoma), die mit der Zeit als nur sym-
bolisch verstanden wurden, eindeutigere Aussagen, welche die gemeinte Sache in
veritate bezeichnen, gegeniibergestellt wurden, was wiederum mit den damals auf-
kommenden Eucharistiewundern (blutende Hostien usw.) zusammenhingt. Eine
gewisse Kliarung brachte die an anderen Kategorien eines Wirklichkeitsverstindnis-
ses als die friihere Patristik orientierte Transsubstantiationslehre; vgl. HOPING, Leib
(wie Anm. 43), 193-243,

% Vgl. Davip Powkr, The Sacrifice We Offer. The Tridentine Dogma and its
Interpretation, Edinburgh (T&T Clark) 1987; ROBERT J. DALy, Sacrifice Unveiled.
The True Meaning of Christian Sacrifice, London (T&T Clark) 2009.

97 Zur Geschichte dieses Begriffs vgl. BERNARD DOMINIQUE MARLIANGEAS,
Clés pour une théologie du ministére: in persona Christi — in persona Ecclesiae (ThH
519), Paris (Beauchesne) 1978 ; LoTHAR LIES, Theologisch-historische Sondierungen
zu Begriffen der Amtertheologie, in: ders./Silvia Hell (Hg.), Amt und Eucharistiege-
meinschaft. Okumenische Perspektiven und Probleme, Innsbruck (Tyrolia) 2004,
97-141. Mit den westkirchlichen Engfiihrungen zu vergleichen ist ALBERT GERHARDS,

178



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

entsprechenden manual acts vollzieht), womit man so steile (und eindeu-
tige) Aussagen rechtfertigen kann wie diejenige im 4. neuen Hochgebet
des romischen Missale: «So bringen wir dir [Gott] seinen Leib und sein
Blut dar ...»°8? Und wie verhilt sich die Rede vom Handeln in persona
Christi capitis ecclesiae®, wenn doch, wie es die durchgehenden Wir-Siit-

In persona Christi — in nomine ecclesiae. Zum Rollenbild des priesterlichen Dienstes
nach dem Zeugnis orientalischer Anaphoren, in: ders., Erneuerung kirchlichen Lebens
aus dem Gottesdienst. Beitriige zur Reform der Liturgie (PTHe 120), Stuttgart (Kohl-
hammer) 2012, 263-273 [EV 2005]. Fiir eine orthodoxe Sicht der damit zusamenhiin-
genden Fragen vgl. JOHN D. ZIZIOULAS, The Bishop in the Theological Doctrine of the
Orthodox Church, in: ders.; The One and the Many. Studies on God, Man, the Church,
and the World Today, Alhambra CA (Sebastian Press) 2010, 236-253.

9 Vgl. AcHiM BUDDE, Die Darbringung im Gedankengang des Eucharistischen
Hochgebetes. Eine entwicklungsgeschichtliche Skizze, in: Albert Gerhards/Klemens
Richter (Hg.), Das Opfer. Biblischer Anspruch und liturgische Gestalt (QD 186), Frei-
burg i.Br. (Herder) 2000, 185-202, hier 195: Nichts weise darauf hin, «dass sich die
Darbringungsaussage auf etwas anderes bezieht als auf die zur Heiligung durch den
Geist Gottes bereitgestellten Gaben Brot und Wein. Eine Darbringung Christi oder
auch nur eine konsekratorische Auffassung der Einsetzungsworte ist im Gedanken-
gang der ostlichen Anaphoren ausgeschlossen»; ferner Joser ScHmiTZ, Canon Roma-
nus, in: Albert Gerhards u.a. (Hg.), Prex Eucharistica. Band III: Studia. Pars prima:
Ecclesia antiqua et occidentalis (SpicFri 42), Fribourg (Academic Press) 2005, 281—
310, hier 304. Die der mittelalterlichen Theologie und Praxis verpflichtete Sicht ver-
teidigen etwa THOMAS WITT, Repraesentatio Sacrificii. Das eucharistische Opfer und
seine Darstellung in den Gebeten und Riten des Missale Romanum 1970. Untersu-
chungen zur darstellenden Funktion der Liturgie (PaThSt 31), Paderborn (Schoningh)
2002. bes. 218-251; HopING, Leib (wie Anm. 43). — Ein vom Priester vollzogenes
«Messopfer» scheint zum mindesten keine gemeinsame Tradition zu sein, und ist
daher im Sinn der oben genannten altkatholischen Programmatik trotz der liturgi-
schen Herkunft der Kirche aus dem nachtridentinischen Katholizismus fiir Altkatho-
liken nicht rezipierbar.

99 Der Ausdruck scheint sich der Logik zweier Voraussetzungen zu verdanken:
Einerseits sind die eucharistischen Gaben durch die vom geweihten Priester gespro-
chenen verba testamenti zu Leib und Blut Christ konsekriert. Weil die Kirche Gott
nicht Christus darbringen kann (in welchem Sinn auch immer), entsteht die Rede,
dass der Priester ,,in persona Christi capitis ecclesiae” handle (dies im Rahmen eines
umfassenden Selbstdarbringungshandelns Christi zum Vater hin). Das Tun der Kir-
che als totus Christus im fundamental Lobpreis, Dank und Bitte dussernden Eucha-
ristiegebet kommt nur noch sekundiir zur Geltung gegeniiber dem Tun des Christus in
der Gestalt des Priesters. Zudem bekommt der Akt der «Darbringung» (bezogen auf
die Heiligung der natiirlichen Gaben durch den in der Bitte herbeigerufenen Geist
Gottes) einen anderen Sinn (némlich die am irdischen Altar dargestellte immerwiih-
rende Selbstdarbringung des Hohenpriesters Christus im himmlischen Heiligtum
gemiiss einer heute als problematisch erkannten Auslegung von Hebr 7,25; 9,11f. 24).

179



Urs von Arx

ze der gesamten liturgischen Tradition nahelegen, die (Orts)Kirche als der
totus Christus zelebriert, besonders wenn in der anabatischen Kommuni-
kationsdimension, wie sie das Eucharistiegebet auszeichnet, Gott in Lob-
preis, Dank und Bitte angeredet wird?

Es sind Fragen, die bei allem Plddoyer fiir einen ungezwungeneren,
wenn auch nicht undifferenzierten Umgang mit der Opferthematik, wie
sie zur Tradition eucharistischer Gebete gehort, mir immer noch offen und
diskussionswiirdig sind.

Urs von Arx (geb. 1943 in Solothurn CH), Prof. em. Dr. theol. 1964—1971
Studium der Theologie in Bern, Paris und Oxford, danach Pfarrer der christ-
katholischen Kirchgemeinde Wegenstetten-Hellikon-Zuzgen. 1986-2008
Prof. fiir Neues Testament, Homiletik und (seit 1994) Geschichte des Altkatho-
lizismus an der Christkatholisch-theologischen Fakultdit (seit 2001 Departe-
ment fiir Christkatholische Theologie) der Universitit Bern. Dr. theol. h.c.
1996 (ChAT Warschau) und 2008 (GTS New York). Mitglied internationaler
und nationaler bilateraler Gesprichskommissionen.

Adresse: Neuhausweg 53, CH-3097 Liebefeld, Schweiz.

Email: urs.vonarx@theol.unibe.ch

English Summary

In the late 1850s the Swiss Old Catholic Church decided to reform its liturgical
books that had been in use for nearly 80 years. A main area of reform concerned
the structure and theology of the eucharistic prayer, for which — as in other church-
es — the anaphora, found in the so-called Traditio Apostolica, was seen as a funda-
mental text for various issues to be discussed in the course of framing new eucha-
ristic prayers. Thus, in the Consensus drawn up by the International Conference
of Old Catholic theologians in 1979, the (West Syrian) type represented by the
(so-called) Canon of Hippolytus was given slight precedence over the Roman —
Alexandrian type of eucharistic prayer (to which the one eucharistic prayer in
earlier use, written by Bishop Eduard Herzog in 1879 and highly praised in former
times, owed its inspiration).

The author presents the structure and characteristics of the five eucharistic
prayers now in use in the Swiss Church. They all follow the same unified structure
with an anamnetic first part giving praise and thanks to God for creating the world
and sending His Son (the words of institution belonging to this first part) and an
epicletic second part asking for the coming of God’s Holy Spirit on the eucharistic
gifts and the communicants to become the ecclesial Body of Christ in this particu-
lar place. Between the two parts stands the act of offering the gifts to be sanctified,
which act is linked with a short commemoration focussed on the paschal Christ
event.

180



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

The author then discusses various issues concerning the ritual performance of
the prayer and ends by broaching some still open questions such as the uneasy
transition from Preface to Sanctus (the former reflecting the various themes of the
liturgical year, the latter praising God’s heavenly majesty), how the self-offering
of the baptized can been seen as integrated in the act of offering the gifts and
whether the idea of the president acting in persona Christi truly corresponds to the
ecclesial vision behind the reform of the eucharistic prayer.

181



	Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz nach der zweiten Liturgiereform

