
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 103 (2013)

Heft: 1-2

Artikel: Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz
nach der zweiten Liturgiereform

Autor: Arx, Urs von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405120

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche
der Schweiz nach der zweiten Liturgiereform

Urs von Arx

1. Stationen der Reform

Im Jahr 1957 beschloss die Nationalsynode der Christkatholischen Kirche
der Schweiz die Totalrevision der liturgischen Bücher und des Gesangbuchs1;

das schloss im zweisprachigen Schweizer Bistum deutsche und

1 Vgl. Protokoll der Nationalsynode 83/Basel/1957, S. 41. Die liturgiewissenschaftlich

begründeten Einsichten und Impulse in der Revisionsarbeit vermittelten
die Fachvertreter an der Christkatholisch-Theologischen Fakultät der Universität
Bern: Prof. Dr. Albert Emil Rüthy (1901-1976) und Prof. Dr. Herwig Aldenhoven
(1933-2002), die 1942-1971 bzw. 1971-2000 ihren Lehrauftrag für Liturgik
wahrnahmen.

Zu den «liturgischen Büchern» zählen das (grossformatige) Altarmissale, das

Rituale und das für die Gemeinde gedachte Gebetbuch, das seit 1893 mit einem

Gesangbuch verbunden ist. Zu Letzterem vgl. die historische Skizze von Urs von Arx,
Christkatholische Gesangbücher in der deutschsprachigen Schweiz [= Sachreferenz

C5|, in: Ökumenischer Liederkommentar zum Katholischen, Reformierten und
Christkatholischen Gesangbuch. Lieferung 6, Freiburg/Schweiz (PaulusVBasel
(ReinhardO/Zürich (TVZ) 2009 [6 SJ.

An der Revision waren mehrere Kommissionen beteiligt: a) die 1957 eingesetzte
«Kommission zur Revision der liturgischen Bücher», die von 1957 bis 1973 von
Prof. Rüthy, danach von Pfr. Roland Lauber (Trimbach, später Rheinfelden) präsidiert
wurde, b) Zwei Gesangbuchkommissionen, deren erste - präsidiert von Hans Bieli,
Basel (1919-1995) - ihr Ergebnis 1978 in einer Publikation vorlegen konnte, die
faktisch nur ein Gesangbuch war, weil die Arbeit der Liturgiekommission nicht so rasch

vorangekommen war (vgl. Anm. 27); 1993 wurde eine neue Kommission unter dem

Vorsitz von Urs Schmitt, Zürich, gebildet, deren Ergebnis in das aktuelle Gebet- und

Gesangbuch eingegangen ist; der Unterschied zur Vorgängerausgabe ist freilich so

markant, dass von zwei Gesangbuchrevisionen gesprochen werden muss, c) Eine 1995

gebildete Kommission unter dem Vorsitz von Pfr. Prof. Christoph Führer, Zürich, die
eine Sammlung von Texten für das individuelle Beten vorbereitete. Vgl. die Berichterstattung

in den Protokollen der Sessionen der Nationalsynode der Christkatholischen
Kirche der Schweiz: 137/2005/St. Gallen, S. 77-82; 140/2008/Magden, S. 57-61.

Zur christkatholischen Liturgiereform vgl. auch noch Herwig Aldenhoven,
Gottesdienstliche Erneuerung in der Christkatholischen Kirche der Schweiz im
20. Jahrhundert. Die Revision der liturgischen Bücher, in: Bruno Bürki/Martin Klö-
ckener(Hg.), Liturgie in Bewegung/Liturgie en mouvement, Freiburg/Schweiz (Uni-
versitätsverlag)/Geneve (Labor et Fides) 2000, 295-309; Urs von Arx, Tagzeitenli-

IKZ 103 (2013) Seilen 143-IS1 143



Urs von Arx

französische Texte ein. Für den deutschsprachigen Teil wurde die Arbeit
im Wesentlichen mit der Herausgabe des zweibändigen «Gebet- und

Gesangbuchs der Christkatholischen Kirche der Schweiz» in den Jahren

2004 bzw. 2008 beendet.2

Die Liturgiereform kam allerdings aus bestimmten Gründen in den

ersten Jahren nicht so recht voran. Das hat einmal damit zu tun, dass die
christkatholische Kirche (wie auch die deutsche altkatholische Kirche3,

turgie in der Christkatholischen Kirche der Schweiz, in: Martin Klöckener/Bruno
Bürki (Hg.), Tagzeitenliturgie. Ökumenische Erfahrungen und Perspektiven/Liturgie
des Heures. Expériences et perspectives œcuméniques, Fribourg (Academic Press)

2004, 223-251; ders., A New Prayer and Hymn Book for the Old Catholic Church in
Switzerland, in: StLi 35 (2005) 235-239.

2 Gebet- und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz [= CG I].
Herausgegeben von Bischof und Synodalrat der Christkatholischen Kirche der
Schweiz, Basel (Christkatholischer Medienverlag [Cavelti, Gossau]) o.J. [2004],
1181 S.; Gebet- und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Heilige
Woche: Palmsonntag bis Ostern [= CG II]. Herausgegeben von Bischof und Synodalrat

der Christkatholischen Kirche der Schweiz, Basel (Christkatholischer Medienverlag

[Cavelti, Gossau]) 2008, 240 S. Dazu erschien noch ein Begleitheft: Gebet- und

Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Begleitband. Herausgegeben

von Bischof und Synodalrat der Christkatholischen Kirche der Schweiz, Basel

(Christkatholischer Medienverlag [Cavelti, Gossau]) o.J. [2004], 110 S. Altarmissale
und Rituale liegen derzeit noch nicht in gedruckten Ausgaben vor, aber dies wird bald
der Fall sein.

Für die französischsprachigen Gemeinden in der Romandie liegen die Ergebnisse
der neueren Liturgiereform in Einzelbroschüren vor, die hier nicht alle aufgezählt
werden können. Die neuen Eucharistiegebete finden sich in: Eglise catholique-chrétienne

de la Suisse: Livre de prière - Liturgie de l'Eucharistie, Edité par l'évêque et le

conseil synodal de l'Eglise catholique-chrétienne de la Suisse, Allschwil (Christkatholischer

Medienverlag) 2009, 62 S.
3 Neben der damaligen schweizerischen altkatholischen Liturgiereform ist vor

allem die deutsche zu nennen, für die der seit 1886 in Bern lehrende Adolf Thürlings
(1844-1915) die Federführung übernommen hatte. Thürlings ist zudem das erste mit
Noten versehene schweizerische Gesangbuch (1893) zu verdanken, das sich im
Wesentlichen ebenfalls bis in die 1970er-Jahre gehalten hat. Dass Thürlings «als der
Schöpfer der [sie] altkatholischen Liturgie» schlechthin zu gelten habe, ist freilich
eine chronologisch und sachlich unhaltbare Behauptung, die auf Constantin
Neuhaus, Bibliographie des Altkatholizismus, in: Friedrich Sigmund-Schultze (Hg.),
Ekklèsia. Band III/ll: Die Altkatholische Kirche, Gotha (Klotz) 1935, 114-148, hier
134, zurückgeht und sich dann in manchen Selbst- und Fremddarstellungen des
Altkatholizismus wiederholt hat, z.B. Küry, Kirche (wie Anm. 6), 509.

144



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

worauf ich hier aber nicht näher eingehen kann4) im Zusammenhang mit
der Organisation eines Bistums für die antivatikanisch gesinnten Katholiken

in den zwei Jahrzehnten nach dem Konzil von 1870 bereits eine

Liturgiereform, zumal der Messliturgie, durchgeführt hatte. Die im
Wesentlichen vom ersten Bischof Eduard Herzog (1841-1924) geschaffene
christkatholische Messliturgie von 1879/80, die bis in die 1970er Jahre
in kaum veränderter Gestalt verwendet wurde5, galt selbst im Urteil von
Aussenstehenden wie etwa Ludwig Winterswyl6 oder auch Friedrich Hei-

4 Vgl. dazu Urs von Arx, Trends and Developments in Modern Western European

Old Catholic Liturgy, with a Focus on the Swiss Church, in: PNCC Studies 10

(1989) 9-39, hier 9-13 [Lit.]. Die mehr oder weniger vom römischen Canon missae
abweichenden altkatholischen Eucharistiegebete der Schweiz 1880 (E. Herzog), von
Deutschland 1888 (A. Thürlings, mit zwei unterschiedlichen Messordnungen und
Eucharistiegebeten) - deren 1. Messordnung auch von der altkatholischen Kirche im
Habsburgerreich übernommen wurde - und der Niederlande (1910) sowie auch das

anglikanische «Book of Common Prayer» werden mit dem «alte(n) katholische(n)
Kulturerbe» des römischen Kanons verglichen und positiv bewertet von Ludwig
Winterswyl, Das eucharistische Hochgebet in den altkatholischen Liturgien, in:

IKZ 24 (1934) 1-46. Eine aus anderer Perspektive erfolgte und viel kritischere
Beurteilung der Eucharistiegebete in vier altkatholischen Messordnungen, nämlich der
Schweiz (1880) und Deutschlands (1888 sowie 1959, welch Letztere von Pfr. Kurt
Pursch [1914-1991] bearbeitet wurde und deren Eucharistiegebet noch stärker dem
Canon Romanus verpflichtet ist als dasjenige der 2. Messordnung von Thürlings),
findet sich bei Herwig Aldenhoven, Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet.

Eine Studie über die Struktur des Eucharistiegebetes in den altkatholischen
Liturgien im Lichte der Liturgiegeschichte, in: IKZ 61 (1971) 79-117, hier 80-95; 150-
189; 62 (1972) 29-73, hier 33-53. Unberücksichtigt bleiben bei Aldenhoven die
damals (bis 1970) verwendeten Eucharistiegebete der altkatholischen Kirchen in
Nordamerika (PNCC) und Polen, weil sie sich, wie auch das niederländische von 1910,

kaum vom römischen Canon missae unterschieden.
5 Vgl. Messliturgie der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Genehmigt

durch die Synode von Genf 1880, Bern (Wyss) o.J., 48 S.; Messliturgie der
christkatholischen Kirche der Schweiz. Genehmigt durch die Synode von Genf 1880. Zweite,
verbesserte und vermehrte Auflage, Bern (Wyss) 1905, 118 S.; Livre de prières
liturgiques à l'usage des Catholiques-chrétiens de la Suisse. Approuvé par le Synode
national, réuni à Bàie, dans sa séance du 9 Juin 1881, Genève (Taponnier et Studer) 1881,

VIII und 169 S.
6 Vgl. Winterswyl. Hochgebet (wie Anm. 4) 40-42: «Das Hochgebet der

christkatholischen Liturgie ist aber keineswegs nur durch dieses Verbundensein mit
alter und neuer römischer und mit anderer abendländischer Tradition gekennzeichnet,
sondern hat dazu eine ausgeprägte und lebendige Eigenart, die als reife Frucht
bischöflichen Pneumas und als Ausdruck einer ursprünglichen und kernigen Frömmigkeit

ganz biblisch und dennoch als eine originale Leistung Bischof Herzogs, als das

145



Urs von Arx

1er7 als derart vorbildlich, dass eine ältere christkatholische Generation im
Klerus kaum bereit war, diese mit den unterdessen beachtlichen Ergebnissen

der interkonfessionellen Liturgischen Bewegung und des «ressourcement

patristiqtte» kritisch zu konfrontieren und allenfalls zu revidieren.

herrlichste Geschenk an seine schweizer Kirche, nicht hoch genug bewertet werden
kann. Es gibt kein anderes Hochgebetsformular, das, ohne in theologische Darlegungen

zu verfallen, so klar und wesenhaft die biblische, urkatholische und altliturgische
Auffassung vom Messopfer wiedergibt: Es gibt nur ein einmaliges, für immer
genügendes Opfer Christi, seinen Opfertod; das hl. Abendmahl ist dessen Gedächtnis und
eben deshalb Darstellung und Vergegenwärtigung des einen Erlösungsopfers Christi.
Als Opfermahl begründet es die Gemeinschaft der Gläubigen untereinander.» Dieses

Lob trug sicher dazu bei, dass sich z.B. Bischof Urs Küry Reformwünschen hinsichtlich

der Messliturgie gegenüber eher verschloss; er spielt auf Winterswyls Urteil an

in: Urs Küry, Die Altkatholische Kirche (KW 3), Stuttgart (EVW) 1966, 89. Zu

Winterswyls (1900-1942) damaligen Kontakten mit der christkatholischen Kirche
und seinen Hoffnungen auf eine Anstellung an der Berner Fakultät vgl. Birgit
Jeggle-Merz, Erneuerung der Kirche aus der Liturgie. Der Pastoralliturgiker Athanasius

Wintersig/Ludwig A. Winterswyl (LQF 84), Münster (Aschendorff) 1998, 109-120.
7 F. Heiler (1892-1967) hat sich mehrmals über die altkatholische Messe lobend

geäussert. Er kommt bei einem Vergleich der Stärken und Schwächen des römisch-katholischen

und des evangelischen Gottesdienst zu folgendem Fazit: «Evangelische
Katholizität-dieses Ideal war einmal bereits im Gottesdienstleben verwirklicht, und

zwar in der alten Kirche. Heute hat es seine Stätte in der kleinen altkatholischen Kirche

(in annähernder Form ist es auch in der anglikanischen und der schwedischen
Kirche verwirklicht).» Vgl. Friedrich Heiler, Evangelische Katholizität, in: ders.,
Das Wesen des Katholizismus. Sechs Vorträge, gehalten im Herbst 1919 in Schweden,
München (Reinhardt) 1920, 92-115, hier 109; wieder abgedruckt in: ders., Evangelische

Katholizität. Gesammelte Aufsätze und Vorträge. Band I, München (Reinhardt)
1926, 150-170, hier 172. Später sieht er in der katholisch-apostolischen und in der
altkatholischen Eucharistiefeier eine vorbildliche Erneuerung der altchristlichen
Gottesdienstform, und er zitiert dabei zustimmend auch eine Einschätzung der
(christkatholischen) Messe durch den kurz zuvor verstorbenen Bischof Eduard Herzog; vgl.
Friedrich Heiler, Katholischer und evangelischer Gottesdienst. 2. völlig neue
bearbeitete Auflage [der Stockholmer Konferenz «Leben und Arbeit» 1925 gewidmet],
München (Reinhardt) 1925, 58-60; in der 1. Auflage von 1921 (München: Kaiser,
1921) anerkennt erden hohen Wert der beiden genannten Gottesdienstformen, hält sie

aber nicht als erstrebenswert, «wo sie nicht besteht» (45). Heiler sah zudem in Bischof
Herzog «die idealste und ergreifendste Verkörperung <evangelischer Katholizität>,
die wir in der katholischen Kirchengeschichte der letzten 100 Jahre finden», und dazu

gehört eben auch der Umstand, dass er der Schöpfer des Eucharistiegebets seiner
Kirche war; vgl. Friedrich Heiler, Fünfzig Jahre Altkatholizismus. Zum Tode von
Bischof Eduard Herzog (23.3.1924), in: ChW 37 (1924), Nr. 33-36; wiederabgedruckt
in: ders., Evangelische Katholizität, a.a.O., 9-37, hier 11. Heiler soll von Herzog als

Nachfolger gewünscht worden sein, vgl. Friedrich Heiler, Meine ökumenischen

146



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

Jene erste Reform zielte darauf, Formulierungen im Eucharistiegebet
wie auch in den Offertoriumstexten zu vermeiden, die so verstanden werden

konnten, als ob die Kirche Leib und Blut Christi als eine wie auch

immer verstandene Opfergabe Gott darbringe oder in der Messliturgie
eine wenn auch als Vergegenwärtigung interpretierbare Wiederholung des

Kreuzesopfers vollzogen werde. Daher fehlt im Eucharistiegebet jegliche
Rede einer Darbringung der eucharistischen Gaben. So steht etwa anstelle

einer solchen Aussage, die dem «offerimus» im Unde et memores des

römischen Kanons entsprechen könnte, der Satz: «Ihn [deinen Sohn] stellen

wir dir dar als unser reines, heiliges und unbeflecktes Opfer.» Weiter heisst

es: «Mitleid hat er gehabt mit unserer Schwachheit und uns in der Anordnung

dieser Feier seines Leibes und Blutes einen Altar errichtet, an dem

wir Erbarmung finden und Gnade bei dir erlangen immerdar. Fürbittend

tritt nun der unter uns weilende und ewig vor deinem Angesicht stehende

Hohepriester für uns ein, um uns selig zu machen.» Diese vor allem am
Hebräerbrief orientierte kleine Meditation8 über das Erlösungsopfer
Christi, die auch die Kurzanamnese und eine Kommunionbitte enthält,
steht zwischen dem Einsetzungsbericht und den Kommemorationen der

Heiligen, Verstorbenen und Lebenden. Es waren gerade derart formulierte

Passagen, denen das Lob der genannten Autoren galt.
Eine weitere markante Änderung des schweizerischen (und des ersten

deutschen) Eucharistiegebets im vorletzten Jahrhundert war die Einfügung

einer expliziten Heilig-Geist-Epiklese zwischen einer wiederum
meditativ erweiterten, einzigen Annahmebitte (mit Elementen aus Te igitur
und Supra quae des Canon Romanus) einerseits und dem Einsetzungsbericht

andererseits9. Die Stellung vordem Letzteren ist der auch von Herzog

Begegnungen, in: ders.. Vom Werden der Ökumene. Zwei Vorlesungen (ÖR.B 6),

Stuttgart (EMV) 1967, 5-26, hier 17-18 (vgl. BABe, AH 113, 422-425). Seine spätere

Bitte um die Weihe zum Bischof der Hochkirchlichen St.-Johannes-Bruderschaft

hat Herzogs bischöflicher Nachfolger, Adolf Küry, bzw. die Internationale Altkatholische

Bischofskonferenz abgelehnt; er erhielt sie 1930 in Rüschlikon ZH von einem

sog. episcopus vagans der Vilatte-Sukzession, der früher christkatholischer Pfarrer
in La Chaux-de-Fonds gewesen war (Pierre Gaston Vigué).

» Der hier und anderswo - wenn auch unaufdringlich - vorliegende belehrende

Ton ist wohl ein Erbe der katholischen Spätaufklärung.
9 Sie müsste im Sinn der späteren, fragwürdigen Terminologie trotz einer gewissen

Länge als «Wandlungsepiklese» bezeichnet werden: «Sende uns also, wir bitten
dich demütig, deinen Heiligen Geist, den Spender alles Lebens und aller Heiligung,
und lass diese Gaben der Erde zu himmlischen, verklärten, geistigen Opfergaben

geweiht werden, auf dass das Brot, das wir brechen, sei die Gemeinschaft des Leibes

147



Urs von Arx

vertretenen westlich-mittelalterlich Standardauffassung geschuldet, dass

die in den Einsetzungsberichten überlieferten Worte Christ die Konsekration,

die Wandlung der Gaben Brot und Wein in Leib und Blut Christi
bewirken.

Da solche Heilig-Geist-Epiklesen (als knapp formulierte sog.
Wandlungsepiklesen) vor dem Einsetzungsbericht nunmehr auch bei den im
«Missale Romanum» von 1970 publizierten neuen Hochgebeten vorkommen10,

konnte man auf altkatholischer Seite darin eine nachträgliche
Bestätigung der eigenen liturgischen Vorreiter-Reformen sehen, vergleichbar
etwa der ebenfalls schon lange vorweggenommenen Einführung der

Volkssprache als einem wichtigen Element der sog. «participatio actuosa»11.

Warum also sollte man gerade beim Eucharistiegebet etwas ändern?

Mit der Zeit schwand der Widerstand. Dazu hat auch die Dissertation
des seit 1971 an der Christkatholisch-Theologischen Fakultät der Universität

Bern lehrenden Liturgikers und Systematikers Herwig Aldenhoven
beigetragen. Der Titel der Arbeit12 lautet «Darbringung und Epiklese im
Eucharistiegebet», nicht etwa «Einsetzungsbericht und Epiklese», auf
deren Stellung zueinander die Frage nach der Grundstruktur eines

Eucharistiegebets bisweilen reduziert wird. Die Frage nach dem Sinn einer mit

des Herrn, und der Kelch, den wir segnen, die Gemeinschaft des Blutes Jesus Christi
(welcher am Vorabend...).» Die an die oben zitierte, am Hebräerbrief orientierte
Meditation anschliessende Bitte für die Kommunikanten ist nicht als Epiklese formuliert:

«Verleihe also, wir bitten dich demütig, Herr, himmlischer Vater, dass wir alle,
die wir an diesem Altare den hochheiligen Leib und das Blut deines Sohnes empfangen,

mit aller himmlischen Segnung und Gnade erfüllt werden.» Die Vorlage der
zweiten Satzhälfte, nämlich Supplices, ist klar erkennbar.

10 Ein älteres Beispiel findet sich z.B. im «Communion Office» von 1764 der
«Scottish Episcopal Church», das aus einem in Schottland wegen seines hochkirchlichen

Charakters zuvor nie verwendeten Gebetbuch von 1637 übernommen wurde;
vgl. James Cooper (Hg), The Book of Common Prayer of the Sacraments and Other
Parts of Divine Service for the Use of the Church of Scotland. Commonly Known as

Laud's Liturgy (1637), Edinburgh (Blackwood) 1904; Bradshaw/Johnson, Liturgies
(wie Anm. 17), 281.

11 Wie früh dieses Anliegen erscheint, erhellt aus dem Umstand, dass das von
Eduard Herzog herausgegebene Christkatholische Gebetbuch für gemeinsamen
Gottesdienst, Bern (Wyss) 1879 - es wurde ein Jahr später durch die Nationalsynode
als offiziell erklärt -, Texte der tatsächlich deutsch gefeierten Liturgie enthielt und die
dafür infrage kommenden Stücke auch für den Privatgebrauch und für Hausgottesdienste

empfohlen wurden, also keine während des Gottesdienstes von den Gläubigen
zu betenden Messmeditationen bot.

12 Vgl. Anm. 4.

148



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

Wörtern wie «Jtooocpeoetv» bzw. «offerre» ausgedrückten Handlung
muss vielmehr mit der Frage verbunden werden, in welchem unmittelbaren

literarischen Kontext eines konkreten Eucharistiegebets sie steht. Das

ist in der Regel eine an Gott gerichtete Bitte um Annahme und/oder
Heiligung der Gaben, zunächst mal ungeachtet der Frage, ob es sich um eine

Epiklcse im prägnanten Sinn handelt oder nicht - denn jede Epiklese, ob

Logos- oder Geistepiklese, ist eine Bitte. Wo diese Bitte aber ihrerseits
ihren literarischen Platz im ganzen Eucharistiegebet hat oder haben soll,
lässt sich - zumindest in einer altkatholischen Perspektive - nur entscheiden,

wenn man die Vorgaben altkirchlicher Eucharistiegebete in einer
gewissen Breite berücksichtigt, sich also nicht nur am römischen Canon
missae bzw. an seinen rekonstruierbaren Frühformen orientiert.

Das eben hat Aldenhoven getan. Dabei hat sich ihm wie damals auch

ungezählten anderen Liturgiewissenschaftern quer durch die Konfessionen

das in der «Traditio Apostolica» (TradAp) c. 4 überlieferte
Eucharistiegebet als ein Referenztext dargeboten13: nicht nur als Modell für ein

ursprüngliches Eucharistieverständnis der Alten Kirche, sondern auch als

Text, der die Art der Unterschiede in anderen eucharistischen Traditionen
(besonders im römischen Kanon) in einem heuristischen Sinn besser
erkennen lässt. Dass heute aufgrund der neueren Arbeiten von Christoph
Markschies, Paul Bradshaw14 u.a. weder die Datierung der ganzen Kir-

11 Schon Johann Friedrich, Gott ist meine einzige Hoffnung. Christkatholisches

Andachtsbuch, Leipzig (Honer) 1872, bezieht sich in den erläuternden
Vorbemerkungen zur hl. Messe (1-76) wiederholt auf orientalische Traditionen und stellt in
der Wiedergabe der Messe (77-133) ab dem Kanon dem römischen Text die damals
so genannte äthiopische Liturgie (als die ursprünglichste) in synoptischer Anordnung
zur Seite (96-130). Beim Eucharistiegebet (96-109) handelt es sich um die äthiopische

Version von TradAp 4. Friedrich kommentiert diesen Text freilich ganz im Sinn
der späteren westlichen Konsekrationstheorie (17).

14 Vgl. Christoph Markschies, Wer schrieb die sogenannte Traditio Apostolica?

Neue Beobachtungen und Hypothesen zu einer kaum lösbaren Frage aus der
altkirchlichen Literaturgeschichte, in: Wolfram Kinzig/Christoph Markschies/Mar-
kus Vinzent, Tauffragen und Bekenntnis. Studien zur sogenannten «Traditio Apostolica»,

zu den «Interrogationes de fide» und zum «Römischen Glaubensbekenntnis»

(AKG 74) Berlin (de Gruyter) 1998, 1-74; Paul F. Bradshaw/Maxwell E. John-
son/L. Edward Phillips, The Apostolic Tradition. A Commentary, Minneapolis
MN (Fortress) 2002; eine teilweise abweichende Meinung vertritt Alistair Ste-
wart-Sykes (Hg.), Hippolytus: On the Apostolic Tradition. An English Version with

Introduction and Commentary, Crestwood NY (SVSP) 2001. Dennoch gelten
«Traditio Apostolica» und Canon Romanus als die «grossen Traditionsformulare»,
denen in Gerhards u.a. (Hg.), Prex Eucharistica. Band III (wie Anm. 17), zwei

149



Urs von Arx

chenordnung wie auch speziell des Eucharistiegebets ins frühe 3. Jahrhundert

noch die Zuschreibung an den römischen Gegenbischof Hippolyt
noch die Lokalisierung des Eucharistiegebets in Rom so zuversichtlich

behauptet werden kann wie früher - für Letzteres kommt eher eine

westsyrische Herkunft in Frage13 - und dass überhaupt der in der Liturgiereform

rezipierte Text eine moderne Rekonstruktion aus verschiedenen

Übersetzungen einer verlorenen griechischen Vorlage ist16 - all das ändert
m.E. wenig am Faktum, dass wir es dennoch mit einem sehr frühen, wenn
nicht dem ältesten Beispiel eines Eucharistiegebets zu tun haben, das

einen im Wortlaut integrierten Einsetzungsbericht aufweist. Ein solcher

Einsetzungsbericht oder auch nur eine Anspielung im Sinn eines Rekurses

auf das Handeln Jesu beim Letzten Mahl, wie wir es in der ebenfalls sehr

alten ostsyrischen Anaphora von Addai und Mari finden, gehört nämlich
nicht seit apostolischen Zeiten zum selbstverständlichen Bestand eines

Eucharistiegebets. Die neueste Forschung legt vielmehr nahe, dass dies im
Verlauf des 4. Jahrhunderts zum Normalfall wird, was auch für das Sanctus

und für explizite Heilig-Geist-Epiklesen zutrifft17. Mit dieser Sicht ist

theologische Kommentare von Marcel Metzger (263-280) und Josef Schmitz (281-
310) gewidmet sind.

15 Vgl. Mathieu Smyth, The Anaphora of the So-called Apostolic tradition and
the Roman Eucharistie Prayer, in: Maxwell E. Johnson (Hg.), Issues in Eucharistie
Praying in East and West. Essays in Liturgical and Theological Analysis, Collegeville

MN (Liturgical Press) 2010, 71-97,
16 Die massgebliche Rekonstruktion stammt von Bernard Botte, La Tradition

apostolique de Saint Hippolyte. Essai de reconstruction (LQF 39), Aschendorff
(Münster) 1963,5., verbesserte Auflage 1989.

17 Vgl. etwa Reinhard Messner, Grundlinien der Entwicklung des eucharistischen

Gebetes in der frühen Kirche, in: Albert Gerhards u.a. (Hg.), Prex Eucharistica.
Band III: Studia. Pars prima: Ecclesia antiqua et occidentalis (SpicFri 42), Fribourg
(Academic Press) 2005, 3-41; Paul F. Bradshaw/ Maxwell E. Johnson, The
Eucharistie Liturgies. Their evolution and interpretation (ACC 87), London (SPCK)
2012. Immer noch lesenswert ist Hans Bernhard Meyer, Eucharistie. Geschichte,
Theologie, Pastoral GdK 4), Regensburg (Pustet) 1989. Einen Überblick über die
frühe Liturgiegeschichte auf dem neuen Stand der Forschung bietet Reinhard Messner,

Der Gottesdienst in der vornizänischen Kirche, in: Luce Pietri (Hg.), Die Zeit
des Anfangs (bis 250) GCh 1), Freiburg i.Br. (Herder) 2003, 340-441.

In diesen Zusammenhang sei noch daran erinnert, dass eine bildliche Darstellung
des Letzten Mahles Jesu mit den Zwölfen anscheinend erst im 6. Jahrhundert
nachweisbar ist (S. Apollinare Nuovo in Ravenna - mit 7 Broten und 2 Fischen), während
Darstellungen christlicher Gemeindemähler mit Broten, Fischen und Wein (z.B. die
Sakramentskapelle A 3 der Calixtuskatakombe, 3. Jh.) oder symbolische Verweise

150



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

übrigens auch der Abschied von einer anderen, früher breit vertretenen
Annahme verbunden, man müsse zwischen «eigentlichen» Eucharistiefeiern

(deren Gebete explizit auf das Letzte Mahl Jesu und seinen Opfertod

am Kreuz rekurrieren) und «blossen» Agapefeiern (wo das nicht der

Fall ist) unterscheiden; als Paradebeispiel für Letztere galten die Mahlgebete

der Didache (c. 9f.)18.

Für Aldenhoven war das Eucharistiegebet der «Traditio Apostolica»
ein Beispiel für jenen in Ost und West verbreiteten Typus eines eucharistischen

Gebets, das - im Unterschied etwa zum römischen Messkanon -
eine einigermassen lineare Gedankenführung aufweist, das sich also

durch eine strukturelle Transparenz auszeichnet, was die Rezeption durch
die Mitfeiernden erleichtert. Was das impliziert, erläutere ich kurz anhand

der Konsenserklärung, welche die 20. Internationale Theologenkonferenz
von 1979 zur Theologie des Eucharistiegebets verabschiedet hat; Aldenhoven

war dabei für die Schlussredaktion des Textes verantwortlich11'.

Dieser Konsens sollte eine Wegweisung für neu zu schaffende

Eucharistiegebete für die altkatholischen Kirchen sein.

Bevor ich weiterfahre, ist eine Zwischenbemerkung über die Jurisdiktionelle
Eigenständigkeit der altkatholischen Kirchen am Platz. Zu dieser Autonomie, die
freilich immer durch die gemeinsame Verantwortung für die Einheit in der
Kontinuität mit dem katholischen und apostolischen Glauben beschränkt ist, gehört,
dass jede Kirche eigene liturgische Ordnungen hat; diese sind selbstverständlich
in ihren Grundzügen hinreichend konvergent. Gemeinsame, von der Internationalen

Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK) verabschiedete Formulare sind derzeit

nach wie vor nur die Weiheliturgien von Männer und Frauen in das «Apostolische

Amt» (Episkopat, Presbyterat, Diakonat). Für die Ausarbeitung war die

darauf (z.B. die «Victoria eucharistica» in der Basilika von Aquileja, 4. Jh.) früher
vorkommen; vgl. Klaus Wessel, Abendmahl und Apostelkommunion. Recklinghausen

(Bongers) 1964, 6-11: Graydon F. Snyder. Agape, Eucharist and Sacrifice
in Early Christian Art. in: Heidi J. Hornik/Mikeal C. Parsons (Hg.). Interpreting
Christian Art. Reflections on Christian Art. Macon GA (Mercer UP) 2003. 53-64.

18 Obige Formulierung impliziert freilich nicht die Erledigung der bekannten

These von H. Lietzmann. wonach im Neuen Testament und in der nachapostolischen
Zeit zwei Mahltypen nachweisbar sind: die eine gehe auf die jüdische Mahlpraxis, die
auch Jesus mit seinen Jüngern gepflegt hat, zurück, die andere auf das Letzte Mahl
Jesu und seinen Auftrag zum Todesgedächtnis; vgl. Hans Lietzmann. Messe und

Herrenmahl. Eine Studie zur Liturgie (AKG 8), Berlin (de Gruyter) 1926, 249-255.
Ich kann darauf hier nicht näher eingehen.

19 Konsens der [20.| Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz Altenberg

bei Köln. 24.-28. September 1979, in: IKZ 70 (1980) 226-229.

151



Urs von Arx

nach 1948 und 1952 im Jahr 1974 (wieder)errichtete Internationale Altkatholische
Liturgiekommission (IALK) besorgt20. Trotz der kanonischen Eigenständigkeit
der Kirchen wurde aber schon früher gelegentlich die Notwendigkeit verspürt,
sich im Blick auf eine grössere Einheitlichkeit der Liturgien oder eine gemeinsame

Inangriffnahme von Reformpostulaten auszutauschen, so etwa auf den

Theologenkonferenzen von 1953 (Busse), 1954 (Neugestaltung des Missale) und 1956

(Fragen zum Offertorium) oder auf dem 18. Internationalen Altkatholikenkongress

von 1961 in Haarlem (u.a. Referate zur Liturgiereform)21. In dieser Tradition
steht der Konsens von 1979, wobei zu präzisieren ist, dass ein solcher Konsens in

liturgicis hier m.W. zum ersten Mal erreicht worden ist - zumindest auf dem
Papier, wenn auch nicht unbedingt in der Praxis22.

20 Die Texte wurden 1983/85 von der IBK verabschiedet und haben mit geringen
Abweichungen Eingang in die liturgischen Bücher der einzelnen altkatholischen
Kirchen gefunden; nur kleine Änderungen ergaben sich aus der in den späten 1990er-Jah-

ren in den westeuropäischen altkatholischen Kirchen eingeführten Ordination von
Frauen zum priesterlichen Dienst (für den Diakonat waren schon vorher auch Frauen

vorgesehen).
Dass die altkatholischen Kirchen der Utrechter Union eine gemeinsame Weiheliturgie

haben, ist nicht neu: Ein gemeinsames (von Herzog geschaffenes) Formular
für die Priesterweihe und die sog. niederen Weihen wurde 1889 veröffentlicht: Die
Riten der priesterlichen Weihen. Nach dem Pontificale Romanum bearbeitet und
herausgegeben im Auftrag der altkatholischen Bischofskonferenz, Bern (Wyss) 1899, 58

S. Aus Anlass der Konsekration von Anthony Stanislaus Kozlowski (Chicago) in Bern
im Jahr 1897 entstand ein Formular für die Bischofsweihe: Ritus der Konsekration
eines Bischofs, o.O. [Bern (Wyss)] und o.J. [=1897], 16 S. Beide Weiheformulare sind
auch ins Niederländische übersetzt worden: De Gebeden en Plechtigheden der Wij-
dingen van het Priesterschap, naar het Pontificale Romanum bewerkt en uitgegeven

op last van de Oud-Katholieke Bisschoppen-conferentie, Amsterdam (Boek- en

Kunstdrukkerij v/h Roeloffzen-Hübner & van Santen) 1900, 98 S.; De Gebeden en

Plechtigheden der Wijdingen van het Priesterschap. Naar het Pontificale romanum
bewerkt en uitgegeven door de Bisschoppen der Oud-Katholieke Kerk van Nederland

volgens besluit der internationale Bisschoppenconferentie. Tweede druk, Utrecht
[s.n.] 1942, 108 S. (Mitteilung D. Schoon).

21 Vgl. dazu von Arx, Trends (wie Anm. 4), 14; Urs Küry, Die Internationalen
altkatholischen Theologentagungen von 1950-1971, in: IKZ 67 (1977) 151-165. 178-
179; M.J. Aarents (Red.), Bericht über den XVIII. Internationalen Altkatholikenkongress.

20. bis 25. September 1961 in Haarlem (Niederlande), in: IKZ 51 (1961)
197-291, hier 227-256.

22 Vgl. IKZ 70 (1980) 226-229. Zum Thema der Konferenz «Die Theologie des

Eucharistiegebetes» finden sich im selben IKZ-Heft die Texte der vier dort gehaltenen
Referate: Hans-Joachim Schulz, Das frühchristlich-altkirchliche Eucharistiegebet:
Überlieferungskontinuität und Glaubenszeugnis (139-153); Sigisbert Kraft, Gratias
agimus (154-190); Christian Oeyen. Altkatholische Stellungnahmen zur Theologie
des eucharistischen Hochgebets 191-211); Herwig Aldenhoven, Die spirituell-theo-

152



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

Der Konsenstext skizziert zwei Varianten einer altkirchlichen
Grundstruktur, die für eine altkatholische prex eucharistica in Frage kommt.

«2.1.1 Die erste Variante ist im ältesten Modell eines Eucharistiegebetes
bei Hippolyt bezeugt und wurde in einem Teil des Westens (Gallien-Spanien)

und im Osten vorherrschend23. Sie zeichnet sich durch Durchsichtigkeit
und Geschlossenheit des Aufbaus aus. Der Danksagungscharakter des

Eucharistiegebetes als Ganzes tritt in ihr besonders deutlich hervor.
2.1.2 Diese Variante der altkirchlichen Grundstruktur hat im einzelnen
folgende Gestalt:

einleitender Dialog
Danksagungsteil (Lob und Dank) [entweder: einheitliche Danksagung

einmündend in Einsetzungsbericht oder: Präfation - Sanctus - Postsanctus,
einmündend in Einsetzungsbericht]

Anamnese - Oblatio

- Epiklese (bezogen auf Gaben und Kommunikanten)
Doxologie und Amen.

2.2.1 Die zweite Variante entspricht dem seit dem 4. Jahrhundert bezeugten
alexandrinisch-römischen Typus. In ihr steht vor dem Einsetzungsbericht
eine Bitte um Segnung der Gaben, die jedoch einen eigenen Charakter besitzt
und daher die epikletische Bitte für Gaben und Kommunikanten nach der

logischen Konsequenzen der Struktur des Eucharistiegebetes (212-225). Besonders
deutlich sind die Konvergenzen zwischen Schulz und Aldenhoven, nicht zuletzt in
ihrer Orientierung an der syro-byzantinischen Tradition, zu der nach heutigem
Erkenntnisstand ja auch das Eucharistiegebet der TradAp wie auch die mit dem Namen
Basilius verbundenen Anaphora in ihren verschiedenen Versionen zu zählen sind.

23 Diese Einschätzung ist. wie oben ausgeführt, aus historischen und
gattungsgeschichtlichen Gründen teilweise nicht mehr haltbar. Eine andere Frage ist es aber,

woran man sich bei der Gestaltung eines Eucharistiegebets orientieren soll, wenn
keine Art von «Heimatvorgaben» gemacht werden, etwa in dem Sinn, dass im Westen

nur ein Gebet aus der römischen Ritusfamilie - und das heisst letztlich nur der Canon
Romanus in Verbindung mit seinen im Lauf der Zeit zugewachsenen Interpretationsvorgaben

- als Vorlage in Frage kommt; dabei ist dieser als Ganzes doch ziemlich
eigenartig, wenn man ihn mit anderen östlichen und ausserrömischen westlichen
Eucharistiegebeten vergleicht; vgl. Smyth. Anaphora (wie Anm. 15), hier 76 und 85

(«... the Roman Canon, in its final form, appears to be a clumsy collection of disparate

pieces disfiguring a still visible archaic structure ...»). Eine ähnliche Kritik am
römischen Kanon in seiner klassischen Gestalt, der einen Bruch in der frühen Liturgietradition

darstelle, findet sich wiederholt bei westlichen Theologen, von Josef
Andreas Jungmann, Missarum Sollemnia. Eine genetische Erklärung der
römischen Messe. Band 2, Wien (Herder) s1962. 127-138 (zurückhaltend formuliert), bis

zu Arnold Angenendt, Lobpreis der Alten Liturgie?, in: StZ 228 (2010) 651-662.

153



Urs von Arx

Anamnese nicht ersetzt. Die Zusammengehörigkeit der Bitte um Heiligung
der Gaben und ihrer Empfänger nach der Anamnese ist wichtig24.
2.2.2 Diese 2. Variante hat im einzelnen folgende Gestalt:

einleitender Dialog
Danksagungsteil (Lob und Dank) [bestehend aus Präfation und Sanctus,

evtl. Postsanctus]

Segensbitte für die Gaben, einmündend in

Einsetzungsbericht
Anamnese - Oblatio
Bitte um (Aufnahme und) Heiligung der Gaben und ihrer Empfänger

- Doxologie und Amen.»

Das erste von der schweizerischen Revisionskommission neu herausgegebene

Eucharistiegebet folgte verständlicherweise dem ersten Typus (heute:

CG 111)25. Es fand in den 1970er-Jahren den Weg in die Gemeinden26,
und zwar zunächst zusammen mit dem nur minim veränderten alten

Herzog-Gebet, auf das man aus Pietätsgründen nicht verzichten wollte27. Aber
Letzteres geriet in den Kirchgemeinden überraschenderweise bald ausser
Übung2*. So enthält das erneuerte schweizerische Gebet- und Gesangbuch

24 Es sei hier schon angemerkt, dass diesem zentralen Anliegen manche

Eucharistiegebete in den neuen altkatholischen liturgischen Büchern nicht Rechnung
tragen; vgl. unten S. 162f.

25 Die folgenden Angaben beziehen sich jeweils auf CG I (vgl. Anm. 2).
26 Messliturgie der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Zur Vorerprobung I.

Herausgegeben von der Kommission zur Revision der liturgischen Bücher der
Christkatholischen Kirche der Schweiz, Allschwil (Schriftenverlag) 1971, 32 S. Das Büchlein

enthielt auch die neu eingeführten Fürbitten (oratiofidelium).
21 Die beiden Eucharistiegebete erschienen als Einlageblätter für die 1968 erschienene

11. Auflage des bisherigen Gebet- und Gesangbuches, auf dessen minime
Textrevisionen hier nicht einzugehen ist. Sie wurden auch noch nacheinander im 1978 (2I984)
erschienen Buch «Messliturgie und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche»
abgedruckt; dieses ist, wie der Name verrät, inhaltlich ein Torso, weil es sich faktisch um
ein - allerdings weitgehend erneuertes - Gesangbuch handelt (vgl. auch Anm. 1).

28 In Messliturgie der Christkatholischen Kirche. 2.Auflage. Im Auftrag des
Bischofs und des Synodalrats herausgegeben von der Kommission zur Revision der
liturgischen Bücher. Allschwil (Schriftenverlag [Schüler. Biel]) 1984, VIII und 42 S.,

war das Eucharistiegebet Herzogs durch das 1982 erschienene «Gemeinsame
Eucharistiegebet der Utrechter Union» ersetzt worden. In den 1990er-Jahren folgten dann
drei weitere Eucharistiegebete, die seit Advent 1998 den Gemeinden insgesamt vorlagen

und alle auch - über das Sanctus hinaus - mit Gemeindeakklamationen versehen

waren (mit Ausnahme des Eucharistiegebets der «Traditio Apostolica», die - was bei
Bearbeitungen in anderen Kirchen kaum der Fall ist - ohne jede Modifikation oder
«Ergänzung» geblieben ist).

154



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

von 2004 nur neue eucharistische Gebete29 und nur solche des ersten

Typus30 - darunter auch das allen Kirchen der Utrechter Union gemeinsame
(CG 112) sowie eine deutsche Wiedergabe des Hippolyt zugeschriebenen
Eucharistiegebets aus der «Traditio Apostolica» (CG 115)31. Für diese

Entscheidung wurden auch pastorale Gründe angeführt: Die Mitfeiernden
sollen bei aller textlichen Variabilität doch eine strukturelle Vertrautheit

spüren können, denn die Gestalt der Eucharistiefeier - nicht exklusiv die

sprachlichen Texte - leistet ja auch einen mystagogischen Dienst: Hinführung

zum Glauben, der sich freilich nicht ohne die kirchlichen Grundvollzüge

martyria und diakonia als Weiterführung der leitourgia und mithin
ausserhalb des Gottesdienstes verleiblichen kann. Aus vergleichbaren
Gründen beschränkt sich die schweizerische Reform - vielleicht aus
ähnlichen Gründen die polnische - auf die im Vergleich zu den niederländischen

(12), deutschen (23) und tschechischen (48) Büchern geringe Anzahl

von nur fünf Eucharistiegebeten32.

29 In den Niederlanden und in Deutschland stehen die früher üblichen
Eucharistiegebete («Canon missae» bzw. dasjenige aus der 1. Messordnung von Thürlings)
weiterhin in den liturgischen Büchern.

30 Dies geschah aus theologischen und pastoralen Gründen. Vgl. dazu auch

Thaddäus A. Schnitker, «Wir danken dir und bitten dich.» Das literarische Genus

des Eucharistiegebets und seine Konsequenzen für altkatholische Versionen dieses

Gebets, in: IKZ 87 (1997) 43-55.
31 Dieses ist grundsätzlich vom zweiten neuen römischen Hochgebet zu

unterscheiden, wo der «Hippolytkanon» als Textsteinbruch für eine strukturell und

liturgietheologisch ganz andere Form einer prex eucharistica verwendet wurde, indem in
den Text einerseits ein Sanctus, eine sog. (um den Heiligen Geist bittende)
Wandlungsepiklese vor dem Einsetzungsbericht (und dazu auch noch die Interzessionen)

eingefügt wurden, die originale Geistepiklese nach dem Einsetzungsbericht andererseits

stark verändert und auf eine knappe Kommunionbitte reduziert wurde. Diese

Hybridform fand, aus welchen Gründen auch immer, Nachahmung in anderen

Kirchen.-CG 113 und 114 sind wie CG 111 christkatholische Schöpfungen.
32 Vgl. Kerkboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, in opdracht van

het Collegiaal Bestuur samengesteld door de Bisschoppelijke Commissie voor de

Liturgische Musiek en de Bisschoppelijke Commissie voor de Liturgie, Baarn (Gooi
en Sticht) 1993, 1115 S.; Die Feier der Eucharistie im Katholischen Bistum der
Alt-Katholiken in Deutschland, für den gottesdienstlichen Gebrauch erarbeitet durch die

liturgische Kommission und herausgegeben durch Bischof und Synodalvertretung,
Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2006, 604 S. [frühere, nicht ganz textidentische

Auflagen erschienen 1995 und 1997 (München)]; Liturgia Mszy Swiçtej
Kosciola Polskokatolickiego, Warszawa 1999, 187 S.; Eucharistikä slavnost Starokatolické

cfrkve. Starokatolickä misai, Praha (Biskupsky Ordinariat a synodnf rada

Starokatolické cfrkve v CR) 2001, 688 S. Die Altkatholische Kirche Österreichs hat

155



Urs von Arx

2. Zur Architektur der christkatholischen Eucharistiegebete

Ich gehe nun auf die wichtigsten strukturell-inhaltlichen Aspekte der fünf
Eucharistiegebete im CG ein, wobei für das Hippolyt zugeschrieben Gebet

(CG 115), weil es in der originalen Gestalt vorliegt, eine Reihe von

Bemerkungen nicht zutreffen, was ich aber nicht jeweils eigens anmerke.

Auf bestimmte Charakteristika von CG 114 komme ich im Zusammenhang

mit Fragen nach einer Fortsetzung der Reform des Eucharistiegebets
zu sprechen (siehe 5.1). Formulierung und Sprache der Gebete im Einzelnen

bleiben ausserhalb meiner Darstellung.
Ein jedes - durchgängig an Gott gerichtete - Eucharistiegebet wird

gerahmt durch den - traditionsgeschichtlich sehr alten - Einleitungsdialog
zwischen Vorsteher bzw. Vorsteherin und der mitfeiernden Gemeinde
einerseits und der Schlussdoxologie samt Amen - mit «abschliessender

Lobpreis» überschrieben - andererseits. Was dazwischen steht, wird mit
Überschriften bezeichnet und damit auch gegliedert: Es sind dies «Lobpreis

und Dank» einerseits und «Darbringung» sowie «Bitte» (oder
«Darbringung und Bitte») andererseits; dabei wird «Bitte» noch mit «Epiklese»

derzeit keine eigene, in den Gemeinden allgemein befolgte offizielle liturgische
Ordnung; zugelassen sind die (meist verwendete) deutsche und die schweizerische.
Hinsichtlich der Kroatisch-Katholischen Kirche liegen mir keine Informationen oder

Quellen vor.
Zum Vergleich: Das «Book of Common Prayer» (1979) der amerikanischen

Episkopalkirche hat vier neue Eucharistiegebete (Rite Two), das «Book of Alternative
Services» (1985) der Anglikanischen Kirche von Kanada hat deren sechs, «Evangelical

Lutheran Worship» (2006) der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Amerika
(ELCA) hat elf, «Common Worship» (2000) der Kirche von England hat acht (Order
One), «Kyrkohandboeken» (1986) der Kirche von Schweden hat sieben. Übrigens
folgen die neuen Eucharistiegebete (wie eben auch die aus CG I) meist dem syro-by-
zantinischen Typus; bei der Kirche von England sind es vier von acht, bei der Kirche
von Schweden zwei von sieben; vgl. dazu Bradshaw/Johnson, Liturgies (wie
Anm. 17 318-331. Siehe auch Frank C. Senn, New Eucharistie Prayers. An Ecumenical

Study of their Development and Structure, New York (Paulist) 1978.

Abgesehen von der unterschiedlichen Zahl der Eucharistiegebete fällt auf, dass

ein Austausch von altkatholischen Eucharistiegebeten unter den Kirchen der Utrechter

Union, die sich ja auch als die altkatholische Kirche (im Singular) verstehen,
überraschend gering ist; eine Ausnahme bildet das tschechische Messbuch, das über
weite Strecken dem deutschen folgt. Vgl. zum Ganzen die Beiträge von Wietse van
der Velde, Hans Werner Schlenzig, Erich Ickelsheimer und Jerzy Bajorek wie auch

von David Holeton in diesem Heft.

156



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

näher bestimmt. Damit ist schon ein gewisses theologisches Verständnis
des Eucharistiegebets angedeutet.

Mit dem Ausdruck «Lobpreis und Dank» sollen die Konnotationen
des griechischen Wortes eùxapuma eingefangen werden; entsprechend

beginnt auch jedes Gebet mit der Eingangsformel «Wir danken dir, Herr,

heiliger, Vater, allmächtiger ewiger Gott, und preisen dich durch unsern
Herrn Jesus Christus...». Lobpreis (evkoyia) und Dank (eùxaouxuia) beziehen

sich inhaltlich auf Gott, den Schöpfer unserer Welt, und auf seine

Heilstaten für sein Volk, was je in einem prädikativ-anamnetischen
Sprechakt formuliert wird33. Dies kommt zuerst in einem in die Sanc-

tus-Akklamation einmündenden Text zur Geltung. Dieser wird mit «Lob
und Dank - 1. Teil» überschrieben, aber zusätzlich auch noch in traditioneller

Terminologie «Präfation [mit Sanctus]» genannt. Dieser zweite
Ausdruck passt letztlich aber nicht mehr so recht zum neuen Verständnis
des Eucharistiegebets, denn er setzt voraus, dass nach einer «Vorrede»

oder «Einleitung» und dem sie abschliessenden Dreimalheilig das eigentliche

Kerngebet erst beginne. Das entspricht dem herkömmlichen
Verständnis des Canon missae, das bisweilen auch im praktischen Vollzug
noch ein seltsames Weiterleben fristet34. Ich komme - im Ausblick auf

künftige Aufgaben - später (5.1) nochmals auf die problematische Verbindung

von wechselnder Präfation mit ihrer am Liturgischen Jahr orientierten

Thematik einerseits und dem Gottes Majestät von der himmlischen
Kirche besungenen Sanctus (mit Benedictus) andererseits zurück.

Mit «Lob und Dank - 2. Teil» bzw. «Postsanctus» wird die Weiterführung

überschrieben, die bis zum Ende des Einsetzungsberichts reicht. Das

«Postsanctus» leitet in den ersten drei Eucharistiegebeten rasch zur
Einsetzung des künftigen kirchlichen Gedächtnismahles im Letzten Mahl

33 Dass die schöpfungstheologische und heilsgeschichtliche Thematik in den

konkreten Formulierungen oft zu wenig deutlich ist, bemängelt D. Holeton (s. in diesem

Heft S. 63) zu Recht; vgl. auch unten S. 170 mit Anm. 71.
34 So etwa, wenn ab hier der gesungene Vortrag stets aussetzt und/oder die

Gemeinde, durch Altarschellen aufgefordert, kniet. Die mit dem Te igitur einsetzende

Zäsur beginnt sich schon im späten 8. Jahrhundert zu manifestieren. Dadurch wird die

Einheit des alten römischen Eucharistiegebets verunklärt, bzw. das Gebet wird unter

Abtrennung von «Lobpreise und Dank» schwergewichtig zu einem Konglomerat von
Bitten bezüglich der darzubringenden und dargebrachten Gaben Brot und Wein sowie
der Kommunikanten und der mit ihnen ekklesial verbundenen Menschen. Mit der

Zeit wird das T von Te igitur in den liturgischen Büchern als Initiale und zum Bild des

Gekreuzigten ausgestaltet; vgl. Jungmann, Sollemnia (wie Anm. 23), 132-133.

157



Urs von Arx

Jesu mit den Zwölfen, erkennbar am Auftrag «Tut dies zu meinem
Gedächtnis», über35. Es gehört mit zu den Heilstaten Gottes, die in der
Sendung des Sohnes und des Geistes ins Werk gesetzt sind.

Der Einsetzungsbericht kommt aber andererseits auch um des erst in
der folgenden «Bitte» genannten Anliegens jedes Mal explizit zur Sprache:

Heiligung der Gaben Brot und Wein sowie der Kommunizierenden in
der dadurch manifestierten lokalen, zugleich auch weltweiten ekklesialen
Christuswirklichkeit, - und dies in der Erwartung der eschatologisch-kos-
mischen Vollendung der Oikonomia Gottes. Das begründet die Stellung
des Einsetzungsberichtes am Ende des anamnetisch-lobpreisenden
Sprechaktes innerhalb des Eucharistiegebets. Es sei noch angemerkt, dass

die Worte Jesu im Einsetzungsbericht in den verschiedenen Eucharistiegebeten

meist identisch sind; wichtig ist dabei der eschatologische
Ausblick am Ende des Kelchwortes: «Tut dies zu meinem Gedächtnis, bis ich
das Mahl mit euch feiern werde im Reiche Gottes.»36

Was auf «Lobpreis und Dank» in den christkatholischen Eucharistie-
gebeten folgt, wird nicht durchwegs mit denselben Überschriften bezeichnet.

Einmal erscheint «Darbringung und Bitte (mit Epiklese)» als ein
einziger Block (so im Eucharistiegebet der Utrechter Union, CG 112), sonst
aber werden in den Überschriften «Darbringung» und «Bitte (mit Epiklese)»,

mithin zwei Blöcke, unterschieden (so in den anderen vier Gebeten,
CG 111, 113 und 114 sowie 115). Die Formulierung des Konsenses von
1979 legt eine Zweiteilung nahe: «Anamnese-Oblatio» und «Epiklese».
Wie dem auch sei, wichtig ist die innere Zuordnung der drei Elemente

Anamnese, Darbringung/Oblatio und Bitte/Epiklese in ihrem Gegenüber
zu «Lobpreis und Dank». In diesem Gegenüber ist, wie aus dem inneren
Gefälle der drei Elemente hervorgeht und unten noch näher erläutert wird,
am besten von einem «Bitte» genannten Block zu sprechen.

35 Zu CG 114 siehe unten.
36 Auf die exegetischen und liturgiegeschichtlichen Fragen, die sich zu den

unterschiedlichen neutestamentlichen und anderen frühchristlichen Mahltexten stellen,
brauche ich hier nicht einzugehen; vgl. dazu den Beitrag von Birgit Jeggle-Merz in
diesem Heft. Meine Orientierung an einem Eucharistiegebet, das strukturell demjenigen

aus TradAp 4 und anderen frühen Zeugnissen entspricht, setzt zudem schon
insofern eine theologische Entscheidung voraus, als die hier vorliegende Verfestigung
von zunächst örtlich und inhaltlich fluiden Elementen (wie etwa dem wörtlich zitieren
Einsetzungsbericht oder der Geistepiklese, aber noch nicht dem Sanctus) nicht eigens
gegenüber archaischen Frühformen oder aber biblischen Texten gerechtfertigt wird.

158



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

Was im Konsens «Anamnese» genannt wird, heisst im liturgiewissenschaftlichen

Diskurs meist «Kurzanamnese» oder «spezielle Anamnese»

(weil ja Anamnese schlechthin ein Kennzeichen des gesamten Lobpreis
und Dank umfassenden Teils ist). Es geht um eine kurze Entfaltung des

österlichen Christusereignisses, des Pascha-Mysteriums: Leiden und Tod

Jesu, Auferstehung - mit oder ohne Einbeziehung von Erhöhung und

sogar Parusie37. Diese Kurzanamnese ist in den vier genannten Gebeten

sprachlich eng verbunden mit einer Darbringungsaussage, und zwar so,

dass Letztere das Gewicht trägt und damit den Übergang vom anamneti-
schen «Lobpreis und Dank» zur epikletischen «Bitte» bildet und mit ihr
verbunden ist. Diese ist nun gegenüber der früheren altkatholischen Scheu

vor dogmatisch inakzeptablen Opferaussagen deutlicher formuliert: «Darum

also Herr, bieten wir dieses Brot und diesen Kelch dir dar, eingedenk...»
(CG 111) oder «Darum bringen wir dieses Brot und diesen Kelch vor dich
und feiern damit das Gedächtnis ...» (CG 113, 114, 115). Das begründende
Adverb «darum» weist auf den unmittelbar vorausgehenden
Wiederholungsbefehl des Einsetzungsberichts zurück. Die Darbringung ist die erste,

wenn auch nicht ausschliessliche Realisierung des Auftrags des Herrn,
denn dieser zielt ja auf das gemeinsame Mahl38.

In diesem Punkt kontrastiert das Eucharistiegebet der Utrechter Union

(CG 112) mit den anderen vier Gebeten. Die inhaltlich ungewöhnlich
umfangreiche spezielle Anamnese wird syntaktisch nicht mit einer vor-
oder übergeordneten Darbringungsaussage verbunden, sondern eingeleitet

mit: «So gedenken wir Das erweckt den Anschein, dass dieses

Gedenken die Verwirklichung des Auftrags «Tut dies zu meinem
Gedächtnis» ist - eine Sprechhandlung also, die gar nicht auf Brot und Wein

37 Im Canon Romanus findet sich an dieser Stelle - in syntaktischer Abhängigkeit

von der Darbringungsaussage mit «offerimus» - der einzige Block, wo thematisch

etwas von dem zur Sprache kommt, was in vielen anderen euchologischen
Traditionen der Kirche Teil des anamnetischen Lobpreises Gottes und des Dankes für
Gottes Zuwendung in Christus ist. Eine Kurzanamnese begegnet indes auch in anderen

Typen des Eucharistiegebets, die im Danksagungsteil bereits ein Jesus-Gedächtnis

entfaltet haben, und scheint gewissermassen obligatorisch zu sein. Jedenfalls ist

die Kurzanamnese von einer längeren (heilsgeschichtlichen, dankenden) Anamnese,

wo immer eine solche vor dem Einsetzungsbericht steht (in der römischen Tradition
steht sie schon und nur in der Präfation), zu unterscheiden.

38 Auffälligerweise verbindet das älteste der neuen Eucharistiegebete (CG 111)

die Darbringungsaussage zusätzlich noch mit der Bitte («Mit seinem Opfer treten wir
vor dich und bitten ...»). Sie wird also einerseits verdoppelt, was ihr Gewicht verstärkt,
andererseits aber klar auf den Block «Bitte» hin ausgerichtet.

159



Urs von Arx

des Mahles fokussiert ist, sondern auf den Weg Jesu von Inkarnation bis

Erhöhung. Eine Darbringungsaussage folgt erst nach der die Kurzanamnese

abschliesssenden Akklamation: «Jesus Christus ist der Herr, zur Ehre

Gottes des Vaters.» Sie lautet: «Wir bringen mit Lobpreis und Dank
diese Zeichen seines Opfers vor dein Angesicht und bitten dich: Sende

deinen Heiligen Geist...»39.

Wie dem auch sei - in allen Fällen ist die Darbringungsaussage auf die
unmittelbar anschliessende «Bitte» hin ausgerichtet (hier ist auch die Rede

von Opfer, wie immer wie wir es theologisch legitimerweise verstehen

dürfen, situiert). Die Bitte ist überall als explizite Geistepiklese formuliert.
Wichtig ist nun, dass darin inhaltlich sowohl die Heiligung oder Wandlung

der eucharistischen Gaben Brot und Wein als auch die Heiligung der
Kommunikanten in der kirchliche Gemeinschaft konstituierenden Teilhabe

am Leib und Blut des Herrn erbeten wird. Das Ziel der eucharistischen

Sprechhandlung im engeren Sinn liegt also letztlich ausserhalb ihrer
selbst, nämlich im Akt der Kommunion, verstanden als Werden und

Gegenwärtigsein von Gemeinschaft «in Christus», also von Kirche (deren
schon genannte Dimensionen martyria, diakonia, leitougia ihrerseits
wieder über die Eucharistiefeier hinausweisen). In ihr erweist sich die
Realität der von Gott gewirkten und geschenkten Erlösung und Versöhnung40.

Von daher erst erschliesst sich unser Sein in Gott bzw. Gottes Sein

39 Es liegt eine Ironie darin, dass ausgerechnet das Eucharistiegebet der Utrechter

Union (CG 112) den inneren Zusammenhang von Oblatio und Anamnese im engeren

Sinn, wie er u.a. von H. Aldenhoven in seiner oben erwähnten Dissertation (vgl.
Anm. 4) herausgearbeitet worden ist, nicht beachtet, nämlich die Zuordnung von
Anamnese und Darbringung, wie sie etwa im Hippolyt zugeschriebenen Eucharistiegebet

und sogar im Canon Romanus vorliegt: «... memores offerimus et petimus
[bzw.] te rogamus)».

411 Das ist eine oft wiederholte Grundthese von Kurt Stalder; vgl. etwa: Zur
Frage nach dem Amt in der Kirche, in: ders., Die Wirklichkeit Christi erfahren.
Ekklesiologische Untersuchungen und ihre Bedeutung für die Existenz von Kirche heute,
Zürich (Benziger) 1984,77-104, hier 83-87. - Im Blick auf die Situierung des Letzten
Mahles im Aufriss der Evangelien, die (in Mt, Lk und Joh) mit Erzählungen von
Begegnungen des Auferstandenen mit Jüngern und Jüngerinnen schliessen, geht es beim
Vollzug des aufgetragenen Gedächtnisses des Todes mit dem einen gebrochenen und

ausgeteilten Brot und dem einen Becher auch um eine Erneuerung und Transformationen

des Nachfolgekreises, der sich um Jesus gebildet hat; insofern ist die nachösterliche

Eucharistie ein zutiefst ekklesiales Geschehen, das seinerseits die daraus wachsende

Kirche in eine Zeit des Ausblicks auf die Vollendung stellt.

160



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

in uns - gewirkt, wie Irenäus von Lyon formuliert, vom unzugänglichen
und unverfügbaren Gott durch die beiden Hände Gottes41, das menschgewordene

Wort Gottes und den Geist Gottes. Was in der neueren Diskussion

als sog. Wandlungs- und Kommunionepiklese terminologisch, aber

auch hinsichtlich der Stellung im Eucharistiegebet unterschieden wird42,

begegnet als ein einheitlicher und einziger Akt der Bitte innerhalb des

Eucharistiegebets. Diese gleichsam obligatorische Zusammengehörigkeit
postuliert der Konsens von 1979 übrigens auch für die zweite Grundvariante

eines Eucharistiegebets im Kontext der ägyptischen und römischen
Ritenfamilien, gleichgültig ob dem Komplex «Darbringung und Bitte»
bzw. dem Einsetzungsbericht eigene Bitten um Annahme des Opfers oder

Segnung der Gaben vorausgehen43.

4' Vgl. Irenäus, epid. II; haer.4, praef.4; 4,20,1; 5,1,3; 5,5,1; 5,6,1; 5,15,2; 5,28,4.
Zu dieser trinitätstheologisch ansprechenden, einen Christomonismus vermeidenden

Metapher vgl. Karl Gross, Menschenhand und Gotteshand in Antike und Christentum.

Hg. von Wolfgang Speyer, Stuttgart (Hiersemann) 1985, 315-458.
42 Ein wichtiger und einflussreicher Vertreter dieser Unterscheidung war

Jungmann, Sollemnia (wie 23) 234-243. 282-295. Sie wurde weitgehend als eine
Selbstverständlichkeit übernommen.

43 Die theologische Berechtigung ist u.a. mit der These verbunden, dass im
Supplices des römischen Kanons durchaus auch die Dualität einer sowohl auf die Gaben

als auch auf die Kommunikanten bezogenen Bitte erkannt werden kann, und zwar als

Bitte mit zunächst aszendenter Stossrichtung: «Mögen diese [Gaben] durch die Hände

deines heiligen Engels zu deinem himmlischen Altar emporgetragen werden vor das

Angesicht deiner Majestät, sodass, wie viele wir auch auf Grund der Teilhabe an

diesem Altar den hochheiligen Leib und das hochheilige Blut deines Sohnes empfangen,

mit allem himmlischen Segen und mit Gnade erfüllt werden.» Dass die mit
blossem «haec» bezeichneten Gaben die durch die Einsetzungsworte bereits geheiligten

und gewandelten Gaben sein müssen, geht allein aus dem Wortlaut des Canon

Romanus nicht- auch nicht aus dem Quam oblationem - zwingend hervor, auch wenn
die symmetrisch um die Einsetzungsworte angeordnete Struktur, zusammen mit den

allmählich praktizierten Gesten des Priesters und den auf das Schauen der Hostie hin

ausgerichteten Adorationsakten der Gläubigen, die kaum mehr kommunizierten, das

seit dem 11. Jh. zunehmend üblich gewordene Verständnis plausibel erscheinen

lassen. Vgl. die Diskussion bei Helmut Hoping, Mein Leib für euch gegeben. Geschichte

und Theologie der Eucharistie, Freiburg i.Br. (Herder) 2011, 157-180, bes. 172-177,

der selbst die traditionelle Auffassung vertritt. - Im Engel sieht übrigens Smyth,
Anaphora (wie Anm. 15), 78. 84, Jesus Christus, was den binitarischen Archaismus
der alten römischen prex eucharistica zeige.

161



Urs von Arx

Dahinter steckt ein mehrfaches Anliegen: nicht nur die altkatholische

Zurückhaltung gegenüber Opferaussagen im Zusammenhang mit den

geheiligten Gaben, sondern auch das diesbezügliche Vorbild altkirchlicher
Eucharistiegebete aus West und Ost und schliesslich auch der enge
Zusammenhang zwischen Teilhabe am Leib Christi und daraus sich
manifestierender Gemeinschaft als Leib Christi, wie sie in 1 Kor 10,16f. formuliert

und von Kirchenvätern immer wieder reflektiert worden ist44.

Das heisst nun aber auch, dass die neuen römischen Hochgebete, die

mit der neu eingeführten Geistepiklese an der Stelle von quam oblationem
nunmehr zwei inhaltlich verschieden ausgerichtete Epiklesen aufweisen,
dem offenbar zentralen Anliegen des altkatholischen Konsenses von 1979

nicht entsprechen, da sie eben keine «Vollepiklese» im Kontext der

Darbringung aufweisen. Das gilt auch für die vielen Eucharistiegebete
in anderen kirchlichen Traditionen, die diesbezüglich dem Modell der

neuen römischen Hochgebete mit der «gespaltenen Epiklcse»45 folgen46.

44 Der in IKor 16,16f geschilderte Vorgang ist etwa so zu paraphrasieren: «... Das

Brot, das wir brechen [ergänze: und austeilen und essen], erschliesst eine Gemeinschaft,

die durch die Teilhabe am (eucharistischen) Leib Christi konstituiert wird. | Es

folgt die Begründung mit Blick auf den Ritus des Herrenmahls, bei dem vermutlich
nur ein Brotfladen verwendet wird:] Weil es ein Brot ist, sind die vielen ein (ekklesialer)

Leib, denn die vielen haben Anteil an dem einen Brot [d.h. essen ein Stück von
dem einen Brot|». Vom ekklesialen Leib ist auch in IKor 11,29 fin die Rede: «...
weil er den Leib des Herrn (im Geschehen des Herrenmahls) nicht achtet». Das Werden

und Sich-Zeigen von Gemeinschaft durch Teilhabe ist das Grundgeschehen von
Kommunion (xoivcuvìa, communio), und diese Gemeinschaft konstituiert eben Kirche.

Zum frühkirchlichen Verständnis vgl. etwa Josef Hainz,Koinonia. «Kirche» als

Gemeinschaft bei Paulus (BU 16), Regensburg (Pustet) 1982, 206-231.
45 Diese dürfte auch mit der dogmatischen Theorie der Konsekrationskraft der

Rezitation der Worte Christi im Einsetzungsbericht zu tun haben, der zudem nach wie

vor der rituelle Höhepunkt des Eucharistiegebets ist.
46 Dazu gehört übrigens auch das Eucharistiegebet der sog. Lima-Liturgie, insofern

sie zwischen einer Epiklese I (Herabrufung des Heiligen Geistes auf die Gaben)
und einer Epiklese II (Herabrufung des Heiligen Geistes auf die Gemeinschaft)
unterscheidet. Allerdings ist unklar, ob eines der hinter dem Epiklese-Postulat von 1979

stehenden Anliegen, nämlich eine Darbringung der bereits eindeutig als konsekriert
zu betrachtenden Gaben zu vermeiden, die recht ambivalent formulierte und offenbar
nur fakultative Darbringungsaussage in der Lima-Liturgie - sie steht vor der Epiklese
II und in eckigen Klammern - überhaupt trifft: «Dies [= das Gedächtnis unserer
Erlösung'?] bringen wir vor dich durch Christus, unseren grossen Hohenpriester. Gedenke

seines Opfers und lass allen Menschen zugutekommen, was er vollbracht hat»; vgl.
Klaus Meyer zu Utrup/Michael Jungo (Hg.), Lima-Liturgie. Vertont von Maxime

Kovalevsky. Stuttgart (Quell)/Mainz (Grünewald) 1990, 66-70.

162



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

Gebete dieses Typus (aus römischer, englisch-anglikanischer und

deutsch-lutherischer Tradition) finden sich auch in altkatholischen liturgischen

Büchern, in die sie, wohl mit ökumenischen Intentionen, übernommen

wurden47.

Die Hinordnung der Darbringung auf die folgende Bitte, wie immer
diese auch formuliert ist, gibt den entscheidenden Hinweis, wie diese mit
Verben wie «Jtooatbéoetv» bzw. «offerre» formulierte Sprechhandlung zu
verstehen ist: Es geht um ein Vor-Gott-Bringen der Gaben zwecks ihrer

Heiligung durch Gott im Blick auf die Teilhabe der Mitfeiernden an den

geheiligten Gaben im Mahl und auf die daraus wachsende ekklesiale
Gemeinschaft. Dabei ist dies ein Vorgang, der sich in der Eucharistiefeier

über mehrere Stationen erstreckt und heute gegenüber einer frühkirchlichen

Praxis nur noch in Ansätzen erkennbar ist: Die Gläubigen brachten

ihre Gaben (Brot, Wein und andere materielle Gaben für die Diakonie) in

die Kirche bzw. zum Altar, wo die Diakone Brot und Wein aussonderten,

so viel für die Eucharistiefeier gebraucht wurde; diese wurden dem
Vorsteher übergeben, der sie auf den Altar niederlegte und sie im Verlauf des

Eucharistiegebets schliesslich zur erwähnten Heiligung vor Gott brachte -
dies als letzter Akt einer durchgehenden Handlungsbewegung. Damit ist,

ganz abgesehen von der Frage, wie dieser Vorgang heute zu gestalten ist,

allerdings noch nicht alles zum Stichwort «Darbringung» gesagt; ich

komme auch darauf später (5.2) zurück.

47 So in NL, D, CZ. Das wird meist mit dem Hinweis gerechtfertigt, es sei sowieso

das ganze Eucharistiegebet konsekratorisch, also erübrige sich eine Diskussion,

die noch stark von genaueren Festlegungen bestimmt ist, ab wann die eucharistischen

Gaben als gewandelt zu betrachten (und zu verehren?) sind. Freilich befreit die an sich

richtige These nicht von Überlegungen, auf welche Weise und mit welchem Ziel bei

neuen Eucharistiegebeten für die ganze feiernde Gemeinde eine bezüglich literarischer

Form und handlungsmässigen Codes befriedigende strukturelle Transparenz

gewonnen werden kann. Zudem scheinen aber die neuen römischen Hochgebete nach

wie vor von der Festlegung des Konsekrationsmoments geprägt zu sein: Die
Konsekration geschieht, wie gesagt, durch das dem Priester zugewiesene Aussprechen der

Einsetzungsworte Christi über Brot und Wein, welche in der Perspektive der

Schultheologie die forma des Sakraments sind; vgl. Gerhard Ludwig Müller, Katholische

Dogmatik. Für Studium und Praxis der Theologie, Freiburg i.Br. (Herder), 681.

163



Urs von Arx

Zum Teil «Bitte» mit den beiden Elementen Darbringung (mit
Kurzanamnese) und Epiklese gehören neu jeweils noch zwei (neben dem Sanctus

weitere) Gemeinde-Akklamationen - mit zum Teil unterschiedlichem
Wortlaut48. Dadurch kommt auch die Zusammengehörigkeit und

Verantwortung aller Mitfeiernden für den Vollzug des Eucharistiegebets deutlicher

zum Ausdruck.
Anders als in den übrigen altkatholischen Eucharistiegebeten sind in

den christkatholischen Texten (und im Vollzug von CG 112) die Komme -

morationen für die Lebenden, Verstorbenen und die Heiligen - sie werden
«Gedächtnisse» genannt und sind ihrer Zielsetzung nach von den «Fürbitten»

(oratio fidelium) im Anschluss an die Wortverkündigung klar zu
unterscheiden - nicht mehr Teil der Bitte in ihrer ekklesialen Ausweitung
über die Kommunikanten hinaus, sondern nach dem Vorbild altgallischer
und spanischer eucharistischer Traditionen49 in den Kontext der Gabenbereitung

gesetzt50. Der Grund liegt im Wunsch, das inhaltlich doch etwas
überfrachtete Eucharistiegebet zu entlasten. Namentlich genannt werden
Personen, die in derselben Eucharistie- und Kirchengemeinschaft mit der
feiernden Gemeinde stehen (so stets der Ortsbischof mit Presbyterat und

Diakonat) und die entweder der Liebe und Zuwendung Gottes anempfohlen

(Lebende und Verstorbene) oder aber um ihre Fürbitte bei Gott (Heilige)

angegangen werden.

Das Eucharistiegebet endet also ohne Kommemorationen mit der
trinitarischen Schlussdoxologie und dem von den Mitfeiernden gesprochenen,

konstitutiven «Amen» - konstitutiv deshalb, weil ohne das «Amen»51

kein wirklicher ekklesialer Akt zustande kommt. Dabei ist natürlich
vorausgesetzt, dass die eine dem Eucharistiegebet vorstehende Person (Bi-

48 Auf die mit der Kurzanamnese verbundene Darbringungsaussage folgt in

CG 111, 113 und 114 jeweils die neue Gemeindeakklamation «Den Tod des Herrn
verkünden wir, und seine Auferstehung preisen wir, bis er kommt in Herrlichkeit.» Im
Utrechter Eucharistiegebet CG 112 lautet sie als Abschluss der Paraphrase von
Phil 2,8-11: «Jesus Christus ist der Herr, zur Ehre Gottes des Vaters». Eine weitere
Gemeindeakklamation geht jeweils der Schlussdoxologie der vier Eucharistiegebete
voraus.

49 Vgl. Anton Hänggi/Irmgard Pahi. (Hg.), Prex Eucharistica. Textus e varus

liturgiis antiquioribus selecti (SpicFri 12), Fribourg (Editions Universitaires) 1968

[=31998],461.494.
50 Die an die Gabenbereitung anschliessenden (in zwei Varianten vorliegenden)

Gedächtnisse werden mit dem «Orate fratres» und dem wechselnden «Gebet über die
Gaben» abgeschlossen.

51 Es gibt zum «Amen» unterschiedlich feierliche Formen.

164



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

schof bzw. Priester und Priesterin, die mit ihm in ortskirchlicher Gemeinschaft

verbunden sind52) bischöflich ordiniert ist53.

3. Bemerkungen zum Vollzug

Noch ein Wort zum praktischen Vollzug54. Darin (nicht in einer theologischen

Metasprache) gibt sich in zeichentheoretischer Perspektive eine in-

terpretatio prima des Eucharistiegebets der Kirche für die Mitfeiernden

zu erkennen (was natürlich weitere rezeptionsästhetische Fragen nicht
erledigt). Ein erstes Ziel ist es, die Einheit des Eucharistiegebets deutlich
werden zu lassen.

Die Gemeinde steht durchgängig, kann aber zur «Bitte» niederknien

(was jedoch nur noch selten geschieht); die Akklamation nach der Kurzanamnese

wäre dazu jeweils das Signal. Von der vorstehenden Person ihrerseits

wird ein kantillierter Vortrag des Ganzen gewünscht - selbstverständlich

sind alle Eucharistiegebete entsprechend notiert -, was aber

bekanntlich nicht immer möglich ist (sodass nach dem Sanctus oft nur
noch die Schlussdoxologie gesungen wird)55. Die durchgängige Oranten-

haltung wird nur unterbrochen durch einen Darbringungs- und einen

52 In einer eucharistischen Ortskirchentheologie ist aus historischen und
systematischen Gründen der Vorsitz der eucharistischen Versammlung die theologisch

primäre Aufgabe des Bischofs, und dieser ist als Träger der personalen episkope mit
dem Presbyterium als Trägerkreis der kollegialen episkope verbunden.

53 Eine Konzelebration von Geistlichen schliesst im christkatholischen Ritus
gemeinsames oder sukzessives Sprechen von Teilen des Eucharistiegebets und gemeinsame

Zeigegesten aus.
54 Vgl. Urs von Arx, Überlegungen zum Vollzug des Eucharistiegebetes, in:

Angela Berlis/Matthias Ring (Hg.), Im Himmel Anker werfen. Vermutungen über

Kirche in der Zukunft. FS Bischof Joachim Vobbe, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag)

2007, 82-95. Über zeichentheoretische Perspektiven bzw. die rituelle (verbale
und nonverbale) Grammatik der christlichen Liturgie habe ich viel gelernt von Karl-
Heinz Bieritz, Liturgie, Berlin (de Gruyter) 2004, bes. 36-57; ferner 205-232;
242-273.

55 Zur theologisch fundamentalen Bedeutung von Gesang (und Musik) für die

Liturgie vgl. Albert Gerhards/Benedikt Kranemann, Einführung in die

Liturgiewissenschaft, Darmstadt (WBG) 2006, 191-199.

165



Urs von Arx

Epiklesengestus56, nicht aber beim Einsetzungsbericht57, und sie endet mit
der Erhebung der Gaben in der Schlussdoxologie58.

Die früher im Kontext der Einsetzungsworte Christi üblichen Vereh-

rungs- und Bezeugungsakte wie Erhebung der Gaben und Kniebeugung
seitens des Priesters und Kreuzzeichen und Amen seitens der Gemeinde
sowie gegebenenfalls auch Altarschellen, Inzensation und Glockengeläute
haben nun ihren Ort, wenn überhaupt, im Kontext der Schlussdoxologie.
Damit wird unterstrichen, dass eine allzu deutliche Hervorhebung eines

besonderen Konsekrationsmomentes innerhalb des Eucharistiegebets
eigentlich fehl am Platz ist. Mehr als eine leichte Präponderanz des Bittenteils

mit der Geistepiklese soll nicht ausgedrückt werden - weil erstens

jedes Gedächtnis der Heilstaten Gottes nur in der Kraft des Geistes Anteil
an der im Gedächtnis bezeugten Wirklichkeit Gottes gibt und weil zweitens

in der einen Epiklese ja auch das Ziel der ganzen euchologischen
Sprechhandlung eigens genannt wird, die ausserhalb des eucharistischen
Gebets im Akt der Communio-Werdung liegt - nicht in der Wandlung der
eucharistischen Gaben und ihrer Anbetung im Kontext des Einsetztings-
berichtes. Letzteres entspricht freilich der Architektur des Canon Romanus

mit seinen der mehr oder weniger symmetrisch um die verba Christi
gelegten Bitten und bedingt dann punkto Konsekration das mittelalterlich
westliche Verständnis des Amtes des Priesters, wonach dieser die
«Vollmacht» hat, «den Leib und das Blut Christi zu konsekrieren, darzubringen
und auszuteilen» 59.

56 Kreuzweise mittlere Erhebung von Brotschale und Kelch bzw. Ausstrecken
der flach aneinandergelegten Hände über Brotschale und Kelch, verbunden mit
Kreuzzeichen.

57 Damit gibt es auch keine «Jesus-Imitation» des vorstehenden Liturgen (z.B.
das Erheben der Augen, das Ergreifen von Brot und Kelch, das Anblicken und faktische

Anreden der Gemeinde). Dass dies auch eine Konsequenz für die Frage der
gemeinsamen Gebetsrichtung aller die Eucharistie Feiernden hat. merke ich nur an; vgl.
Peter-Ben Smit, Volk Gottes unterwegs. Zur Frage der Gebetsrichtung, in: IKZ 102

(2012) 159-179. - Der Einsetzungsbericht mit den Worten Christi hebt sich hingegen
musikalisch etwas vom Rest des Eucharistiegebets ab, wie sich umgekehrt die «manual

acts» der vorstehenden Person in Darbringung und Epiklese von der sonstigen
Orantenhaltung etwas abheben.

58 Dass zu dem von allen gesungenen Sanctus für die vorstehende Person wie
früher «gefaltete Hände» vorgesehen sind, ist nicht ganz konsequent.

59 Vgl. DH 1764 [Trient 1563]: «... insacerdotiopotestatemtraditamconsecrandi.
offerendi et ministrandi corpus et sanguinem [Domini]»; vgl. CIC 1983 can. 900:
«minister qui in persona Christi sacramentum eucharistiae conficere valet.» Ist die

166



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz.

Ein besonderes Problem ist das Sanctus (mit Benedictus) als

Gemeindegesang: Nicht jedes Sanctus passt musikalisch zum gesungenen
Eucharistiegebet60. Nach wie vor stehen mit der Chorleiterin, die gerne ein Sanctus

aus dem wunderbaren Schatz abendländischer Messkompositionen
singen lassen möchte, Diskussionen an über die völlig gewandelte Situation

des eucharistischen Gemeindegottesdienstes im Vergleich zur Zeit,
aus der die meisten Messen stammen. Aber damit lässt sich leben.
Problematischer ist es, wenn anstelle des Sanctus etwas anderes gesungen wird:
Das Dreimalheilig (Jes 6; vgl. Offb 4,8), das die vorwegnehmende
Partizipation der Liturgie der Kirche an der himmlischen und verheissenen

endzeitlichen Liturgie ausdrückt, lässt sich nicht umstandslos durch sonstige

Loblieder ersetzen.

4. Weitere Punkte der bisherigen Reform der Messliturgie

Bevor ich nun auf einige Fragen eingehe, die mit der Reform des Eucharistiegebets

in der christkatholischen Kirche zusammenhängen, zähle ich noch

einige andere Besonderheiten der erneuerten Messliturgie auf. Diese
verdanken sich liturgiepastoralen Überlegungen, haben aber auch, mit einer

Ausnahme, liturgiegeschichtliche Vorbilder in ausserrömischen westlichen

Gottesdiensttraditionen (die darin oft mit östlichen übereinstimmen).
Die allenfalls mögliche Anlehnung an in West und Ost gemeinsame
Traditionen war auch ein Anliegen der christkatholischen Reform, weil das in

der Konsequenz der altkatholischen Programmatik betreffs Reform und

Wiederherstellung kirchlicher Gemeinschaft lag.

Der Friedensgruss ist nun vor der Gabenbereitung platziert. Das

Vaterunser ist vom Ende des Eucharistiegebets unmittelbar vor die Kommu-

auf Ambrosius (gest. 397), sacr. 4,14.23; myst 54, zurückgehende quasi exklusive

Festlegung der Wandlung von Brot und Wein beim priesterlichen Aussprechen der

«sermones Christi» nach der Klärung der Trinitätstheologie im letzten Viertel des 4.

Jahrhunderts theologisch noch vertretbar - so sehr die Worte Christi die Ermächtigung

für das an Gott gerichtete Gebet um Heiligung der Gaben (und der sie Empfangenden)

sind? Zur Rede eines Handelns «in persona Christi» siehe 5.3.

60 Dieses Problem stellt sich auch sonst im Gottesdienst und verlangt von den

dafür Verantwortlichen ein Gespür, wie ein musikalisches Beliebigkeits-Potpourri
vermieden werden kann. - Ein Beispiel eines für Gemeinde, Chor und alle liturgischen

Dienste (inkl. Vorsteher) einheitlichen musikalischen Idioms der textlich
unveränderten christkatholischen eucharistischen Liturgie ist 1986 vorgestellt worden:

Eucharistia. Christkatholische Messliturgie mit slavischen Melodien nach orthodoxer

Tradition, Gersau (VOM) 1986; Duraphon, CD 625/vl 1 (2004).

167



Urs von Arx

nion61 gerückt; die nun direkt auf das Eucharistiegebet folgende Brotbrechung

ist rituell stärker akzentuiert62. Die wiedereingeführten Fürbitten

(oratio fidelium) folgen auf die Lesungen bzw. die Homilie (nicht auf das

Credo, als wäre dieses die Antwort auf die Verkündigung)63. Im
Eröffnungsteil64 ist nur ein einziger Gesang vorgesehen (Kyrie in verschiedener

Ausführung oder ein anderes «Introituslied»65), und das Gloria wird - in
der betreffenden Zeit - erst nach dem Tagesgebet gesungen66; dies ist eine

Folge der Absicht, den früher (mit drei aufeinanderfolgenden Gesängen)
etwas überladenen Eröffnungsteil vor der zentralen Wortverkündigung zu
straffen.

M Die Kommunionspendung erfolgt schon seit jeher - wenn auch erst seit etwa
40 Jahren in jeder Messe - unter beiden «Gestalten», wobei im Zusammenhang mit
der Einführung der neuen Eucharistiegebete auch die sog. Handkommunion - freilich
nicht immer mit der bei Kyrill von Jerusalem, catech. 23,21; Johannes Chrysostomos,
ecl. 47, geforderten Ehrfurcht - üblich geworden ist (die damit bisweilen verbundene
Intinktion lässt boshafte Kritiker eher an Joh 13,26 denken als an Jesu Aufforderung
«Trinket!»).

62 Es gibt dazu neu zwei Versikel: «Das Brot, das wir brechen, gibt uns Anteil am
Leibe des Herrn. / Ein Leib sind wir alle, denn wir teilen das eine Brot» und «Das

Heilige den Heiligen. / Einer ist heilig: Jesus Christus, in der Herrlichkeit Gottes des

Vaters. Amen», welch letzterer Ruf sich nicht nur in östlichen Liturgien im
Zusammenhang mit der Einladung zur Kommunion findet, sondern vermutlich auch in

altspanischen (und nordafrikanischen); vgl. Louis Brou, Le <Sancta Sanctis> en Occident,

in: JThSt 46 (1945) 160-178; 47 (1946) 11-29. Als Begleitgesang sind neben dem

Agnus Dei auch ausgewählte «Liedstrophen zur Einstimmung auf den Empfang der

Abendmahlsgaben» möglich.
63 Die drei Lesungen mit den zugehörigen Gesängen wie Graduale (Psalm) und

Halleluja (präludiert die Evangelienlesung) sowie die Fürbitten bilden «Wortverkündigung»

und «Gebetsteil»; diese beiden Teile heissen zusammengefasst «Wortgottesdienst».

Er macht in grosser Variabilität den Grundbestand eines jeden christkatholi-
schen Gottesdienstes aus.

64 Auf die den Einzug der besonderen liturgischen Dienste unterbrechende
«Gemeinsame Vorbereitung mit Schuldbekenntnis und Vergebungsbitte» gehe ich nicht
ein. Deren Beibehaltung wurde von vielen christkatholischen Gläubigen, die darin
kein vorvatikanisch-römisches Relikt erkennen konnten, ausdrücklich gewünscht.
Begrüssung und Mitteilungen zum Gottesdienst folgen - wenigstens dem Ritus
gemäss - auf das Tagesgebet, wenn die Mitfeiernden dazu sitzen können.

65 Zur historisch bedingten partiellen Parallelität von Introitusgesang und Kyrie
vgl. etwa Jungmann, Sollemnia (wie Anm. 23), Band I, 414-446; zum Kyrie jetzt
auch Peter Jeffrey, The Meanings and Functions of Kyrie eleison, in: Bryan D.

Spinks (Hg.). The Place of Christ in Liturgical Prayer. Trinity, Christology, and Liturgical

Theology, Collegeville MN (Liturgical Press) 2008, 127-194.
66 Das ist m.W. ohne Anhalt an einer älteren Tradition.

168



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

5. Fragen nach dem Abschluss der Reform

Zum Abschluss will ich auf die beiden Punkte zurückkommen, wie ich es

oben (S. 157 und 163) in Aussicht gestellt habe.

5.1 Der eine hat mit dem Ort der sog. Präfation und ihrer wechselnden

Thematik im Ganzen des Eucharistiegebets zu tun. Dazu zunächst noch

einmal eine Überlegung zur Gesamtstruktur. Diese lässt sich als zweiteilig
beschreiben: «Lobpreis und Dank» einerseits, «Bitte» andererseits, oder

mit anderen Worten, «anamnetisch» und «epikletisch». Diese Zweiteiligkeit

hat gemäss dem italienischen Liturgiker Cesare Giraudo zu Recht als

ein wichtiges Kennzeichen eines jeden euchologischen Gebets (wie Ordi-
nationsgebet, Taufwasserweihe u.a.) zu gelten. Dabei sei im ersten Teil um
des besonderen Anliegens, wie es im Bittenteil zur Sprache kommt («our
transformation into the ecclesial body»), der Einsetzungsbericht als eine

Art Embolismus eingefügt worden67. Man könnte auch eine ausgeführte

Epiklese ähnlich beurteilen.

Man kann aber m.E. ebenso gut von einer Dreigliedrigkeit sprechen,
indem man den anamnetischen Lobpreis und Dank in Lobpreis Gottes
einerseits und Dank für erwiesene Wohltaten anderseits gliedert, worauf
dann als drittes Element die Bitte folgt, welche Gott bei dem, was er in
seiner Güte ist und getan hat, gewissermassen behaftet: Er möge sich jetzt
ebenso erweisen. Das entspricht strukturell etwa dem - im Zusammenhang

mit der Frage jüdischer Vorlagen christlicher Eucharistiegebete
immer wieder herangezogenen - Nachtischgebet Birkat ha-mäzön mit den

drei «Strophen», die mit den Worten «bärük atta / gepriesen bist du», «nö

daeh lekä / wir danken dir» und «rahêm / erbarme dich» beginnen und

einen Lobpreis des Namens und der Güte Gottes, einen Dank für das in
der Geschichte erfahrene, das Volk konstituierende Wirken Gottes, und

eine Bitte für Jerusalem usw. enthalten68.

67 Cesare Giraudo, The Genesis of the Anaphoral Institution Narrative in the

Light of the Anaphora of Addai and Mari: Between Form Criticism and Comparative

Liturgy, in: OCP 78 (2012) 15-27. Er unterscheidet eine «indicative <anamnetic-cele-

bration section>» von einer «imperative <epicletic section>».
68 Vgl. dazu Hänggi/Pahl, Prex (wie Anm. 49), 8-112; Gerard Rouwhorst,

Christliche und jüdische Liturgie, in: Karl-Heinrich Bieritz u.a. (Hg.). Theologie des

Gottesdienstes GdK 2/2), Regensburg (Pustet) 2008, 495-572, hier bes. 553-562;
Bradshaw/Johnson, Liturgies (wie Anm. 17), 6-7.

169



Urs von Arx

Die Dreiteiligkeit steht übrigens in einem - oft übersehenen - noch grösseren
Kontext paganer altorientalischer, griechischer und römischer Gebetsgesänge,
die an eine Gottheit gerichtet sind, die griechisch ijpvot, lateinisch oft «carmina»
oder «cantica» heissen69. Ihr idealtypischer Aufbau sieht so aus: «Obligatorisch
ist zunächst die Anrufung der Gottheit zwecks attentum parare; laudative
Prädikationen unterschiedlichster Ausformung bilden den Mittelteil, dem eine mit
Elementen des Prooemitims gestaltete, abschliessende Bitte folgt.»70

Die formal-inhaltliche Dreigliedrigkeit lässt sich überdies mit einer
trinitarischen Gedankenführung verbinden, wie sie paradigmatisch in den

Eucharistiegebeten aufscheint, die mit dem Namen des hl. Basilius
verbunden sind71, aber auch in anderen Zeugnissen östlicher und ausserrömi-
scher westlicher Anaphoren72: Lobpreis des dreieinigen Gottes und insbe-

m Diese «Hymnen» sind nicht zu verwechseln mit den spätantiken, durch Metrum

und Strophenbau charakterisierten Hymnen (von Ambrosius, Hilarius u.a.), wie
sie im lateinischen monastischen Tagzeitengebet begegnen.

70 Vgl. Anton Knute/Inka K. Kording, Art. «Hymne», in: Historisches
Wörterbuch der Rhetorik 4 (1998) 98-100; ferner auch William D. Furley/Jan Maar-
ten Bremer (Hg.), Greek Hymns. Selected Cult Songs from the Archaic to the
Hellenistic Period. 2 Bände (STAC 9/10), Tübingen (Mohr) 2001, bes. Band 1, 1-64.
Interessante Analogien finden sich bei Heinz Schlaffer, Geistersprache. Zweck und

Mittel der Lyrik, München (Hanser) 2012, bes. 29-42.
71 Die sog. Ägyptische Basileios-Anaphora dient als eine Art eucharistisches

Modellgebet bei Reinhard Messner, Einführung in die Liturgiewissenschaft
(UTB 2173), Paderborn (Schöning) 22009, 390-393; vgl. ders., Prex Eucharistica. Zur
Frühgeschichte der Basileios-Anaphora. Beobachtungen und Hypothesen, in: Erich
Renhart/Andreas Schnider (Hg.), Sursum corda. Variationen zu einem liturgischen
Motiv. FS Philipp Harnoncourt. Graz (ADVA) 1991, 121-129; Achim Budde, Die

griechische Basilios-Anaphora. Text - Kommentar - Geschichte (JThF 7), Münster
(Aschendorff) 2004; vgl. aber auch Anne Vorhes McGowan, The Basilian Anaphoras:

Rethinking the Question, in: Maxwell E. Johnson (Hg.), Issues in Eucharistie

Praying in East and West. Essays in Liturgical and Theological Analysis, Collegeville
MN (Liturgical Press) 2010, 19-261 (u.a. zur Kritik von Gabriele Winkler an der
Arbeit von Achim Budde); vgl. auch noch Gerhards/Kranemann, Einführung (wie
Anm. 55), 173-175. An dieser liturgischen Tradition orientierte Eucharistiegebete sind
im Zug der liturgischen Reform der vergangenen Jahrzehnte in verschiedenen kirchlichen

Traditionen entstanden; es erweist sich strukturell als das derzeit ökumenisch

erfolgreichste Muster eines Eucharistiegebets. Vgl. etwa das im Anschluss an AegBas
formulierte 4. neue römische Hochgebet (dort freilich mit der obligaten Wandlungsepiklese

vor dem Einsetzungsbericht versehen, was zu einer Hybridform führt).
72 Vgl. Mathieu Smyth, La liturgie oubliée. La prière eucharistique en Gaule

antique et dans l'Occident non roman, Paris (Cerf) 2003, bes. 369-459; ders., «Ante
altaria». Les rites antiques de la messe dominicale en Gaule, en Espagne et en Italie
du Nord (Liturgie 16), Paris (Cerf) 2007. Siehe auch die Beiträge zum eucharistischen

170



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

sondere des Schöpfers von Himmel und Erde - Dank für Gottes Heilstaten

an seinem Volk und in der Sendung des Sohnes zugunsten der ganzen
Menschheit, wie es im Christusereignis offenbar wird - Bitte um Gottes

Heiligen Geist, dass er die im Mahl sakramental an der Christuswirklichkeit

teilhabende Gemeinde mit der ganzen Kirche in die der Schöpfung
zugedachte Vollendung führe. Die Analogie zu den - hinsichtlich ihres

Ortes innerhalb der Eucharistiefeier jüngeren - Glaubenssymbolen73 sollte

freilich nicht von einer allzu rigiden Systematik gesteuert sein.

In diesem Kontext stellt sich mir nun eben die Frage, ob die mit dem

Liturgischen Jahr wechselnden oder sonst vorgegebenen Themen nicht
besser im Dankteil und das heisst im Postsanctus vor dem Einsetzungsbericht74

unterzubringen wären statt im Antesanctus75. Letzteres wäre
vielmehr ein (kurzer) Lobpreis des Namens Gottes in seiner Unverfügbarkeit
und Transzendenz wie auch des Schöpfers von Himmel und Erde.

Hier muss ich nun, wie angedeutet, auf das vierte Eucharistiegebet CG
11476 verweisen, weil es im Zusammenhang mit solchen Überlegungen
entstanden ist und einen (allerdings nur schwach erkennbaren) Schritt in
die skizzierte Richtung darstellt. Der als «Präfation» bezeichnete, aber

besser «Antesanctus» zu nennende Text ist thematisch auf das Lob des

Schöpfers festgelegt, und dieser von der irdischen Kirche angestimmte
Lobpreis mündet dann im Sanctus (ohne Benedictus) in den der himmlischen

Welt. Auf diesen schöpfungstheologischen Einsatz folgt die
heilsgeschichtliche Fortsetzung, die mit dem Benedictus so gegliedert wird, dass

vor ihm die Zeit bis zum Kommen Christi (leider ohne explizite Nennung
des Volkes Israel) zur Sprache kommt, nach ihm die Zeit Christi, und zwar

Beten in den verschiedenen Regionen der frühen Kirche im Westen in: Gerhards
u.a. (Hg.), Prex Eucharistica. Band III (wie Anm. 17), 45-260.

73 Vgl. zu diesem Anliegen Hans-Joachim Schulz, Ökumenische Glaubenseinheit

aus eucharistischer Überlieferung (KKS 39), Paderborn (Bonifacius) 1976.
74 Das bedingt freilich auch hier die Kunst einer inhaltlich überzeugenden

Überleitung zum Einsetzungsbericht.
75 Dabei ist hier vorausgesetzt, dass sich der Dreimalheilig-Ruf nicht schon von

vornherein (wegen des anschliessenden Benedictus?) auf Christus bezieht, wie das in

verschiedenen Traditionen der Fall ist; vgl. Pierre-Marie Gy, Le Sanctus romain et

les anaphores orientales, in: Mélanges liturgiques offerts au R.P. Dom Bernard Botte

O.S.B. [...], Louvain (Abbaye du Mont César) 1972, 167-174.
76 Seltsamerweise wird dieses Eucharistiegebet, das die niederländische

altkatholische Kirche als einziges von der schweizerischen übernommen hat, dort für
festliche Anlässe verwendet, während es in der Schweiz, als «besonders geeignet für
Gottesdienste mit Kindern» gilt (Spitzname: «Chrütlikanon»).

171



Urs von Arx

mit einem grundsätzlich wechselnden Text. Freilich stehen solche noch
nicht zur Verfügung. Sie mussten kurz die Besonderheiten des Tages oder
der liturgischen Zeit thematisieren77, wie es herkömmlicherweise in der

«Präfation» der Fall ist (und was bei dem einen angegebenen Text noch

nicht zutrifft). Der heilsgeschichtliche Teil schliesst dann mit dem

Einsetzungsbericht.

5.2 Der zweite Punkt betrifft die heikle Thematik der Darbringung oder,

um es anders zu formulieren, der Opferthematik im Rahmen der
Eucharistiefeier. Ich habe bisher nur den Ausdruck «Darbringung» im
Zusammenhang mit einer Sprechhandlung im Kontext des «Bitte» genannten
zweiten (oder dritten) Hauptteils eines Eucharistiegebets verwendet; er
steht inhaltlich für termini technici wie lateinisches oblatio oder griechisches

JtQoocboQcc. Freilich wird in den christkatholischen Eucharistiegebeten

nie das Verb «darbringen» verwendet, sondern, wie wir gesehen
haben, ähnlich lautende Ausdrücke. Das zeigt die immer noch bestehende

gemein-altkatholische Zurückhaltung gegenüber Formulierungen, die
Assoziationen in der Richtung auslösen, dass die Kirche mit den

Abendmahlsgaben ein Opfer vollzieht, genauer: Gott mit den konsekrierten Gaben

ein Opfer darbringt78. Was im metasprachlich genannten Akt der

«Darbringung» geschieht, ist, wie gesagt, spezifisch79 die Präsentation

77 Ob das für alle bisherigen Präfationsthemen so gelingt, dass ein plausibler
Übergang zum Einsetzungsbericht entsteht, ist für mich derzeit allerdings zweifelhaft.

- Die Trennung von Sanctus und Benedictus ist übrigens nicht notwendig mit
dem Grundanliegen - Lobpreis von Gottes Heiligkeit und seiner Schöpfermacht im
Antesanctus, Dank für Gottes heilsgeschichtliches Handeln in Israel und in Jesus

Christus im Postsanctus - verbunden.
78 Die Zurückhaltung erscheint für die Zeit, wo die altkatholischen Eucharistiegebete

mit der mittelalterlichen Schultheologie voraussetzten, dass die Wandlung der
Elemente durch die Worte Christi in dem Moment, wo der Priester sie ausspricht,
vollzogen wird, besser begründet zu sein als in der Gegenwart.

79 Die Wiederaufname der Darbringungsaussage in Verbindung mit der Bitte in
CG 113 formuliert im Blick auf die alttestamentlichen Paradigmata (aus Supra quae)
etwas anders: «Mit seinem Opfer treten wir vor dich und bitten: Schaue gnädig herab
auf diese Gaben, wie du wohlgefällig herniederblicktest auf die Opfer Abels, Abrahams

und Melchisedeks. Sende deinen Heiligen Geist...» Das impliziert eine Bitte um
Annahme der Gaben, die ihrerseits Ausdruck der in Jesu verba testamenti
ausgedrückten Selbsthingabe am Kreuz ist.

172



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

von Brot und Wein zu ihrer erbetenen Heiligung durch Gott80 (Hl. Geist
oder Logos) in Ausführung des Auftrags Jesu beim Letzten Mahl, damit
so die Getauften seiner Hingabe am Kreuz gedenken; in dieser gipfelt die

ganze Sendung, die durch sein Da-Sein für andere, seine Pro-Existenz81,

gekennzeichnet ist. Damit ist aber, gerade auch im Blick auf die altkirchliche

Tradition, noch nicht alles gesagt. Dass die mit Brot und Kelch

vollzogene kirchliche Sprechhandlung «Eucharistia» eine von Gott realisierte
Vergegenwärtigung der Selbsthingabe Jesu ist, also die Feier seines

Kreuzesopfers auf Golgotha - das soll hier nicht in Frage gestellt werden. Dies
kommt im christkatholischen Messritus auch ausdrücklich zur Sprache in
der deutschen Formulierung des «Orate fratres»: «Betet, Brüder und
Schwestern, dass unsere Feier des Opfers Jesu Christi Gott, dem allmächtigen

Vater, gefalle» (CG 109,3).

Nun gibt es aber auch den weiteren Gedanken, dass die Getauften
ihrerseits Gott ein Opfer (Ovaia) darbringen, wie das etwa in Röm 12,182;

Hebr 13,15-1683; IPetr 2,584 angemahnt wird oder Paulus für sich selbst

80 Die im Modus eines an Gott gerichteten expliziten Bittgebetes, er möge die
Abendmahlsgaben heiligen für die schon durch die Taufe geheiligten Empfänger, auf
dass sie (erneut) Glieder werden am Leib Christi und so in die Sendung der Kirche
hineingestellt werden, ist das Entscheidende, weniger, ob es sich um eine Logos- oder

Geist-Epiklese oder eine anderes Bittgebet handelt. Die Antithese dazu wäre ein

(nicht mit einer Bitte verbundenes) Zitieren oder Proklamieren der Worte Christi im
Einsetzungsbericht. Dies scheint mir ein Erbe der spätmittelalterlichen Isolierung der
verba Christi von dem übrigen, den Gläubigen kaum mehr wahrnehmbaren Vollzug
des Canon missae - der Elevation der konsekrierten Hostie (und des Kelches) allein
galt die Sorge und die Aufmerksamkeit von Priester und Volk - und der entsprechenden

theologischen Fixierung auf einen Wandlungsmoment zu sein.
81 Der Ausdruck ist durch den Exegeten H. Schürmann 1971) bekannt geworden;

vgl. Heinz Schürmann, Jesus. Gestalt und Geheimnis. Gesammelte Beiträge, hg.

von Klaus Scholtissek, Paderborn (Bonifatius) 1994, 286-345.
82 «Ich bitte euch nun, liebe Brüder und Schwestern, bei der Barmherzigkeit

Gottes: Bringt euren Leib dar als lebendiges, heiliges, Gott wohlgefälliges Opfer -
dies sei euer vernünftiger Gottesdienst!...»

83 «Durch ihn wollen wir Gott allezeit als Opfer ein Lob darbringen, das heisst die

Frucht der Lippen, die seinen Namen bekennen. Vergesst nicht, einander Gutes zu tun
und an der Gemeinschaft festzuhalten, denn an solchen Opfern findet Gott Gefallen...»

84 «... lasst euch selbst aufbauen als lebendige Steine zu einem geistlichen Haus,

zu einer heiligen Priesterschaft, um geistliche Opfer darzubringen, die Gott
angenehm sind durch Jesus Christus.»

173



Urs von Arx

in Aussicht stellt (Phil 2,1785). Natürlich ist dabei nicht zunächst und

spezifisch an eine eucharistische Versammlung zu denken, sondern an
die alltägliche Lebenspraxis, aber ausgeschlossen ist es nicht, umso
mehr als im frühen Christentum bald die gottesdienstliche Versammlung

als Verwirklichung der Prophétie Mal 1,11 verstanden wurde:
«Denn vom Aufgang der Sonne bis zu ihrem Untergang wird ein Name
bei den Völkern gepriesen, und an jedem Ort wird meinem Namen
Räucherwerk dargebracht und ein reines Opfer, denn mein Name ist gross
unter den Völkern, spricht der Herr der Allherrscher.»86 Dabei ist der

Gedanke, dass sich die in der Glaubens- und Lebenspraxis manifestierende

Hingabe an Gott oder an den Kyrios Jesus als ein - unblutiges oder

geistliches - Opfer verstehen lässt, im Kontext antiker (alttestament-
lich-prophetischer und pagan-philosophischer) Kultkritik nichts Neues.

Auch das schliesst nicht aus, dass dieser fundamentale Aspekt im weiteren

Kontext der Eucharistiefeier zur Sprache kommen kann, wie das in
der alten Tradition ja immer wieder der Fall gewesen ist87. Im christka-

85 «Und wenn ich auch als Trankopfer vergossen werde beim Opfer und Gottesdienst

eures Glaubens...»; vgl. auch Phil 4,18.
86 Text nach LXX. Vgl. etwa Did 14 (frei zitiert), Justin, dial. 28,5 u.ö.; Irenäus,

haer. 4,17,5-6, usw. Vgl. Karl Suso Frank, Maleachi 1,10ff. in der frühen Väterdeutung.

Ein Beitrag zu Opferterminologie und Opferverständnis in der alten Kirche, in:
ThPh 53 (1978) 70-78; zum weiteren Kontext der Frage vgl. Kenneth Stevenson.
«The Unbloody Sacrifice». The Origins and Developments of a Description of the

Eucharist, in: Gerard Austin (Hg.), Fountain of Life. FS Niels K. Rasmussen O.P.,

Washington DC (Pastoral Press) 1991, 103-130. Vgl. in diesem Zusammenhang
beispielshalber Augustinus, civ. 10,5f, wonach die in Verbindung mit Gott gelebte
Barmherzigkeit, also Gottes- und Nächstenliebe, ein wahres Opfer (verum sacificium) ist.

Nicht ganz klar ist, wie und wo er dies im konkreten Vollzug der Eucharistie mit der

Selbsthingabe Jesu zusammensieht, wenn er sagt, dass die Kirche (die Vielen als ein
Leib in Christus) in dem, was sie darbringt, selbst dargebracht wird (quod in ea re,

quam offert, ipsa offeratur).
87 Vgl. Rowan Williams, Eucharistie Sacrifice. The Roots of a Metaphor

(GLS 16), Bramcote (Grove) 1982; Kenneth Stevenson, Eucharist and Offering,
New York (Pueblo) 1986; Arnold Angenendt, Das Offertorium. In liturgischer
Praxis und symbolischer Kommunikation, in: Gerd Althoff (Hg.), Zeichen - Rituale -
Werte. Internationales Kolloquium des Sonderforschungsbereichs 496 an der Westfälischen

Wilhelms-Universität Münster, Münster (Rhema) 2004, 71-150. Hinsichtlich
der Trennung der von den Gläubigen in den Gottesdienst mitgebrachten Gaben -
einerseits Brot und Wein für die Kommunion, andererseits Brot, weitere Naturalien und
Geld für die Sozialtätigkeit der Gemeinde - gibt es seit der Spätantike im Westen eine
allmählich deutlich werdende Verschiebung der damit verbundenen Opferthematik:
War die Sozialtätigkeit ein Aspekt des geistlichen Opfers der Selbsthingabe im Sinn

174



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

tholischen Ritus geschieht das bisweilen in einem Gabengebet. Es wäre

von Wert, dass es öfters so deutlich gesagt würde wie z.B. in einem
früheren Stillgebet des Priesters bei der Gabenbereitung: «In Demut und
voller Vertrauen kommen wir vor dich, o Gott, und bringen uns selbst dar
in diesen Gaben [Brot und Wein] aus deiner Hand. Blicke auf uns mit
Erbarmen und nimm unser Opfer gnädig an.» Das ist zu verstehen als

Bitte, in der Kraft des Heiligen Geistes in die Nachfolge Jesu eingehen
zu können in Verbindung mit dem vom Geist erschlossenen Eingefügt
werden in die Christuswirklichkeit im Akt der Kommunion. Diese

Bewegung verbindet sich mit der Darbringung der Gaben zu ihrer Heiligung

im Kontext der Epiklese. Dieser altkirchlich wichtige Aspekt sollte,

wie gesagt, in der Liturgie und auch in der darauf bezogenen Katechese

durchaus noch stärker zum Ausdruck kommen.

5.3 In diesem Zusammenhang ist noch ein weiterer Aspekt zu bedenken.
Es ist ein von vielen altkirchlichen Stimmen bezeugte Auffassung, dass in
den Mysterien oder Sakramente genannten gottesdienstlichen Handlungen

der dreieinige Gott selber es ist, der im Tun der Kirche handelt und

wirkt, was als Heil und Segen verkündet (und erbittet?)88 wird89. Im Blick

der oben genannten apostolischen Weisungen und geschah die Aussonderung der für
die Eucharistiefeier verwendeten Gaben im Hinblick auf ihre Heiligung durch Gott,
so wird die Opferthematik immer stärker mit den eucharistischen Gaben und ihrer
liturgisch ritualisierten und an klerikale Reinheitsbedingungen geknüpften
Bereitstellung verbunden; diese Entwicklungslinie mündet in die Interpretation des

eucharistischen Geschehens als ein Gott dargebrachtes Opfer, eben das Messopfer. Dessen

Einbettung in das religionsgeschichtlich universale Opferverständnis steht freilich in

Spannung zur sakramententheologischen These, im Messopfer bringe sich Christus
als der eigentliche Handelnde Gott dar (vgl. dazu 5.3).

88 Bei den Vätern ist öfters davon die Rede, dass Christus (oder Gott) es ist, der

im Tun des Bischofs tauft, salbt, segnet, konsekriert (Ambrosius, sacr. 4,14.23) und

die Gaben austeilt, aber das steht jeweils im Kontext einer auf die Gläubigen
ausgerichteten (katabatischen) Kommunikationshandlung. Eine andere Sache ist es, wenn

dies, wie in späterer westlicher Sicht, Christus als der eigentlich Handelnde auch in

(anabatischen) Kommunikationshandlungen des Priesters, also in an Gott gerichteten

Gebeten, gesehen wird. Das verändert sowohl die Art und Weise dessen, was
Repräsentation im Sinn von Vergegenwärtigen heisst, als auch den Status des Priesters

gegenüber Nichtklerikern.
8l> Sie findet sich auch in den orthodox - altkatholischen Konsenstexten, z.B.

«Die Sakramente oder Mysterien der Kirche» oder «Die heilige Eucharistie», in: Urs

von Arx (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der

gemeinsamen Texte des orthodox - altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit französi-

175



Urs von Arx

auf die Eucharistiefeier heisst das etwa, dass Christus der Darbringende
und der Dargebrachte ist90. Wie und wo diese im Anschluss an die Hohe-

priester-Christologie des Hebräerbriefes formulierte Grundüberzeugung
in einzelnen Sprechakten konkreter eucharistischer Liturgien zur Geltung
kommt, ist freilich kaum eindeutig zu bestimmen. Es scheint, dass dies

faktisch mehr in den vorbereitenden Handlungen als im Eucharistiegebet
selbst der Fall ist oder gegebenenfalls mehr in den «manual acts» des

Priesters während des eucharistischen Gebets als im Text selbst. Oft
begegnet der Gedanke auch im metasprachlichen Kontext einer allegorischen

Liturgieerklärung. Wenn Jesus Christus der in der Eucharistiefeier
der Kirche und zumal im vorstehenden Liturgen der eigentlich Handelnde

ist, besteht aber die Gefahr, schwebende Aussagen und Uneindeutigkeiten
traditioneller Gebete im Sinn einer systematisch-definitorischen Klärung
aufzuheben, was bisweilen zu letztlich problematischen Aussagen führt.
Ich erwähne kurz zwei solche Problemfelder.

5.3.1 Eine gewisse Uneindeutigkeit liegt etwa vor, wenn Jesu Handeln (a)

im Abendmahlsaal, (b) am Kreuz auf Golgotha (im Licht des Hebräerbriefs

interpretiert als Eintritt des Hohenpriesters Jesus in das himmlische
Heiligtum) und (c) in der eucharistischen Liturgie so in eins gesehen wird,
dass die drei Zeithorizonte gewissermassen verschmelzen91. Problema¬

scher und englischer Übersetzung. Beiheft IKZ 79 (1989), 84-86; 89-92. Eine frühe,
wenn auch im thematischen Kontext des 63. Briefs isoliert wirkende Formulierung
findet sich bei Cyprian, ep. 63, «... ille sacerdos uice Christi uere fungitur qui id quod
Christuis fecit imitatur et sacrificium uerum et plenum offert in ecclesia Deo patri...».
Vgl. schon Ignatius von Antiochien, Magn 3,1; Eph 3,1; Polykarp, ep. praescr, wonach
im Bischof der Ortskirche die Sorge Gottes, des Bischofs aller, oder des Herrn Jesu

Christi für die Kirche zur Geltung kommen soll, auch wenn nicht spezifisch an die
Eucharistiefeier (vgl. Sm 8,1-9,1) gedacht ist. Ein autoritäres (Miss-)Verständnis des

ignatianischen Monepiskopates abzuwehren, fehlt hier der Raum.
1,0 So z.B. am Ende des priesterlichen Vorbereitungsgebets vor dem Grossen Einzug

in der Chrysostomos-Liturgie: «Denn du, Christus, unser Gott, bist der Darbringende

und der Dargebrachte, der Empfangende und der Austeilende...». Schon in
lClem 36,1 ist, ohne dass ein spezifisch eucharistischer Kontext vorliegen muss, von
Jesus als dem àgyiEQEVÇ, t(jjv jt,poa(|>opÜJV f|u,u>v die Rede: «Dies ist der Weg,
Geliebte, auf dem wir unser Heil gefunden haben, Jesus Christus, den Hohepriester
unserer Opfergaben, den Beschützer und Helfer unserer Schwachheit.»

91 Vgl. dazu etwa die kommentierenden Anmerkungen zu den - hier als patristische

Beispiele herangezogenen - Homilien über die Eucharistie von Johannes
Chrysostomos (bes. hom. 27 in lCor. und hom. 17 in Heb.) von Jacky Marsaux, in:

L'Eucharistie, école de la vie. Jean Chrysostome. Sélection de sept homélies sur

176



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

tisch wird dies dann, wenn in einer theologischen Beschreibungssprache

der Ein-für-alle-Mal-Vollzug der Selbsthingabe Jesu gewissermassen zu

einem Akt der ewigen Darbringung im Himmel wird, weil die soteriolo-

gische Identität des wiederholten liturgischen Handlungsgefüges auf
Erden mit dem einmaligen Opfergeschehen im Himmel dies verlangt. Die

Rede von der einen ewigen oder fortwährenden Darbringung im Himmel
steht aber in einer starken Spannung zur Rede von Jesus als dem Fürsprecher

bei Gott (Hebr 7,25; 9,24)92, in welcher Funktion er die erlösende und

Zukunft eröffnende Frucht des sühnenden, «ein für allemal» (ecpcuracj)

erfolgten Geschehens93 für immer zur Geltung bringt. Diese Feststellung

impliziert übrigens auch eine Kritik an der entsprechenden Formulierung
in der «Utrechter Erklärung» von 188994.

Zugleich wird im genannten Ineinander verschiedener Zeitpunkte, in

denen pointiert von Jesu Opfer die Rede ist, ein Aspekt unterbelichtet,

nämlich die Transformation des hingegebenen Jesu im Auferstehungsgeschehen,

von dem, zumindest nach IKor 15,35-49. 50, gilt, dass der natür-

l'eucharistie (Les Pères dans la foi 99), Paris (Migne) 2009. Im Unterschied zum bald

spürbaren westlichen Cristomonismus hat die östliche Theologie, und so auch Johannes

Chrysostomos, zu wiederholten Malen in seinen Homilien zur Eucharistie, die

Rolle des Heiligen Geistes und damit auch die fundamentale Bedeutung der Epiklese

für das je aktuelle Geschenk der Gnade im Raum der Christusgemeinschaft unterstrichen.

92 Vgl. dazu Urs von Arx, Fürbittendes Gebet im Neuen Testament, in: Hans

Klein u.a. (Hg.), Das Gebet im Neuen Testament. Vierte europäische orthodox-westliche

Exegetenkonferenz in Sâmbata de Sus, 4.-8. August 2007 (WUNT 249), Tübingen

(Mohr) 2009, 25-75, hier 58-59.
93 Vgl. Hebr 7,27; 9,12; 10,10; vgl. 9,25f. 28; 10,14, aber auch 10,26f.; zudem

Röm 8,34.
94 «6. Die eucharistische Feier in der Kirche ist nicht eine fortwährende

Wiederholung oder Erneuerung des Sühnopfers, welches Christus ein für allemal am

Kreuze dargebracht hat; aber ihr Opfercharakter besteht darin, dass sie das bleibende

Gedächtniss desselben ist und eine auf Erden stattfindende reale Vergegenwärtigung

jener Einen Darbringung Christi für das Heil der erlösten Menschheit, welche nach

Hebr. IX, 11,12fortwährend im Himmel von Christus geleistet wird, indem er jetzt in

der Gegenwart Gottes für uns erscheint. (Hebr. IX, 24.)...» (meine Herrvorhebung);

vgl. Urs von Arx/Maja Weyermann, Statut der Internationalen Altkatholischen

Bischofskonferenz (IBK). Offizielle Ausgabe in fünf Sprachen, Beiheft zu IKZ 91

(2001), 25-27, hier 26. Die Formulierung geht auf eine allseits angenommene These

der Bonner Unionskonferenz von 1874 zurück. Der Konsens von 1979 erwähnt (4.4.2)

die «ewige himmlische Darbringung» auch noch als ein gelegentlich zu berücksichtigendes

Thema bei der Schaffung neuer Eucharistiegebete.

177



Urs von Arx

liehe Leib, den Jesus als fleischgewordener Logos gemäss chalzedonensi-
scher Christologie mit uns teilt, nicht mit dem eschatologisch verklärten
Leib umstandslos identisch ist - unbeschadet der personalen Identität des

auferstandenen Jesus Christus mit dem aus der Jungfrau Geborenen95.

5.3.2 Ebenfalls im Zusammenhang mit der sakramententheologisch
durchaus zutreffenden Präsenz von Gottes Handeln in der Liturgie der
Kirche steht eine andere Tendenz, offene Aussagen liturgischer Texte
sowohl im theologischen Diskurs als auch im praktischen Vollzug auf ein
bestimmtes univokes Verständnis einzuengen. Ich denke an das Verständnis

des Priesters, der in der Messliturgie gewissermassen allein den ebenfalls

allein handelnden Christus repräsentiert (Christusmonismus), dem

gegenüber die «Gemeinde» zum Zuschauer und Empfänger von Segen
und Gnade jenseits der ekklesialen Prägekraft der Kommunion, wird. Ich
denke an die lange vorherrschende Bestimmung des Priesters als des

eigentlichen, aufgrund sakramentaler Weihe liturgisch Handelnden, derfür
Anwesende und Abwesende das Messopfer darbringt (offerimus pro...).
Das ist natürlich in der Theologie weitgehend überwunden96, aber die

Vergangenheit lebt noch weiter im säkularen Klischee, dass die Katholiken,
anders als die Protestanten, des Priesters als eines Mittlers zwischen Gott
und Menschen bedürfen. Lebt sie auch noch weiter in der Rede vom Priester,

der in persona Christi91 handelt (und bei den Einsetzungsworten die

95 Das lässt sich belegen an den sog. Eucharistiestreitigkeiten der Westkirche
(9. und 11. Jh.), wo den älteren äquivoken Umschreibungen der eucharistischen Gaben
wie antitypos, symbolon, figura (vgl. auch homoiöma), die mit der Zeit als nur
symbolisch verstanden wurden, eindeutigere Aussagen, welche die gemeinte Sache in
veritate bezeichnen, gegenübergestellt wurden, was wiederum mit den damals
aufkommenden Eucharistiewundern (blutende Hostien usw.) zusammenhängt. Eine
gewisse Klärung brachte die an anderen Kategorien eines Wirklichkeitsverständnisses

als die frühere Patristik orientierte Transsubstantiationslehre; vgl. Hoping, Leib
(wie Anm. 43), 193-243.

96 Vgl. David Power, The Sacrifice We Offer. The Tridentine Dogma and its

Interpretation, Edinburgh (T&T Clark) 1987; Robert J. Daly, Sacrifice Unveiled.
The True Meaning of Christian Sacrifice, London (T&T Clark) 2009.

97 Zur Geschichte dieses Begriffs vgl. Bernard Dominique Marliangeas,
Clés pour une théologie du ministère: in persona Christi - in persona Ecclesiae (ThH
519), Paris (Beauchesne) 1978 ; Lothar Lies, Theologisch-historische Sondierungen
zu Begriffen der Ämtertheologie, in: ders./Silvia Hell (Hg.), Amt und Eucharistiegemeinschaft.

Ökumenische Perspektiven und Probleme, Innsbruck (Tyrolia) 2004,
97-141. Mit den westkirchlichen Engführungen zu vergleichen ist Alberi Gerhards,

178



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

entsprechenden manual acts vollzieht), womit man so steile (und eindeutige)

Aussagen rechtfertigen kann wie diejenige im 4. neuen Hochgebet
des römischen Missale: «So bringen wir dir [Gott] seinen Leib und sein

Blut dar ,..»98? Und wie verhält sich die Rede vom Handeln in persona
Christi capitis ecclesiae", wenn doch, wie es die durchgehenden Wir-Sät-

In persona Christi - in nomine ecclesiae. Zum Rollenbild des priesterlichen Dienstes

nach dem Zeugnis orientalischer Anaphoren. in: ders.. Erneuerung kirchlichen Lebens

aus dem Gottesdienst. Beiträge zur Reform der Liturgie (PTHe 120). Stuttgart
(Kohlhammer) 2012, 263-273 [EV 20051. Für eine orthodoxe Sicht der damit zusamenhän-

genden Fragen vgl. John D. Zizioulas, The Bishop in the Theological Doctrine of the

Orthodox Church, in: ders.; The One and the Many. Studies on God, Man, the Church,
and the World Today, Alhambra CA (Sebastian Press) 2010, 236-253.

98 Vgl. Achim Budde. Die Darbringung im Gedankengang des Eucharistischen

Hochgebetes. Eine entwicklungsgeschichtliche Skizze, in: Albert Gerhards/Klemens

Richter (Hg.), Das Opfer. Biblischer Anspruch und liturgische Gestalt (QD 186), Freiburg

i.Br. (Herder) 2000, 185-202, hier 195: Nichts weise daraufhin, «dass sich die

Darbringungsaussage auf etwas anderes bezieht als auf die zur Heiligung durch den

Geist Gottes bereitgestellten Gaben Brot und Wein. Eine Darbringung Christi oder

auch nur eine konsekratorische Auffassung der Einsetzungsworte ist im Gedankengang

der östlichen Anaphoren ausgeschlossen»; ferner Josef Schmitz, Canon Romanus,

in: Albert Gerhards u.a. (Hg.), Prex Eucharistica. Band III: Studia. Pars prima:
Ecclesia antiqua et occidentalis (SpicFri 42), Fribourg (Academic Press) 2005, 281-
310. hier 304. Die der mittelalterlichen Theologie und Praxis verpflichtete Sicht

verteidigen etwa Thomas Witt, Repraesentatio Sacrificii. Das eucharistische Opfer und

seine Darstellung in den Gebeten und Riten des Missale Romanum 1970. Untersuchungen

zur darstellenden Funktion der Liturgie (PaThSt 31). Paderborn (Schöningh)
2002. bes. 218-251: Hoping, Leib (wie Anm. 43). - Ein vom Priester vollzogenes

«Messopfer» scheint zum mindesten keine gemeinsame Tradition zu sein, und ist

daher im Sinn der oben genannten altkatholischen Programmatik trotz der liturgischen

Herkunft der Kirche aus dem nachtridentinischen Katholizismus für Altkatholiken

nicht rezipierbar.
99 Der Ausdruck scheint sich der Logik zweier Voraussetzungen zu verdanken:

Einerseits sind die eucharistischen Gaben durch die vom geweihten Priester gesprochenen

verba testamenti zu Leib und Blut Christ konsekriert. Weil die Kirche Gott

nicht Christus darbringen kann (in welchem Sinn auch immer), entsteht die Rede,

dass der Priester „in persona Christi capitis ecclesiae" handle (dies im Rahmen eines

umfassenden Selbstdarbringungshandelns Christi zum Vater hin). Das Tun der Kirche

als totus Christus im fundamental Lobpreis, Dank und Bitte äussernden

Eucharistiegebet kommt nur noch sekundär zur Geltung gegenüber dem Tun des Christus in

der Gestalt des Priesters. Zudem bekommt der Akt der «Darbringung» (bezogen auf

die Heiligung der natürlichen Gaben durch den in der Bitte herbeigerufenen Geist

Gottes) einen anderen Sinn (nämlich die am irdischen Altar dargestellte immerwährende

Selbstdarbringung des Hohenpriesters Christus im himmlischen Heiligtum

gemäss einer heute als problematisch erkannten Auslegung von Hebr 7,25; 9,1 lf. 24).

179



Urs von Arx

ze der gesamten liturgischen Tradition nahelegen, die (Orts)Kirche als der

totus Christus zelebriert, besonders wenn in der anabatischen Kommuni-
kationsdimension, wie sie das Eucharistiegebet auszeichnet, Gott in
Lobpreis, Dank und Bitte angeredet wird?

Es sind Fragen, die bei allem Plädoyer für einen ungezwungeneren,
wenn auch nicht undifferenzierten Umgang mit der Opferthematik, wie
sie zur Tradition eucharistischer Gebete gehört, mir immer noch offen und

diskussionswürdig sind.

Urs von Arx (geb. 1943 in Solothurn CH), Prof. em. Dr. theol. 1964-1971
Studium der Theologie in Bern, Paris und Oxford, danach Pfarrer der
christkatholischen Kirchgemeinde Wegenstetten-Hellikon-Zuzgen. 1986-2008
Prof. für Neues Testament, Homiletik und (seit 1994) Geschichte des Altkatholizismus

an der Christkatholisch-theologischen Fakultät (seit 2001 Departement

für Christkatholische Theologie) der Universität Bern. Dr. theol. h.c.

1996 (ChAT Warschau) und 2008 (GTS New York). Mitglied internationaler
und nationaler bilateraler Gesprächskommissionen.

Adresse: Neuhausweg 53, CH-3097 Liebefeld, Schweiz.
Email: urs.vonarx®'theol.unibe.ch

English Summary

In the late 1850s the Swiss Old Catholic Church decided to reform its liturgical
books that had been in use for nearly 80 years. A main area of reform concerned
the structure and theology of the eucharistie prayer, for which - as in other churches

- the anaphora, found in the so-called Traditio Apostolica, was seen as a
fundamental text for various issues to be discussed in the course of framing new eucharistie

prayers. Thus, in the Consensus drawn up by the International Conference
of Old Catholic theologians in 1979, the (West Syrian) type represented by the

(so-called) Canon of Hippolytus was given slight precedence over the Roman -
Alexandrian type of eucharistie prayer (to which the one eucharistie prayer in
earlier use, written by Bishop Eduard Herzog in 1879 and highly praised in former
times, owed its inspiration).

The author presents the structure and characteristics of the five eucharistie

prayers now in use in the Swiss Church. They all follow the same unified structure
with an anamnetic first part giving praise and thanks to God for creating the world
and sending His Son (the words of institution belonging to this first part) and an

epicletic second part asking for the coming of God's Holy Spirit on the eucharistie

gifts and the communicants to become the ecclesial Body of Christ in this particular

place. Between the two parts stands the act of offering the gifts to be sanctified,
which act is linked with a short commemoration focussed on the paschal Christ
event.

180



Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz

The author then discusses various issues concerning the ritual performance of
the prayer and ends by broaching some still open questions such as the uneasy
transition from Preface to Sanctus (the former reflecting the various themes of the

liturgical year, the latter praising God's heavenly majesty), how the self-offering
of the baptized can been seen as integrated in the act of offering the gifts and

whether the idea of the president acting in persona Christi truly corresponds to the

ecclesial vision behind the reform of the eucharistie prayer.

181


	Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz nach der zweiten Liturgiereform

