
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 103 (2013)

Heft: 1-2

Artikel: Leben durch den Tod hindurch : zur Symbolik des Opfers

Autor: Krebs, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405117

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Leben durch den Tod hindurch.
Zur Symbolik des Opfers

Andreas Krebs

1. Nutzniesser eines Mordes?

In der ältesten Überlieferung der Abendmahlserzählung bei Paulus heisst

es: «Jesus, der Herr, nahm in der Nacht, in der er ausgeliefert wurde, Brot,
sprach das Dankgebet, brach das Brot und sagte: Das ist mein Leib für
euch. Tut dies zu meinem Gedächtnis! Ebenso nahm er nach dem Mahl den

Kelch und sprach: Dieser Kelch ist der Neue Bund in meinem Blut. Tut dies,
sooft ihr daraus trinkt, zu meinem Gedächtnis!»1 (IKor 11,23-25). Schon
Paulus verbindet diese Überlieferung explizit mit Jesu Tod am Kreuz:
«Denn sooft ihr von diesem Brot esst und aus dem Kelch trinkt, verkündet
ihr den Tod der Herrn, bis er kommt» (IKor 11,26). So wird Jesu Wort
«mein Leib für euch» zur Vorwegnahme seines Sterbens für die, die mit
ihm sind; und im erinnernden Vollzug wird es auch für uns zur Gegenwart.
Jesus Christus ist «für uns gestorben» (Röm 5,6.8). Jesu Leib und Leben
werden Brot und Wein, Nahrungsmittel und berauschendes Getränk.
Sinnlicher ist kaum darzustellen: Sein Tod bedeutet unser Leben.

Doch wie ist das «für uns gestorben» zu verstehen? Soll man es

überhaupt verstehen? Wäre es nicht vielmehr als Relikt einer lebensfeindlichen,

längst überwundenen Religiosität ganz aufzugeben? Warum preisen
wir überhaupt Jesu Tod, fragt in diesem Sinn Klaus Mayer in einem Artikel,

der jüngst in der deutschen altkatholischen Monatszeitschrift «Christen

heute» erschienen ist. Feiern wir etwa ein Opfermahl, wie es schon

unsere heidnischen Vorfahren getan haben? «<Lamm Gottes, für uns
geschlachtete Ich kann es nicht mehr hören», schreibt Klaus Mayer; und er

1 Wo nicht anders angegeben, zitiere ich nach der Einheitsübersetzung. - Ich
danke den Teilnehmerinnen und Teilnehmern der Theologenkonferenz, insbesondere
Klaus Rohmann (Attendorn), sowie Magdalene L. Frettlöh (Bern) für hilfreiche
Hinweise zu früheren Fassungen dieses Textes.

100 IKZ 103 (2013) Seiten 100-121



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

könne es «schon lange nicht mehr beten. Wir sollten vielmehr Jesu Leben
preisen und feiern.»2 Auch im aktuellen theologischen Diskurs sind solche
Appelle verbreitet; pointiert formuliert sie etwa der evangelische Theologe
Klaus-Peter Jörns3. Scharf ist auch die Kritik in Teilen der feministischen
Theologie: Der Gedanke, Gott opfere seinen Sohn für unsere Sünden, sei

patriarchal und sadistisch, heisst es bei Regula Strobel; letztlich diene er
bloss der ideologischen Rechtfertigung der zahllosen Opfer, die den
Fremdbestimmten und Unterdrückten und dabei insbesondere Frauen
abverlangt würden. Der Begriff Opfer dürfe nicht länger mit Erlösung in

Zusammenhang gebracht werden4.

Die Tradition solcher Kritik reicht freilich weiter zurück; für nicht
wenige war und ist sie Ausdruck einer tiefen Glaubensnot. Exemplarisch
mag dafür der junge Friedrich Schleiermacher stehen. Aus Barby an der
Elbe, wo er zum herrnhutischen Prediger ausgebildet werden soll, schreibt
er 1787 in einem bewegenden Brief an seinen Vater: «Ich kann nicht glauben,

dass sein [Jesul Tod eine stellvertretende Versöhnung war, weil [...]
ich nicht glauben kann, dass sie nöthig gewesen, denn Gott könne die
Menschen, die Er offenbar nicht zur Vollkommenheit, sondern zum Streben

nach derselben geschaffen hat, unmöglich darum ewig strafen wollen,
weil sie nicht vollkommen geworden sind.»5 Man setzt Schleiermacher
unter Druck: Seine Zweifel seien mit dem Amt des Predigers nicht zu

2 Klaus Mayer, Jesu Leben preisen, in: Christen heute 56 (2012) 16. Vgl. die
Reaktionen darauf in: Christen heute 56 (2012) 33-35 und 58-59; 57 (2013) 51-54; ich
selbst habe mich auf der Linie der oben ausgeführten Argumentation an der Debatte
beteiligt: Andreas Krebs, Durchbruch zum Leben, in: Christen heute 57 (2013)
51-52.

3 Klaus Peter Jörns, Notwendige Abschiede. Auf dem Weg zu einem
glaubwürdigen Christentum, Gütersloh (GVH) 2004, 286-341, sowie ders., Lebensgaben
Gottes feiern. Abschied vom Sühnopfermahl. Eine neue Liturgie, Gütersloh (GVH)
2007.

4 Regula Strobel, Feministische Kritik an traditionellen Kreuzestheologien,
in: dies./Doria Strahm (Hg.), Vom Verlangen nach Heilwerden. Christologie in
feministisch-theologischer Sicht, Fribourg-Luzern (Exodus) 1991, 52-64, hier 56. Im
Rahmen des innerfeministischen Gesprächs tritt hingegen für eine kritische Reinter-
pretation der Opfervorstellung ein: Magdalene L. Frettlöh, Der auferweckte
Gekreuzigte und die Überlebenden sexueller Gewalt. Kreuzestheologie genderspezifisch
Wahrgenommen, in: Rudolf Weth (Hg.), Das Kreuz Jesu, Gewalt - Opfer - Sühne,
Neukirchen-Vluyn (Neukirchener) 2001, 77-104.

5 Friedrich Schleiermacher, Kritische Gesamtausgabe VI: Briefwechsel
1774-1796, Berlin (de Gruyter) 1985, 50.

101



Andreas Krebs

vereinbaren. Doch der durchaus fromme junge Mann kann sich nicht beugen.

Er muss Barby verlassen, seine berufliche Laufbahn scheint zerschlagen.

- «Für uns gestorben», Jesu Tod für unser Leben: Das ist tatsächlich
eine Zumutung. «Was mich abstieß, was mich mit Stummheit schlug, was

mich entsetzte», schreibt Elias Canetti in einem Lebensrückblick, war die

Vorstellung, dass Christus «auch für mich gestorben sei [...], so als sei ich
der Nutzniesser eines Mordes. Wenn es etwas gab, das mich von Christus

ferngehalten hat, so war es diese Vorstellung eines Opfers.»6
Solche Einsprüche als zeitgeistige Oberflächlichkeit beiseitezuschieben,

wird ihrem Gewicht nicht gerecht. Im Gegenteil, sie offenbaren eine

Sensibilität für die Ambivalenz der bezeichneten Sache, gegen die sich das

Herunterbeten hergebrachter Opferformeln allzu oft abgestumpft zeigt.
Doch soll man auf der andern Seite von solch ambivalenten Wirklichkeiten

lieber gar nicht erst sprechen? Das würde, wenn nicht gleichfalls von
Abstumpfung, dann wohl doch von Verdrängung zeugen. Klaus Mayer
möchte sogar die Kreuze im Chorraum durch harmlose Bilder ersetzen7.

Nichts soll dem Lobpreis des Lebens entgegenstehen. Kommt darin
vielleicht auch der Wunsch zum Ausdruck, einen zentralen, allerdings wenig
idyllischen Aspekt nicht nur des christlichen Gedächtnisses, sondern auch

der Realität zu übergehen? Körperliche Verwundbarkeit, Gewalt, Sterben

und Tod sind zweifellos Erfahrungen, an die wir nicht gern denken. Umso
verstörender ist, dass sie vom Leben, das Mayer feiern möchte, gar nicht

zu trennen sind. In einem kurzen Prosatext mit dem Titel «Stilleben II»
beschreibt Rose Ausländer einmal eine Schüssel, die auf einem Tisch
steht, gefüllt mit «prallen Früchten»: ein Bild von Alltäglichkeit, Behaust-

heit, «stillem Leben.» Doch wie im Genre der Stilllebenmalerei kippt das

Bild bei genauerer Betrachtung in ein anderes, in dem die schmackhaften
Früchte unversehens vom Sterben erzählen: «Wir essen das lebendige
Sterben, um am Leben zu bleiben. Das Leben bleibt nicht bei uns. Es stirbt
in ein anderes Leben, das sich in ein anderes Sterben einlebt. Wir essen
das sterbliche Leben, das uns verzehrt.»8 Soll ausgerechnet das eucharistische

Mahl mit dieser Wirklichkeit nichts zu tun haben? Was, wenn es

6 Elias Canetti, Die Fackel im Ohr. Lebensgeschichte 1921-1931, Frankfurt
a.M. (Fischer), 1991, 25.

7 Klaus Mayer, Jesu Leben preisen (wie Anm. 2), 16.

* Rose Ausländer, Stilleben II, in: dies., Die Nacht hat zahllose Augen, Frankfurt

a.M. (Fischer) 1995, 19.

102



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

gerade das eucharistische Mahl und wenn es gerade Jesu «Sterben für
uns» wäre, das diese Wirklichkeit in ihrem eigentlichen Sinn erschliesst?

Es mag wohl sein, dass heute der Zugang zu dieser Wirklichkeit durch
den Opferbegriff nicht erleichtert, sondern versperrt wird. Dafür scheint
mir eine bestimmte Fehlentwicklung der theologischen Reflexion zumindest

mitverantwortlich zu sein: Während das Neue Testament zwischen
verschiedenen Opfervorstellungen, dem Tod Jesu und auch dem letzten
Mahl dynamische Symbolbezüge herstellt, die beim besten Willen nicht

widerspruchsfrei «beim Worte genommen» werden können, wird die
Opfersymbolik seit patristischer Zeit nicht nur ausgebaut und intensiviert,
sondern auch mehr und mehr verfestigt, bis man spätestens seit dem
Mittelalter Jesu Sterben - und, abgestuft, auch das eucharistische Mahl - mit
einem Opfer identifiziert. Von dieser identifizierenden Denkweise wird
bis heute die theologische Debatte um das Opfer, in Zustimmung wie
Ablehnung, weithin bestimmt. Ich meine hingegen, dass die fest gefügten
Begriffe, die dabei entstanden sind, zunächst zu dekonstruieren und
aufzubrechen wären - um sie dann als dynamische, bedeutungs- und
sinngenerierende «Symbole» wiederzugewinnen. Nach einem skizzenhaften
Durchgang durch die Theologiegeschichte in dekonstruierender Absicht
möchte ich im Folgenden versuchen, Möglichkeiten einer solchen

Wiedergewinnung anzudeuten.

2. Jesu Tod als Opfer: vom Symbol zur Identifikation

2.1 Opfersymbolik im Neuen Testament

Schon oft wurde darauf hingewiesen, dass Jesu Tod im Neuen Testament
noch keineswegs so eng mit der Opfervorstellung verknüpft wird wie in
der späteren Tradition. So zählt Edward Schillebeeckx vier wesentliche
Ideen auf, die im Neuen Testament entfalten, was das von Jesus gewirkte
Leben ausmacht: die Gotteskindschaft; die Gabe des Heiligen Geistes; die

Erfahrung des Geistes als Einsicht; die Gleichförmigkeit mit Christus in
der Nachfolge. Weitere Vorstellungskomplexe, die damit in Verbindung
gebracht werden, sind: Rettung aus der Not; Befreiung aus der Sklaverei;
Befreiung durch Kauf oder Lösegeld; Versöhnung nach Streit; Genugtuung;

Sündenvergebung; Rechtfertigung und Heiligung; Jesus als Rechts-
beistand; Befreiung zur Gemeinschaft; Befreiung zur brüderlichen Liebe;
Befreiung zur Freiheit; Erneuerung von Mensch und Welt; Leben in Fülle;

103



Andreas Krebs

Sieg über dämonische Mächte; und unter all diesen Vorstellungen finden

wir dann auch den Gedanken der Erlösung durch ein Opfer9.
Diese neutestamentlichen Bezugnahmen auf den Opfergedanken sind

aber wiederum meist nur Andeutungen oder Anspielungen, und sie werden

keineswegs durchgängig mit dem Gedanken der Sühne oder Sündenvergebung

verbunden10. So verweisen die Formeln vom «neuen Bund in meinem
Blut» (IKor 11,25; Lk 22,20) bzw. vom «Blut des Bundes» (Mt 26,28; Mk
14,24) auf das Blut, mit dem Mose nach Ex 24,7-8 das Volk besprengte,

um den Bund zwischen Gott und Israel zu besiegeln. Doch das Schlachtopfer

(selämTm), bei dem dies Blut zuvor vergossen worden war (Ex 24,5), ist

kaum als Sündopfer zu denken. Der Vergleichspunkt dürfte hier also nicht
bei der Sündenvergebung liegen, sondern bei der Lebenshingabe, die den

Bund endgültig macht. Der Bundesgedanke erklärt nach Klaus Berger
auch die Aussagen von den Wirkungen des Blutes Christi, wie sie in der

Briefliteratur zu finden sind: «Bei den Kelchworten des Abendmahls wie
auch den Aussagen der Briefliteratur und der Apk über Besprengung,
Abwaschen und Aneignen durch das Blut», so Berger, «geht es nicht um Sühne

für Sünden, sondern um den Akt, durch den Menschen zu Gottes Bund

hinzugewonnen und zu Bundespartnern und untereinander zu Bundesgenossen

gemacht werden.» Die Zielrichtung ist demnach bundestheologisch
und ekklesiologisch". - Allerdings klingt in den Kelchworten auch der

leidende Gottesknecht des Jesajabuches an und damit womöglich das Thema

des stellvertretenden Leidens (Jes 53)12. Zudem fügt Matthäus dem

9 Edward Schillebeeckx, Christus und die Christen. Die Geschichte einer

neuen Lebenspraxis, Freiburg i.Br. (Herder) 1977, 452-497.
10 Einen umfassenden Überblick zu den Opferbegriffen des AT und deren

Aufnahme im NT gibt Jacob Nordhofen, Durch das Opfer erlöst? Die Bedeutung der
Rede vom Opfer Jesu Christi in der Bibel und bei René Girard, Münster (LIT) 2008,
17-144. Einen Eindruck von der komplexen exegetischen Diskussionslage gibt Jörg
Frey, Probleme der Deutung des Todes Jesu in der neutestamentlichen Wissenschaft.
Streiflichter zur exegetischen Diskussion, in: ders./Jens Schröter (Hg.), Deutungen
des Todes Jesu im Neuen Testament (WUNT 181), Tübingen (Mohr) 2005, 3-50.

11 Klaus Berger, Theologiegeschichte des Urchristentums. Theologie des Neuen

Testaments, Tübingen (Francke) 1994, 191.

12 Bernd Janowski, Er trug unsere Sünden. Jes 53 und die Dramatik der

Stellvertretung, in: ders./Peter Stuhlmacher (Hg.), Jesaja 53 und seine Wirkungsgeschich-
te, mit einer Bibliographie zu Jes 53 (FAT 14), Tübingen (Mohr) 1996, 27-48; Peter
Stuhlmacher, Jes 53 in den Evangelien und in der Apostelgeschichte, in: a.a.O.

93-106. Dagegen wendet sich Adrian Schenker, Versöhnung durch Abwälzen von
Strafe auf Unschuldige? Ist eine solche Stellvertretung im sog. vierten Lied des Got-

104



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

Kelchwort hinzu: «Das ist das Blut des Bundes, das für viele vergossen
wird zur Vergebung der Sünden» (Mt 26,28). Die Sündenvergebung ist

freilich ein charakteristisches Grundmotiv der matthäischen Christologie13;

die übrigen Berichte vom letzten Mahl erwähnen diesen Gedanken
nicht. Und wenn einige Auslegerinnen und Ausleger darauf verweisen,
dass sich auch in der Briefliteratur der Sühne- und Opfergedanke durchaus

wiederfinde14, handelt es sich meines Erachtens doch allenfalls um
Anklänge und keineswegs um Gleichsetzungen. Nur in Uoh 1,7 heisst es

ausdrücklich, Jesu Blut «wasche» uns «von unseren Sünden rein» (vgl. auch

Offb 7,14), und in Hebr 9,13-14 wird dieser Gedanke auch auf die Opfer
Israels bezogen. Doch ist ausgerechnet das Bild vom Abwaschen der Sünde
durch Blut im Kontext der alttestamentlichen Opferpraxis nicht belegbar1''.
An einigen Stellen, etwa dem auch im Christentum überaus wirkungsreichen

Busspsalm Ps 51, wird die Bitte «Wasch meine Schuld von mir ab/und
mach mich rein von meiner Sünde» sogar mit einem ausdrücklich opferkritischen

Duktus verbunden: «Schlachtopfer willst du nicht [.. .]/an Brandopfern

hast du kein Gefallen» (V 18). «Das Opfer, das Gott gefällt», heisst es

dagegen weiter in Ps 51, «ist ein zerknirschter Geist/ein zerbrochenes und

zerschlagenes Herz wirst du, Gott, nicht verschmähen» (V 19)16.

tesknechtes in Jesaja 53 gemeint?, in: Be'atrice Acklin Zimmermann/Franz Annen
(Hg.), Versöhnt durch den Opfertod Christi? Die christliche Sühnopfertheologie auf
der Anklagebank, Zürich (TVZ) 2009, 15-26.

13 Vgl. Mt 1,21-23.
14 Auf die Schwierigkeit, die Bilder des Waschens und der Reinigung aus Ex 24,8

herzuleiten, weist Berger, Theologiegeschichte (wie Anm. 11), 190, selbst hin. Gegen
die oben vorgebrachten Relativierungen wird die Sühnedeutung drastisch vertreten
bei Gerd Theissen, Das Kreuz als Sühne und Ärgernis. Zwei Deutungen des Todes
Jesu bei Paulus, in: Dieter Sänger/Ulrich Meli (Hg.), Paulus und Johannes. Exegetische

Studien zur paulinischen und johanneischen Theologie und Literatur (WUNT
198), Tübingen (Mohr) 2006, 427-455; vgl. auch Gerd Theissen, Erleben und
Verhalten der ersten Christen. Eine Psychologie des Urchristentums, Gütersloh (GVH)
2007, 428-429. Für die «Unverzichtbarkeit» des Opfer- und Sühnebegriffes plädiert
auch Bernd Janowski, «Hingabe» oder «Opfer»? Zur gegenwärtigen Kontroverse
um die Deutung des Todes Jesu, in: Weth (Hg.), Kreuz Jesu (wie Anm. 4),13-43.

13 Die Entsühnung durch Blut ist nach Lev 17,11 nur für den Altar gegeben. Berger,

Theologiegeschichte (wie Anm. 11), 190, hält es jedoch für möglich, dass die
genannten Bilder auf einer Zusammenschau von Lev 17,11 mit Lev 17,16 beruhen (wo
es eigentlich um ein Waschen mit Wasser geht).

16 Ganz vergleichbar ist der Gedankengang im Hinblick nicht auf das Sühn-,
sondern das Dankopfer in Ps 40, 3-4.7.

105



Andreas Krebs

Blickt man in die synoptischen Evangelien, fällt auf, dass hier
überhaupt - von den Abendmahlsberichten abgesehen - von irgendeinem Opfer

im Zusammenhang mit Jesu Tod keine Rede ist. Markus überliefert
lediglich das Wort, wonach der Menschensohn gekommen sei, «um sein

Leben zu geben als Lösegeld für viele» (Mk 10,45). Deutlicher werden die

Bezüge im Johannesevangelium, freilich wieder mit denkwürdigen
Mehrdeutigkeiten: So ruft Johannes der Täufer beim Anblick Jesu in Joh 1,29

aus: «Seht, das Lamm Gottes, das die Sünde der Welt hinwegnimmt.»
Man wird sich dabei vielleicht an das sogenannte Sündenbockritual erinnern

(Lev 16,1-28), bei dem das Tier zeichenhaft die Sünden der Gemeinschaft

forttrug; hierbei wurde freilich kein Lamm, sondern ein Bock
verwendet. Man kann auch an das vierte Gottesknecht-Lied bei Jesaja denken,

worin der Leidende mit einem Lamm verglichen wird, das man zum
Schlachten führt (Jes 53,7). An ein Opfer ist dabei aber nicht zwingend
gedacht, und auch der Sündenbock war keineswegs ein rituelles Opfer17.

Der johanneische Passionsbericht schaut den Kreuzestod Jesu mit dem
Tod des Pessachlamms zusammen (vgl. auch 1 Kor 5,7), das aber wieder
nach priesterschriftlicher Überlieferung überhaupt kein Opfer (Ex 12,9-
10) und nach deuteronomistischer zumindest kein Sündopfer war (Deut
16,5-7)'«.

Weshalb weise ich auf diese Vieldeutigkeiten hin? Sie scheinen mir zu

belegen, dass manche Texte des Neuen Testamentes Jesu Tod wohl durchaus

mit Opferritualen assoziieren wollen; doch sind diese Assoziationen

jeweils eng an ihren Kontext gebunden und bleiben gerade deshalb insgesamt

in der Schwebe19. Wir haben in der Schrift keine Opfer- und
Sühnetheologie des Todes Jesu. Stattdessen finden wir ein Spiel mit offenen

17 Zum Asasel-Ritus vgl. Bernd Janowski/Gernot Wilhelm, Der Bock, der
die Sünden hinausträgt. Zur Religionsgeschichte des Asasel-Ritus Lev 16,10.211'., in:
dies./Klaus Koch (Hg.). Religionsgeschichtliche Beziehungen zwischen Kleinasien,
Nordsyrien und dem Alten Testament, Internationales Symposium Hamburg, 17.-21.

März 1990 (OBO 129), Göttingen (V&R) 1993,109-169; Henrik Pfeiffer,
Bemerkungen zur Ritualgeschichte von Lev 16, in: Thomas Richter u.a. (Hg.),
Kulturgeschichten. FS Volkert Haas, Saarbrücken (SDV) 2001, 313-236.

18 Christine Schlund, Deutungen des Todes Jesu im Rahmen der Pesach-Tra-

dition, in: Frey/Schröter (Hg.), Deutungen (wie Anm. 10), 397-411.
19 Jens Schröter, Sühne, Stellvertretung und Opfer. Zur Verwendung analytischer

Kategorien zur Deutung des Todes Jesu, in: Frey/ders. (Hg.), Deutungen (wie
Anm. 10), 51-71; ebenso Wolgang Schoberth, «Schlachtopfer gefallen dir nicht»
(Ps 40,7). Der Kreuzestod Jesu: Ein Opfer?, in: Werner H. Ritter (Hg.), Erlösung ohne

Opfer?, Göttingen (V&R) 2003, 83-112, hier 99.

106



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

Bezügen, die miteinander kommunizieren oder sich ins Wort fallen,
einander teils ergänzen, teils unterlaufen. So wird auf verschiedene, nicht
harmonisierbare Aspekte einer Erfahrung hingedeutet, um deren
Verständnis man ringt, weil sie die Grenzen des Verstehbaren sprengt. Die
verwendeten Begriffe werden dabei zu «Symbolen»; gerade durch ihren
wörtlich-nichtwörtlichen Doppelsinn und ihre unabschliessbare Deutbarkeit

verweisen sie auf eine Wirklichkeit, die begrifflich nie endgültig
fixierbar ist. «Das Symbol gibt zu denken», so Paul Ricoeur mit einer von
ihm selbst oft wiederholten und immer wieder zitierten Formel; das Symbol

«verlangt nach einer Interpretation - gerade weil es mehr sagt, als es

wörtlich ausdrückt, und weil es unaufhörlich zu neuen Aussagen Anlass
gibt»20.

2.2 Über die Typologie zur Identifikation

Der einzige Text des Neuen Testamentes, der Jesu Tod zweifelsfrei mit
einem sühnenden Opfer verbindet, liefert für diese Symbolsprache
zugleich ein bestimmtes theoretisches Modell. Nach dem Hebräerbrief21
«sind wir durch die Opfergabe des Leibes Jesu Christi ein für allemal
geheiligt» (Hebr 10,10). Das «ein für allemal» bedeutet eine Überbietung
des Bisherigen: Während die Tieropfer des «alten Bundes» stets wiederholt

werden mussten und letztlich doch nichts bewirkten (Hebr 10,4),

bringt Jesus Christus ein einziges Opfer dar - nämlich sich selbst - und
führt die Geheiligten damit «für immer zu Vollendung» (Hebr 10,14). So

kann zugleich das Ende der Opferpraxis begründet werden: «Wo aber die

20 Paul Ricoeur, Hermeneutik und Strukturalismus, Der Konflikt der Interpretationen,

München (Kösel) 1973, 38. Zu Ricceurs Symbolbegriff'und seiner Bedeutung

für die Theologie vgl. Richard Kearney, On Paul Ricœur. The Owl of Minerva,

London (Ashgate) 2004, 42-48. 85-86. Für eine Aufnahme des Ricœur'schen
Symbolbegrift's im Zusammenhang mit der Opferproblematik plädiert auch Joachim
Negel, Ambivalentes Opfer. Studien zur Symbolik, Dialektik und Aporetik eines
theologischen Fundamentalbegriffs, Paderborn (Schöningh) 2005, 45-56. Nicht
Ricceurs frühe Symbol-, sondern seine spätere Metapherntheorie wird auf die
Opferthematik angewendet bei Ruben Zimmermann: «Deuten» heisst erzählen und
übertragen. Narrativität und Metaphorik als zentrale Sprachformen historischer
Sinnbildung zum Tod Jesu, in: Frey/Schröter (Hg.), Deutungen (wie Anm. 10), 315-374.

21 Erich Grässer, An die Hebräer, 2. Teilband: Hebr 7,1-10,18 (EKK XVII/2),
Zürich (Benziger)/Neukirchen-Vluyn (Neukirchener) 1993, 200-234; Hermut
Löhr, Wahrnehmung und Bedeutung des Todes Jesu nach dem Hebräerbrief. Ein
Versuch, in: Frey/Schröter (Hg.), Deutungen (wie Anm. 10), 455-476.

107



Andreas Krebs

Sünden vergeben sind, gibt es kein Sündopfer mehr» (Hebr 10,18). Der

symbolische Bezug zwischen Jesu Tod und dem Sündopfer wird nach dem

Modell der Typologie begriffen22: Das Gesetz, das solche Opfer vorschreibe,

enthalte «nur einen Schatten der künftigen Güter, nicht die Gestalt der

Dinge selbst» (Hebr 10,1). Sie sei erst durch Christi Keuzestod offenbar
geworden.

Dieses typologische Modell wird in der patristischen Epoche vorherrschend.

So bezeichnet Meliton von Sardes das jüdische Pessachfest als den

ersten Rohentwurf eines Künstlers und versteht nach diesem Muster den

Bezug zwischen Christus und dem Pessachlamm23. Ähnlich vergleicht
Johannes Chrysostomos das Verhältnis des alttestamentlichen Opfers zu

Christus mit der Skizze eines Malers und dem farbigen Bild24. Zudem
werden neue Verbindungen gefunden, die im Neuen Testament noch keine
Rolle spielen; Johannes Chrysostomos entdeckt etwa in der Erzählung von
der Bindung Isaaks (Gen 22,1-19) einen typos für Christus25. Zudem

tragen Typologien dazu bei, dass auch die Eucharistiefeier weitere Opfervor-
stelhingen an sich zieht, wobei in den ältesten Texten zunächst von Brot
und Wein als Dankopfer die Rede ist; doch schon bei Cyprian heisst es

auch: «Das Leiden des Herrn ist das Opfer, das wir darbringen.»26
Mir scheint, als wäre das typologische Modell bereits ein Versuch, die

Offenheit der symbolischen Sprache zu kontrollieren. Hatten wir zunächst
fliessende und vieldeutige Verweisungszusammenhänge zwischen Jesu

Tod, verschiedenen Sühnungs- und Opferpraktiken und dem Abendmahl,
trägt das typologische Denken zur Verfestigung bestimmter Bezüge bei.

Aber noch immer geht es nicht um eine Identifikation: Christi Tod ist nicht
ein Opfer, wie man es bis dahin kannte, sodass daran abzulesen wäre, was
Christi Tod bedeutet. Vielmehr ist das Sühnopfer nach dem Hebräerbrief
bloss ein «Schatten» und nach Johannes Chrysostomos nur eine «Skizze»,
die Schlachtung des Pessachlamms nach Meliton lediglich ein «Rohentwurf»;

worum es hierbei wirklich geht, wird vielmehr umgekehrt durch
Christi Tod erkennbar.

22 Vgl. Friedrich Ohly, Typologie als Denkf'orm der Geschichtsbetrachtung,
in: Volker Bohn (Hg.). Typologie, Internationale Beiträge zur Poetik. Frankfurt a.M.

(Suhrkamp) 1988. 22-63.
23 Meliton von Sardes, Peri pascha 34-45.
24 Johannes Chrysostomos, hom. 17,2 in Hebr.
25 Johannes Chrysostomos, hom. 25.1 in Hebr.
26 Cyprian. ep. 63. 17.

108



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

Die spezifischen Probleme der westlichen Theologie mit dem Opferbegriff

treten erst seit dem Mittelalter auf, als man dazu übergeht, Christus
mit einem Sühnopfer (und dieses Opfer tendenziell wiederum mit der
Eucharistie) zu identifizieren. Dadurch wird der Sinnhorizont, den das Symbol

aufschliesst, zum gegenständlichen Objekt; das «Symbol» wird, wie
Ricoeur gelegentlich sagt, zum «Idol»27. Nach Thomas von Aquin ist Jesu

Leiden die Darbringung eines Opfers (sacrificium), freilich nicht durch die
Absicht derer, die ihn töten, sondern durch die eigene28. Gegen den
Einwand, dass das «Alte Gesetz» nirgends die Opferung eines Menschen
vorsehe und allenfalls von den Heiden derartiges bekannt sei29, verweist Thomas

lediglich auf den freien Leidenswillen, der Jesu Opfer von heidnischen

Menschenopfern unterscheide30. Tatsächlich sei der Mensch Jesus Christus,

im selben Sinne wie das Opfertier, ein Opfer (hostia) gewesen - und
ein «vollkommenes Opfer» (hostia perfecta) insofern, als er zugleich als

Opfer für unsere Sünden, als Friedopfer und als Ganzopfer gedient habe31.

Auch mit Blick auf die Eucharistie begegnen wir bei Thomas der Sprache
der Identifikation: Die Eucharistie ist Vergegenwärtigung des Opfertodes
Jesu (sacrificium); sein geopferter Leib (hostia), im Mahl real und substan-

ziell präsent, wird verzehrt. Also ist auch das Sakrament der Eucharistie
ein wirkliches Opfer (im doppelten Sinn von sacrificium und hostia)7,2. Die
symbolische Offenheit der Begriffe ist verloren, und sie weisen auch nicht
länger typologisch über sich hinaus: Sie werden gleichgesetzt33. Zudem

27 Paul Ricœur, Die Interpretation. Ein Versuch über Freud [De l'Interprétation,
1965|, übers, von Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M (Suhrkamp) 1969, 541f.

28 Thomas von Aquin, S. th. III, q. 47 a. 4 ad 2.
29 Thomas von Aquin, S. th. III, q. 22 a. 2, arg. 2: «In veteri autem lege num-

quam homo in sacrificium offerebatur, quod maxime reprehenditur in sacrifiais gen-
tilium.»

m Thomas von Aquin, S. th. III, q. 22 a. 2 ad 2.
11 Thomas von Aquin, S. th. III, q. 22 a. 2 e: «Et ideo ipse Christus, inquantum

homo, non solum fuit sacerdos, sed etiam hostia perfecta, simul existens hostia pro
peccato et hostia pacificorum et holocaustum.»

32 Thomas von Aquin, S. th. III, q. 73 a. 4 ad 3; q. 79 a. 7 c; q. 82 a. 3 c. - Es

verdient erwähnt zu werden, dass Thomas die Theorie einer «Wiederholung» des

Opfers Jesu Christi im Messopfer ablehnt; in S. th. III, q. 22, a. 5 ad 2 heisst es: «[...]
licet passio et mors Christi de caetero non sit iteranda, tarnen virtus illius hostiae
semel oblatae permanet in aeternum.» Vgl. unten Anm. 35.

33 Ich beziehe mich hier auf Gebrauch und Verständnis des Opferbegriffs; wo es

um konkrete alttestamentliche Kultvorschriften geht, argumentiert auch Thomas

typologisch, z. B. in S. th. I-II, q. 102 sowie - im Hinblick auf Unähnlichkeiten zwischen

109



Andreas Krebs

geht in diesen nunmehr festgefügten Vorstellungskomplex dann auch der

Satisfaktionsgedanke ein. Dieser hatte seine massgebliche Ausprägung
durch Anselm von Canterbury gefunden: Die vom Menschen begangenen
Sünden bedurften der Genugtuung, und nur der menschgewordene Gott
selbst habe ihre ungeheure Last begleichen können34.

Wenn in der Reformation die Debatte um den Opfercharakter der
Eucharistie aufflammt und spätestens seit der Aufklärung auch die Debatte

um den Opfercharakter von Jesu Tod, dann ist in beiden Fällen nicht mehr
die symbolische und typologische, sondern die identifizierende Denkweise

vorausgesetzt. Da die Reformatoren bestritten, dass das Abendmahl ein

Opfer sei, wurde dies im Gegenzug vom Tridentinischen Konzil bekräftigt;

für typologische, geschweige denn für offene Symbolbezüge hatten

beide Seiten keinen Sinn35. Erst im Rahmen neuerer ökumenischer
Gespräche wurde, im Hinblick auf Eucharistie und Abendmahl, diese Front-

Jesu Tod und dem, was man vor dem Hintergrund der alttestamentlichen
Kultvorschriften erwarten könnte - in S. th. III, q. 46 a. 4 arg. I/ad 1; III, q. 46 a. 9 arg. 1/ad

1; III, q. 46 a. 10 arg. 2/ad 2; III, q. 47 a. 4 arg. 1/ad 1. Vgl. auch Pierre Yousif,
Typologie und Eucharistie bei Ephraim dem Syrer und Thomas von Aquin, in: Margot
Schmidt (Hg.). Typus, Symbol, Allegorie bei den östlichen Vätern und ihren Parallelen

im Mittelalter (EichB 4), Regensburg (Pustet) 1982, 75-107.
34 Anselm von Canterbury, Cur deus homo I, 22. Zum zeitgeschichtlichen

Hintergrund (ohne den Anselms Satisf'aktionsbegriff nicht zu verstehen ist) siehe

Gerd Althoff, Genugtuung (satisfactio). Zur Eigenart gütlicher Konfliktbeilegung
im Mittelalter, in: Martin Heinzle (Hg.), Modernes Mittelalter. Neue Bilder einer

populären Epoche. Frankfurt a.M. (Insel) 1994, 247-265. Eine «kleine kritische
Ehrenrettung» Anselms gibt Otto Hermann Pesch, Anselm von Canterbury und die

Lehre von der stellvertretenden Genugtuung Christi. Eine kleine kritische Ehrenrettung,

in: Acklin Zimmermann/Annen (Hg.), Versöhnt (wie Anm. 12), 57-74. - Bei
Thomas wird der Satisfaktionsgedanke konsequent der Liebe Christi untergeordnet,
vgl. S.th. III, q. 48 a. 2.

35 Nur vor dem Hintergrund der identifizierenden Denkweise ist auch verständlich,

dass man - was von den Reformatoren zu Recht kritisiert wurde - in der
Eucharistiefeier eine Wiederholung des Opfers Jesu Christi sehen konnte. Vgl. zur Kontroverse

um den Zusammenhang von Opfer und Eucharistie sowie zum erreichten
ökumenischen Konsens Rudolf Laufen, Die Eucharistie - Opfer Christi in der Kirche,
in: Weth (Hg.). Kreuz Jesu (wie Anm. 4), 176-196. In der Utrechter Erklärung, dem
offiziellen Gründungsdokument der altkatholischen Kirchengemeinschaft, wird die

Vorstellung einer «Wiederholung» der Opfers Jesu Christi in der Eucharistiefeier
ausdrücklich zurückgewiesen (Nr. 6), vgl. Statut der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz (IBK), Beiheft zu IKZ 91 (2001) 25-27, hier 26.

110



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

Stellung aufgebrochen36. Eine umfassende ökumenische Reflexion zum
Opferbegriff aber ist bislang ausgeblieben. Im Zuge solch einer Reflexion
wäre auch zu klären, ob und in welchem Sinn man schlechterdings noch
bereit ist, Jesu Tod als «Opfer» zu bezeichnen.

2.3 Aspekte der neueren Diskussion

Vor allem protestantische Theologinnen und Theologen zeigen sich hier

geneigt, hergebrachte Theorien zu relativieren oder ganz fallenzulassen37.
So kann man nach Ingolf U. Dalferth «die Lehre vom Opfertod Jesu Christi

zurückweisen, ohne damit zu bestreiten, dass dieser Tod ein Heilstod sei;
und man kann diese Heilsbedeutung von Jesu Kreuzestod ohne dessen

opfertheologisches Verständnis vertreten.» Das dogmatische Problem
besteht nach Dalferth nicht in der Frage, ob Jesu Kreuzestod ein Heilstod
sei - davon gehe theologisches Denken aus. Die Frage sei vielmehr, «ob
dieser Heilstod als Opfertod verstanden werden kann, verstanden werden

muss oder verstanden werden sollte.» Die erste Frage sei eindeutig zu
beantworten: Dass es möglich sei, Jesu Heilstod als Opfertod zu verstehen,
stehe ausser Frage; das ganze Neue Testament sei schliesslich von der

Vorstellungswelt des Opfers und Opferkultes durchdrungen. Eindeutig sei aber
auch die Antwort auf die zweite Frage: Von einer Notwendigkeit, Jesu Tod
als Opfertod zu verstehen, könne keine Rede sein. Keine Deutung des Todes

Jesu dürfe für sich beanspruchen, das Heil als einzige authentisch zur
Sprache zu bringen, auch nicht das opfertheologische Verständnis. Und
schliesslich gebe es auch keinen Grund, weshalb man Jesu Tod vorzüglich
auf diese Weise verstehen sollte. Denn wenn man nicht nur darauf achte,
dass die Gedankenwelt des Opfers im Neuen Testament eine Rolle spiele,
sondern wie sie verwendet werde, dann sei zu erkennen, dass «mittels der
Opferkategorie selbst ausgedrückt und gezeigt wird, dass das Opfer als

36 Vgl. Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklärungen der Kommission für
Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen, in: DWÜ I,

Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck) 21991,545-585, hier559f. E/8).
37 Es gibt allerdings auch prominente Gegenstimmen; s. Anm. 14. Vgl. auch die

zugespitzte Formulierung bei Karl Barth: Der Zorn Gottes (der das Brennen seiner
Liebe sei) habe in Jesus Christus den Menschen als «Bundesbrecher» dahingerafft,
«wie eben ein Ganzopfer auf dem Altar mit Fleisch, Haut, Knochen, Hufen und
Hörnern von der Flamme verzehrt wird, als Lohe gen Himmel gefahren und nicht mehr
ist.» Karl Barth, Die Kirchliche Dogmatik Bd. IV: Die Lehre von der Versöhnung,
Erster Teil, Zürich (Theologischer Verlag) 1953, 100.

Ul



Andreas Krebs

Vollzugsweise und als Denkform des Heils überholt» sei. Gott selbst habe

das Heil seiner alles neu machenden Nähe bewirkt, deshalb bedürfe es

nicht länger eines Opferkultes. Und weiter: «Er hat es in und durch Jesus

Christus bewirkt, deshalb bedarf es keines soteriologischen Gebrauchs der

Opfervorstellung mehr.»38 Dalferth setzt freilich voraus, dass man Jesus

entweder mit einem Opfer identifizieren oder den Gebrauch der Opferbegriffe

negieren müsse. Weil das Neue Testament die Opferkategorie
sozusagen von innen aufsprenge, so Dalferth, dürfe sie heute mit gutem Recht

aufgegeben werden. Ausser Acht bleibt, dass die offenen Symbolbezüge
des Neuen Testamentes womöglich auch jenseits der Alternative «Negation
oder Identifikation» verstanden werden könnten.

Auf eigentümliche Weise gilt das auch für die Opfertheorie René

Girards, die während der letzten Jahrzehnte besonders in der
römischkatholischen Theologie rezipiert worden ist39: Sie identifiziert Jesus mit
einem Opfer, um dieses gerade dadurch zu negieren. Nach Girard neigen
Menschen, die eng zusammenleben, zu einem «mimetischen» Verhalten;

das heisst: Der eine ahmt den anderen nach, die eine begehrt zu sein

und zu haben, was die andere ist und besitzt. Dabei kommt es unvermeidlich

zu Konkurrenz und Auseinandersetzung. Diese «mimetische Rivalität»

ist für Girard «die Hauptquelle zwischenmenschlicher Gewalt»40.

Sie eskaliert, sobald eine ganze Gruppe, wiederum durch gegenseitige
Nachahmung, davon erfasst wird - bis dahin, dass die Gewalt sich von
ihrem Ausgangspunkt löst und jeder die Gewalt des andern imitiert. An
diesem Punkt, den Girard als «mimetische Krise» bezeichnet, kann sich

die Gemeinschaft nur noch erhalten, indem sie willkürlich einen
Sündenbock wählt. An ihm kann sich die Gewalt austoben, und weil der aus

jeder Gemeinschaft ausgegrenzte Sündenbock seinerseits keine mimeti-

18 Ingolf U. Dalferth, Art. Opfer VI: Dogmatik. in: TRE XXV. Berlin (de

Gruyter) 1995, 286-293. hier 291f.; Hervorh. i. Orig. Vgl. auch ders.. Die soteriolo-
gische Relevanz der Kategorie des Opfers. Dogmatische Erwägungen im Anschluss
an die gegenwärtige exegetische Diskussion, in: JBTh 6 (1991) 173-194.

39 Exemplarisch zu nennen sind hier Raymund Schwager. Der wunderbare
Tausch. Zur Geschichte und Deutung der Erlösungslehre, München (Kösel) 1986;

ders., Jesus im Heilsdrama. Entwurf einer biblischen Erlösungslehre (IThS 29),
Innsbruck, Wien (Tyrolia) 1990; Wolfgang Palaver, René Girards mimetische Theorie
im Kontext kulturtheoretischer und gesellschaftspolitischer Fragen (Beiträge zur
mimetischen Theorie 6), Münster (LIT) 2003; Georg Baudler. Gewalt in den
Weltreligionen, Darmstadt (WBG) 2005.

40 René Girard, Ich sah den Satan vom Himmel fallen wie einen Blitz. Eine
kritische Apologie des Christentums, München (Hanser) 2002, 26.

112



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

sehe Gewalt (in Form von Rache) mehr auslösen kann, kommt die
Eskalation an ein Ende. Die Gemeinschaft «findet zur totalen Solidarität
zurück» - «und zwar auf Kosten eines Opfers»41. In traditionellen Kulturen,

so Girard, präsentieren «sämtliche Institutionen - Bestattung, Heirat,

Jagd, Viehzucht, Übergangsriten usw. - sich ihrer Struktur nach als
<mimetische Krise> [...], nach deren Beendigung ein Opfer dargebracht
wird»42. Erst das Judentum setze sich hiervon ab: In der Gestalt des
Gottesknechtes begegne uns zum ersten Mal eine umgekehrte Blickrichtung,

welche die Sicht des Opfers einnehme, um dessen Unschuld und
die Schuld der Opfernden wahrnehmbar zu machen43. Diese Umkehrung
kulminiere in Jesu Tod: Als der schlechthin Schuldlose sei Jesus «der

einzige Mensch auf Erden, der der Gewalt und ihren Werken nichts
verdankt»44. Indem gerade er zum Opfer mimetischer Gewalt werde,
sterbe er «gegen alle Opferakte [...], damit es überhaupt keine Opferakte
mehr gebe»45. Jesus stehe für die Liebe, die jede Gewalt, auch ihre
Entladung im Opfer, für immer beende. «Seinen Bruder vollkommen lieben,
die gewalttätige Mimesis der Doppelgängerbeziehung aufgeben», so

Girard, «dies braucht es, so sagen uns die Evangelien, um der Gewalt zu
entgehen.»46 Der christliche Rückfall in Opfervorstellungen, der
erstmals im Hebräerbrief zu beobachten sei, müsse heute, nach dem Ende
des «historischen» Christentums, endgültig überwunden werden47. -
Attraktiv ist Girards Theorie wohl nicht zuletzt deshalb, weil sie die Opfer-
Identifikation Jesu mit der Opfer-Negation verbindet: Jesus wird mit
einem Opfer gleichgesetzt, um es auf diese Weise für immer zu verwerfen.
Allerdings wirkt Girards monokausale Herleitung des Opfers aus dem
Sündenbockmechanismus oft gewollt, zumal ja ausgerechnet der
alttestamentliche «Sündenbock» gar nicht im eigentlichen Sinn als Opfer zu
betrachten ist. So ist Girards These bei Religionshistorikerinnen und
-historikern insgesamt auf wenig Zustimmung gestossen. Aus theologischer

Sicht bleibt zudem unbefriedigend, dass die neutestamentliche

41 René Girard, Das Ende der Gewalt. Analyse des Menschheitsverhängnisses,
Freiburg i. Br. (Herder) 2009, 50.

42 A.a.O., 108.
43 A.a.O., 198.
44 A.a.O., 268.
43 A.a.O., 265.
46 A.a.O., 270.
47 A.a.O., 291.

113



Andreas Krebs

Symbolsprache des Opfers nach Girard - ebenso wie nach Dalferth -
keine positive Bedeutung mehr besitzen kann48.

Arnold Angenendt hat sich deshalb unlängst für die theologische
Rezeption einer vielschichtigeren Opfertheorie starkgemacht, die von dem

Altphilologen Walter Burkert entwickelt wurde. Nach Burkert müssen die

«Grundtypen der Opferrituale» aus konflikthaften «Grundsittiationen des

frühen Menschen» entstanden sein, die durch Rituale produktiv bearbeitet
wurden49. Ein zentraler Konflikt ergibt sich dabei aus der Erfahrung, dass

der Mensch töten muss, um leben zu können. Burkert prägt dafür das

Schlagwort: «Leben um Leben»50. Das Töten um des Lebens willen aber,

etwa beim Schlachten eines Tieres, ist grausam; und im Erschrecken über
diese Grausamkeit hat das Opfer seinen Ursprung - so Burkerts These.

Denn die gewaltsame Tötung des Tieres verlange nach einem Ausgleich.
Deshalb werde das Geschehen eingebettet in ein Opferritual und
beispielsweise das Fleisch verzehrt, aber das Blut als Lebensträger an die
Götter (oder Gott) zurückgegeben. In Israel und der gesamten antiken
Welt habe es darum noch lange als undenkbar gegolten, Tiere ausserhalb
des Opferrituals zu schlachten (vgl. Lev 17,3-4). Das Opfer wäre demnach
ein Versuch, das Paradox des «Leben um Leben» in einen menschlichgöttlichen

Ausgleich einzubetten und damit zu bewältigen. Das Paradox

wird im Ritual, so Burkert, «fixiert, ausgespielt und verallgemeinert: was

48 Dies gilt wohl selbst für die späten Texte Girards, in denen er sich-im Dialog
mit dem römisch-katholischen Dogmatiker Raymund Schwager - einem sakrifizi-
ellen Verständnis des Todes Jesu angenähert hat; siehe dazu Jacob Nordhofen, Opfer

(wie Anm. 10), 169-177. - Mir geht es hier nur um Girards Grundidee; doch sollte
nicht unerwähnt bleiben, dass - auch abgesehen vom bereits erwähnten Sündenbock-
Ritual - viele Annahmen Girards einer genaueren empirischen Überprüfung nicht
standhalten: Die Erzählung vom Gott etwa, der selbst an die Stelle des Opfers tritt,
findet sich in vielen Religionen und keineswegs allein im Christentum; zudem kommt
es nicht nur in Judentum und Christentum, sondern in fast allen Religion und Kulturen
zur Kritik am (blutigen) Opf'erkult; so wandten sich etwa, um nur ein Beispiel zu

nennen, die Anhängerinnen und Anhänger Buddhas entschieden gegen die vedischen

Tieropfer. Einen Überblick über religionsgeschichtliche, theologische und begriffliche

Einwände gibt Arnold Angenendt, Die Revolution des geistigen Opfers. Blut-
Sündenbock - Eucharistie, Freiburg i.Br. (Herder) 2011, 81-96.

49 Walter Burkert, Opfertypen und antike Gesellschaftsstruktur, in: Günther
Stephenson (Hg.), Der Religionswandel unserer Zeit im Spiegel der Religionswissenschaft,

Darmstadt (WBG) 1976, 168-186, hier 172.
50 Walter Burkert, Anthropologie des religiösen Opfers. Die Sakralisierung

der Gewalt. München (Carl Friedrich von Siemens Stiftung) 1987, 35.

114



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

bestehen und gelten soll, muss durchs Opfer durchgegangen sein, das den

Abgrund des Nichts aufreisst und wieder schliesst»51. Das Opfer steht so

im Dienst der Zivilisierung und Selbstkultivierung des Menschen. In
diesem Prozess wird ein weiterer Schritt getan, wo mit der Zeit die Grausamkeit

des Opferrituals ihrerseits zum Gegenstand der Kritik wird. Im
Gefolge solcher Kritik überträgt man das Opfer nunmehr vom realen Vollzug
auf den geistigen und moralischen Bereich: Nicht mehr das Tier soll geopfert

werden, sondern die eigenen Wünsche und Interessen. An die Stelle
des blutigen Rituals tritt eine moralische Haltung, nämlich die Bereitschaft,

äusserstenfalls sogar das eigene Leben für die Gemeinschaft
preiszugeben. Darin liegt nach Burkert auch der Sinn der christlichen
Opfertheologie: Sie reflektiere das «freiwillige, stellvertretende Sterben, damit
die anderen leben»52. Das ist nun genau der Punkt, an dem Angenendt
ansetzt: Er möchte die christliche Opfertheologie als hochentwickelte
Form dieser «Vergeistigung» des Opfers verstanden wissen53. Wichtig
scheint mir an diesem Ansatz, dass er das Dilemma der Opfertheologie
zwischen Identifikation und Negation durchbricht: Jesu Tod muss nicht
mehr mit einem Opfer gleichgesetzt werden; man braucht die Opfersymbolik

aber auch nicht länger zu negieren. Vielmehr hat Jesus Christus die
Wirklichkeit des Opfers «vergeistigt» oder transformiert. Freilich lässt

Angenendt weitgehend offen, wie diese Transformation theologisch zu
deuten ist. Geht es bloss um eine Internalisierung oder Sublimierung des

«Leben um Leben», wie Burkert nahelegt? Oder muss nicht doch, aus
christlicher Sicht, noch mehr im Spiel sein?

3. Leben durch den Tod hindurch

Was hier als «vergeistigte» Form des Opfers gesehen wird - Leben für
andere bis hin zur Bereitschaft, auch für andere zu sterben -, hat man in
einem bestimmten Diskussionsstrang der neueren Theologie in den Kon-

51 Walter Burkert, Homo necans. Interpretationen altgriechischer Opferriten
und Mythen (RVV 32), Berlin (de Gruyter) 1972, 49.

52 Walter Burkert, Anthropologie (wie Anm. 50), 35.
53 Arnold Angenendt, Revolution (wie Anm. 48), 119-133.

115



Andreas Krebs

text des Begriffes «Pro-Existenz» gestellt54. Gemeint ist damit, wie der
römisch-katholische Exeget Heinz Schürmann schreibt, «ein sehr radikales

(<wurzelhaftes>), sich entäusserndes <äusserstes> Verhalten, das in
solcher Radikalität erst sichtbar wurde im Verhalten Jesu» - in einer Liebe,
die sich eben nicht nur als sogenanntes Wohlwollen, sondern im Kreuz als

Selbsthingabe offenbarte55. «Jesus lebte <pro-existent> als <der Mensch für
die anderem (Karl Barth) - von sich weg. Damit ist er aber das Gleichnis
und der Repräsentant Gottes, der ja doch <die Liebe> ist (Uoh 4,8.16), der
<Gott für uns> (Röm 8,13).»56 Der Jesuit Xavier Léon-Dufour, gleichfalls
Exeget, führt dieses pro-existente Leben und Sterben Jesu auf ein Grund-
paradox zurück, das zugleich konstitutiv ist für die christliche Existenz:
das Grundparadox vom «Leben durch den Tod hindurch.» Nach Léon-
Dufour kommt es pointiert in einem Jesuswort zum Ausdruck, das in den

Evangelien insgesamt sechs Mal überliefert ist (Mt 10,39; Mt 16,25;

Mk 8,35; Lk 9,24; Lk 17,33; Joh 12,25); es sei höchstwahrscheinlich
authentisch und habe in seiner ursprünglichen Gestalt gelautet: «Wer seine

Existenz [psyché] bewahren will, wird sie verlieren; wer seine Existenz
[psyché] verliert, wird sie bewahren.»57

Wie Léon-Dufour ausführt, fordert dieses Wort in seinem «historischen»

Kontext dazu auf, «sich von der eigenen Existenz ebenso zu lösen,
wie Jesus es zu tun bereit ist, um seiner eigenen Sendung treu zu bleiben:
der Sendung, unermüdlich die Herrschaft des Gottes der Liebe auszurufen,

und dies in Sanftmut und Frieden»58. Diese Treue bis zum Äussersten

54 Der Begriff wurde wohl erstmals von Werner Schmauch verwendet - Werner
Schmauch, Koexistenz? Proexistenz! [Evangelische Zeitstimmen 20], Hamburg
(Reich) 1964-und hat dann vor allem im Gefolge von Heinz Schürmann (s. Anm. 55)
eine breitere Rezeption erfahren; vgl. für einen Überblick auch Christoph Niemand,
Jesus und sein Weg zum Kreuz. Ein historisch-rekonstruktives und theologisches
Modellbild. Stuttgart (Kohlhammer) 2007, 91-97.

55 Heinz Schürmann. «Pro-Existenz» als christologischer Grundbegriff, in:
ders., Jesu Tod - unser Leben. Ein Versuch zu verstehen, in: ders., Jesus. Gestalt und
Geheimnis, hg. von Klaus Scholtissek, Paderborn (Bonifatius) 1994, 268-315, hier
289. Schürmann bezieht sich - ohne den genauen Ort hier anzugeben - auf Barth,
Die Kirchliche Dogmatik IV/1 (wie Anm. 37), 232-238. 251-277.

56 Schürmann. Jesu Tod (wie Anm. 55), 268.
57 Xavier Léon-Dufour, Als der Tod seinen Schrecken verlor. Die

Auseinandersetzung mit dem Tod Jesu und die Deutung des Paulus. Ein Befund [Face à la mort
Jésus et Paul, 1979], Olten (Walter) 1981,66 und 68. Vgl. Schürmann, Jesu Tod (wie
Anm. 56), 269.

58 Léon-Dufour, Als der Tod, 69.

116



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

gibt der Überzeugung Ausdruck, dass die eigene Existenz nicht selbstverdankt,

sondern von einem anderen entgegengenommen ist. Dann aber habe

ich sie nicht als Eigentum, und wenn ich sie - im Wunsch, sie zu erhalten

- gegen ihren Ursprung wende, ist sie schon verloren. Dieses
Existenzverständnis wird nach Léon-Dufour durch die Q-Tradition und ihre
Rezeption bei den Synoptikern in einen Kontext der eschatologischen Zuspitzung

gestellt: Die Selbstverleugnung im Angesicht der Verfolgung wird
zur ständigen Bereitschaft, sich mit Blick auf den bevorstehenden Tag des

Menschensohns für den Herrn zu entscheiden59. Das Johannesevangelium
schliesslich begreift diese Struktur als Tiefendimension der Gegenwart:
Nicht nur zur Zeit Jesu von Nazareth, nicht nur in der Spannung der
Endzeiterwartung, sondern zu jeder Zeit ist die Jüngerin vor die Entscheidung
gestellt, ob sie ihre Existenz auf eine bestimmte Weise führt oder nicht.
Ich kann meine Existenz als meine eigene betrachten, an ihr hängen, sie

um jeden Preis bewahren wollen wie ein Eigentum, das allein von mir
abhängt. Dann aber rinnt sie mir durch die Finger wie Wasser, weil ich die
Quelle des Lebens selbst nicht fassen kann. Wenn ich mich dagegen, so

Léon-Dufour, «an dieser Existenz nicht festklammere, wenn ich ihren
Verlust hinnehme, wenn ich sie loslasse, wenn ich das Gesetz des Todes
annehme [...], dann hält sie [die Existenz] sich durch für immer und ist
Symbol für das ewige Leben, das in der Tat mit ihr schon anbricht. Dann
wird [...] das Weizenkorn, das in die Erde fällt und stirbt, reiche Frucht
bringen [Joh 12,24].»60 Durch sein eigenes Leben, das ans Kreuz führt,
aber dort nicht endet, zeigt Jesus, «wie die Gegenwart des Lebens durch
ein Verhalten fruchtbar wird, das sich mit dem Tod verbindet: darin liegt
das Paradoxe der Existenz. Die Gegenwart des Menschen ist <Ekstase>,

ständiges Aus-sich-Heraustreten; so erkenne ich, dass meine Existenz
weniger meine eigene ist als die seine; sie ist unaufhörliche Hingabe.»61

Das Leben als Gabe, die ihrerseits Hingabe fordert: Auch Paul Ricoeur
hat in seiner kritischen Auseinandersetzung mit der Theologie des Opfers
diesen Gedanken aufgegriffen. In späten, kurz vor seinem Tod verfassten
Notizen, in denen er unter anderem an Léon-Dufour anknüpft62, deutet

59 A.a.O., 73f.
60 A.a.O.. 75.
61 A.a.O., 77.
62 Paul Ricœur, Lebendig bis in den Tod. Fragmente aus dem Nachlass [Vivant

jusqu'à la mort, 2007 ], Französisch-Deutsch, mit einem Vorwort von Olivier Abel und
einem Nachwort von Catherine Goldstein, übers, und hg. von Alexander Chucholow-
ski, Hamburg (Meiner) 2011. Das Thema «Gabe» ist auch zuvor schon in den Schrif-

117



Andreas Krebs

Ricoeur das Wort vom Retten und Verlieren nicht zuletzt mit Blick auf das

eigene, näher rückende Sterben: Wer noch angesichts des Todes seine

Existenz bewahren will, der klammert sich an eine ich-hafte Projektion;
und mit ihr wird er auch sich selbst unausweichlich verlieren. Wer hingegen

seine Existenz aufgibt, wer wie Jesus ganz für andere da ist; wer bereit

ist, noch im Anblick des Todes aus sich herauszugehen und zu bejahen,
dass das Überleben nicht mir, sondern den anderen gehört - der findet sich

bereits in der Sorge Gottes aufgehoben63. Denn ich bin nicht aus mir,
sondern habe mich empfangen. Nicht nur dies und das, sondern alles, auch

mein Sein, ist Gabe. Das aber ist als vermeintlicher Besitz schon verloren;

nur in der Hingabe wird es bewahrt.
Diese Hingabe verwirklicht sich im Leben als Dienst am anderen -

und im Sterben als Sterben für andere. Nach Ricoeur kommt dies gerade
in der Geste des letzten Mahls zum Ausdruck64: Jesus stirbt für uns, wie

er für uns gelebt hat, damit wir aus ihm leben können. Jesus verbindet den

Dienst am anderen mit seinem Sterben durch die Teilhabe am Mahl, das,

wie Ricoeur notiert, «den Menschen des Todes mit der in der Gemeinde
versammelten Menge der Überlebenden verbindet»65. Warum aber hat Je-

ten Riceeurs zu zunehmender Prominenz gelangt; vgl. Paul Ricœur, Das Selbst als

ein Anderer [Soi-même comme un autre, 1990], iibers. von Thomas Bedorf/Birgit
Schaaff, München (Fink) 1996, sowie ders., Liebe und Gerechtigkeit [Amour et

justice], mit einer deutschen Parallelübersetzung von Matthias Raden, hg. von Oswald

Bayer, Tübingen (Mohr) 1990.
63 Ricceur, Lebendig (wie Anm. 62), 71. Vgl. ders., Kritik und Glaube. Ein

Gespräch mit François Azouvi und Marc de Launay, aus dem Franz. von Hans-Jörg
Ehni, Freiburg (Alber) 2009, 212f.

64 Vgl. dazu (mit Blick auf Lévinas, Derrida und Marion und aus Sicht eines

römisch-katholischen Theologen) Josef Wohlmuth, «Mein Leib, der für euch gegebene»

(Lk 22,19): Eucharistie-Gabe des Todes Jesu jenseits der Ökonomie, in: Veronika

Hoffmann (Hg.), Die Gabe. Ein «Urwort» derTheologie?, Frankfurt a.M.(Lembeck)
2009, 55-72, sowie (aus evangelischer Sicht) Philipp Stoellger, Von realer Gegenwart

im Abendmahl. Paradoxien der Gabe der Gegenwart und der Gegenwart der

Gabe, oder: «Materialität, Präsenz, Ereignis», in: a.a.O., 73-98. Ökumenische

Anschlussmöglichkeiten im Sinne eines gabentheologischen Eucharistieverständnisses
eröffnet auch die Bochumer Antrittsvorlesung der evangelischen Theologin Magdalene

L. Frettlöh, «Und höchst anmutig sei das Danken», in: NZSTh 47 (2005)
198-225. Zur Einordnung der Probleme der Opf'ertheologie in den Gabe-Diskurs
siehe Martin M. Lintner, Eine Ethik des Schenkens. Von einer anthropologischen
zu einer theologisch-ethischen Deutung der Gabe und ihrer Aporien, Münster (LIT)
2006, 283-324.

65 Ricoeur, Lebendig (wie Anm. 62), 79.

11*



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

sus das nicht ausdrücklich gesagt? «Er wusste es vielleicht gar nicht»,
vermutet Ricoeur; denn «er hat es gelebt in der eucharistischen Geste,
welche die Immanenz des Todes mit dessen gemeinschaftlichem Jenseits

verbindet.»66

Gerade bei Ricoeur zeigt sich dabei allerdings auch eine Schwierigkeit

des «Pro-Existenz»-Begriffes: Wo dieser zum alleinigen Bezugspunkt

christologischen Denkens wird, läuft er Gefahr, Jesu Leben und
Sterben «für andere» auf eine ethische Haltung zu reduzieren - eben im
Sinne von Burkerts «vergeistigtem» Opfer, welches das «Leben um
Leben» internalisiert und moralisiert, aber nicht überwindet. Durchaus

symptomatisch erscheint mir daher, dass für Ricoeur Jesu Tod letztlich
bloss die Folge seiner Lebenshaltung ist; zur Realität der Auferstehung
hingegen - jenseits einer Hegeischen «Auferstehung in die christliche
Gemeinde»67 - verhält Ricoeur sich agnostisch68. Dabei gerät, aus
theologischer Sicht, sowohl der Ernst des Kreuzes als auch die Radikalität
der Wende aus dem Blick, welche Gott herbeiführt, indem er Jesus

auferweckt. Denn das Kreuz als solches ist eben keine Bestätigung des

«geistigen Opfers», des pro-existenten Lebens für andere. Drastischer
als in Jesu entwürdigender Hinrichtung kann man das vollständige
Scheitern der pro-existenten Lebenshaltung kaum demonstrieren. Der
Foltertod negiert, was Jesus gelebt, und damit eben auch, was er für
andere gelebt hat. In ihrer disproportionalen Grausamkeit konterkariert die

Kreuzigung auch jeden Sinn, der Jesu Sterben für irgendjemanden haben
könnte. Das Kreuz zerstört restlos alle Hoffnungen, die mit Jesus
verbunden waren. - Erst wenn dies mit schonungslosem Realismus festgehalten

ist, kann auch die Umwälzung erahnt werden, die aus der Erfahrung

kommt: «Der Herr ist wahrhaftig auferstanden» (Lk 24,34)! Gott
sagt Nein zur Negation des Kreuzes. Jesus ersteht von den Toten, an ihm
vollzieht sich der Beginn der neuen Schöpfung. Es ist dieser endgültige
Sieg über den Tod, durch den Jesu Pro-Existenz mehr wird als eine
moralische oder vielleicht heroische Lebenshaltung - und die eucharistische

66 A.a.O., 78: «Il ne l'a peut-être pas su; il l'avait vécu dans le geste eucharistique
qui joint l'immanence de la mort et son au-delà communautaire.» Ich gebe hier meine
eigene Übersetzung; vgl. dagegen die Übertragung a.a.O., 79.

67 Ricoeur verwendet - «unter dem Druck des Philosophen in mir» - ausdrücklich

diesen Begriff: Ricoeur, Kritik (wie Anm.63), 212f. 208.
™ Ricoeur bezeichnet im oben zitierten Gespräch das leere Grab als «Leerstelle»

und die Auferstehung als «Ereignis», eine «Peripetie» oder «Wende», über die nichts

gewusst werden könne (a.a.O., 210).

119



Andreas Krebs

Geste mehr als eine harmonisierende Umdeutung des bevorstehenden

Todes, die doch bloss Verharmlosung wäre. Erst am Auferstandenen
erweist sich das Opfer-Sein Jesu als Überwindung und Verwandlung jeder
Opferlogik, die sich in der eucharistischen Geste zur Gabe transformiert
(Lk 24,30f.).

Ohne Gottes rettenden Eingriff und ohne Auferweckung, also durch
blosse Moralisierung, wäre diese Transformation nicht zu «leisten.» Denn
das Gesetz des «Leben um Leben» ist brutal; jeder Versuch einer bruchlosen

Vermittlung mit dem Begriff der «Gabe» muss daran scheitern. Burkert

kann plausibel machen, dass die Opferpraxis eben im Schrecken über
diese brutale Wirklichkeit ihren Ursprung hat69. Die neutestamentliche

Bildsprache bezieht nun, wo sie die Opferpraxis aufgreift, die verstörende

Erfahrung des «Leben um Leben» auf Jesu Tod70. Verstünde man das

allerdings im Sinn einer Gleichsetzung oder Identifikation, würde das «Leben

um Leben» in seiner heillosen Ambivalenz nur fortgeschrieben. Und
auch die Rede von einer blossen «Vergeistigung» - als Verinnerlichung
des äusseren Zwangs - bleibt dieser Ambivalenz verhaftet71. Niemals
kann die Opferpraxis den Sinn von Jesu Leben und Tod aufzeigen, wie die

identifizierende Denkweise nahezulegen scheint72; es ist vielmehr umgekehrt:

Jesu Leben und Tod und Gottes schlussendliches Nein zu diesem

Tod - das ist es, was auch der ambivalenten Wirklichkeit, die sich im

Opfer ausdrückt, einen rettenden Sinn verleiht. Die Auferstehung Jesu

bricht das «Leben um Leben» auf; sie ist der Beginn einer neuen Schöpfung,

eines neuen Lebens, das kein Opfer mehr kennt, sondern nur noch

zwangloses Geben und Empfangen.

69 Zu Recht bemerkt Sigrid Brandt im Widerspruch gegen gabetheoretische
Verharmlosungen des Opferbegriffs: «Das Opfer ist von der Gabe durch einen Arten-

sprung, durch eine metabasis eis allo genos unterschieden»; vgl. Sigrid Brandt, War
Jesu Tod ein Opfer?, in: Weth (Hg.), Kreuz Jesu (wie Anm. 4), 64-76, hier 68.

70 Vgl. Negel, Opfer (wie Anm. 20), 548-575.
71 Darum kann Angenendt auch nicht hinlänglich deutlich machen, wie sich eine

christliche «Opferbereitschaft» - wie sie etwa in der Paränese Röm 12,1 vor Augen
geführt wird - von einer Aufforderung zur Selbstviktimisierung unterscheidet. Vgl.
dazu Brandt. Jesu Tod (wie Anm. 69), 73f.

72 Ich bezweifle deshalb, dass die opferbezogenen Redeweisen dazu dienen sollen.

«Jesu Leben und Sterben verständlicher zu machen», und sei es als «Überbietung
und Ablösung»; vgl. Ruben Zimmermann, Die neutestamentliche Deutung des
Todes Jesu als Opfer. Zur christologischen Koinzidenz von Opfertheologie und Opferkritik,

in: KuD 51 (2005) 72-99. hier 90f.

120



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

Einstweilen freilich besteht das Gesetz des «Leben um Leben» noch
fort. Deshalb können wir nicht einfach aufhören, von dieser Realität - von
Schmerz, Grausamkeit und Tod - zu sprechen. Christinnen und Christen
jedoch ist aufgetragen, diese Wirklichkeit unbeirrbar auf das radikal
transformatorische Ereignis der Auferstehung zu beziehen. Und es handelt
sich eben um diese Beziehung, die sachgemäss nur in andeutungsweiser,
nichtwörtlicher, nie ausdeutbarer - kurz: symbolischer Rede auszudrücken

ist. Nicht als Idol, sondern allein als Symbol kann darum das Bild des

«Opfers» auf die geheimnisvolle Verwandlung des «Leben um Leben» in
eine Seinsweise hindeuten, die sich als Gabe empfängt und als Hingabe
weiterschenkt - und gerade so, aller Todesmacht zum Trotz, bereits am
neuen Leben teilhat. In der Feier der Eucharistie werden auch wir in diese

Verwandlung einbezogen.

Andreas Krebs (geb. 1976 in Trier D), Prof. Dr. phil.
1996-2010 Studium der evangelischen und altkatholischen Theologie
(Kirchliches Examen), Philosophie, Germanistik (Staatsexamen) und
Mathematik (M. Sc.) an den Universitäten Bonn, Hagen, Oxford und Trier, 2006
Promotion zum Dr. phil. an der Universität Trier. 2006-2009 Studienreferendar

und Studienrat in Hennef (bei Bonn) und Trier, 2009-2011 Wissenschaf

tlicher Mitarbeiter am Alt-Katholischen Seminar der Universität Bonn.
Seit 2011 Assistenzprofessor am Departementfür Christkatholische Theologie

der Theologischen Fakultät der Universität Bern.

Adresse: Landoltstrasse 81, CH-3007 Bern, Schweiz.

E-Mail: andreas.krebs@theol.unibe.ch.

English Summary

While the New Testament dynamically established polyvalent symbolical
references between different ideas of sacrifice, the death of Jesus and the last supper,
these references were extended, intensified and stabilised from patristic times on.
No later than in the Middle Ages, Jesus' death - and, with certain qualifications,
the eucharist - was finally identified with a sacrifice. Such language of identification

is still displayed in current theological debates, be it in agreement or rebuttal.
This article attempts to develop a new perspective by deconstructing static
theological conceptions and sketching the potential for critically regaining the idea of
sacrifice not as an «idol», but as a symbol.

121


	Leben durch den Tod hindurch : zur Symbolik des Opfers

