Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 103 (2013)

Heft: 1-2

Artikel: Leben durch den Tod hindurch : zur Symbolik des Opfers
Autor: Krebs, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405117

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Leben durch den Tod hindurch.
Zur Symbolik des Opfers

Andreas Krebs

1. Nutzniesser eines Mordes?

In der iltesten Uberlieferung der Abendmahlserzihlung bei Paulus heisst
es: «Jesus, der Herr, nahm in der Nacht, in der er ausgeliefert wurde, Brot,
sprach das Dankgebet, brach das Brot und sagte: Das ist mein Leib fiir
euch. Tut dies zu meinem Gedéchtnis! Ebenso nahm er nach dem Mahl den
Kelch und sprach: Dieser Kelch ist der Neue Bund in meinem Blut. Tut dies,
sooft ihr daraus trinkt, zu meinem Gedichtnis!»! (1Kor 11,23-25). Schon
Paulus verbindet diese Uberlieferung explizit mit Jesu Tod am Kreuz:
«Denn sooft thr von diesem Brot esst und aus dem Kelch trinkt, verkiindet
ihr den Tod der Herrn, bis er kommt» (1Kor 11,26). So wird Jesu Wort
«mein Leib fiir euch» zur Vorwegnahme seines Sterbens fiir die, die mit
thm sind; und im erinnernden Vollzug wird es auch fiir uns zur Gegenwart.
Jesus Christus ist «fiir uns gestorben» (Rom 5,6.8). Jesu Leib und Leben
werden Brot und Wein, Nahrungsmittel und berauschendes Getrink. Sinn-
licher ist kaum darzustellen: Sein Tod bedeutet unser Leben.

Doch wie ist das «fiir uns gestorben» zu verstehen? Soll man es iiber-
haupt verstehen? Wire es nicht vielmehr als Relikt einer lebensfeindli-
chen, lingst liberwundenen Religiositit ganz aufzugeben? Warum preisen
wir liberhaupt Jesu Tod, fragt in diesem Sinn Klaus Mayer in einem Arti-
kel, der jiingst in der deutschen altkatholischen Monatszeitschrift «Chris-
ten heute» erschienen ist. Feiern wir etwa ein Opfermahl, wie es schon
unsere heidnischen Vorfahren getan haben? ««Lamm Gottes, fiir uns ge-
schlachtet.» Ich kann es nicht mehr héren», schreibt Klaus Mayer; und er

' Wo nicht anders angegeben, zitiere ich nach der Einheitsiibersetzung. — Ich
danke den Teilnehmerinnen und Teilnehmern der Theologenkonferenz, insbesondere
Klaus Rohmann (Attendorn), sowie Magdalene L. Frettloh (Bern) fiir hilfreiche Hin-
weise zu fritheren Fassungen dieses Textes.

100 IKZ 103 (2013) Seiten 100121



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

kdnne es «schon lange nicht mehr beten. Wir sollten vielmehr Jesu Leben
preisen und feiern.»? Auch im aktuellen theologischen Diskurs sind solche
Appelle verbreitet; pointiert formuliert sie etwa der evangelische Theologe
Klaus-Peter Jorns3. Scharf ist auch die Kritik in Teilen der feministischen
Theologie: Der Gedanke, Gott opfere seinen Sohn fiir unsere Siinden, sei
patriarchal und sadistisch, heisst es bei Regula Strobel; letztlich diene er
bloss der ideologischen Rechtfertigung der zahllosen Opfer, die den
Fremdbestimmten und Unterdriickten und dabei insbesondere Frauen ab-
verlangt wiirden. Der Begriff Opfer diirfe nicht linger mit Erlosung in
Zusammenhang gebracht werden*,

Die Tradition solcher Kritik reicht freilich weiter zuriick; fiir nicht
wenige war und ist sie Ausdruck einer tiefen Glaubensnot. Exemplarisch
mag dafiir der junge Friedrich Schleiermacher stehen. Aus Barby an der
Elbe, wo er zum herrnhutischen Prediger ausgebildet werden soll, schreibt
er 1787 in einem bewegenden Brief an seinen Vater: «Ich kann nicht glau-
ben, dass sein [Jesu] Tod eine stellvertretende Versdhnung war, weil [...]
ich nicht glauben kann, dass sie nothig gewesen, denn Gott konne die
Menschen, die Er offenbar nicht zur Vollkommenheit, sondern zum Stre-
ben nach derselben geschaffen hat, unmoglich darum ewig strafen wollen,
weil sie nicht vollkommen geworden sind.»® Man setzt Schleiermacher
unter Druck: Seine Zweifel seien mit dem Amt des Predigers nicht zu

—_—

2 KLAUS MAYER, Jesu Leben preisen, in: Christen heute 56 (2012) 16. Vgl. die

Reaktionen darauf in: Christen heute 56 (2012) 33-35 und 58—59; 57 (2013) 51-54; ich

selbst habe mich auf der Linie der oben ausgefiihrten Argumentation an der Debatte

geteiligt: ANDREAS KREBS, Durchbruch zum Leben, in: Christen heute 57 (2013)
1-52.

3 Kraus PETER JORNS, Notwendige Abschiede. Auf dem Weg zu einem glaub-
wiirdigen Christentum, Giitersloh (GVH) 2004, 286-341, sowie DERS., Lebensgaben
Gottes feiern. Abschied vom Siihnopfermahl. Eine neue Liturgie, Giitersloh (GVH)
2007.

4 REGULA STROBEL, Feministische Kritik an traditionellen Kreuzestheologien,
in: dies./Doria Strahm (Hg.), Vom Verlangen nach Heilwerden. Christologie in femi-
nistisch-theologischer Sicht, Fribourg-Luzern (Exodus) 1991, 52-64, hier 56. Im
Rahmen des innerfeministischen Gespriichs tritt hingegen fiir eine kritische Reinter-
pretation der Opfervorstellung ein: MAGDALENE L. FRETTLOH, Der auferweckte Ge-
kreuzigte und die Uberlebenden sexueller Gewalt. Kreuzestheologie genderspezifisch
Wahrgenommen, in: Rudolf Weth (Hg.), Das Kreuz Jesu, Gewalt — Opfer — Siihne,
Neukirchen-Vluyn (Neukirchener) 2001, 77-104.

3 FRIEDRICH SCHLEIERMACHER, Kritische Gesamtausgabe V.1: Briefwechsel
1774-1796, Berlin (de Gruyter) 1985, 50.

101



Andreas Krebs

vereinbaren. Doch der durchaus fromme junge Mann kann sich nicht beu-
gen. Er muss Barby verlassen, seine berufliche Laufbahn scheint zerschla-
gen. — «Fiir uns gestorben», Jesu Tod fiir unser Leben: Das ist tatséchlich
eine Zumutung. «Was mich abstief}, was mich mit Stummbheit schlug, was
mich entsetzte», schreibt Elias Canetti in einem Lebensriickblick, war die
Vorstellung, dass Christus «auch fiir mich gestorben sei [...], so als sei ich
der Nutzniesser eines Mordes. Wenn es etwas gab, das mich von Christus
ferngehalten hat, so war es diese Vorstellung eines Opfers.»®

Solche Einspriiche als zeitgeistige Oberfldchlichkeit beiseitezuschie-
ben, wird ihrem Gewicht nicht gerecht. Im Gegenteil, sie offenbaren eine
Sensibilitit fiir die Ambivalenz der bezeichneten Sache, gegen die sich das
Herunterbeten hergebrachter Opferformeln allzu oft abgestumpft zeigt.
Doch soll man auf der andern Seite von solch ambivalenten Wirklichkei-
ten lieber gar nicht erst sprechen? Das wiirde, wenn nicht gleichfalls von
Abstumpfung, dann wohl doch von Verdringung zeugen. Klaus Mayer
mochte sogar die Kreuze im Chorraum durch harmlose Bilder ersetzen’.
Nichts soll dem Lobpreis des Lebens entgegenstehen. Kommt darin viel-
leicht auch der Wunsch zum Ausdruck, einen zentralen, allerdings wenig
idyllischen Aspekt nicht nur des christlichen Gedéchtnisses, sondern auch
der Realitit zu iibergehen? Korperliche Verwundbarkeit, Gewalt, Sterben
und Tod sind zweifellos Erfahrungen, an die wir nicht gern denken. Umso
verstorender ist, dass sie vom Leben, das Mayer feiern mochte, gar nicht
zu trennen sind. In einem kurzen Prosatext mit dem Titel «Stilleben II»
beschreibt Rose Auslidnder einmal eine Schiissel, die auf einem Tisch
steht, gefiillt mit «prallen Friichten»: ein Bild von Alltéglichkeit, Behaust-
heit, «stillem Leben.» Doch wie im Genre der Stilllebenmalerei kippt das
Bild bei genauerer Betrachtung in ein anderes, in dem die schmackhaften
Friichte unversehens vom Sterben erzéihlen: «Wir essen das lebendige
Sterben, um am Leben zu bleiben. Das Leben bleibt nicht bei uns. Es stirbt
in ein anderes Leben, das sich in ein anderes Sterben einlebt. Wir essen
das sterbliche Leben, das uns verzehrt.»® Soll ausgerechnet das eucharis-
tische Mahl mit dieser Wirklichkeit nichts zu tun haben? Was, wenn es

6 Erias CANETTI, Die Fackel im Ohr. Lebensgeschichte 1921-1931, Frankfurt
a.M. (Fischer), 1991, 25.

7 KLAUS MAYER, Jesu Leben preisen (wie Anm. 2), 16.

8 ROSE AUSLANDER, Stilleben II, in: dies., Die Nacht hat zahllose Augen, Frank-
furt a.M. (Fischer) 1995, 19.

102



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

gerade das eucharistische Mahl und wenn es gerade Jesu «Sterben fiir
uns» wiire, das diese Wirklichkeit in ihrem eigentlichen Sinn erschliesst?

Es mag wohl sein, dass heute der Zugang zu dieser Wirklichkeit durch
den Opferbegriff nicht erleichtert, sondern versperrt wird. Dafiir scheint
mir eine bestimmte Fehlentwicklung der theologischen Reflexion zumin-
dest mitverantwortlich zu sein: Withrend das Neue Testament zwischen
verschiedenen Opfervorstellungen, dem Tod Jesu und auch dem letzten
Mahl dynamische Symbolbeziige herstellt, die beim besten Willen nicht
widerspruchsfrei «beim Worte genommen» werden kénnen, wird die Op-
fersymbolik seit patristischer Zeit nicht nur ausgebaut und intensiviert,
sondern auch mehr und mehr verfestigt, bis man spitestens seit dem Mit-
telalter Jesu Sterben — und, abgestuft, auch das eucharistische Mahl — mit
einem Opfer identifiziert. Von dieser identifizierenden Denkweise wird
bis heute die theologische Debatte um das Opfer, in Zustimmung wie
Ablehnung, weithin bestimmt. Ich meine hingegen, dass die fest gefiigten
Begriffe, die dabei entstanden sind, zuniichst zu dekonstruieren und auf-
zubrechen wiren — um sie dann als dynamische, bedeutungs- und sinnge-
nerierende «Symbole» wiederzugewinnen. Nach einem skizzenhaften
Durchgang durch die Theologiegeschichte in dekonstruierender Absicht
mdchte ich im Folgenden versuchen, Moglichkeiten einer solchen Wieder-
gewinnung anzudeuten.

2. Jesu Tod als Opfer: vom Symbol zur Identifikation
2.1 Opfersymbolik im Neuen Testament

Schon oft wurde darauf hingewiesen, dass Jesu Tod im Neuen Testament
noch keineswegs so eng mit der Opfervorstellung verkniipft wird wie in
der spiteren Tradition. So zihlt Edward Schillebeeckx vier wesentliche
Ideen auf, die im Neuen Testament entfalten, was das von Jesus gewirkte
Leben ausmacht: die Gotteskindschaft; die Gabe des Heiligen Geistes; die
Erfahrung des Geistes als Einsicht; die Gleichférmigkeit mit Christus in
der Nachfolge. Weitere Vorstellungskomplexe, die damit in Verbindung
gebracht werden, sind: Rettung aus der Not; Befreiung aus der Sklaverei;
Befreiung durch Kauf oder Losegeld; Versohnung nach Streit; Genugtu-
ung; Siindenvergebung; Rechtfertigung und Heiligung; Jesus als Rechts-
beistand: Befreiung zur Gemeinschaft; Befreiung zur briiderlichen Liebe;
Befreiung zur Freiheit; Erneuerung von Mensch und Welt; Leben in Fiille:

103



Andreas Krebs

Sieg tliber dimonische Miichte; und unter all diesen Vorstellungen finden
wir dann auch den Gedanken der Erlosung durch ein Opfer®.

Diese neutestamentlichen Bezugnahmen auf den Opfergedanken sind
aber wiederum meist nur Andeutungen oder Anspielungen, und sie werden
keineswegs durchgingig mit dem Gedanken der Siihne oder Siindenverge-
bung verbunden!?. So verweisen die Formeln vom «neuen Bund in meinem
Blut» (1Kor 11,25; Lk 22,20) bzw. vom «Blut des Bundes» (Mt 26,28; Mk
14,24) auf das Blut, mit dem Mose nach Ex 24,7-8 das Volk besprengte,
um den Bund zwischen Gott und Israel zu besiegeln. Doch das Schlachtop-
fer (8<lamim), bei dem dies Blut zuvor vergossen worden war (Ex 24,5), ist
kaum als Siindopfer zu denken. Der Vergleichspunkt diirfte hier also nicht
bei der Siindenvergebung liegen, sondern bei der Lebenshingabe, die den
Bund endgiiltig macht. Der Bundesgedanke erklirt nach Klaus Berger
auch die Aussagen von den Wirkungen des Blutes Christi, wie sie in der
Briefliteratur zu finden sind: «Bei den Kelchworten des Abendmahls wie
auch den Aussagen der Briefliteratur und der Apk iiber Besprengung, Ab-
waschen und Aneignen durch das Blut», so Berger, «geht es nicht um Siih-
ne fiir Siinden, sondern um den Akt, durch den Menschen zu Gottes Bund
hinzugewonnen und zu Bundespartnern und untereinander zu Bundesge-
nossen gemacht werden.» Die Zielrichtung ist demnach bundestheologisch
und ekklesiologisch!'. — Allerdings klingt in den Kelchworten auch der
leidende Gottesknecht des Jesajabuches an und damit womdoglich das The-
ma des stellvertretenden Leidens (Jes 53)!2. Zudem fiigt Matthius dem

9 EbpWARD SCHILLEBEECKX, Christus und die Christen. Die Geschichte einer
neuen Lebenspraxis, Freiburg i.Br. (Herder) 1977, 452-497.

10 Einen umfassenden Uberblick zu den Opferbegriffen des AT und deren Auf-
nahme im NT gibt JaAcoB NORDHOFEN, Durch das Opfer erlost? Die Bedeutung der
Rede vom Opfer Jesu Christi in der Bibel und bei René Girard, Miinster (LIT) 2008,
17-144. Einen Eindruck von der komplexen exegetischen Diskussionslage gibt JORG
FrEY, Probleme der Deutung des Todes Jesu in der neutestamentlichen Wissenschaft.
Streiflichter zur exegetischen Diskussion, in: ders./Jens Schriter (Hg.), Deutungen
des Todes Jesu im Neuen Testament (WUNT 181), Tiibingen (Mohr) 2005, 3-50.

Il Kraus BERGER, Theologiegeschichte des Urchristentums. Theologie des Neu-
en Testaments, Tiibingen (Francke) 1994, 191.

12 BERND JANowsKI, Er trug unsere Siinden. Jes 53 und die Dramatik der Stell-
vertretung, in: ders./Peter Stuhlmacher (Hg.), Jesaja 53 und seine Wirkungsgeschich-
te, mit einer Bibliographie zu Jes 53 (FAT 14), Tiibingen (Mohr) 1996, 27-48; PETER
STUHLMACHER, Jes 53 in den Evangelien und in der Apostelgeschichte, in: a.a.O,
93-106. Dagegen wendet sich ADRIAN SCHENKER, Versohnung durch Abwilzen von
Strafe auf Unschuldige? Ist eine solche Stellvertretung im sog. vierten Lied des Got-

104



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

Kelchwort hinzu: «Das ist das Blut des Bundes, das fiir viele vergossen
wird zur Vergebung der Siinden» (Mt 26,28). Die Siindenvergebung ist
freilich ein charakteristisches Grundmotiv der matthiischen Christolo-
giel3; die tibrigen Berichte vom letzten Mahl erwihnen diesen Gedanken
nicht. Und wenn einige Auslegerinnen und Ausleger darauf verweisen,
dass sich auch in der Briefliteratur der Siihne- und Opfergedanke durchaus
wiederfinde!4, handelt es sich meines Erachtens doch allenfalls um An-
klinge und keineswegs um Gleichsetzungen. Nur in 1Joh 1,7 heisst es aus-
driicklich, Jesu Blut «wasche» uns «von unseren Siinden rein» (vgl. auch
Offb 7,14), und in Hebr 9,13-14 wird dieser Gedanke auch auf die Opfer
[sraels bezogen. Doch ist ausgerechnet das Bild vom Abwaschen der Siinde
durch Blut im Kontext der alttestamentlichen Opferpraxis nicht belegbar!s.
An einigen Stellen, etwa dem auch im Christentum iiberaus wirkungsrei-
chen Busspsalm Ps 51, wird die Bitte «Wasch meine Schuld von mir ab/und
mach mich rein von meiner Siinde» sogar mit einem ausdriicklich opferkri-
tischen Duktus verbunden: «Schlachtopfer willst du nicht [...]/an Brandop-
fern hast du kein Gefallen» (V. 18). «Das Opfer, das Gott gefiillt», heisst es
dagegen weiter in Ps 51, «ist ein zerknirschter Geist/ein zerbrochenes und
zerschlagenes Herz wirst du, Gott, nicht verschmiihen» (V. 19)'6,

tesknechtes in Jesaja 53 gemeint?, in: Béatrice Acklin Zimmermann/Franz Annen
(Hg.), Versohnt durch den Opfertod Christi? Die christliche Siihnopfertheologie auf
der Anklagebank, Ziirich (TVZ) 2009, 15-26.

3 Vgl. Mt 1,21-23.

14 Auf die Schwierigkeit, die Bilder des Waschens und der Reinigung aus Ex 24,8
herzuleiten, weist BERGER, Theologiegeschichte (wie Anm. 11), 190, selbst hin. Gegen
die oben vorgebrachten Relativierungen wird die Siihnedeutung drastisch vertreten
bei GErD THEISSEN, Das Kreuz als Siihne und Argernis. Zwei Deutungen des Todes
Jesu bei Paulus, in: Dieter Singer/Ulrich Mell (Hg.), Paulus und Johannes. Exegeti-
sche Studien zur paulinischen und johanneischen Theologie und Literatur (WUNT
198), Tiibingen (Mohr) 2006, 427-455; vgl. auch GERD THEISSEN, Erleben und Ver-
halten der ersten Christen. Eine Psychologie des Urchristentums, Giitersloh (GVH)
2007, 428-429. Fiir die «Unverzichtbarkeit» des Opfer- und Siihnebegriffes pladiert
auch BERND JaNOwsKI, «Hingabe» oder «Opfer»? Zur gegenwiirtigen Kontroverse
um die Deutung des Todes Jesu, in: Weth (Hg.), Kreuz Jesu (wie Anm. 4),13-43.

15 Die Entsiihnung durch Blut ist nach Lev 17,11 nur fiir den Altar gegeben. BER-
GER, Theologiegeschichte (wie Anm. 11), 190, hiilt es jedoch fiir moglich, dass die
genannten Bilder auf einer Zusammenschau von Lev 17,11 mit Lev 17,16 beruhen (wo
€s eigentlich um ein Waschen mit Wasser geht).

16 Ganz vergleichbar ist der Gedankengang im Hinblick nicht auf das Siihn-,
sondern das Dankopfer in Ps 40, 3-4.7.

105



Andreas Krebs

Blickt man in die synoptischen Evangelien, fillt auf, dass hier iiber-
haupt — von den Abendmahlsberichten abgesehen — von irgendeinem Op-
fer im Zusammenhang mit Jesu Tod keine Rede ist. Markus tiberliefert
lediglich das Wort, wonach der Menschensohn gekommen sei, «um sein
Leben zu geben als Losegeld fiir viele» (Mk 10,45). Deutlicher werden die
Beziige im Johannesevangelium, freilich wieder mit denkwiirdigen Mehr-
deutigkeiten: So ruft Johannes der Tdufer beim Anblick Jesu in Joh 1,29
aus: «Seht, das Lamm Gottes, das die Siinde der Welt hinwegnimmt.»
Man wird sich dabei vielleicht an das sogenannte Siindenbockritual erin-
nern (Lev 16,1-28), bei dem das Tier zeichenhaft die Siinden der Gemein-
schaft forttrug; hierbei wurde freilich kein Lamm, sondern ein Bock ver-
wendet. Man kann auch an das vierte Gottesknecht-Lied bei Jesaja den-
ken, worin der Leidende mit einem Lamm verglichen wird, das man zum
Schlachten fiihrt (Jes 53,7). An ein Opfer ist dabei aber nicht zwingend
gedacht, und auch der Siindenbock war keineswegs ein rituelles Opfer!”.
Der johanneische Passionsbericht schaut den Kreuzestod Jesu mit dem
Tod des Pessachlamms zusammen (vgl. auch | Kor 5,7), das aber wieder
nach priesterschriftlicher Uberlieferung iiberhaupt kein Opfer (Ex 12,9
10) und nach deuteronomistischer zumindest kein Siindopfer war (Deut
16,5-7)'8.

Weshalb weise ich auf diese Vieldeutigkeiten hin? Sie scheinen mir zu
belegen, dass manche Texte des Neuen Testamentes Jesu Tod wohl durch-
aus mit Opferritualen assoziieren wollen; doch sind diese Assoziationen
Jeweils eng an ihren Kontext gebunden und bleiben gerade deshalb insge-
samt in der Schwebe!®. Wir haben in der Schrift keine Opfer- und Siihne-
theologie des Todes Jesu. Stattdessen finden wir ein Spiel mit offenen

17" Zum Asasel-Ritus vgl. BERND JANOWSKI/GERNOT WILHELM, Der Bock, der
die Siinden hinaustrigt. Zur Religionsgeschichte des Asasel-Ritus Lev 16,10.21f., in:
dies./Klaus Koch (Hg.), Religionsgeschichtliche Beziehungen zwischen Kleinasien,
Nordsyrien und dem Alten Testament, Internationales Symposium Hamburg, 17.-21.
Mirz 1990 (OBO 129), Gottingen (V&R) 1993, 109-169; HENRIK PFEIFFER, Bemer-
kungen zur Ritualgeschichte von Lev 16, in: Thomas Richter u.a. (Hg.), Kulturge-
schichten. FS Volkert Haas, Saarbriicken (SDV) 2001, 313-236.

18 CHRISTINE SCHLUND, Deutungen des Todes Jesu im Rahmen der Pesach-Tra-
dition, in: Frey/Schroter (Hg.), Deutungen (wie Anm. 10), 397-411.

19" JENS SCHROTER, Siihne, Stellvertretung und Opfer. Zur Verwendung analyti-
scher Kategorien zur Deutung des Todes Jesu, in: Frey/ders. (Hg.), Deutungen (wie
Anm. 10), 51-71; ebenso WOLGANG SCHOBERTH, «Schlachtopfer gefallen dir nicht»
(Ps 40,7). Der Kreuzestod Jesu: Ein Opfer?, in: Werner H. Ritter (Hg.), Erlésung ohne
Opfer?, Gottingen (V&R) 2003, 83—112, hier 99.

106



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

Beziigen, die miteinander kommunizieren oder sich ins Wort fallen, ein-
ander teils ergiinzen, teils unterlaufen. So wird auf verschiedene, nicht
harmonisierbare Aspekte einer Erfahrung hingedeutet, um deren Ver-
stindnis man ringt, weil sie die Grenzen des Verstehbaren sprengt. Die
verwendeten Begriffe werden dabei zu «Symbolen»; gerade durch ihren
wortlich-nichtwortlichen Doppelsinn und ihre unabschliessbare Deutbar-
keit verweisen sie auf eine Wirklichkeit, die begrifflich nie endgiiltig fi-
Xierbar ist. «Das Symbol gibt zu denken», so Paul Ricceur mit einer von
ihm selbst oft wiederholten und immer wieder zitierten Formel; das Sym-
bol «verlangt nach einer Interpretation — gerade weil es mehr sagt, als es
wortlich ausdriickt, und weil es unaufhérlich zu neuen Aussagen Anlass
2ibt»20,

2.2 Uber die Typologie zur Identifikation

Der einzige Text des Neuen Testamentes, der Jesu Tod zweifelsfrei mit
einem siihnenden Opfer verbindet, liefert fiir diese Symbolsprache zu-
gleich ein bestimmtes theoretisches Modell. Nach dem Hebrierbrief?!
«sind wir durch die Opfergabe des Leibes Jesu Christi ein fiir allemal
geheiligt» (Hebr 10,10). Das «ein fiir allemal» bedeutet eine Uberbietung
des Bisherigen: Wiihrend die Tieropfer des «alten Bundes» stets wieder-
holt werden mussten und letztlich doch nichts bewirkten (Hebr 10,4),
bringt Jesus Christus ein einziges Opfer dar — nimlich sich selbst — und
fihrt die Geheiligten damit «fiir immer zu Vollendung» (Hebr 10,14). So
kann zugleich das Ende der Opferpraxis begriindet werden: «Wo aber die

20 PauL Ric@®URr, Hermeneutik und Strukturalismus, Der Konflikt der Interpre-
tationen, Miinchen (Kosel) 1973, 38. Zu Ricceurs Symbolbegriff und seiner Bedeu-
tung fiir die Theologie vgl. RicHARD KEARNEY, On Paul Ricceur. The Owl of Miner-
va, London (Ashgate) 2004, 42-48. 85-86. Fiir eine Aufnahme des Ricceur‘schen
Symbolbegriffs im Zusammenhang mit der Opferproblematik plidiert auch JoacHIM
NEGEL, Ambivalentes Opfer. Studien zur Symbolik, Dialektik und Aporetik eines
theol()gischen Fundamentalbegriffs, Paderborn (Schéningh) 2005, 45-56. Nicht
Ricceurs frithe Symbol-, sondern seine spitere Metapherntheorie wird auf die Op-
ferthematik angewendet bei RUBEN ZIMMERMANN: «Deuten» heisst erzihlen und
Ubertragen. Narrativitit und Metaphorik als zentrale Sprachformen historischer Sinn-
bildung zum Tod Jesu, in: Frey/Schréter (Hg.), Deutungen (wie Anm. 10), 315-374.

2l EricH GRASSER, An die Hebriier, 2. Tetlband: Hebr 7,1-10,18 (EKK XVI11/2),
Ziirich (Benziger)/Neukirchen-Vluyn (Neukirchener) 1993, 200-234; HermuT
L6HRr, Wahrnehmung und Bedeutung des Todes Jesu nach dem Hebrierbrief. Ein
Versuch, in: Frey/Schréter (Hg.), Deutungen (wie Anm. 10), 455-476.

107



Andreas Krebs

Siinden vergeben sind, gibt es kein Siindopfer mehr» (Hebr 10,18). Der
symbolische Bezug zwischen Jesu Tod und dem Siindopfer wird nach dem
Modell der Typologie begriffen?2: Das Gesetz, das solche Opfer vorschrei-
be, enthalte «nur einen Schatten der kiinftigen Giiter, nicht die Gestalt der
Dinge selbst» (Hebr 10,1). Sie sei erst durch Christi Keuzestod offenbar
geworden.

Dieses typologische Modell wird in der patristischen Epoche vorherr-
schend. So bezeichnet Meliton von Sardes das jiidische Pessachfest als den
ersten Rohentwurf eines Kiinstlers und versteht nach diesem Muster den
Bezug zwischen Christus und dem Pessachlamm?3. Ahnlich vergleicht
Johannes Chrysostomos das Verhiiltnis des alttestamentlichen Opfers zu
Christus mit der Skizze eines Malers und dem farbigen Bild?*. Zudem
werden neue Verbindungen gefunden, die im Neuen Testament noch keine
Rolle spielen; Johannes Chrysostomos entdeckt etwa in der Erziahlung von
der Bindung Isaaks (Gen 22,1-19) einen typos fiir Christus?. Zudem tra-
gen Typologien dazu bei, dass auch die Eucharistiefeier weitere Opfervor-
stellungen an sich zieht, wobei in den iltesten Texten zunédchst von Brot
und Wein als Dankopfer die Rede ist; doch schon bei Cyprian heisst es
auch: «Das Leiden des Herrn ist das Opfer, das wir darbringen.»2¢

Mir scheint, als wiire das typologische Modell bereits ein Versuch, die
Offenheit der symbolischen Sprache zu kontrollieren. Hatten wir zunichst
fliessende und vieldeutige Verweisungszusammenhinge zwischen Jesu
Tod, verschiedenen Siihnungs- und Opferpraktiken und dem Abendmabhl,
trigt das typologische Denken zur Verfestigung bestimmter Beziige bei.
Aber noch immer geht es nicht um eine Identifikation: Christi Tod ist nicht
ein Opfer, wie man es bis dahin kannte, sodass daran abzulesen wiire, was
Christi Tod bedeutet. Vielmehr ist das Stihnopfer nach dem Hebrderbrief
bloss ein «Schatten» und nach Johannes Chrysostomos nur eine «Skizze»,
die Schlachtung des Pessachlamms nach Meliton lediglich ein «Rohent-
wurf»;, worum es hierbei wirklich geht, wird vielmehr umgekehrt durch
Christi Tod erkennbar.

22 Vgl. FriepricH OHLY, Typologie als Denkform der Geschichtsbetrachtung,
in: Volker Bohn (Hg.), Typologie, Internationale Beitriige zur Poetik, Frankfurt a.M.
(Suhrkamp) 1988, 22-63.

23 MELITON VON SARDES, Peri pascha 3445,

24 JoHANNES CHRYSOSTOMOS, hom. 17,2 in Hebr.

25 JoHANNES CHRYSOSTOMOS, hom. 25,1 in Hebr.

26 CYPRIAN, ep. 63, 17.

108



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

Die spezifischen Probleme der westlichen Theologie mit dem Opferbe-
griff treten erst seit dem Mittelalter auf, als man dazu iibergeht, Christus
mit einem Sithnopfer (und dieses Opfer tendenziell wiederum mit der Eu-
charistie) zu identifizieren. Dadurch wird der Sinnhorizont, den das Sym-
bol aufschliesst, zum gegenstindlichen Objekt; das «Symbol» wird, wie
Ricceur gelegentlich sagt, zum «Idol»?”. Nach Thomas von Aquin ist Jesu
Leiden die Darbringung eines Opfers (sacrificium), freilich nicht durch die
Absicht derer, die ihn toten, sondern durch die eigene?s. Gegen den Ein-
wand, dass das «Alte Gesetz» nirgends die Opferung eines Menschen vor-
sehe und allenfalls von den Heiden derartiges bekannt sei??, verweist Tho-
mas lediglich auf den freien Leidenswillen, der Jesu Opfer von heidnischen
Menschenopfern unterscheide. Tatsichlich sei der Mensch Jesus Chris-
tus, im selben Sinne wie das Opfertier, ein Opfer (hostia) gewesen — und
ein «vollkommenes Opfer» (hostia perfecta) insofern, als er zugleich als
Opfer fiir unsere Siinden, als Friedopfer und als Ganzopfer gedient habe?!.
Auch mit Blick auf die Eucharistie begegnen wir bei Thomas der Sprache
der Identifikation: Die Eucharistie ist Vergegenwiirtigung des Opfertodes
Jesu (sacrificium); sein geopferter Leib (hostia), im Mahl real und substan-
ziell priisent, wird verzehrt. Also ist auch das Sakrament der Eucharistie
ein wirkliches Opfer (im doppelten Sinn von sacrificium und hostia)*. Die
symbolische Offenheit der Begriffe ist verloren, und sie weisen auch nicht
linger typologisch iiber sich hinaus: Sie werden gleichgesetzt®. Zudem

27 PauL Ric@®uRr, Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud [De I'Interprétation,
1965], iibers. von Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M (Suhrkamp) 1969, 541f.

28 THOMAS VON AQUIN, S. th. III, q. 47 a. 4 ad 2.

2 THOMAS VON AQUIN, S. th. IIl, q. 22 a. 2, arg. 2: «In veteri autem lege num-
quam homo in sacrificium offerebatur, quod maxime reprehenditur in sacrificiis gen-
tilium. »

30 THOMAS VON AQUIN, S. th. 111, q. 22 a. 2 ad 2.

31 THOMAS VON AQUIN, S. th. III, q. 22 a. 2 c.: «Etideo ipse Christus, inquantum
homo, non solum fuit sacerdos, sed etiam hostia perfecta, simul existens hostia pro
peccato et hostia pacificorum et holocaustum.»

32 THOMAS VON AQUIN, S. th. IIl, q. 73a.4ad 3;q. 79a. 7c.;q. 82a. 3 ¢c. - Es
verdient erwihnt zu werden, dass Thomas die Theorie einer «Wiederholung» des
Opfers Jesu Christi im Messopfer ablehnt; in S. th. II1, q. 22, a. 5 ad 2 heisst es: «][...]
licet passio et mors Christi de caetero non sit iteranda, tamen virtus illius hostiae se-
mel oblatae permanet in aeternum.» Vgl. unten- Anm. 35.

3 Ich beziehe mich hier auf Gebrauch und Verstindnis des Opferbegriffs; wo es
um konkrete alttestamentliche Kultvorschriften geht, argumentiert auch Thomas ty-
pologisch, z. B.in S. th. I-I1, q. 102 sowie — im Hinblick auf Uniihnlichkeiten zwischen

109



Andreas Krebs

geht in diesen nunmehr festgefiigten Vorstellungskomplex dann auch der
Satisfaktionsgedanke ein. Dieser hatte seine massgebliche Ausprigung
durch Anselm von Canterbury gefunden: Die vom Menschen begangenen
Siinden bedurften der Genugtuung, und nur der menschgewordene Gott
selbst habe ihre ungeheure Last begleichen konnen?34.

Wenn in der Reformation die Debatte um den Opfercharakter der Eu-
charistie aufflammt und spitestens seit der Aufkldrung auch die Debatte
um den Opfercharakter von Jesu Tod, dann ist in beiden Fillen nicht mehr
die symbolische und typologische, sondern die identifizierende Denkwei-
se vorausgesetzt. Da die Reformatoren bestritten, dass das Abendmahl ein
Opfer sei, wurde dies im Gegenzug vom Tridentinischen Konzil bekrif-
tigt; fiir typologische, geschweige denn fiir offene Symbolbeziige hatten
beide Seiten keinen Sinn?>. Erst im Rahmen neuerer 6kumenischer Ge-
spriche wurde, im Hinblick auf Eucharistie und Abendmahl, diese Front-

Jesu Tod und dem, was man vor dem Hintergrund der alttestamentlichen Kultvor-
schriften erwarten konnte —in S. th. II1, q. 46 a. 4 arg. 1/ad 1; II1, q. 46 a. 9 arg. 1/ad
I; 11, q. 46 a. 10 arg. 2/ad 2; I11, q. 47 a. 4 arg. 1/ad 1. Vgl. auch PIERRE YousiF, Ty-
pologie und Eucharistie bei Ephraim dem Syrer und Thomas von Aquin, in: Margot
Schmidt (Hg.), Typus, Symbol, Allegorie bei den 6stlichen Viitern und ihren Paralle-
len im Mittelalter (EichB 4), Regensburg (Pustet) 1982, 75-107.

3 ANSELM VON CANTERBURY, Cur deus homo [, 22. Zum zeitgeschichtlichen
Hintergrund (ohne den Anselms Satisfaktionsbegriff nicht zu verstehen ist) siche
GERD ALTHOFF, Genugtuung (satistactio). Zur Eigenart giitlicher Konfliktbeilegung
im Mittelalter, in: Martin Heinzle (Hg.), Modernes Mittelalter. Neue Bilder einer
populidren Epoche, Frankfurt a.M. (Insel) 1994, 247-265. Eine «kleine kritische Eh-
renrettung» Anselms gibt OrTo HERMANN PESCH, Anselm von Canterbury und die
Lehre von der stellvertretenden Genugtuung Christi. Eine kleine kritische Ehrenret-
tung, in: Acklin Zimmermann/Annen (Hg.), Versohnt (wie Anm. 12), 57-74. — Bei
Thomas wird der Satistaktionsgedanke konsequent der Liebe Christi untergeordnet,
vgl. S.th. 11, q. 48 a. 2.

35 Nur vor dem Hintergrund der identifizierenden Denkweise ist auch verstind-
lich, dass man — was von den Reformatoren zu Recht kritisiert wurde — in der Eucha-
ristiefeier eine Wiederholung des Opfers Jesu Christi sehen konnte. Vgl. zur Kontro-
verse um den Zusammenhang von Opfer und Eucharistie sowie zum erreichten 6ku-
menischen Konsens RUDOLF LAUFEN, Die Eucharistie — Opfer Christi in der Kirche,
in: Weth (Hg.), Kreuz Jesu (wie Anm. 4), 176-196. In der Utrechter Erklirung, dem
offiziellen Griindungsdokument der altkatholischen Kirchengemeinschaft, wird die
Vorstellung einer «Wiederholung» der Opfers Jesu Christi in der Eucharistiefeier aus-
driicklich zuriickgewiesen (Nr. 6), vgl. Statut der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz (IBK), Beiheft zu IKZ 91 (2001) 25-27, hier 26.

110



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

stellung aufgebrochen?®. Eine umfassende dkumenische Reflexion zum
Opferbegriff aber ist bislang ausgeblieben. Im Zuge solch einer Reflexion
wiire auch zu klidren, ob und in welchem Sinn man schlechterdings noch
bereit ist, Jesu Tod als «Opfer» zu bezeichnen.

2.3 Aspekte der neueren Diskussion

Vor allem protestantische Theologinnen und Theologen zeigen sich hier
geneigt, hergebrachte Theorien zu relativieren oder ganz fallenzulassen?’,
So kann man nach Ingolf U. Dalferth «die Lehre vom Opfertod Jesu Chris-
ti zuriickweisen, ohne damit zu bestreiten, dass dieser Tod ein Heilstod sei;
und man kann diese Heilsbedeutung von Jesu Kreuzestod ohne dessen
opfertheologisches Verstindnis vertreten.» Das dogmatische Problem be-
steht nach Dalferth nicht in der Frage, ob Jesu Kreuzestod ein Heilstod
sel — davon gehe theologisches Denken aus. Die Frage sei vielmehr, «ob
dieser Heilstod als Opfertod verstanden werden kann, verstanden werden
muss oder verstanden werden sollte.» Die erste Frage sei eindeutig zu be-
antworten: Dass es maglich sei, Jesu Heilstod als Opfertod zu verstehen,
stehe ausser Frage; das ganze Neue Testament sei schliesslich von der Vor-
stellungswelt des Opfers und Opferkultes durchdrungen. Eindeutig sei aber
auch die Antwort auf die zweite Frage: Von einer Notwendigkeit, Jesu Tod
als Opfertod zu verstehen, konne keine Rede sein. Keine Deutung des To-
des Jesu diirfe fiir sich beanspruchen, das Heil als einzige authentisch zur
Sprache zu bringen, auch nicht das opfertheologische Verstindnis. Und
schliesslich gebe es auch keinen Grund, weshalb man Jesu Tod vorziiglich
auf diese Weise verstehen sollte. Denn wenn man nicht nur darauf achte,
dass die Gedankenwelt des Opfers im Neuen Testament eine Rolle spiele,
sondern wie sie verwendet werde, dann sei zu erkennen, dass «mittels der
Opferkategorie selbst ausgedriickt und gezeigt wird, dass das Opfer als

36 Vgl. Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklirungen der Kommission fiir
Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen Rates der Kirchen, in: DWU 1,
Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck) 21991, 545-585, hier 559f. (= E/8).

37 Es gibt allerdings auch prominente Gegenstimmen; s. Anm. 14. Vgl. auch die
zugespitzte Formulierung bei Karl Barth: Der Zorn Gottes (der das Brennen seiner
Liebe sei) habe in Jesus Christus den Menschen als «Bundesbrecher» dahingerafft,
«wie eben ein Ganzopfer auf dem Altar mit Fleisch, Haut, Knochen, Hufen und Hor-
nern von der Flamme verzehrt wird, als Lohe gen Himmel gefahren und nicht mehr
ist.» KARL BARTH, Die Kirchliche Dogmatik Bd. I'V: Die Lehre von der Versthnung,
Erster Teil, Ziirich (Theologischer Verlag) 1953, 100.

111



Andreas Krebs

Vollzugsweise und als Denkform des Heils iiberholt» sei. Gott selbst habe
das Heil seiner alles neu machenden Nihe bewirkt, deshalb bediirfe es
nicht linger eines Opferkultes. Und weiter: «Er hat es in und durch Jesus
Christus bewirkt, deshalb bedarf es keines soteriologischen Gebrauchs der
Opfervorstellung mehr.»*® Dalferth setzt freilich voraus, dass man Jesus
entweder mit einem Opfer identifizieren oder den Gebrauch der Opferbe-
griffe negieren miisse. Weil das Neue Testament die Opferkategorie sozu-
sagen von innen aufsprenge, so Dalferth, diirfe sie heute mit gutem Recht
aufgegeben werden. Ausser Acht bleibt, dass die offenen Symbolbeziige
des Neuen Testamentes womdoglich auch jenseits der Alternative «Negation
oder Identifikation» verstanden werden konnten.

Auf eigentiimliche Weise gilt das auch fiir die Opfertheorie René
Girards, die wiihrend der letzten Jahrzehnte besonders in der romisch-
katholischen Theologie rezipiert worden ist?: Sie identifiziert Jesus mit
einem Opfer, um dieses gerade dadurch zu negieren. Nach Girard neigen
Menschen, die eng zusammenleben, zu einem «mimetischen» Verhal-
ten; das heisst: Der eine ahmt den anderen nach, die eine begehrt zu sein
und zu haben, was die andere ist und besitzt. Dabei kommt es unvermeid-
lich zu Konkurrenz und Auseinandersetzung. Diese «mimetische Riva-
litédt» ist fiir Girard «die Hauptquelle zwischenmenschlicher Gewalt»4°.
Sie eskaliert, sobald eine ganze Gruppe, wiederum durch gegenseitige
Nachahmung, davon erfasst wird — bis dahin, dass die Gewalt sich von
threm Ausgangspunkt 16st und jeder die Gewalt des andern imitiert. An
diesem Punkt, den Girard als «mimetische Krise» bezeichnet, kann sich
die Gemeinschaft nur noch erhalten, indem sie willkiirlich einen Siin-
denbock wiihlt. An ihm kann sich die Gewalt austoben, und weil der aus
jeder Gemeinschaft ausgegrenzte Stindenbock seinerseits keine mimeti-

3 INGOLF U. DALFERTH, Art. Opfer VI: Dogmatik, in: TRE XXV, Berlin (de
Gruyter) 1995, 286-293, hier 291f.; Hervorh. i. Orig. Vgl. auch DERS., Die soteriolo-
gische Relevanz der Kategorie des Opfers. Dogmatische Erwigungen im Anschluss
an die gegenwiirtige exegetische Diskussion, in: JBTh 6 (1991) 173—-194.

3 Exemplarisch zu nennen sind hier RAYMUND SCHWAGER, Der wunderbare
Tausch. Zur Geschichte und Deutung der Erlosungslehre, Miinchen (Kosel) 1986;
DERS., Jesus im Heilsdrama. Entwurf einer biblischen Erlosungslehre (IThS 29), Inns-
bruck, Wien (Tyrolia) 1990; WOLFGANG PALAVER, René Girards mimetische Theorie
im Kontext kulturtheoretischer und gesellschaftspolitischer Fragen (Beitrige zur mi-
metischen Theorie 6), Miinster (LIT) 2003; GEOrRG BAUDLER, Gewalt in den Weltre-
ligionen, Darmstadt (WBG) 2005.

40 RENE GIRARD, Ich sah den Satan vom Himmel fallen wie einen Blitz. Eine
kritische Apologie des Christentums, Miinchen (Hanser) 2002, 26.

112



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

sche Gewalt (in Form von Rache) mehr auslosen kann, kommt die Eska-
lation an ein Ende. Die Gemeinschaft «findet zur totalen Solidaritiit zu-
riick» — «und zwar auf Kosten eines Opfers»*!. In traditionellen Kultu-
ren, so Girard, priasentieren «sdmtliche Institutionen — Bestattung, Hei-
rat, Jagd, Viehzucht, Ubergangsriten usw. — sich ihrer Struktur nach als
«mimetische Krise> [...], nach deren Beendigung ein Opfer dargebracht
wird»42, Erst das Judentum setze sich hiervon ab: In der Gestalt des Got-
tesknechtes begegne uns zum ersten Mal eine umgekehrte Blickrich-
tung, welche die Sicht des Opfers einnehme, um dessen Unschuld und
die Schuld der Opfernden wahrnehmbar zu machen®3. Diese Umkehrung
kulminiere in Jesu Tod: Als der schlechthin Schuldlose sei Jesus «der
einzige Mensch auf Erden, der der Gewalt und ihren Werken nichts
verdankt»**. Indem gerade er zum Opfer mimetischer Gewalt werde,
sterbe er «gegen alle Opferakte [...], damit es liberhaupt keine Opferakte
mehr gebe»*. Jesus stehe fiir die Liebe, die jede Gewalt, auch ihre Ent-
ladung im Opfer, fiir immer beende. «Seinen Bruder vollkommen lieben,
die gewalttiitige Mimesis der Doppelgingerbeziechung aufgeben», so
Girard, «dies braucht es, so sagen uns die Evangelien, um der Gewalt zu
entgehen.»*¢ Der christliche Riickfall in Opfervorstellungen, der erst-
mals im Hebrierbrief zu beobachten sei, miisse heute, nach dem Ende
des «historischen» Christentums, endgiiltig iiberwunden werden#’. — At-
traktiv ist Girards Theorie wohl nicht zuletzt deshalb, weil sie die Opfer-
Identifikation Jesu mit der Opfer-Negation verbindet: Jesus wird mit ei-
nem Opfer gleichgesetzt, um es auf diese Weise fiir immer zu verwerfen.
Allerdings wirkt Girards monokausale Herleitung des Opfers aus dem
Siindenbockmechanismus oft gewollt, zumal ja ausgerechnet der alttes-
tamentliche «Siindenbock» gar nicht im eigentlichen Sinn als Opfer zu
betrachten ist. So ist Girards These bei Religionshistorikerinnen und
-historikern insgesamt auf wenig Zustimmung gestossen. Aus theologi-
scher Sicht bleibt zudem unbefriedigend, dass die neutestamentliche

' RENE GIRARD, Das Ende der Gewalt. Analyse des Menschheitsverhingnisses,
Freiburg i. Br. (Herder) 2009, 50.
2 A.a.0. 108.
B A0, 198.
4 Aa0., 268.
5 A.a.0., 265.
4 A.a.0., 270.
7 A.a.0., 291.

113



Andreas Krebs

Symbolsprache des Opfers nach Girard — ebenso wie nach Dalferth —
keine positive Bedeutung mehr besitzen kann*®.

Arnold Angenendt hat sich deshalb unlingst fiir die theologische Re-
zeption einer vielschichtigeren Opfertheorie starkgemacht, die von dem
Altphilologen Walter Burkert entwickelt wurde. Nach Burkert miissen die
«Grundtypen der Opferrituale» aus konflikthaften «Grundsituationen des
frithen Menschen» entstanden sein, die durch Rituale produktiv bearbeitet
wurden®. Ein zentraler Konflikt ergibt sich dabei aus der Erfahrung, dass
der Mensch téten muss, um leben zu konnen. Burkert prigt dafiir das
Schlagwort: «Leben um Leben»?. Das Toten um des Lebens willen aber,
etwa beim Schlachten eines Tieres, ist grausam; und im Erschrecken iiber
diese Grausamkeit hat das Opfer seinen Ursprung — so Burkerts These.
Denn die gewaltsame Totung des Tieres verlange nach einem Ausgleich.
Deshalb werde das Geschehen eingebettet in ein Opferritual und bei-
spielsweise das Fleisch verzehrt, aber das Blut als Lebenstriger an die
Gotter (oder Gott) zuriickgegeben. In Israel und der gesamten antiken
Welt habe es darum noch lange als undenkbar gegolten, Tiere ausserhalb
des Opferrituals zu schlachten (vgl. Lev 17,3—4). Das Opfer wire demnach
ein Versuch, das Paradox des «Leben um Leben» in einen menschlich-
gottlichen Ausgleich einzubetten und damit zu bewiltigen. Das Paradox
wird im Ritual, so Burkert, «fixiert, ausgespielt und verallgemeinert: was

48 Dies gilt wohl selbst fiir die spidten Texte GIRARDS, in denen er sich —im Dialog
mit dem réomisch-katholischen Dogmatiker RAYMUND SCHWAGER — einem sakrifizi-
ellen Verstidndnis des Todes Jesu angendhert hat; sieche dazu JAcoB NORDHOFEN, Op-
fer (wie Anm. 10), 169-177. — Mir geht es hier nur um Girards Grundidee; doch sollte
nicht unerwihnt bleiben, dass — auch abgesehen vom bereits erwihnten Stindenbock-
Ritual — viele Annahmen Girards einer genaueren empirischen Uberpriifung nicht
standhalten: Die Erzidhlung vom Gott etwa, der selbst an die Stelle des Opfers tritt,
findet sich in vielen Religionen und keineswegs allein im Christentum; zudem kommt
es nicht nur in Judentum und Christentum, sondern in fast allen Religion und Kulturen
zur Kritik am (blutigen) Opferkult; so wandten sich etwa, um nur ein Beispiel zu
nennen, die Anhidngerinnen und Anhinger Buddhas entschieden gegen die vedischen
Tieropfer. Einen Uberblick iiber religionsgeschichtliche, theologische und begriffli-
che Einwiinde gibt ARNOLD ANGENENDT, Die Revolution des geistigen Opfers. Blut -
Siindenbock — Eucharistie, Freiburg i.Br. (Herder) 2011, 81-96.

49 WALTER BURKERT, Opfertypen und antike Gesellschaftsstruktur, in: Gunther
Stephenson (Hg.), Der Religionswandel unserer Zeit im Spiegel der Religionswissen-
schaft, Darmstadt (WBG) 1976, 168-186, hier 172.

50 WALTER BURKERT, Anthropologie des religiosen Opfers. Die Sakralisierung
der Gewalt, Miinchen (Carl Friedrich von Siemens Stiftung) 1987, 35.

114



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

bestehen und gelten soll, muss durchs Opfer durchgegangen sein, das den
Abgrund des Nichts aufreisst und wieder schliesst»*!. Das Opfer steht so
im Dienst der Zivilisierung und Selbstkultivierung des Menschen. In die-
sem Prozess wird ein weiterer Schritt getan, wo mit der Zeit die Grausam-
keit des Opferrituals ihrerseits zum Gegenstand der Kritik wird. Im Ge-
folge solcher Kritik iibertrigt man das Opfer nunmehr vom realen Vollzug
auf den geistigen und moralischen Bereich: Nicht mehr das Tier soll geop-
fert werden, sondern die eigenen Wiinsche und Interessen. An die Stelle
des blutigen Rituals tritt eine moralische Haltung, nimlich die Bereit-
schaft, dusserstenfalls sogar das eigene Leben fiir die Gemeinschaft preis-
zugeben. Darin liegt nach Burkert auch der Sinn der christlichen Opfer-
theologie: Sie reflektiere das «freiwillige, stellvertretende Sterben, damit
die anderen leben»32, Das ist nun genau der Punkt, an dem Angenendt
ansetzt: Er mochte die christliche Opfertheologie als hochentwickelte
Form dieser «Vergeistigung» des Opfers verstanden wissen®, Wichtig
scheint mir an diesem Ansatz, dass er das Dilemma der Opfertheologie
zwischen Identifikation und Negation durchbricht: Jesu Tod muss nicht
mehr mit einem Opfer gleichgesetzt werden; man braucht die Opfersym-
bolik aber auch nicht linger zu negieren. Vielmehr hat Jesus Christus die
Wirklichkeit des Opfers «vergeistigt» oder transformiert. Freilich ldsst
Angenendt weitgehend offen, wie diese Transformation theologisch zu
deuten ist. Geht es bloss um eine Internalisierung oder Sublimierung des
«Leben um Leben», wie Burkert nahelegt? Oder muss nicht doch, aus
christlicher Sicht, noch mehr im Spiel sein?

3. Leben durch den Tod hindurch

Was hier als «vergeistigte» Form des Opfers gesehen wird — Leben fiir
andere bis hin zur Bereitschaft, auch fiir andere zu sterben —, hat man in
einem bestimmten Diskussionsstrang der neueren Theologie in den Kon-

5l WALTER BURKERT, Homo necans. Intétpretationen altgriechischer Opferriten
und Mythen (RVV 32), Berlin (de Gruyter) 1972, 49.

52 WALTER BURKERT, Anthropologie (wie Anm. 50), 35.

53 ARNOLD ANGENENDT, Revolution (wie Anm. 48), 119-133.

115



Andreas Krebs

text des Begriffes «Pro-Existenz» gestellt®. Gemeint ist damit, wie der
romisch-katholische Exeget Heinz Schiirmann schreibt, «ein sehr radika-
les («<wurzelhaftes>), sich entdusserndes <dusserstes> Verhalten, das in sol-
cher Radikalitit erst sichtbar wurde im Verhalten Jesu» — in einer Liebe,
die sich eben nicht nur als sogenanntes Wohlwollen, sondern im Kreuz als
Selbsthingabe offenbarte. «Jesus lebte «pro-existent> als «der Mensch fiir
die anderen> (Karl Barth) — von sich weg. Damit ist er aber das Gleichnis
und der Reprisentant Gottes, der ja doch «die Liebe> ist (1Joh 4,8.16), der
<Gott fiir uns> (R6m 8,13).»¢ Der Jesuit Xavier Léon-Dufour, gleichfalls
Exeget, fiihrt dieses pro-existente Leben und Sterben Jesu auf ein Grund-
paradox zuriick, das zugleich konstitutiv ist fiir die christliche Existenz:
das Grundparadox vom «Leben durch den Tod hindurch.» Nach Léon-
Dufour kommt es pointiert in einem Jesuswort zum Ausdruck, das in den
Evangelien insgesamt sechs Mal iiberliefert ist (Mt 10,39; Mt 16,25;
Mk 8,35; Lk 9,24; Lk 17,33; Joh 12,25); es sei hochstwahrscheinlich au-
thentisch und habe in seiner urspriinglichen Gestalt gelautet: «Wer seine
Existenz [psyché] bewahren will, wird sie verlieren; wer seine Existenz
[psyché] verliert, wird sie bewahren.»7

Wie Léon-Dufour ausfiihrt, fordert dieses Wort in seinem «histori-
schen» Kontext dazu auf, «sich von der eigenen Existenz ebenso zu ldsen,
wie Jesus es zu tun bereit ist, um seiner eigenen Sendung treu zu bleiben:
der Sendung, unermiidlich die Herrschaft des Gottes der Liebe auszuru-
fen, und dies in Sanftmut und Frieden»%8. Diese Treue bis zum Aussersten

34 Der Begriff wurde wohl erstmals von Werner Schmauch verwendet —- WERNER
ScHMAUCH, Koexistenz? Proexistenz! [Evangelische Zeitstimmen 20], Hamburg
(Reich) 1964 — und hat dann vor allem im Gefolge von Heinz Schiirmann (s. Anm. 55)
eine breitere Rezeption erfahren; vgl. fiir einen Uberblick auch CHRISTOPH NIEMAND,
Jesus und sein Weg zum Kreuz. Ein historisch-rekonstruktives und theologisches
Modellbild, Stuttgart (Kohlhammer) 2007, 91-97.

35 HEeiNz ScHURMANN, «Pro-Existenz» als christologischer Grundbegriff, in:
ders., Jesu Tod — unser Leben. Ein Versuch zu verstehen, in: ders., Jesus. Gestalt und
Geheimnis, hg. von Klaus Scholtissek, Paderborn (Bonifatius) 1994, 268-315, hier
289. Schiirmann bezieht sich — ohne den genauen Ort hier anzugeben — auf BARTH,
Die Kirchliche Dogmatik [V/1 (wie Anm. 37), 232-238. 251-277.

56 SCHURMANN, Jesu Tod (wie Anm. 55), 268.

57 X aviER LEON-DUFOUR, Als der Tod seinen Schrecken verlor. Die Auseinan-
dersetzung mit dem Tod Jesu und die Deutung des Paulus. Ein Befund [Face i la mort
Jésus et Paul, 1979], Olten (Walter) 1981, 66 und 68. Vgl. SCHURMANN, Jesu Tod (wie
Anm. 56), 269.

58 LEON-DUFOUR, Als der Tod, 69.

116



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

gibt der Uberzeugung Ausdruck, dass die eigene Existenz nicht selbstver-
dankt, sondern von einem anderen entgegengenommen ist. Dann aber ha-
be ich sie nicht als Eigentum, und wenn ich sie — im Wunsch, sie zu erhal-
ten — gegen ihren Ursprung wende, ist sie schon verloren. Dieses Existenz-
verstindnis wird nach Léon-Dufour durch die Q-Tradition und ihre Re-
zeption bei den Synoptikern in einen Kontext der eschatologischen Zuspit-
zung gestellt: Die Selbstverleugnung im Angesicht der Verfolgung wird
zur stiandigen Bereitschaft, sich mit Blick auf den bevorstehenden Tag des
Menschensohns fiir den Herrn zu entscheiden. Das Johannesevangelium
schliesslich begreift diese Struktur als Tiefendimension der Gegenwart:
Nicht nur zur Zeit Jesu von Nazareth, nicht nur in der Spannung der End-
zeiterwartung, sondern zu jeder Zeit ist die Jiingerin vor die Entscheidung
gestellt, ob sie ihre Existenz auf eine bestimmte Weise fiihrt oder nicht.
Ich kann meine Existenz als meine eigene betrachten, an ihr hiingen, sie
um jeden Preis bewahren wollen wie ein Eigentum, das allein von mir
abhingt. Dann aber rinnt sie mir durch die Finger wie Wasser, weil ich die
Quelle des Lebens selbst nicht fassen kann. Wenn ich mich dagegen, so
Léon-Dufour, «an dieser Existenz nicht festklammere, wenn ich ihren
Verlust hinnehme, wenn ich sie loslasse, wenn ich das Gesetz des Todes
annehme [...], dann hélt sie [die Existenz] sich durch fiir immer und ist
Symbol fiir das ewige Leben, das in der Tat mit ihr schon anbricht. Dann
wird [...] das Weizenkorn, das in die Erde fillt und stirbt, reiche Frucht
bringen [Joh 12,24].»% Durch sein eigenes Leben, das ans Kreuz fiihrt,
aber dort nicht endet, zeigt Jesus, «wie die Gegenwart des Lebens durch
ein Verhalten fruchtbar wird, das sich mit dem Tod verbindet: darin liegt
das Paradoxe der Existenz. Die Gegenwart des Menschen ist <Ekstase»,
stindiges Aus-sich-Heraustreten; so erkenne ich, dass meine Existenz we-
niger meine eigene ist als die seine; sie ist unaufhorliche Hingabe.»6!

Das Leben als Gabe, die ihrerseits Hingabe fordert: Auch Paul Ricceur
hat in seiner kritischen Auseinandersetzung mit der Theologie des Opfers
diesen Gedanken aufgegriffen. In spiten, kurz vor seinem Tod verfassten
Notizen, in denen er unter anderem an Léon-Dufour ankniipft62, deutet

¥ A.a.0., 73f.

0 A.a.0., 75.

61 A.a.0., 77

%2 PauL RIC®UR, Lebendig bis in den Tod. Fragmente aus dem Nachlass [Vivant
jusqu’a la mort, 2007], Franzdsisch-Deutsch, mit einem Vorwort von Olivier Abel und
einem Nachwort von Catherine Goldstein, iibers. und hg. von Alexander Chucholow-
ski, Hamburg (Meiner) 2011. Das Thema «Gabe» ist auch zuvor schon in den Schrif-

117



Andreas Krebs

Ricceur das Wort vom Retten und Verlieren nicht zuletzt mit Blick auf das
eigene, niher riickende Sterben: Wer noch angesichts des Todes seine
Existenz bewahren will, der klammert sich an eine ich-hafte Projektion;
und mit ihr wird er auch sich selbst unausweichlich verlieren. Wer hinge-
gen seine Existenz aufgibt, wer wie Jesus ganz fiir andere da ist; wer bereit
ist, noch im Anblick des Todes aus sich herauszugehen und zu bejahen,
dass das Uberleben nicht mir, sondern den anderen gehort — der findet sich
bereits in der Sorge Gottes aufgehoben®?. Denn ich bin nicht aus mir, son-
dern habe mich empfangen. Nicht nur dies und das, sondern alles, auch
mein Sein, ist Gabe. Das aber ist als vermeintlicher Besitz schon verloren;
nur in der Hingabe wird es bewahrt.

Diese Hingabe verwirklicht sich im Leben als Dienst am anderen —
und im Sterben als Sterben fiir andere. Nach Ricceur kommt dies gerade
in der Geste des letzten Mahls zum Ausdruck®*: Jesus stirbt fiir uns, wie
er fiir uns gelebt hat, damit wir aus ihm leben konnen. Jesus verbindet den
Dienst am anderen mit seinem Sterben durch die Teilhabe am Mahl, das,
wie Ricceur notiert, «den Menschen des Todes mit der in der Gemeinde
versammelten Menge der Uberlebenden verbindet»%5. Warum aber hat Je-

ten Ricceurs zu zunehmender Prominenz gelangt; vgl. PAuL Ric@®ur, Das Selbst als
ein Anderer [Soi-méme comme un autre, 1990], {ibers. von Thomas Bedorf/Birgit
Schaaff, Miinchen (Fink) 1996, sowie DERS., Liebe und Gerechtigkeit [Amour et jus-
tice], mit einer deutschen Paralleliibersetzung von Matthias Raden, hg. von Oswald
Bayer, Tiibingen (Mohr) 1990.

63 RicUR, Lebendig (wie Anm. 62), 71. Vgl. DERS., Kritik und Glaube. Ein Ge-
spriach mit Frangois Azouvi und Marc de Launay, aus dem Franz. von Hans-Jorg
Ehni, Freiburg (Alber) 2009, 212f.

¢4 Vgl. dazu (mit Blick auf Lévinas, Derrida und Marion und aus Sicht eines ro-
misch-katholischen Theologen) JoseF WoHLMUTH, «Mein Leib, der fiir euch gegebe-
ne» (Lk 22,19): Eucharistie — Gabe des Todes Jesu jenseits der Okonomie, in: Veroni-
ka Hoffmann (Hg.), Die Gabe. Ein «Urwort» der Theologie?, Frankfurta.M.(Lembeck)
2009, 55-72, sowie (aus evangelischer Sicht) PHILIPP STOELLGER, Von realer Gegen-
wart im Abendmahl. Paradoxien der Gabe der Gegenwart und der Gegenwart der
Gabe, oder: «Materialitiit, Prisenz, Ereignis», in: a.a.0., 73-98. Okumenische An-
schlussmoglichkeiten im Sinne eines gabentheologischen Eucharistieverstindnisses
eroffnet auch die Bochumer Antrittsvorlesung der evangelischen Theologin MAGDA-
LENE L. FRETTLOH, «Und ... hochst anmutig sei das Danken», in: NZSTh 47 (2005)
198-225. Zur Einordnung der Probleme der Opfertheologie in den Gabe-Diskurs
siche MARTIN M. LINTNER, Eine Ethik des Schenkens. Von einer anthropologischen
zu einer theologisch-ethischen Deutung der Gabe und ihrer Aporien, Miinster (LIT)
2006, 283-324.

65 RIC(EUR, Lebendig (wie Anm. 62), 79.

118



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

sus das nicht ausdriicklich gesagt? «Er wusste es vielleicht gar nicht»,
vermutet Ricceur; denn «er hat es gelebt in der eucharistischen Geste,
welche die Immanenz des Todes mit dessen gemeinschaftlichem Jenseits
verbindet.»%

Gerade bei Ricceur zeigt sich dabei allerdings auch eine Schwierig-
keit des «Pro-Existenz»-Begriffes: Wo dieser zum alleinigen Bezugs-
punkt christologischen Denkens wird, lduft er Gefahr, Jesu Leben und
Sterben «fiir andere» auf eine ethische Haltung zu reduzieren — eben im
Sinne von Burkerts «vergeistigtem» Opfer, welches das «Leben um Le-
ben» internalisiert und moralisiert, aber nicht iiberwindet. Durchaus
symptomatisch erscheint mir daher, dass fiir Ricceur Jesu Tod letztlich
bloss die Folge seiner Lebenshaltung ist; zur Realitiit der Auferstehung
hingegen — jenseits einer Hegelschen «Auferstehung in die christliche
Gemeinde»®7 — verhiilt Ricceur sich agnostisch®. Dabei geriit, aus theo-
logischer Sicht, sowohl der Ernst des Kreuzes als auch die Radikalitiit
der Wende aus dem Blick, welche Gott herbeifiihrt, indem er Jesus auf-
erweckt. Denn das Kreuz als solches ist eben keine Bestitigung des
«geistigen Opfers», des pro-existenten Lebens fiir andere. Drastischer
als in Jesu entwiirdigender Hinrichtung kann man das vollstindige
Scheitern der pro-existenten Lebenshaltung kaum demonstrieren. Der
Foltertod negiert, was Jesus gelebt, und damit eben auch, was er fiir an-
dere gelebt hat. In ihrer disproportionalen Grausamkeit konterkariert die
Kreuzigung auch jeden Sinn, der Jesu Sterben fiir irgendjemanden haben
konnte. Das Kreuz zerstort restlos alle Hoffnungen, die mit Jesus ver-
bunden waren. — Erst wenn dies mit schonungslosem Realismus festge-
halten ist, kann auch die Umwiilzung erahnt werden, die aus der Erfah-
rung kommt: «Der Herr ist wahrhaftig auferstanden» (Lk 24,34)! Gott
sagt Nein zur Negation des Kreuzes. Jesus ersteht von den Toten, an ihm
vollzieht sich der Beginn der neuen Schopfung. Es ist dieser endgiiltige
Sieg iiber den Tod, durch den Jesu Pro-Existenz mehr wird als eine mo-
ralische oder vielleicht heroische Lebenshaltung — und die eucharistische

% A.a.0., 78: «Il ne I'a peut-étre pas su; il 'avait vécu dans le geste eucharistique
qui joint 'immanence de la mort et son au-deld communautaire.» Ich gebe hier meine
eigene Ubersetzung; vgl. dagegen die Ubertragung a.a.O., 79.

67 Ricceur verwendet — «unter dem Druck des Philosophen in mir» — ausdriick-
lich diesen Begriff: Ric®UR, Kritik (wie Anm.63), 212f. 208.

68 Ricceur bezeichnet im oben zitierten Gesprich das leere Grab als «Leerstelle»
und die Auferstehung als «Ereignis», eine «Peripetie» oder «Wende», iiber die nichts
8ewusst werden konne (a.a.O., 210).

119



Andreas Krebs

Geste mehr als eine harmonisierende Umdeutung des bevorstehenden
Todes, die doch bloss Verharmlosung wiire. Erst am Auferstandenen er-
weist sich das Opfer-Sein Jesu als Uberwindung und Verwandlung jeder
Opferlogik, die sich in der eucharistischen Geste zur Gabe transformiert
(Lk 24,30f.).

Ohne Gottes rettenden Eingriff und ohne Auferweckung, also durch
blosse Moralisierung, wire diese Transformation nicht zu «leisten.» Denn
das Gesetz des «Leben um Leben» ist brutal; jeder Versuch einer bruch-
losen Vermittlung mit dem Begriff der «Gabe» muss daran scheitern. Bur-
kert kann plausibel machen, dass die Opferpraxis eben im Schrecken iiber
diese brutale Wirklichkeit ihren Ursprung hat®. Die neutestamentliche
Bildsprache bezieht nun, wo sie die Opferpraxis aufgreift, die verstdrende
Erfahrung des «Leben um Leben» auf Jesu Tod”. Verstiinde man das al-
lerdings im Sinn einer Gleichsetzung oder Identifikation, wiirde das «Le-
ben um Leben» in seiner heillosen Ambivalenz nur fortgeschrieben. Und
auch die Rede von einer blossen «Vergeistigung» — als Verinnerlichung
des dusseren Zwangs — bleibt dieser Ambivalenz verhaftet’!. Niemals
kann die Opferpraxis den Sinn von Jesu Leben und Tod aufzeigen, wie die
identifizierende Denkweise nahezulegen scheint’?; es ist vielmehr umge-
kehrt: Jesu Leben und Tod und Gottes schlussendliches Nein zu diesem
Tod — das ist es, was auch der ambivalenten Wirklichkeit, die sich im
Opfer ausdriickt, einen rettenden Sinn verleiht. Die Auferstehung Jesu
bricht das «LL.eben um Leben» auf; sie ist der Beginn einer neuen Schop-
fung, eines neuen Lebens, das kein Opfer mehr kennt, sondern nur noch
zwangloses Geben und Empfangen.

69 Zu Recht bemerkt Sigrid Brandt im Widerspruch gegen gabetheoretische Ver-
harmlosungen des Opferbegriffs: «Das Opfer ist von der Gabe durch einen Arten-
sprung, durch eine metabasis eis allo genos unterschieden»; vgl. SIGRID BRANDT, War
Jesu Tod ein Opfer?, in: Weth (Hg.), Kreuz Jesu (wie Anm. 4), 6476, hier 68.

0 Vgl. NEGEL, Opfer (wie Anm. 20), 548-575.

7' Darum kann Angenendt auch nicht hinlinglich deutlich machen, wie sich eine
christliche «Opferbereitschaft» — wie sie etwa in der Pardnese Rom 12,1 vor Augen
gefiihrt wird — von einer Aufforderung zur Selbstviktimisierung unterscheidet. Vgl.
dazu BrRaNDT, Jesu Tod (wie Anm. 69), 73f.

2 Ich bezweifle deshalb, dass die opferbezogenen Redeweisen dazu dienen sol-
len, «Jesu Leben und Sterben verstindlicher zu machen», und sei es als «Uberbietung
und Ablosung»; vgl. RUBEN ZIMMERMANN, Die neutestamentliche Deutung des To-
des Jesu als Opfer. Zur christologischen Koinzidenz von Opfertheologie und Opfer-
kritik, in: KuD 51 (2005) 72-99, hier 90f.

120



Leben durch den Tod hindurch. Zur Symbolik des Opfers

Einstweilen freilich besteht das Gesetz des «Leben um Leben» noch
fort. Deshalb kénnen wir nicht einfach aufhoren, von dieser Realitiit — von
Schmerz, Grausamkeit und Tod — zu sprechen. Christinnen und Christen
Jedoch ist aufgetragen, diese Wirklichkeit unbeirrbar auf das radikal
transformatorische Ereignis der Auferstehung zu beziehen. Und es handelt
sich eben um diese Beziehung, die sachgemiiss nur in andeutungsweiser,
nichtwortlicher, nie ausdeutbarer — kurz: symbolischer Rede auszudrii-
- cken ist. Nicht als Idol, sondern allein als Symbol kann darum das Bild des
«Opfers» auf die geheimnisvolle Verwandlung des «Leben um Leben» in
eine Seinsweise hindeuten, die sich als Gabe empfingt und als Hingabe
weiterschenkt — und gerade so, aller Todesmacht zum Trotz, bereits am
neuen Leben teilhat. In der Feier der Eucharistie werden auch wir in diese
Verwandlung einbezogen.

Andreas Krebs (geb. 1976 in Trier D), Prof. Dr. phil.

1996-2010 Studium der evangelischen und altkatholischen Theologie
(Kirchliches Examen), Philosophie, Germanistik (Staatsexamen) und Ma-
thematik (M. Sc.) an den Universitditen Bonn, Hagen, Oxford und Trier, 2006
Promotion zum Dr. phil. an der Universitdt Trier. 2006-2009 Studienrefe-
rendar und Studienrat in Hennef (bei Bonn) und Trier, 2009-2011 Wissen-
schaftlicher Mitarbeiter am Alt-Katholischen Seminar der Universitit Bonn.
Seit 2011 Assistenzprofessor am Departement fiir Christkatholische Theolo-
gie der Theologischen Fakultdt der Universitit Bern.

Adresse: Landoltstrasse 81, CH-3007 Bern, Schweiz.
E-Mail: andreas.krebs@theol.unibe.ch.

English Summary

While the New Testament dynamically established polyvalent symbolical refer-
ences between different ideas of sacrifice, the death of Jesus and the last supper,
these references were extended, intensified and stabilised from patristic times on.
No later than in the Middle Ages, Jesus’ death — and, with certain qualifications,
the eucharist — was finally identified with a sacrifice. Such language of identifica-
tion is still displayed in current theological debates, be it in agreement or rebuttal.
This article attempts to develop a new perspective by deconstructing static theo-
logical conceptions and sketching the potential for critically regaining the idea of
sacrifice not as an «idol», but as a symbol.

121



	Leben durch den Tod hindurch : zur Symbolik des Opfers

