
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 103 (2013)

Heft: 1-2

Artikel: Die Eucharistie als gedenkende Gegenwart des Heil schenkenden
Gottes : Erwägungen anhand der deutschen altkatholischen
Eucharistiegebete

Autor: Rohmann, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Eucharistie als gedenkende Gegenwart
des Heil schenkenden Gottes.
Erwägungen anhand der deutschen altkatholischen
Eucharistiegebete

Klaus Rohmann

Zu Beginn seiner Darstellung des griechisch-patristischen Eucharistieglaubens

im «Handbuch der Dogmengeschichte» stellt Johannes Betz fest,
auch in dieser Periode halte eine enge Verquickung von Theologie und

Liturgie an, ja, sie mache einen Grundzug der Theologie aus. «Die Theologie

stellt sich weithin als Erhellung und Kommentierung der Liturgie
dar, diese ist immer auch kultisch umgesetzte und angewandte Theologie.»1
Was der griechischen Patristik recht war, soll uns im Folgenden billig sein.

Wir sichten methodisch zunächst die Eucharistiegebete der deutschen
altkatholischen Kirche. Wir erhoffen, dass sich dabei eine Entsprechung
zwischen der lex orandi und der lex credendi erweist.

1. Das Gedenken des Heilsangebotes und des Heilsbringers

1.1 Die anamnetische Präsenz Christi

Der Teil des Altarbuches der deutschen altkatholischen Kirche, der die
Eucharistiegebete enthält, bekam auf einer Titelseite das Motto «Tut dies

zu meinem Gedächtnis», ein Teilzitat aus dem paulinischen Einsetzungsbericht2.

Die Eucharistiegebete sind mithin unter das Leitmotiv des

lobpreisenden Gedenkens gestellt. Gemeint ist damit das biblische zikkärön
bzw. die anamnesis. Diese aber meinen keineswegs blosse (intentionale)
Erinnerung, sondern Vergegenwärtigung. Vergegenwärtigt aber werden
nicht nur die Heilsereignisse, wie oftmals gesagt, sondern auch die Personen,

die das Heil gewirkt haben und anbieten. Dies gilt zunächst einmal
von Christus.

Im Zentrum des Gedächtnisses steht in allen Eucharistiegebeten
Christus. Geht es doch um seinen Wiederholungsbefehl: «Tut dies zu mei-

1 Johannes Betz, Eucharistie. In der Schrift und Patristik (HDG IV/4a), Freiburg

i.Br. (Herder) 1979, 54.
2 IKor 11,23-25.

i

80 IKZ 103 (2013) Seiten 80-99



Die Eucharistie als gedenkende Gegenwart des Heil schenkenden Gottes

nem Gedächtnis.» Dabei erscheint Christus auch als Subjekt, also als
Handelnder: «In seinem Leiden hat er die Hände ausgebreitet [...] Er hat sich

freiwillig Todesqualen überliefert, um den Tod zu entmachten, die Fesseln

des Bösen zu sprengen, die Brutstätten des Verderbens zu zertreten, die
Gerechten ins Licht zu stellen, das Unheil in die Schranken zu weisen und
die Auferstehung wahr zu machen.»3 Die Verknüpfung von vergangenem
Geschehen und Gegenwart, ja mit der jeweiligen Gegenwart zeigt sich in
der folgenden Formulierung: «Für uns gibt er sich hin als reines und
heiliges Opfer. Er schenkt sich uns als das heilige Brot des ewigen Lebens
und im Kelch unseres immerwährenden Heiles.»4 Wenn «immerwährend»

nicht nur «zu allen Zeiten» meint, sondern - im Satz parallel zur
Kennzeichnung des Brotes - synonym mit «ewig» steht, ist gar eine Zeit-
losigkeit des Heils anvisiert, in die das geschichtlich gewirkte Heil hineinträgt.

Problematisch ist freilich die Bitte in einem anderen Eucharistiegebet:

«Schau herab auf Christus, der sich mit Leib und Blut hingibt.»5 Hier
wird anscheinend von einem (neuen) Opfer Christi in der Ewigkeit gesprochen

und die Tat Jesu in der Geschichte, der Tod unter Pontius Pilatus,
entwertet. Korrekter heisst es anderswo: «Er bringt sein einziges,
vollkommenes Opfer für uns vor dein Angesicht.»6

Nicht nur des Todes und der Auferstehung Jesu wird lobpreisend
gedacht, sondern auch seiner Geburt: «Er nahm Wohnung im Mutterleib, hat

Fleisch angenommen und wurde als dein Sohn geoffenbart, geboren aus

Heiligem Geist und einem jungfräulichen Menschen.»7 Bemerkenswert
ist, dass auch die Inkarnation ein aktives Geschehen des Sohnes ist, wie
auch der Tod nicht etwas ist, das einfach Jesus zugefügt wird. Nicht nur
die Inkarnation und das Kreuz sind heilswirksam, sondern das ganze
Leben Jesu - so z.B.: «In seiner Empfindsamkeit für das Schwache und in
seinem Einsatz für die Rechtlosen verschmolzen die alten Rollen von
Mann und Frau zu einer einigenden Kraft: der Liebe. Auf Unrecht antwor-

3 Eucharistiegebet I (nach der sog. «Traditio Apostolica», c. 4)., in: Die Feier der
Eucharistie im Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland, für den

gottesdienstlichen Gebrauch erarbeitet durch die liturgische Kommission und herausgegeben

durch Bischof und Synodalvertretung, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag)
2006. Die Zitate verstehen sich exemplarisch.

4 Eucharistiegebet II (nach der I. Messordnung von Adolf Thürlings).
5 Eucharistiegebet IV.
6 Eucharistiegebet III (Eucharistiegebet der Utrechter Union).
7 Eucharistiegebet I. In der lateinischen Version von trad. ap. 4 steht: «ex

uirgine/aus... der Jungfrau».

81



Klaus Rohmann

tete er mit Vergebung, auf Krankheit mit Heilung, auf Verzweiflung mit
Hoffnung, auf Spott mit Würde.»8 Darin steckt die Hoffnung, dass wir
heute von ihm Ähnliches erfahren dürfen.

1.2 Die anamnetische Präsenz des Vaters

In den Eucharistiegebeten wird freilich nicht nur des Sohnes gedacht,
sondern auch des Vaters. Ja, er ist das eigentliche Subjekt der Eucharistie.
Ausschliesslich er wird direkt angesprochen, nicht Christus. Dieser ist der
Mittler: «Wir sagen dir Dank, Gott, durch deinen geliebten Sohn Jesus

Christus.» Der Vater ist Ursprung der Schöpfungswirklichkeit, und er ist
der, welcher die Erlösung in Gang gesetzt hat: «Du hast ihn gesandt in der

Fülle der Zeit als Retter und Erlöser, als den Boten deines Willens [...]

Durch ihn hast du alles geschaffen [...] Du hast ihn als Geschenk des Himmels

in den Schoss einer Jungfrau gesandt.»9 «Du hast die Welt so sehr

geliebt, dass du deinen einzigen Sohn dahingabst, damit alle, die an ihn
glauben, nicht verloren gehen, sondern das ewige Leben haben. Er hat ein
bleibendes Gedächtnis deiner Heilstaten gestiftet.»10

Von der machtvollen Gegenwart Gottes spricht schon fast zu Beginn
des Eucharistiegebetes das Sanktus, auf das ich nun besonders eingehen
möchte, wenngleich dies sebstverständlich keine altkatholische Besonderheit

darstellt. Gelegentlich hat man davon gesprochen, dass diese Strophe
ein Fremdkörper im Gesamtgefüge sei und die lobpreisende Anamnese
zerteile. Das Sanktus findet sich allerdings schon in der ältesten ostsyrischen

Anaphora, die nach den Aposteln Addai und Mari benannt ist und
die in den Handschriften eine Besonderheit aufweist: das Fehlen eines

Einsetzungsberichts. Die Anamnesis wird dort freilich mit dem Beispiel
Jesu, dem Abendmahl, begründet".

Das Sanktus hat zunächst einen alttestamentlichen Bezug12. Der erste
Teil ist ein wörtliches Zitat aus der Berufungsvision des Jesaja. Der
Prophet «sieht» JHWH auf einem hohen und erhabenen Thron, während die

8 Eucharistiegebet XII.
9 Eucharistiegebet I.
10 Eucharistiegebet III.
11 Betz, Eucharistie (wie Anm. 1), 61-64.
12 In «Ostsyrien, dessen geistiger Mittelpunkt Edessa war, [strömten] jüdische

und judenchristliche Einflüsse ein und konnten sich dank der politischen Abschnürung

des Gebietes leichter erhalten. So konnte sich in Ostsyrien eine eigene Gestalt
der Liturgie herausbilden» (a.a.O., 61).

82



Die Eucharistie als gedenkende Gegenwart des Heil schenkenden Gottes

Serafim einander zurufen: «Heilig, heilig, heilig ist der Herr der Heere.
Von seiner Herrlichkeit ist die ganze Erde erfüllt.» (Jes 6,3) Jesaja «schaut»

JHWH in der Wahrnehmung seiner Herrschaft. Bedenkenswert ist, dass

Jesaja JHWH nicht selbst schaut - dies wäre auch für israelitisches
Empfinden ungeheuerlich -, sondern nur den Saum seines Gewandes und
die Serafim. In den Geschauten «erfühlt» er die Gegenwart JHWHs, und

zwar im irdischen Heiligtum, im Tempel von Jerusalem. Dort ist er denen

gegenwärtig, die ihn suchen.

Von einer Parusie, einer Gegenwart und Anwesenheit, spricht auch
der zweite Teil des Sanktus (das Benediktus). Hier findet sich ein Zitat aus
der Perikope des Einzugs in Jerusalem. «Als er an die Stelle kam, wo der

Weg vom Ölberg hinabführt, begannen alle Jünger freudig und mit lauter
Stimme Gott zu loben wegen all der Wundertaten, die sie erlebt hatten. Sie

riefen: <Gesegnet sei der König, der kommt im Namen des Herrn. Im
Himmel Friede und Herrlichkeit in der Höhe!>» (Lk 19,371'.).

Auf dem Hintergrund dieser biblischen Bezüge wird deutlich, dass im
Sanktus fast zu Beginn der Eucharistiegebete die machtvolle Präsenz des

Vaters und des Sohnes proklamiert wird. Die Eucharistiegebete sprechen
aber auch von einer dritten Anwesenheit, der Anwesenheit des Geistes.

1.3 Die anamnetische Präsenz des Hl. Geistes

Es mag verwundern, dass ich hier von einer Anamnese des Heiligen Geistes

rede. Stellen wir doch gewöhnlich die Bitte um die Herabkunft des

Geistes als eigenständig dar: die Epiklese neben der Anamnese und neben
der Eulogie. Gewiss können wir textmässig diese Teile voneinander
unterscheiden. Sachlich ist hier ein Ineinander zu sehen. Die Anamnese ist

zugleich Bitte. Lob und Dank sind lobpreisendes Gedenken, die Bitte um
Gottes Geist eine gedenkende Bitte. In dem folgenden Satz wird der Bezug
zur Heilsgeschichte verdeutlicht: «Heilige deine Kirche, wie du es am
Pfingsttag getan hast.»13 So wird - auch in den hier zitierten Eucharistiegebeten

- ersichtlich, dass eine christliche Anamnese eine trinitarische
Struktur hat. Das gesamte Heilshandeln Gottes wird in Christus, dem

Mittler, in der Kraft des Heiligen Geistes gegenwärtig. Es ist der Geist, der
hier und heute das Heilsangebot Gottes vermittelt und es wirksam werden
lässt: «Erfülle uns und alle Welt mit deinem Geist. Ändere uns, hilf uns
werden, wie du uns gewollt hast. In diesem Brot, das wir brechen, lass uns

11 Eucharistiegebet IV.

83



Klaus Rohmann

begreifen, dass wir in Jesus verbunden sind zur Gemeinde, zum gemeinsamen

Dienst an den Menschen, trotz allem, was uns trennt.»14

In der Bitte um das Wirksamwerden des Geistes zeigt sich, dass das

Gedenken des Heilsbringers und der Heilsgaben eben bittendes Gedenken
ist. Denn selbstverständlich kann die glaubende Gemeinde deren Gegenwart

nicht setzen. Die Heilstaten sind schon geschehen; es kommt darauf

an, dass sie kraft des Geistes wirksam werden. Dies ist und bleibt Gnade.

Darum heisst es in dem Eucharistiegebet der «Traditio Apostolica»: «Wir
danken dir, dass du uns für würdig befunden hast, vor dir zu stehen und
dir zu dienen.» Die englische Version sagt dies noch deutlicher: «We thank

you for counting us worthy to stand in your presence and serve you.» Das

Stehen in der Gegenwart Gottes muss gewährt werden.

1.4 Anthropologische und ekklesiale Aspekte der Anamnese:
Gott gedenkt unser

Das Gedenken geschieht nicht nur in der feiernden Gemeinde, auch Gott
wird gebeten, unser zu gedenken: «Gedenke, Herr, deiner einen, heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche, die erlöst ist durch das Blut deines

Sohnes. Schenke ihr Einheit, vertiefe ihren Glauben und erhalte sie in Frieden

[...] Gedenke auch unserer heimgegangenen Schwestern und Brüder,
deren Glauben du allein kennst. Geleite sie zu dem Freudenmahl in deiner

Gegenwart, das für alle Menschen bereitet ist [,..]»15. Der dreifaltige Gott
vergegenwärtigt sich den Menschen in dessen Unzulänglichkeit,
Unheilsgeschichte und Heilsbedürftigkeit; und er vergegenwärtigt sich dem
Menschen mit seinem eigenen vergangenen und künftigen Heilsangebot.
Das Gedenken geschieht in einer wechselseitigen Beziehung. Es ist
selbstverständlich eine asymmetrische Beziehung, keine «auf gleicher Augenhöhe».

Anders als bei uns sind bei Gott Denken und Sein nicht zu trennen.
«Weil deshalb Gottes Gedenken geschichtliche Wirklichkeit zur
unvergänglichen Wirklichkeit machen kann, sind die schon vergangenen
Heilswirksamkeiten real und wirksam in seiner Wirklichkeit aufgehoben.»16

In den Abschiedsreden spürt das Johannesevangelium der vertieften
Begegnung nach, die zwischen Jesus, seinem Vater und den Menschen

1996, 119.

84

Eucharistiegebet IX.
Eucharistiegebet VII.
Lothar Lies, Eucharistie in ökumenischer Verantwortung, Graz (Styria),



Die Eucharistie als gedenkende Gegenwart des Heil schenkenden Gottes

angezielt wird. «Sie sollen eins sein, wie wir eins sind, ich in ihnen und du
in mir» (Joh 17,22b-263a). Das johanneische «in» ist hier bezeichnend17.

Man könnte von einer gegenseitigen Präsenz im Sinne eines gegenseitigen
Einwohnens sprechen. Aus den Abschiedsreden liesse sich unschwer ein

vertieftes Verständnis der aktuellen Präsenz in der Eucharistie entwickeln.
Das Bisherige zusammenfassend lässt ich sagen: Die Eucharistiegebete

bringen zum Ausdruck, dass der Vater, wenn eine Gemeinde die Eucharistie

feiert, alle seine Heilswerke anamnetisch präsent werden lässt, das

Schöpfungswerk, die Erwählung und die Berufung Israels (deren schon in
der Pessach-Feier gedacht wurde) und die Sendung des Sohnes in unser
Fleisch. In besonderer Weise wird des Todes und der Auferstehung des

gegenwärtigen erhöhten Sohnes gedacht. In seiner aktuellen Gegenwart
bringt Christus seine Sendung, das Leben neu zu schaffen, mit ein. Die

Wandlung des Menschen wird vom Wirken des Heiligen Geistes erhofft,
der auch eine jede Anamnese erst ermöglicht. Der lebenspendende Geist,
so erbitten wir, eint uns mit Christus und dem Vater.

Bisher war immer wieder von einer Präsenz die Rede, die im Gedenken

der Heilsgaben gewährt wird. Eine solche Gegenwart der Dreifaltigkeit

mit ihren Heilsgaben wird in der theologischen Fachsprache Aktual-
präsenz genannt, und zwar deswegen, weil dabei der dreifaltige Gott der
Handelnde ist. Die Aktualpräsenz ist von der Realpräsenz zu unterscheiden,

die die Gegenwart Christi in den Gestalten von Brot und Wein meint.
Beide Gegenwartsformen stehen aber nicht im Gegensatz zueinander,
sondern gehören zusammen. Eine Realpräsenz gibt es nur, weil die eucharistische

Feier Gedächtnis Gottes und der glaubenden Menschen ist, mithin
Aktualpräsenz Gottes in der feiernden Gemeinde. Dass das Eucharistiegebet

jeweils Gebet der ganzen Gemeinde ist und nicht nur des Priesters,
braucht hier in einem altkatholischen Kontext nicht mehr eigens begründet

zu werden. Der Vorsteher der Eucharistie ist zugleich Vorbeter, der für
einen würdigen Vollzug unabdingbar ist, während die Gemeinde das

Eucharistiegebet mit ihrem «Amen» beglaubigt: Ja, wir identifizieren uns
mit dem, was du vorsprichst; es ist unser Gebet. Und das ganze eucharistische

Hochgebet hat konsekratorische Kraft18. Der in der feiernden Ge-

17 Weiteres hierzu in: Klaus Scholtissek, In ihm sein und bleiben. Die Sprache
der Immanenz in den johanneischen Schriften (HBS 21) Freiburg i.Br. (Herder), 2000.

IS Vgl. hierzu auch Klaus Rohmann. Alte Liturgie - neue Liturgie, in: Christen
heute 56 (2012) 101-103.

85



Klaus Rohmann

meinde aktuell gegenwärtige Gott nimmt die Gaben in Anspruch, um sein

Heil mitzuteilen.
Die Aktualpräsenz entfaltet ihre Wirkung nicht nur durch Brot und

Wein, sondern auch im Wort. Sichten wir noch einmal die Eucharistiegebete.

In einem von ihnen heisst es: «Wir denken an sein Leben, an die

Worte, durch die er in unser Leben hineinspricht, an die Zeichen, mit denen

er uns Hoffnung auf die Vollendung der Welt gibt.»19 Wie den Jüngern von
Emmaus erschliesst er durch den Heiligen Geist der Gemeinde das Wort.

2. Das vergessene Gedenken

2.1 Neue historische Gegebenheiten und eine Veränderung
der Mentalität

Das ganzheitliche Verständnis des gefeierten Mysteriums, in dem

Aktualpräsenz und Realpräsenz zusammengehören und in dem das Wort die

Dramaturgie bestimmte, ging an der Wende von der Spätantike zum
Frühmittelalter allmählich verloren. Das Bewusstsein vom Gedenken im Sinne

von zikkärön oder anamnesis verflachte zu einer blossen Erinnerung. Was

war geschehen?
Als die christliche Botschaft über die Alpen trat, gab es kaum noch

Einzelbekehrungen. Vielmehr wurden ganze Stämme «christianisiert».
Echte Gemeindebildungen, wie in der römischen Welt, fanden nicht mehr
statt. Vielmehr traten Bischöfe und Priester auf, die alle notwendigen
Voraussetzungen zu haben meinten, um die neuen Christen zu versorgen. Die
Kirche und ihre Liturgie - von besonderer Wichtigkeit wurde die Eucharistie

- wurden auf diese Weise kleruszentriert. Der Gedanke der Eucharistie

als Feier der ganzen Gemeinde ging verloren zugunsten einer Aktion
der Priester, die den Gläubigen die Gnadengaben bereithielten. Aufgrund
der Neigung der germanischen Völker zu sinnenhafter Anschaulichkeit
und erlebnishafter Frömmigkeit verlagerte sich das Interesse ganz auf die

Realpräsenz.
Das Frühmittelalter erscheint zudem als eine Periode der Geschichte,

die keine schöpferische theologische Reflexion mehr kannte, sodass in der

Dogmengeschichte - besonders im evangelischen Raum - vielfach derart

19 Eucharistiegebet X.

86



Die Eucharistie als gedenkende Gegenwart des Heil schenkenden Gottes

verfahren wird, dass von der Väterzeit unmittelbar zur Frühscholastik
übergegangen wird. Sojedenfalls das Urteil von Arnold Angenendt20.

Für die Feier der Eucharistie wurden nach ihm zwar die Texte der
römischen Messe übernommen, jedoch unreflektiert und anscheinend wenig

verstanden. So war das Eindringen einfacher religiöser Allgemeinvorstellungen

und bisheriger Gewohnheiten möglich geworden. Auf diese
Weise geschahen tief greifende Veränderungen in der Liturgie, wenngleich

sie sich sehr unauffällig vollzogen.
Der genannte Umbruch hatte auch Auswirkungen auf eine neue Sicht

des Priesters. «Das Verständnis des mittelalterlichen Liturgen ist primär
von der Messfeier her bestimmt worden. Als die zentrale und häufigste
Feier konnte sie allein vom Priester bzw. dem (in dieser Hinsicht nicht
höherstehenden) Bischof zelebriert werden. Die Amtsgewalt dokumentierte

sich primär als Konsekrationsgewalt, nämlich den Leib und das Blut
des Herrn zu bereiten (conficere).»21

Da die Priester des Lateinischen nicht so mächtig waren, dass sie frei
formulieren konnten, wurden sie verpflichtet, sich streng an die liturgischen

Texte zu halten. Ja, man konzentrierte alle liturgischen Texte auf
jeweils eine Formel, die streng einzuhalten war. Die Liturgie liess sich

nunmehr folgendermassen charakterisieren: von der Freiheit zur Formel.
Nur die korrekte Anwendung der Formel garantierte die Realpräsenz
Christi. Im Hochmittelalter wurde dann die konsekrierte Hostie die
Gottespräsenz schlechthin.«Hostien dienten als wichtigste Gnadenträger, aber
auch als Medizin und Zaubermittel.»22

Das Bedürfnis nach Sinnenhaftigkeit führte dann zu einer Schau-

frömmigkeit. Das hängt auch damit zusammen, dass das Essen der
konsekrierten Hostie aus Ehrfurcht längst zu einer Seltenheit geworden war
(daher forderte das 4. Laterankonzil 1215 als Minimum einen

Kommunionempfang zur Osterzeit). So schreibt Angenendt:

«Im 12. Jahrhundert kam [...] der Brauch auf, die Hostie nach ihrer Konsekration

so hoch emporzuheben, dass das Volk sie anschauen konnte: die Elevation

als sichtbarer Höhepunkt der ganzen Messfeier. Zumeist läutete eine Glocke,

eine eigene Kerze brannte, und die Teilnehmer knieten sich nieder (denn
die zuvor übliche Verbeugung liess kein Sehen zu). Theologen wie Volk

211 Arnold Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter, Darmstadt
(WBG), 1997.

21 A.a.O., 444.
22 A.a.O., 505.

87



Klaus Rohmann

stimmten darin überein, dass das Anschauen der Hostie reiche Gnaden und
die Erhörung vieler Bitten gewähren, freilich nur bei wirklichem und direktem

Hinsehen. [...] Oft müsste die Elevation verlängert oder wiederholt werden.

Aber damit war auch das Eigentliche der Messe vorüber. Die Frommen
eilten zur Schau weiterer Elevationen. [...] So stark war das Verlangen nach
der Schau, dass selbst Luther, obwohl der Elevation nicht zugetan, sie doch
nicht konsequent abzuschaffen wagte.»23

2.2 Die Konzentration aufdie Frage der Realpräsenz

Zu der Entwicklung, die mit dem Frühmittelalter begann und die Zeit bis

ins 20. Jahrhundert beherrschte, wage ich zu behaupten: Es ist die
verhängnisvolle Engführung, um nicht zu sagen: die Verirrung in der
westkirchlichen Entwicklung der Lehre von der Eucharistie im zweiten
Jahrtausend, sich mit Vorrang - wenn nicht gar ausschliesslich - für die Frage
nach einer Erklärung der sogenannten Realpräsenz zu interessieren. Die

Engführung auf die Realpräsenz führte in der abendländischen
Theologiegeschichte zu den drei grossen Abendmahlskontroversen: im 9.

Jahrhundert zwischen Paschasius Radbertus und Ratramnus, im 11. Jahrhundert

gegen und um Berengar von Tours, im 16. Jahrhundert um die
Abendmahlslehre der Reformatoren (Luther gegen Zwingli und danach Calvin;
sodann alle drei gegen die Katholiken).

Die Entwicklung begann also mit einer ersten Abendmahlskontroverse

zwischen dem Mönch Ratramnus im Kloster Corbie mit seinem Abt
Paschasius Radbertus. Dieser beantwortete eine Anfrage (von Karl dem

Kahlen) folgendermassen: Im Brot werde «in veritate» der wirkliche und
wahre Leib Christi gegessen. Ersterer wandte dagegen ein: Wenn das Brot
der reale Leib Christi wäre, dann müsste sich am Brot eine physische
Veränderung wahrnehmen lassen. Es ist daher nur «in figura», nicht aber «in
veritate» Leib Christi. In dieser Kontroverse zeigt sich einmal die genannte

besondere Neigung der Menschen dieser Zeit zur sinnenhaften
Anschauung, sodann die Tatsache, dass (in der Argumentation des Mönches)
die augustinische, am (Neu-)Platonismus orientierte Anschauung von der

Gegenwart des Urbildes im Abbild (figura) verlorengegangen war. Figura
ist nur noch Zeichen. Unter Wirklichkeit (veritas) versteht Ratramnus nur
das Sichtbare. Die Wandlung geschieht darum nur geistig, meint Ratramnus.

Brot und Wein sind keineswegs mit dem Christus identisch, wie er auf

« A.a.O., 505f.



Die Eucharistie als gedenkende Gegenwart des Heil schenkenden Gottes

Erden war und jetzt im Himmel ist. Immerhin galt für seinen Abt Paschasius

Radbertus die Anschauung Augustins und der Alten Kirche, dass nur
der Gläubige in der kultischen Mahlgemeinschaft den Leib Christi
empfängt. Für den Ungläubigen ist das Brot ein blosses Zeichen. Das Sakrament

wurde noch gesehen in Beziehung zum glaubenden Menschen.
Zwei Jahrhunderte später setzt sich der Streit fort zwischen Berengar

(t 1088), dem Leiter der Theologenschule von Tours, und seinem ehemaligen

Schüler Lanfranc von der Schule in Bec in der Normandie, dem späteren

Erzbischof von Canterbury. Der Streit ist vorgeprägt durch Radbertus
auf der Seite von Lanfranc und durch Ratramnus auf der Seite von Berengar.

Beide scheinen deren Schriften sehr genau gekannt zu haben. «Ist es

eine Ironie der Geschichte, dass Lanfranc bei seinen Zeitgenossen als
Dialektiker berühmt war, während Berengar wegen seiner Dialektik angegriffen

und verurteilt wurde?», fragt Ekkehard Mühlenberg. Er fährt fort:

«Es scheint aber so zu sein, dass Dialektik verschieden verstanden und
unterschiedlich angewendet wurde. Dialektik bedeutet für Berengar grammatische
Dialektik, die den sprachlichen Bedeutungen der Worte nachgeht; für
Lanfranc dagegen bedeutet Dialektik Analyse der Logik eines Gedankenganges.
Die grammatische Dialektik müsste mit dem herkömmlichen Verständnis
von Texten in Widerspruch geraten; Berengar beweist diese Notwendigkeit.
Dagegen konnte das logische Verständnis von Dialektik durchaus die Autorität

der Bibel und die Väterautorität unangetastet lassen, insofern sie nur den

Aufbau seines Gedankens zerlegte und erhellte und insofern sie sich nicht auf
einen Vergleich mit den Regeln der Logik einliess.»24

Seiner Methode entsprechend lehrte Berengar, das eine Satzaussage nicht
bestehen könne, wenn ein Teil von ihr, ob Subjekt oder Prädikat, aufgehoben

werde. Eine falsche Aussage sei darum, dass Brot und Wein auf dem
Altar nach der Konsekration nur der wahre Leib und das wahre Blut
Christi seien. «Das Prädikat hebt nämlich das Subjekt auf, weil Brot und
Wein nicht mehr das bleiben, was sie waren, ja durch Wandlung
verschwunden sein sollen. Das Subjekt muss erhalten bleiben: es ist die
Substanz, ohne die das Prädikat nicht bestehen kann.»25 Schnell verbreitet
sich die Auffassung, Berengar lehre, «der eucharistische Leib sei unkör-

24 Ekkehard Mühlenberg, Dogma und Lehre im Abendland, in: Carl Andre-
Sen (Hg.), Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte. Bd. 1: Die Lehrentwick-
lung im Rahmen der Katholizität, Göttingen (V&R) 1982, 406-566, hier 548.

25 A.a.O., 551.

89



Klaus Rohmann

perlich, Brot und Wein seien in der Eucharistie nur in abbildhafter Weise
und in übertragenem Sinne Leib und Blut Christi»26.

Es nimmt nicht wunder, dass die Anschauung Berengars mehrfach
verhandelt wurde, Auf einer Synode in Rom in 1059 verteidigte er vergeblich

seine Lehre und unterschrieb schliesslich einen Text, in dem es heisst,
dass der Leib und das Blut Christi« sinnenhaft [sensualiter] - nicht nur im
Sakrament, sondern in Wahrheit - mit den Händen der Priester berührt
und gebrochen und mit den Zähnen der Gläubigen zerrieben werden»

(DH 690).

Gegen diese extrem realistische Formulierung polemisierte Berengar,
zu Hause angekommen. 20 Jahre später zwang eine Synode in Rom
Berengar zu einem erneuten Bekenntnis, sodass er unterschreiben müsste,
dass Brot und Wein nach der Konsekration der wahre Leib und das wahre
Blut Christi sind, «nicht nur durch das Zeichen und die Kraft des

Sakramentes sondern in der Eigentlichkeit der Natur und der Wahrheit der
Substanz» (DH 700).

Berengar hat wohl selber den Begriff der Substanz in die Debatte

eingebracht. Dennoch gebrauchte er den Begriff anders als seine Gegner.
Diese verstanden ihn offenbar nicht oder wollten ihn nicht verstehen.
Neben der Engführung auf die Realpräsenz blieb römisch-katholischerseits
bis heute eine Bindung an ein Substanzdenken. (Eine Kontroverse darüber
mit niederländischen Theologen im 20. Jahrhundert blieb faktisch ungelöst.)

Dabei hatte der Substanzbegriff von Anfang an je nach philosophischer

Ausrichtung verschiedene Inhalte.
Die komplizierte Begriffsgeschichte kann hier nicht nachgezeichnet

werden. Nur so viel: Thomas von Aquin suchte einen dinghaften, fast
materialistischen Realismus in der Identität von Brot und Leib Christi zu
mildern, indem er eine Klärung durch eine (neu interpretierte) aristotelische

Begrifflichkeit vornahm: Gewandelt wird die Substanz des Brotes in
die Substanz des Leibes Christi, wobei die Akzidenzien des Brotes bestehen

bleiben. Nun brauchen aber Akzidenzien einen Träger. Thomas ist
sich dieser Schwierigkeit bewusst. In seinen Erörterungen zur
Transsubstantiation erklärt er die Quantität zur Trägerin aller Akzidenzien. Er
verleiht damit der Quantität, die in der aristotelischen Kategorientafel an
erster Stelle unter allen Eigenschaften steht und wie die Substanz unsichtbar

ist, eine Sonderstellung. Allgemein überzeugen konnte diese Lösung

26 A.a.O., 549.

90



Die Eucharistie als gedenkende Gegenwart des Heil schenkenden Gottes

offenbar nicht. Bereits der Nominalismus suchte einen anderen Weg27. Er
hatte Gott zwei Ordnungen zugeschrieben: die «potentia ordinata» bzw.

«ordinaria», d.h. die gewöhnliche Schöpfungsordnung, und die «potentia
absoluta». Da Gott allmächtig ist, kann er die Schöpfungsordnung aufheben.

Im Falle der Transsubstantiation bedeutet dies, dass bei der Umwandlung

des Brotes und des Weines in den Leib Christi die Akzidenzien von
Brot und Wein - entgegen der Schöpfungsordnung - bleiben, getragen
durch Gottes allmächtigen Willen. Dies sei aber nur dem Glauben, wie er
von der Kirche verkündigt wird, einsichtig. Glauben und Vernunft driften
auseinander. Es gibt nun zwei Arten der Wirklichkeit und der
Wirklichkeitserkenntnis, die nichts miteinander zu tun haben. Die Lehre der
Transsubstantiation - es ist unklar, wann dieser Begriff aufgekommen ist - wurde

nun zu einem irrational-blinden kirchlich eingeforderten Gehorsam.

Ungeachtet des Wandels des Substanzbegriffs im Nominalismus griff
das Tridentinum auf die Transsubstantiationslehre des Thomas zurück.
Gegenüber den Reformatoren wollte es im Oktober 1551 die Transsubstantiationslehre

thomasischer Prägung einschärfen, auch, um die bleibende
Gegenwart Christi über die Messfeier hinaus zu betonen. Damit wurde
eine Sonderlehre des lateinischen Westens festgeschrieben. Zudem wird
ein Substanzbegriff ohne weitere Klärung und Erklärung vorausgesetzt,
der schon unmittelbar nach Thomas nicht mehr recht verstanden wurde
und 100 Jahre später eine folgenschwere Neuinterpretation erfuhr.

Für Descartes beispielsweise geht es in der Naturwissenschaft nicht
mehr um das verstehende Nach-Denken der Schöpfung, sondern um ein
Instrument der Gestaltung des täglichen Lebens von Menschen, deren
Existenz dadurch erleichtert werden soll, sodass wir uns zu «maîtres et

possesseurs de la nature» erheben. Es geht ihm um eine klare, bewiesene
und nutzbringende Physik. Der Entdecker der analytischen Geometrie
möchte mit ähnlicher Anschaulichkeit und Rationalität, eben more
geometrico, die gesamte Wirklichkeit ergründen. In der sichtbaren Welt,
verdeutlicht durch einen formbaren Wachsklumpen, unterscheidet er
zwischen wesentlichen und veränderlichen Eigenschaften, wie Härte, Farbe
und Geruch. Im sinnlich wahrnehmbaren Bereich gibt es allerdings nur
eine unveränderliche attributive Eigenschaft: die Ausdehnung. Sie ist
wesentlich für die materielle Substanz, mithin mit ihr realiter identisch und
nur im Denken von ihr unterscheidbar (durch eine distinctio rationis). Nur

27 Vgl. Berthold Wald, Art. «Substanz: Substanz/Akzidens, IL», in; HWP 10,

Darmstadt (WBG) 1998,507-521.

91



Klaus Rohmann

kraft der Ausdehnung kann ich die materielle Substanz, die res extensa,
erkennen. Da die Ausdehnung identisch mit dem Raum ist, kann es nur
eine einzige materielle Substanz geben. (Andernfalls müsste es leere, d.h.

raumfreie Zwischenräume geben.) Alle Vielheit beruht auf Bewegung und

Gestaltung der einen Substanz. - Offenbar haben wir hier ein radikal
verändertes Substanzverständnis. Es erscheint auch evident, dass dieses
Verständnis mit der Transsubstantiationslehre unvereinbar ist, da diese eine

Vielzahl von Substanzen voraussetzt28.

In der Folgezeit entwickelte sich folgerichtig in den Naturwissenschaften

ein Substanzbegriff, der eine Transsubstationslehre tridentischer

Prägung nicht mehr verständlich sein lässt. Umso unverständlicher ist es, dass

diese Lehre nach Trient eine Konservierung in der römisch-katholischen
Kirche erfahren hat. Wenn das Konzil eine Antwort auf die Abendmahlslehren

der Protestanten geben wollte, dann hat es eine Sprache benutzt,
welche derjenigen der «Gegner» nicht entspricht und gerecht wird. Dies ist
nicht verwunderlich. Es ist bei römisch-katholischen Lehrentscheidungen,
wie sie im «Denzinger» zu finden sind, allgemein feststellbar, dass sprachlich

und begrifflich nicht auf den anderen eingegangen wird - wie wir
schon bei Berengar gesehen haben. Hätte man sich auf Luther wirklich
eingelassen, so hätte man sich nicht auf die thomasische Begrifflichkeit
versteift, sondern sich mit der Tatsache auseinandergesetzt, dass Luther
die Lehre von der Substanz und den Akzidentien umkehrt.

Die Substanz des Menschen ist nach Luthers Schriftverständnis nicht
in seinem Menschsein, sondern in einer Qualität (seiner Gerechtigkeit vor
Gott), die ihm «von aussen» hinzugefügt bleibt, solange er glaubt. Die
Substanz ist also weit eher eine Qualität oder etwas Äusserliches als das

Wesen der Sache selbst. In seiner Römerbriefvorlesung (1515/16) setzt sich

Luther prinzipiell über alle philosophischen Bedenken hinweg und kehrt
das Verhältnis von Substanz und Akzidenz in der Rechtfertigungslehre
um: Nicht die Eigenschaften wechseln, es wechselt allein die Substanz.

Der Mensch wird im Kern geändert, nämlich gerechtfertigt, während seine

Sündigkeit bleibt («simul Justus et peccator»). Die Substanz-Ontologie
steht so für das Verfallen-Sein der Aufmerksamkeitsrichtung an die Welt,
weshalb nur eine Wahl, aber keine Vermittlung zwischen philosophischer

28 Vgl. Andreas Scheib (Hg.), «Dies ist mein Leib». Philosophische Texte zur
Eucharistie-Debatte im 17. Jahrhundert, Darmstadt (WBG), 2008

i

92



Die Eucharistie als gedenkende Gegenwart des Heil schenkenden Gottes

Ontologie («modus loquendi metaphysicus») und Rechtfertigungstheologie
(«modus loquendi Apostoli») möglich ist29.

Der junge Luther hat zunächst damit angefangen, die genannte
Engführung der Realpräsenz zu vermeiden. In den Mittelpunkt einer kleinen
1519 erschienenen Schrift «Sermon von dem hochwürdigen Sakrament
des heiligen wahren Leichnams Christi und von den Bruderschaften»
stellt er die memoria und die imitatio. Christus hat demnach das Abendmahl

gestiftet, «dass wir seiner gedenken und uns üben in solcher
Gemeinschaft»30. «Das Gedenken gilt Christus, insofern er sich für die
Menschen hingegeben, ihr Leiden und Unglück geteilt und für sie getragen
hat; die <Übung> gilt seinem Beispiel, insofern er das als <der erste> getan
hat.»31 Im Mittelpunkt seiner Abendmahlslehre steht zu dieser Zeit der
Gedanke «der liebenden Gemeinschaft mit Christus und den - im Himmel

und auf Erden lebenden - Christen»32. Seit 1527 ist Luther jedoch in
der Auseinandersetzung mit Zwingli der Engführung verfallen, insofern
er meinte, seinem Gegenüber die Realpräsenz als Glaubenswahrheit
beweisen zu müssen. Fortschreitend geriet nun der Begriff vom Abendmahl
als Gedächtnis Christi in den Hintergrund, zumal seine

Disputationspartner darunter verstanden, man solle sich an Christus erinnern.

3. Begegnung: die personale Dimension der eucharistischen
Vergegenwärtigung

3.1 Die altkatholische Positionierung zur Frage der Realpräsenz
und die Forderung nach einem personalen Denken

In seinen Ausführungen über das Sakrament des Abendmahles fasst Urs

Küry die Stellung der ersten altkatholischen Theologen zur Realpräsenz
wie folgt zusammen:

«Die Realpräsenz Christi als solche wird angenommen, aber die Substanzdeutung

wird verworfen (bzw. wird nicht als für den Glauben verbindlich
anerkannt). Abgelehnt wird sowohl die Transsubstantiationslehre der
römisch-katholischen Kirche [...], die als unzulänglicher Versuch gilt, das
Geheimnis der Wandlung rational zu erklären (R. Keussen), wie auch die luthe-

29 Vgl. Wald, Art. «Substanz; Substanz/Akzidens, II.» (wie Anm. 27), 519.
30 Vgl. Martin Luther, Ausgewählte Schriften, hg. von Karin Bornkamm/

Gerhard Ebeling. Bd. 2, Frankfurt a.M. (Insel) 1982, 60.
31 Dorothea Wendebourg, Essen zum Gedächtnis, Tübingen (Mohr) 2009,45.
M Ebd.

93



Klaus Rohmann

rische Lehre von der Consubstantiation. Dies geschieht mit der Begründung,
dass der philosophische (aristotelische) Substanzbegriff gerade das Entscheidende

an der Realpräsenz nicht zu erfassen vermag, nämlich die Persongegenwart

des Gottmenschen Jesus Christus (J. Langen). Die Gegenwart Christi
ist <eine geistige und eine reale> (Ed. Herzog), nämlich eine personhafte und

eine leibhaft-wirkliche zugleich. [...] Mit all diesen Aussagen sollte indessen

nur das <Dass> der Gegenwart Christi festgehalten werden, während die Frage
nach dem <Wie> offengelassen wird. So ist auch die lehramtliche Formel der
Utrechter Erklärung zu verstehen: <Wir halten an dem katholischen Glauben
fest, indem wir glauben, dass wir den Leib und das Blut Christi selbst unter
den Gestalten von Brot und Wein empfangene Bedeutend ist noch, dass Ed.

Herzog - als Exeget - die Frage nach dem <Wie> der Gegenwart Christi
beantwortet hat mit dem Hinweis auf den neutestamentlichen Begriff der koinonia,
der Teilhabe an Leib und Blut Christi (IKor 10,16), womit der Gedanke der

Realpräsenz dem des eucharistischen Mahles untergeordnet werden sollte.»33

Problematisch ist nach diesem Text mithin der Substanzbegriff, weil er als

apersonal angesehen wird. Nun kann aber schon der Begriff der Realpräsenz

selbst apersonal sein. Folgen wir in seiner Überlegung dem Dogmatiker

Lothar Lies:

«In der Eucharistie hat man seit dem Mittelalter von Realpräsenz des Leibes
und Blutes Christi in den eucharistischen Gestalten gesprochen [in realitatej
und diese abgesetzt von einer nur intentionalen Gegenwart [in figura] einer
Wirklichkeit. Und tatsächlich hat der Begriff <real> Leib und Blut Christi in
gewisser Hinsicht versachlicht, ja sogar verdinglicht und in den Vorstellungen
der Menschen da und dort zu einer Superreliquie werden lassen. Leicht konnte

man die personale Dimension der Gegenwart Christi in den eucharistischen
Gestalten vergessen.

Es gibt viele Dinge, die real sind. Damit haben sie noch keinen persönlichen

Bezug zum Menschen. Ein Baum in der Mitte des Waldes ist real, sachlich

vorhanden, aber er hat keinen Bezug zu mir. Für mich existiert er gar
nicht. Es ist daher keine Gemeinschaft zwischen mir und dem Baum. Noch
eine interessante Beobachtung lässt sich machen. Zwei reale Steine, die
nebeneinander liegen, sind objektiv real, liegen auch objektiv nebeneinander,
aber sie sind sich nicht wirklich gegenwärtig, weil der eine Stein eben die
Realität des anderen Steines gar nicht aufnehmen kann, letztlich weil er seine

eigene nicht wahrnehmen kann. Der Stein ist nämlich nicht auf sich
zurückbezogen oder sich selbst gegeben.

33 Urs Küry, Die alt-katholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen

(KW 3), Frankfurt a.M. (EVW) 31982, 194.

94



Die Eucharistie als gedenkende Gegenwart des Heil schenkenden Gottes

Und damit ist schon eines deutlich: Wenn wir in der Eucharistielehre von
<Realpräsenz> sprechen, dann muss diese immer auf ein erkennendes Subjekt
ausgerichtet sein und Personen als Personen ansprechen. Wenn sie dies nicht
täte, wäre es keine Gabe zum personalen Heil, sondern eine magisch wirkende

<Reliquie>.»34

3.2 Person in Leib

Wenn es um den Leib Christi geht, muss es sich immer um eine personale
Wirklichkeit handeln. Stellen wir, um dies zu verdeutlichen, zunächst einmal

einige allgemein anthropologische Überlegungen an33. Was verstehen

wir generell unter «Leib» im Unterschied zu «Körper»? Unsere Leiblichkeit

ermöglicht und vermittelt eine jede Kommunikation mit anderen, die
wesentlich zu unserem Menschsein gehört. Zum Menschsein gehört auch,
dass wir eine individuelle Lebensgeschichte haben. Alles Sich-Mitteilen
und den Anderen-Wahrnehmen ist leiblich vermittelt, es wäre sonst nicht
möglich: Alles Sprechen, Hören, Anschauen, die Hand-Geben, Umarmen
und auch Schreiben und Lesen, kurz, alle Kommunikation geschieht
leibhaftig. So können die Narben und Schwielen im Gesicht eines älteren
Menschen die Geschichte eines erlittenen und gestalteten Lebens erzählen.

Der Arzt Theodor Bovet sagt in einer Meditation über die Falten im
Antlitz einer Frau: «Des Menschen Gesicht enthält in Kurzschrift seine

ganze Biographie.»36 Ich möchte hinzufügen: Es kann gewiss so sein,
muss es aber nicht unbedingt. Das Gesicht wird aber nur dem etwas sagen,
der eine Beziehung zu der betreffenden Person hat. Dies Beispiel kann
aber den Zusammenhang zwischen Leiblichkeit und Geschichtlichkeit des

Menschen verdeutlichen.
Was bedeutet dies für den auferstandenen und erhöhten Leib Christi? In

der johanneischen Ostergeschichte Joh 20,19-23 wird erzählt, wie sich der
Auferstandene den Jüngern offenbart: «Nach diesen Worten zeigte er ihnen
seine Hände und seine Seite. Da freuten sich die Jünger, dass sie den Herrn
sahen.» Die Jünger sahen die Wundmale Jesu, die bleibenden Spuren seines

Leidens. Sie sahen seine Lebensgeschichte, die wesentlich ein Leben für sie

34 Lies, Eucharistie (wie Anm. 16), 235f.
35 Ich folge hier den Überlegungen Nockes zu einem personalen Leibverständnis;

vgl. Franz-Josef Nocke, Eschatologie, Düsseldorf (Patmos) 1982. 122f.
36 Theodor Bovet, Die Ehe. Ein Handbuch fiir Eheleute Tübingen (Katzmann)

31972, 139, zit. nach Nocke, a.a.O., 122.

95



Klaus Rohmann

war. Diese Geschichte ist nicht nach der Auferweckung wie das Kostüm
eines Schauspielers nach der Vorstellung abgelegt. Vielmehr ist sie sozusagen

seinem Leib eingeschrieben. Diese Schrift wird für die Jünger lesbar in
dem Masse, wie sie in die Lebensgeschichte Jesu eingebunden sind.

Der Leib des irdischen Jesus ist wie unser aller Leib ein Realsymbol.
Wie gesagt, drückt sich darin real die Personalität aus. Er ist aber wie der

Auferstehungsleib zugleich die Gabe Gottes an uns - in traditioneller
Sprache res et sacramentum. Die Gabe aber ist die gewährte Gemeinschaft

mit Christus, ja mit dem dreifaltigen Gott. Sie ist koinonia, die uns
immer wieder neu zur Gemeinschaft der Christen untereinander formt.
(Davon sprach Eduard Herzog, und davon redete, wie oben dargelegt,
auch der junge Luther.)

Wenn die konsekrierte Hostie der Leib Christi ist, dann muss Christus
auch mit seiner ganzen Person präsent sein. Wir nennen dies somatische37

Realpräsenz. Im Essen und Trinken in Gemeinschaft wird die Gegenwart
Christi geschenkt und die Lebensgrundlage der Gemeinschaft der
Glaubenden begründet. Wenn wir also von der Gegenwart in der Eucharistie
sprechen, dann meinen wir immer eine Gegenwart, die auf Gemeinschaft

ausgerichtet ist. Aufgrund dieser Ausrichtung «muss sie personale
Wirklichkeit sein. Eine apersonale Gegenwart «wäre die Gegenwart eines
Kadavers und würde der Auferstehungswirklichkeit der Eucharistie
widersprechen.»38

Damit die eucharistische Gegenwart personal erfahren werden kann,
müssen die Aktualpräsenz, wie sie hier in den Eucharistiegebeten der
altkatholischen Kirche aufgezeigt wurde, und die Realpräsenz zusammen
gedacht werden. Wird die Realpräsenz isoliert betrachtet, dann kann sie

leicht, wie aufgezeigt, dinglich verstanden werden. Sie wird aber zum
Erfahrungsort des heilbringenden Gottes mit seinem reichen Heilsangebot
auf dem Hintergrund des mit vollzogenen Gedenkens in der feiernden
Gemeinde. Das aber ist eben nur möglich im Vollzug der Eucharistie fei-

37 Griechisches söma entspricht dem hebräischen und aramäischen güf. Dies
bedeutet nicht nur die Körperlichkeit, sondern ganzheitlich die leibhaftige Person.

38 Lies, Eucharistie (wie Anm. 16), 238.

96



Die Eucharistie als gedenkende Gegenwart des Heil schenkenden Gottes

ernden Gemeinde, nicht aber ausserhalb39. Ein Heilsindividualismus und
eine private Tabernakelfrömmigkeit erscheinen nunmehr abwegig40.

3.3 Gottes Immanenz, und die eucharistische Gegenwartsformen

Abschliessend möchte ich noch die Frage angehen, wie denn die Gegenwart

Gottes im Licht des gegenwärtigen Gottesbildes zu sehen ist. «Solange

man sich in der Frömmigkeit Gott vor allem ausserhalb der Welt und
dem Menschen gegenüber vorstellt und in der Theologie daraufhin vor
allem seine Transzendenz, seine Weltjenseitigkeit betont, wird immer
wieder die Frage, ja Sehnsucht wach werden, Gott irgendwie und irgendwo

auf dieser Welt gleichsam <greifen> zu können»41, schreibt Otto
Hermann Pesch. Was liegt da näher, als sich an die wesenhafte Gegenwart in
der Hostie zu halten? Pesch fährt fort:

«Nun ist uns aber in Bezug auf Gott doch heute zumindest dies selbstverständlich

geworden: seine Unbegreiflichkeit und Unsagbarkeit und in
Verbindung damit das Miteinander und Ineinander seiner Transzendenz und
seiner Immanenz. Gottes Transzendenz bewährt und bewahrheitet sich gerade

darin, dass er im Innersten jedes Geschöpfes gegenwärtig und am Werk
ist. Seine überweltliche Personalität, sein <Gegenüber> zu seiner Schöpfung
bewahrheitet sich gerade darin, dass er das Innengeheimnis jedes seiner
Geschöpfe ist. Sein Gegenüber zum Menschen bewahrheitet sich darin, dass er
in seinem konkreten Anruf an den Menschen nirgendwo anders als in und

durch Menschen begegnet.»42

Was heisst dies für seine Gegenwart in der Eucharistie? Ist sie etwa eine
dichtere oder tiefere Gegenwart? «Dichter als kraft seiner schöpferischen
Immanenz kann Gott nirgendwo mehr sein. Steigerungsfähig ist nicht die-

39 Die Aufbewahrung der eucharistischen Gaben über die Messfeier hinaus
geschah ursprünglich - und so sollte es weiterhin gehandhabt werden - zur
Krankenkommunion. In der katholischen Tradition wird glücklicherweise am Krankenbett
nicht eine eigene Privatmesse gefeiert. Vielmehr wird der Leib Christi aus der
eucharistischen Gemeindefeier gereicht und die Kranken so in diesen Gottesdienst
einbezogen.

40 Vgl. auch Klaus Rohmann. Monstranzfrömmigkeit? Eine Neueinschätzung
der Lehre von der Realpäsenz, in: Christen heute 52 (2008) 180-182.

41 Otto Hermann Pesch, Katholische Dogmatik aus ökumenischer Erfahrung.
Bd. 2: Die Geschichte Gottes mit dem Menschen. Ostfildern (Grünewald) 2010, 522.

42 A.a.O., 523.

97



Klaus Rohmann

se Immanenz, sondern nur der personale Dialog der geistigen Schöpfung
mit Gott in Erkenntnis und Liebe.»43

Klaus Rohmann (geb. 1939 in Gelsenkirchen D), Prof. Dr. theol.
Studium in Paderborn, München und Bonn. Er unterrichtete nach einigen
Kaplansjahren zunächst Religion, Hebräisch und Erziehungswissenschaft an
Essener Gymnasien, danach lehrte er von 1981-2002 als Professorfür
Systematische Theologie - seit 1994 zusätzlich Philosophie - an der Katholischen

Fachhochschule Norddeutschland in Osnabrück und Vechta. Seit 2004
wirkt er, der sich nach der Emeritierung der altkatholischen Kirche anschloss,
als Lehrbeauftragter am Alt-Katholischen Seminar der Universität Bonn.

Adresse: Alte Dorfstr. 51, D-57439 Attendorn, Deutschland.

E-Mail: DrRohmann@aol.com.

English Summary

According to our belief, Christ is not only really present in the Holy Communion.
The persons of the Holy Trinity also become actually present in the ceremony of
Eucharist as a whole. Actual presence here means that the Holy Trinity as source
of salvation becomes present by acting, i.e. by offering the gifts of redemption.
This occurs within the celebrating and praying community by remembrance. This
is not an act of subjective calling to mind, but has rather to be understood in the

biblical term of anamnesis, which means the representation of past (and even
future) events. The author begins his exposition by analyzing the German Old
Catholic eucharistie prayers. They stand under the sign of memoria, and they
contain redemptive events in detail. Thus, the entire eucharistie prayer fundamentally

has the character of anamnesis.
However, the biblical meaning of memoria and the meaning of actual presence

as well were almost forgotten at the beginning of the Middle Ages. Only the

real presence of Christ in the eucharistie elements of bread and wine was now
discussed. The concentration on the problem of the real presence, however, lay
behind all quarrels about the Lord's Supper in the following centuries. From the

very beginning, this discussion was conducted in terms of substance. But thinking
in terms of substance does not allow us to realize a personal relationship between
Christ and the believers, as Old Catholic authors, in particular, have stated again
and again. But also reality itself is not a personal category. So we must plead for
a combination of actual and real presence. The actual presence of God is especially

effective in the real presence of Christ in the eucharistie gifts. Therefore the

anamnesis of the entire eucharistie prayer makes bread and wine consecrated.

43 A.a.O., 524.

98



Die Eucharistie als gedenkende Gegenwart des Heil schenkenden Gottes

The isolated consideration of the real presence of God in the Middle Ages,
however, promoted an understanding of the consecrated bread as an absolute
manifestation of God, even outside the eucharistie celebration. According to a contemporary

apprehension of the Divine, God is less seen as facing human beings in an

opposite position, but rather as being transcendentally immanent in a human being
(while, nevertheless, addressing this being in a personal way). Taking this view,
there is no other way for God to be more present. More intensive can only be our
dialogue with God in cognition and love. Thus, the adoration of the consecrated
bread outside the Eucharist and without any relation to the act of eating does not
make sense.

99


	Die Eucharistie als gedenkende Gegenwart des Heil schenkenden Gottes : Erwägungen anhand der deutschen altkatholischen Eucharistiegebete

