
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 103 (2013)

Heft: 1-2

Artikel: Glaubensentwicklung und liturgische Feier : Anfragen und ökumenische
Perspektiven

Autor: Gerhards, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Glaubensentwicklung und liturgische Feier -
Anfragen und ökumenische Perspektiven

Albert Gerhards

1. Zum Axiom lex orandi - lex credendi in ökumenischer
Perspektive

Die Frage nach dem Verhältnis von Gebet und Glauben der Kirche
beschäftigt die westliche Theologie seit Jahrhunderten. Sie wird in Anlehnung

an Prosper von Aquitanien in die Formel lex orandi - lex credendi
gefasst1. Pflegt die klassische Dogmatik der Regel des Glaubens, der lex

credendi, den Vorrang einzuräumen, so weist die Liturgische Theologie
eher der Liturgie und dem Gebet den Primat zu2. Sie spricht vom Gebet als

theologia prima und von der Glaubensreflexion als theologia secunda.

Liturgie ist Glaube im Vollzug. Von daher steht stets die Frage des

Glaubenlernens mit im Blick:

«Zwischen gottesdienstlicher Praxis (theologia prima) und der Glaubensreflexion

(theologia secunda) steht die Glaubens- und Liturgie-Katechese.
Nicht nur aus traditionshermeneutischer Perspektive, sondern auch mit Blick
auf die individuelle biographische Entfaltung von Glaubenskompetenz als

Liturgiekompetenz kann Prospers Axiom in beiden Leserichtungen fruchtbar

gemacht werden. Hinführung zum Glauben bedeutet zugleich Einführung

und Einübung in die Feier des Gottesdienstes. Ein Glaube, der nur
gewusst, aber nicht vollzogen wird, bleibt auf halber Strecke stehen. Besonderes

Anliegen der Katechese und Pastoral sollte es sein, die Liturgiefähigkeit
der Gläubigen aller Altersstufen zu unterstützen. Denn Liturgiefähigkeit und

Mündigkeit im Glauben gehen Hand in Hand.»3

Eine evangelische Positionsbestimmung bringt als drittes die lex legendi
ins Spiel. Nur ein dem Evangelium entsprechender Gottesdienst kann

Quelle der Theologie sein: «Das Evangelium schafft die Kirche und die

1 Vgl. Albert Gerhards, Lex orandi - lex credendi, in: RGG4 5 (2002), 299.
2 Vgl. Helmut Hoping/Birgit Jeggle-Merz (Hg.), Liturgische Theologie.

Aufgaben systematischer Liturgiewissenschaft, Paderborn (Schöningh) 2004;
Andrea Grillo, Einführung in die liturgische Theologie. Zur Theorie des
Gottesdienstes und der christlichen Sakramente. Eingeleitet und übersetzt von Michael
Meyer-Blanck (APTLH 49), Göttingen (V&R) 2006.

3 Julia Knop, Ecclesia Orans. Liturgie als Herausforderung für die Dogmatik,
Freiburg i.Br. (Herder) 2012, 331.

IKZ 103 (2013) Seiten 31-52 31



Albert Gerhards

rechte Liturgie; aber die Kirche und die rechte Liturgie sind die Bedingungen

der Möglichkeit, dass das Evangelium zu den Menschen kommen
kann.»4

In diesem Beitrag geht es um die Frage, wie sich Glaubensentwicklung

und liturgische Feier hinsichtlich des Verständnisses der Eucharistie
zueinander verhalten. Dabei soll deutlich werden, dass die Entwicklung
innerhalb der römisch-katholischen Kirche nicht irreversibel ist.

2. Celebratio oder devotio - was ist Liturgie?

Die Liturgiegeschichte der Kirche des Westens hat im Verlauf des

Mittelalters eine deutliche Zäsur erfahren, die sich in das Begriffspaar
Feier (celebratio) und Andacht (devotio) fassen lässt5. Dies kann hier nicht
ausgeführt6, sondern nur anhand einiger Quellentexte illustriert werden.

Quelle 1: Gabengebet von Gründonnerstag (um 750)

«Herr, gib, dass wir das Geheimnis des Altares ehrfürchtig feiern;
denn sooft wir die Gedächtnisfeier dieses Opfers begehen,
vollzieht sich an uns das Werk der Erlösung.
Darum bitten wir durch Christus, unseren Herrn.»

Quelle 2: Tagesgebet von Fronleichnam (12. Jh.)

«Herr Jesus Christus,
im wunderbaren Sakrament des Altares hast du uns das Gedächtnis deines
Leidens und deiner Auferstehung hinterlassen.
Gib uns die Gnade, die heiligen Geheimnisse
deines Leibes und Blutes so zu verehren,

4 Michael Meyer-Blanck, Gottesdienstlehre. Tübingen (Mohr) 2011, 113.
5 Vgl. dazu Martin Klöckener/Benedikt Kranemann (Hg.), Liturgiereformen.

Historische Studien zu einem bleibenden Grundzug des christlichen
Gottesdienstes. Bd. 1-2 (LQF 88), Münster (Aschendorff) 2002; darin besonders: Arnold
Angenendt, Liturgiereform im frühen Mittelalter, in: Bd. 1, 225-238.

6 Vgl. Albert Gerhards, Gottesdienst im Wandel. Reformen als Garant der
Identität christlichen Gottesdienstes, in: Wolfgang Hochstein/Christoph Krummacher

(Hg.), Geschichte der Kirchenmusik. Band I: Von den Anfängen bis zum Refor-
mationsjahrhundert, Laaber (Laaber) 2011, 97-105.

32



(ìlaubcnsentwicklung und liturgische Feier - Anfragen und ökumenische Perspektiven

dass uns die Frucht der Erlösung zuteil wird.
Der du in der Einheit des Heiligen Geistes
mit Gott dem Vater lebst und herrschest in alle Ewigkeit.»

Beide Orationen thematisieren die Eucharistie. Beide sprechen vom
Gedächtnis und von der Verehrung bzw. dem ehrfürchtigen Feiern. Während
die erste jedoch das Geschehen - den Vollzug des Erlösungswerkes - als

objektives Faktum hinstellt, gegenüber dem der subjektive Vollzug
(ehrfürchtig feiern) sekundär ist, ist das Geschehen im zweiten Text in das

Subjekt verlegt: Die rechte Verehrung bewirkt die Frucht der Erlösung.
Die Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils zitiert den

ersten Text bereits in der Einleitung (SC 2): «In der Liturgie, besonders im
heiligen Opfer der Eucharistie, <vollzieht sich> <das Werk unserer
Erlösung), und so trägt sie in höchstem Masse dazu bei, dass das Leben der

Gläubigen Ausdruck und Offenbarung des Mysteriums Christi und des

eigentlichen Wesens der wahren Kirche wird...» Das Konzil bekennt sich

damit zur älteren Sicht der Liturgie als Feier der Erlösung.

Quelle 3: 22. Sessio des Konzils von Trient (1562)

«Dieser unser Gott und Herr [...] hat jedoch beim letzten Abendmahl [...]
seiner geliebten Braut, der Kirche, ein sichtbares Opfer [visibile sacrificium]
hinterlassen, wodurch jenes blutige Opfer [cruentum illud], das ein für allemal

erst am Kreuz dargebracht werden sollte, vergegenwärtigt werden [re-
praesentaretur], sein Gedächtnis [memoria] bis zum Ende der Weltzeit
fortdauern [permaneret] und dessen heilbringende Kraft der Vergebung der von
uns täglich begangenen Sünden zugewendet werden sollte [applicaretur].»7

Quelle 4: Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils -
SC 47 (1963)

«Unser Erlöser hat beim Letzten Abendmahl in der Nacht, da er überliefert
wurde, das eucharistische Opfer seines Leibes und Blutes eingesetzt, um
dadurch das Opfer des Kreuzes durch die Zeiten hindurch bis zu seiner Wiederkunft

fortdauern zu lassen und so der Kirche, seiner geliebten Braut, eine
Gedächtnisfeier [memoriale] seines Todes und seiner Auferstehung anzuvertrauen:

das Sakrament huldvollen Erbarmens, das Zeichen der Einheit, das

7 COD 3,733.

33



Albert Gerhards

Band der Liebe, das Ostermahl, in dem Christus genossen, das Herz mit Gnade

erfüllt und uns das Unterpfand der künftigen Herrlichkeit gegeben wird.»

Beide Konzilstexte handeln über die Frage, wie das einzige Opfer des

Neuen Bundes bis zum Ende der Zeiten vergegenwärtigt werden kann.

Der Text des Trienter Konzils spricht allein vom Opfer. Vom sakramentalen

Empfang der eucharistischen Gabe ist nicht die Rede. Die Applikation
der Gnade geschieht allein durch den Priester. Das Zweite Vatikanische
Konzil hingegen spezifiziert das Gedächtnis als Feiergeschehen (memoriale),

das auf den Empfang hinzielt. Dazu wird eine Antiphon der Liturgie
von Fronleichnam zitiert8, also ein mittelalterlicher Text. Die Sache ist
also stets präsent geblieben, aber es war offenbar nicht möglich, die
Dimensionen Opfer und Sakrament (Mahl) organisch miteinander zu verbinden.

Dies gelang erst im Zuge der Theologie des 20. Jahrhunderts. Diese

Frage hängt eng mit dem Rollenverständnis des Priesters zusammen, von
dem im Folgenden die Rede sein soll.

3. Die Rolle des Priesters: in persona Christi (in der Person

Christi) - in nomine ecclesiae (im Namen der Kirche)9

In der Enzyklika Papst Johannes Pauls II. «Ecclesia de Eucharistia»

vom 17. April 2003 heisst es unter Nr. 5 über den Priester10:

Quelle 5: Enzyklika Papst Johannes Pauls II. «Ecclesia de Eucharistia»
(2003), Nr. 5

«In der Tat ist er es, dem es dank der ihm verliehenen Vollmacht im Sakrament

der Priesterweihe zukommt, die Konsekration zu vollziehen. Ihm ist es

vorbehalten, mit der Vollmacht, die ihm von Christus aus dem Abendmahlssaal

zuteil wird, zu sprechen: <Das ist mein Leib, der für euch hingegeben
wird Das ist der Kelch des neuen und ewigen Bundes, mein Blut, das für
euch vergossen wird ...>. Der Priester spricht diese Worte aus oder besser er

8 «O heiliges Gastmahl, in dem Christus unsere Speise ist, Gedächtnis seines

Leidens, Fülle der Gnade, Unterpfand der künftigen Herrlichkeit»: Antiphon zum
Magnificat der 2. Vesper von Fronleichnam; vgl. Katechismus der Katholischen
Kirche. Nr. 1402.

9 Vgl. zum Folgenden: Albert Gerhards, Erneuerung kirchlichen Lebens aus
dem Gottesdienst. Beiträge zur Reform der Liturgie (PThE 120), Stuttgart (Kohlhammer)

2012, 263-273.
1,1 VApS 159, Bonn 2003, 8.

34



Glaubensentwicklung und liturgische Feier - Anfragen und ökumenische Perspektiven

stellt seinen Mund und seine Stimme Jenem zur Verfügung, der diese Worte

im Abendmahlssaal gesprochen hat, und der gewollt hat, dass sie von Generation

zu Generation von all denen wiederholt werden, die in der Kirche
durch die Weihe an seinem Priestertum teilhaben.»

Die Frage der besonderen Christusrepräsentanz durch den Priester ist in
den Jahrzehnten seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil immer wieder
kontrovers diskutiert worden. Im Zusammenhang mit den vatikanischen
Dokumenten «Inter insigniores» (1976), «Mulieris dignitatem» (1988) und
«Ordinatio sacerdotalis» (1994) gab es zahlreiche Wortmeldungen zu
diesem Thema". Dabei steht die Rolle des Priesters bei der Feier der Eucharistie

meist im Blickpunkt. Die Festlegung der «forma sacramenti» auf die
Rezitation der Einsetzungsworte in persona Christi ist seit dem Konzil
von Florenz offizielle kirchliche Lehre:

Quelle 6: Konzil von Florenz 1439)

«Die Form dieses Sakramentes sind die Worte des Erlösers, mit denen er
dieses Sakrament vollzog; der Priester vollzieht dieses Sakrament nämlich,
indem er in der Person Christi spricht. Denn kraft der Worte selbst wird die
Substanz des Brotes in den Leib Christi und die Substanz des Weines in das

Blut verwandelt ...»l2

Die Dogmatik präzisiert die Weise der Repräsentanz des Priesters. Der
Bonner Dogmatiker Karl-Heinz Menke sieht im Handeln des Priesters als

Repräsentant Christi theologisch einen qualitativen Unterschied zur
Rechtssprache: «Der Liturge <in persona Christb [ist] kein blosser

delegatus), sondern <traditor>: In ihm vermittelt sich Christus selbst in die Ge-

11 Vgl. Anne Jensen, Christusrepräsentation, kirchliche Ämter und Vorsitz bei
der Eucharistie. Zur heutigen relecture einer frühchristlichen Tradition, in: FZPhTh
40 (1993) 282-297: Dennis M.Ferrara. Representation or self-effacement? The
axiom in persona Christi in St. Thomas and the magisterium. in: TS 55 (1994) 195-
224; Sara Butler. «In persona Christi». A response to Dennis M. Ferrara: in TS 56

(1995) 61-80; Dennis M. Ferrara, «In persona Christi». A reply to Sara Butler, in:
ebd. 81-91: Dennis M. Ferrara, In persona Christi: Towards a second naivete, in:
TS 57 (1996) 65-88. Vgl. jetzt umfassend: Lothar Lies, Theologisch-historische
Sondierungen zu Begriffen der Ämtertheologie, in: ders./Silvia Hell (Hg.), Amt und

Eucharistiegemeinschaft. Ökumenische Perspektiven und Probleme, Innsbruck (Ty-
rolia) 2004. 97-141.

12 DH 1321.

35



Albert Gerhards

genwart der Eucharistie feiernden Gemeinde.»13 Auch Gisbert Greshake
definiert das priesterliche Amt im Gegenüber zur Gemeinde, wobei der
Diener «amtliches Zeichen» ist für das, was der Herr selbst tut. «Insofern
es sein Amt ist, das auf Christus verweist, ist ausgeschlossen, dass die
Person des Priesters sich selbst an die Stelle Christi setzt. Gerade weil es

Zeichen ist, das zum Bezeichneten in äusserster Differenz steht, leistet das

Amt die zeichenhafte Repräsentation Christi [...] nicht als Identifikation,
sondern in der jeder Repräsentation/Stellvertretung eigenen Differenzierung

gegenüber dem Repräsentierten.»14
Damit scheint die Frage nach der Weise der Christusrepräsentanz des

Priesters bei der Feier der Eucharistie endgültig beantwortet zu sein. Die
Lehrentwicklung seit dem Konzil von Florenz ist eindeutig. Das auf der

Sakramententheologie des Thomas von Aquin (S.th. III, q. 83 a. 1 ad 3)

fussende «Decretum pro Armenis» des Florentiner Konzils wurde inzwischen

jedoch in mehreren Punkten revidiert: in Bezug auf Materie und

Form der Priesterweihe bereits 1947 durch Papst Pitts XII., in Bezug auf
die Form der Firmung und der Krankensalbung durch Papst Paul VI. im
Zuge der Liturgiereform des Zweiten Vatikanischen Konzils. Im Hintergrund

der Revisionen standen jeweils liturgiehistorische Studien, die die
Unhaltbarkeit der spekulativen Position der mittelalterlichen Theologie
erwiesen hatten. Es stellt sich die Frage, welche Konsequenzen sich daraus

für die Theologie ergeben.

4. Das Zeugnis orientalischer Anaphoren

Die Diskussion um eine liturgische Theologie, aufbauend auf oder
unabhängig von liturgiegeschichtlichen Daten, wird zurzeit intensiv geführt1-^.

Sie hat neuen Auftrieb bekommen aufgrund der Entscheidung der

Glaubenskongregation, die ostsyrische Tradition eucharistischen Betens ohne

Rezitation der Einsetzungsworte, wie sie in der Anaphora der Apostel
Addai und Mari dokumentiert ist, als gleichwertig neben der römischen

13 Karl-Heinz Menke, Stellvertretung. Schlüsselbegriff christlichen Lebens
und theologische Grundkategorie (SlgHor 29), Einsiedeln (Johannes) 2I997, 61.

14 Gisbert Greshake, Priestersein. Zur Theologie und Spiritualität des priesterlichen

Amtes, Freiburg i.Br. (Herder) 1982, 66.
15 Vgl. Hoping/Jeggle-Merz (Hg.), Liturgische Theologie (wie Anm. 2); vgl.

auch Albert Gerhards, Liturgiewissenschaft nach 40 Jahren Sacrosanctum Concilium

- Perspektiven und Aufgaben, in: HID 57 (2003) 273-282.

36



Glaubensentwicklung und liturgische Feier - Anfragen und ökumenische Perspektiven

anzuerkennen16. Damit steht erstmals auch die Frage der Form der Eucharistie

zur Debatte. Zwar wird in der Diskussion um diese nicht unumstrittene

Entscheidung daraufhingewiesen, dass ein Bezug auf die Einsetzung
durch Christus in der Anaphora durchaus vorliege, doch ist damit der

Widerspruch zu der Formulierung des Konzils von Florenz, dass die

Wandlung der Substanzen «ipsorum verborum virtute»17 erfolge, keineswegs

aufgehoben.
Die in diesem Zusammenhang wichtigen Stellen der ostsyrischen

Anaphora finden sich nach dem Lobpreis des göttlichen Namens («Präfation»),

Sanctus/Benedictus und Gedächtnis der Geschichte Christi («Post
Sanctus»). Sie lauten in der Übersetzung der Innsbrucker Liturgiewissenschaftler

Reinhard Messner und Michael Lang18 folgendermassen:

Quelle 7: Anaphora der Apostel Addai und Mari (3. Jh.

«(50) Du, Herr, in deinen unaussprechlichen Erbarmungen
mach ein gutes Gedächtnis allen aufrechten und gerechten Vätern,
die wohlgefällig waren vor dir,
beim Gedächtnis des Leibes und Blutes deines Messias,
das wir dir darbringen auf dem reinen und heiligen Altar,
(55) wie du uns gelehrt hast.

[...]

Und auch wir, Herr (dreimal) deine niedrigen und schwachen
und armseligen Knechte,
(70) die wir versammelt sind und stehen vor dir in dieser Stunde

16 Guidelines for admission to the Eucharist between the Chaldean Church and
the Assyrian Church of the East, in: L'Osservatore Romano vom 26.10.2001, 7. Vgl.
dazu: Michael Lang/Reinhard Messner, Das Zeugnis des ostsyrischen Hochgebets

der Apostel Addai und Mari, in: CiG 54 (2002) 101t'.; Klemens Richter, Eine
Ganzheit. Eine römische Entscheidung zur Bedeutung der Einsetzungsworte im

Hochgebet, in: Gd 37 (2003) 22f.; ferner Martin Lugmayr, Die «Anaphora von
Addai und Mari» und die Dogmatik, in: Una Voce Korrespondenz 33 (2003) 30-47:
Albert Gerhards, Liturgiewissenschaft: Katholisch - Evangelisch - Ökumenisch,
in: Michael Meyer-Blanck (Hg.), Liturgiewissenschaft und Kirche. Ökumenische
Perspektiven, Rheinbach (CMZ) 2003, 63-86.

17 DH 1321.
18 Reinhard Messner/Michaei. Lang, Die Freiheit zum Lobpreis des

Namens. Identitätsstiftung im eucharistischen Hochgebet und in verwandten jüdischen
Gebeten, in: Albert Gerhards u.a. (Hg.), Identität durch Gebet. Zur gemeinschaftsbildenden

Funktion institutionalisierten Betens in Judentum und Christentum, Paderborn

(Schöningh) 2003, 371-411. hier 401f.

37



Albert Gerhards

und empfangen haben durch Überlieferung den Typos, der von dir (kommt),
indem wir uns freuen und verherrlichen und erhöhen und

gedenken und preisen und dieses grosse und schauererregende Mysterium
des Leidens und des Todes und der Auferstehung
(75) unseres Herrn Jesus, des Messias, vollziehen.
Und es möge kommen, Herr, dein heiliger Geist,
und er möge ruhen auf dieser Darbringung (D: Seid in Ruhe)
deiner Diener, und er möge sie segnen und er möge sie heiligen,
dass sie uns sei, Herr, zur Vergebung der Verschuldungen
(80) und zum Nachlass der Sünden
und zur grossen Hoffnung auf die Auferstehung aus dem Haus der Toten
und zum neuen Leben im Reich des Himmels
mit allen, die wohlgefällig waren vor dir.»

Die seit Jahrzehnten geführte Diskussion über diese Anaphora kann an

dieser Stelle nicht im Einzelnen referiert werden19. Hier interessieren vor
allem die reflexiven Aussagen über das Tun des Priesters bzw. der Kirche.
Der erste Abschnitt (Z. 50-55) wird traditionell als Interzessio bezeichnet,
ist aber zugleich eine Anamnese, wenn man die logische Folge beachtet:

Aus dem Gedenken (der Darbringung) des Mysterium paschale seitens

der Kirche (memores) erwächst die Bitte um Gedenken der verstorbenen

Gläubigen seitens Gottes (memento). Das Tun der Kirche wird ausdrücklich

auf den göttlichen Auftrag zurückgeführt (Z. 55).

Im zweiten zitierten Abschnitt (Z. 69-75) geht es um die Lebenden,
d.h. die aktuell Anwesenden und Handelnden. Explizit wird auf das man-
datum Bezug genommen (Z. 71), ohne dass die verba testamenti zitiert
werden. Das Tun der Liturgen wird als ein «Vollziehen» des Mysterium
paschale unter Lobpreis bezeichnet. Wie Messner/Lang nachweisen, geht

es in dieser Anaphora wesentlich um die Ermächtigung der Kirche zum
Lobpreis des Namens Gottes, also um ein Einstimmen in den Chor der

Himmlischen, der Engel und der Menschen, «deren Gottesgemeinschaft
geglückt ist»20, d.h. der verstorbenen Gläubigen. Diese werden am Ende

19 Vgl. die Literaturangaben in Messner. Freiheit (wie Anm. 18); für die ältere
Literatur auch: Albert Gerhards, Zu wem beten? Die These Josef Andreas
Jungmanns (t 1975) über den Adressaten des Eucharistischen Hochgebets im Licht der

neueren Forschung, in: LJ 32 (1982) 219-230; ders., Die literarische Struktur des

Eucharistischen Hochgebets. Zu einer Studie über die alttestamentlichen Wurzeln der

Anaphora und deren Entfaltung im jüdisch-christlichen Beten, in: LJ 33 (1983) 90-
104; ders.. Die griechische Gregoriosanaphora. Ein Beitrag zur Geschichte des

Eucharistischen Hochgebets (LQF 65). Münster (Aschendorff) 1984, 187-193.
211 Messner, Freiheit (wie Anm. 18), 399.

38



Glaubensentwicklung und liturgische Feier - Anfragen und ökumenische Perspektiven

des dritten Abschnitts (Z. 76-83) wiederum erwähnt, es handelt sich hier
um die Epiklese des Geistes Gottes auf die Darbringung zur Segnung und

Heiligung. Eigentliches Ziel der Herabrufung sind die Gläubigen selbst,
erbeten werden die «Kommunionfrüchte» Sündenvergebung und eschatologische

Hoffnung auf die Communio Sanctorum.
Der Text gibt keinerlei Hinweise auf ein Verständnis des Priesters als

Repräsentant Christi. Das Tun der «Diener» wird zum einen bezeichnet
als Darbringen des Gedächtnisses des Leibes und Blutes Christi auf dem
Altar (Z. 53f.), also nicht als Darbringung des Leibes und Blutes Christi
selbst, wie das Vierte Hochgebet des Römischen Messbuchs entgegen fast
der gesamten altkirchlichen Tradition verlautet21. Das Gedächtnis ist ein

Wortgeschehen, symbolisiert in den eucharistischen Gaben. Zum anderen
ist - neben verschiedenen Verben des Lobens - davon die Rede, dass die
Versammelten und vor Gott Stehenden22 das Mysterium des Leidens, des

Todes und der Auferstehung Jesu vollziehen gemäss dem Typos, der von
Gott bzw. Christus stammt und durch die kirchliche Überlieferung
überkommen ist. Dieser Abschnitt, der als Äquivalent des Einsetzungsberichts
verstanden worden ist23, macht ebenfalls die Differenz zwischen «Urbild»
und «Abbild» deutlich: Die Kirche kann das Urgeschehen nicht wiederholen,

sondern sie vollzieht, d.h. feiert unter Lobpreis das im Typos der

Einsetzung durch Christus begründete Heilsmysterium. Dass dies fruchtbar
werden kann für die Feiernden, dazu bedarf es eines weiteren Tuns der
Kirche, des Bittens um den Hl. Geist, der der eigentlich Handelnde in
diesem Geschehen ist. Dies kommt in teilweise archaischen Redewendungen

zum Ausdruck: kommen, ruhen, segnen, heiligen24.

Nirgendwo schlüpft der Priester in die Rolle Christi. Im Gegenteil:
Der Text adressiert (je nach Rezension in unterschiedlich starkem Masse)
Christus2s und definiert die Rolle des Priesters demnach im Gegenüber zu

21 Eine Ausnahme bildet eine Formulierung in den Jerusalemer Mystagogischen
Katechesen, nach der die Kirche Gott den geschlachteten Christus darbringt; vgl.
Achim Budde, Die ägyptische Basilios-Anaphora. Text - Kommentar - Geschichte
(JThF 7), Münster (Aschendorff) 2004, 382ff.

22 Vgl. Traditio Apostolica 4 (ed. Botte 16).

23 Vgl. Gerhards, Gregoriosanaphora (wie Anm. 19), 192.
24 Vgl. Gabriele Winkler, Zur Erforschung orientalischer Anaphoren in

liturgievergleichender Sicht. III: Der Hinweis auf «die Gaben» bzw. «das Opfer» bei der
Epiklese, in: Albert Gerhards/Klemens Richter (Hg.), Das Opfer. Biblischer
Anspruch und liturgische Gestalt (QD 186), Freiburg i.Br. (Herder) 2000, 216-231.

23 Vgl. Gerhards, Gregoriosanaphora (wie Anm. 19), 187-193.

39



Albert Gerhards

Christus. Eindeutig ist dies im Post-Sanctus-Abschnitt der Fall, wo nach

dem christologischen Hosanna (in dritter Person) nun Christus direkt
angeredet wird: «indem du angezogen hast unsere Menschheit, damit du uns
belebest durch deine Gottheit» (Z. 33f.)

Die durch die Anrede Christi bedingte Modifikation der
Beziehungskonstellationen ist in der Gregor von Nazianz zugeschriebenen Grego-
rios-Anaphora, dem für die hohen Feiertage reservierten Eucharistiegebet
der koptischen Kirche, am konsequentesten durchgeführt. Grundsätzlich
erscheint der Adressatenwechsel im Bereich des offiziellen liturgischen
Gebets im Licht der Beziehungen von Judentum und Christentum
problematisch, da auf diese Weise die Klarheit der streng monotheistischen
Gebetsanrede verloren geht26.

Jedoch ist die Ausweitung der Gebetsadressierung von Gott auf Christus

seit neutestamentlicher Zeit eine Gegebenheit27. Sie hat neben den

theologischen auch gebetspsychologische Folgen, insbesondere in Bezug
auf das Verständnis der Christusrepräsentanz. Die Gregorios-Anaphora
erweist sich hier als ein theologisch bedeutsamer Text, der Schlüsse auf
das zugrunde liegende Verständnis des priesterlichen Amtes zulässt.

Einige der hier besonders interessierenden Passagen des zentralen
Teils in der griechischen Version lauten folgendermassen28:

Quelle 8: Ägyptische Gregorios-Anaphora (5. Jh.

«Ich bringe dir dar die Symbole dieser meiner Freiheit;
deinen Worten schreibe ich die Verwirklichung zu.
Du hast mir diesen mystischen Dienst übertragen;
(145) die Teilhabe an deinem Fleisch in Brot und Wein hast du mir gewährt.
(Das Volk spricht: Wir glauben).
Denn in der Nacht, in der du selbst dich selber

aus eigener Macht hingabst, -
(150) (Das Volk spricht: Wir glauben).
nahmst du Brot in deine heiligen, reinen und

untadeligen Hände [...]

Denn sooft ihr dieses Brot esst

und diesen Kelch trinkt,

26 Vgl. Albert Gerhards, Zur Frage der Gebetsanrede im Zeitalter des

jüdisch-christlichen Dialogs, in: TThZ 102 (1993) 245-257.
27 Siehe dazu Gerhards, Gregoriosanaphora (wie Anm. 19).
28 Gerhards, Gregoriosanaphora (wie Anm. 19), 32-37.

40



Glaubensentwicklung und liturgische Feier - Anfragen und ökumenische Perspektiven

verkündet ihr meinen Tod

(180) und bekennt ihr meine Auferstehung und Himmelfahrt,
bis ich komme.
Das Volk spricht: Amen (dreimal). Deinen Tod usw.
Darum also, Herr, gedenken wir deiner Herabkunft auf die Erde,
(185) deines lebenspendenden Todes,
deines dreitägigen Grabes,
deiner Auferstehung von den Toten,
deiner Auffahrt zum Himmel,
deines Sitzens zur Rechten des Vaters

(190) und deiner bevorstehenden zweiten
furchtbaren und glorreichen Ankunft von den Himmeln.
Er ruft aus: Das Deine von deinen Gaben dir darbringend
für alles, wegen allem und in allem.
Das Volk spricht: Wir loben dich, wir preisen dich usw.

[wir danken dir, Herr, und bitten dich, unser Gott.]
Der Diakon spricht: Verneigt euch in Ehrfurcht vor Gott.
Der Priester spricht leise unter Verneigung:
Du selbst nun, Herr, verwandle mit deiner Stimme
Die vorgebrachten (Gaben);
Der du selbst da bist, mache diesen mystischen Dienst
(200) vollkommen;
vollziehe du selbst uns das Gedächtnis deines Dienstes.
Sende du selbst deinen heiligen Geist herab,
damit er durch seine heilige, gute und glorreiche Gegenwart
(205) diese vorgebrachten, ehrwürdigen und heiligen Gaben

heilige und verwandle in den Leib und das Blut unserer Erlösung.»

An diesem Text fallen mehrere Eigenarten auf. Zum einen ist der Ichstil
ungewöhnlich. Üblicherweise findet er sich in den Privatgebeten des

Priesters, den sog. Apologien. Hier liegt aber ein anderer Fall vor: Das

sprechende Ich betrifft nicht in erster Linie die Person des Priesters,
sondern es handelt sich um eine Rollenidentifikation mit der ganzen Menschheit

im Sinne der Adam-Christus-Typologie. Die Gegenüberstellung des

sprechenden Ichs als Stellvertreter der Menschheit und Christi als des

Angeredeten hat eine Zielperspektive: «die Wiederherstellung der vom
Schöpfer gewollten ursprünglichen Einheit und Harmonie der ganzen
Menschheit in Christus (Apokatastasis)»29.

Schon in den ersten zitierten Zeilen aus der Einleitung in den

Einsetzungsbericht kommt das Bestreben zum Ausdruck, Christus als den ei-

2" A.a.O., 167.

41



Albert Gerhards

gentlichen Handelnden darzustellen. Der Priester kann nur die «Symbole»
beisteuern, die Verwirklichung schreibt er den Worten Christi zu. Christus

hat den Menschen die «mystische Liturgie» übertragen und ihm die
Teilhabe an seinem Fleisch und Blut in Brot und Wein gewährt. Es folgt
nun in kausaler Anknüpfung der Einsetzungsbericht mit der Zitation der

Herrenworte, die zum eulogischen Gedenken gehören, wie die Akklamation

«Deinen Tod ...» bestätigt. Auch auf die Darbringungsformel «Das

Deine von deinen Gaben dir darbringend ...» (Z. 192-193) folgt eine
Akklamation, wobei die Volksakklamation den folgenden Bitteteil einleitet.
Damit wird das «Scharnier» zwischen den beiden Hauptteilen der
Anaphora, dem anamnetischen und dem epikletischen Teil, von der ganzen
Gemeinde gebildet30. Der Text der nun folgenden Epiklese zeigt, dass nach

dem Verständnis des Redaktors hier das Eigentliche geschieht. Nicht die
Zitation der verba testamenti in Rollenidentifikation des Priesters mit
Christus bewirkt die Wandlung, sondern Christus selbst muss mit seiner
Stimme die Wandlung vollziehen, den mystischen Dienst (leiturgia) der
Priester vollkommen machen und das Gedächtnis seines eigenen Dienstes

(latreia) vollenden, indem er seinen Heiligen Geist sendet. Das Bestreben,
den Priester gerade nicht in die Rolle Christi treten zu lassen, ist augenfällig.

Wie sollte er auch eine Stellvertreterrolle einnehmen, wenn Christus
selbst anwesend ist (Z. 199)? Viermal wird Christus aufgefordert, selbst

tätig zu werden. Damit wird der Gedanke aus der Einleitung in den

Einsetzungsbericht wieder aufgegriffen, dass die Kirche nur die «Symbole»
darbringen kann, die Wirkmacht der Zeichen aber allein von Christus zu
erwarten ist.

Das Rollenbild des Priesters lässt sich anhand der Inszenierung der

Anaphoren durch diakonale Zwischenrufe und Akklamationen der
Gemeinde präzisieren. Achim Budde hat die diachrone Entwicklung anhand
des Normalformulars der koptischen Kirche, der ägyptischen Basi-

lios-Anaphora, in einer vergleichenden Edition dargestellt. Nach dem

Heilsgedächtnis leitet der Text in den Einsetzungsbericht über31:

30 Vgl. Albert Gerhards, Akklamationen im Eucharistiegebet. Funktion und
Gestalt im Liturgievergleich, in: Hans-Jürgen Feulner/Elena Velkovska/Robert F.

Taft (Hg.), Crossroad of Cultures. Studies in Liturgy and Patristics in Honor of Gabriele

Winkler (OCA 260), Rom (PIO) 2000, 316-329.
31 Bi AAB, Basilios-Anaphora (wie Anm. 21), 153-163.

42



Glaubensentwicklung und liturgische Feier - Anfragen und ökumenische Perspektiven

Quelle 9: Ägyptische Basilius-Anaphora (4. Jh.)

«Priester: Er hinterliess uns aber dieses grosse Geheimnis der Frömmigkeit:
Denn dazu bestimmt, sich zum Tod zu geben für das Leben der Welt,
(45) Volk: Wir glauben.
Priester: nahm er Brot in seine heiligen, makellosen und unbefleckten und

seligen und belebenden Hände, [...[

Priester: Denn jedes Mal, da ihr essen werdet von diesem Brot da, und trinken

aus diesem Kelch da, werdet ihr meinen Tod verkündigen, werdet ihr
meine Auferstehung bekennen, werdet ihr mein Gedächtnis tun, bis ich
komme.
(75) Volk: Amen, Amen, Amen. Deinen Tod, Herr, verkündigen wir, und

deine heilige Auferstehung und Aufnahme bekennen wir.
Dich loben wir, dich preisen wir, dir danken wir, Herr, und bitten dich, unser

Gott.
Priester: Indem wir also unsererseits gedenken seiner heiligen Leiden und
seiner Auferstehung von den Toten und seines Aufstiegs in die Himmel und
seines Sitzens zu deiner Rechten, Vater, und seiner zweiten Ankunft, die

von den Himmeln her kommt, die furchtbar ist und voller Ruhm, bringen
wir dir diese Gaben dar, die die deinigen sind, aus denen, die die deinigen
sind, gemäss jeder Sache und wegen jeder Sache und in jeder Sache,

(80) Diakon: Huldigt Gott in Furcht und Zittern!
Volk: Wir lobsingen dir, wir preisen dich, wir dienen dir, wir huldigen dir.
Priester: und bitten dich, Herr, unser Gott, wir, deine Sünder und unwürdigen

Knechte,
wir huldigen dir durch die Zustimmung deiner Gütigkeit,
damit dein heiliger Geist herabkomme
(85) auf uns und auf diese Gaben da, die ausgebreitet sind, und sie reinige
und sie wandle und sie offenbare als Heiliges deiner Heiligen.
Diakon: Lasst uns aufmerken! Amen.
Priester: Und dieses Brot aber mache er zum heiligen Leib
Volk: Ich glaube.
Priester: unseres Herrn und Gottes und Erlösers Jesus Christus,
(90) der gegeben wird zum Erlass der Sünden und ewigen Leben für die,
die von ihm nehmen werden,
Volk: Amen.»

Wie Budde kommentiert, ist der Bericht formal Teil der Heilsanamnese,
wird aber erst nach der Chronologie der Christusvita eingefügt, da es nicht
in erster Linie darum geht, was Christus tat, sondern was er seiner
Gemeinde zu tun auftrug32. Die Bezeichnung «Geheimnis der Frömmigkeit»

12 Vgl. Budde, a.a.O., 376.

43



Albert Gerhards

(vgl. lTim 3,16) bildet «das Scharnier zwischen Ethos, Lehre und Kult»33.

Ähnlich wie in der Einleitung in den Einsetzungsbericht der
Gregorios-Anaphora geht es um die Hinterlassenschaft der Eucharistie als

Ausrüstung fiir die Zeit zwischen Fortgang und Wiederkunft Christi, damit
die Gläubigen ein gottgefälliges Leben führen und vor Gericht bestehen

können (Theodor von Mopsuestia).
Der Einsetzungsbericht kulminiert folgerichtig im Gedächtnisauftrag

und seiner Begründung in Anschluss an IKor 11,26, wobei der Text wie in
der Gregorios-Anaphora und anderswo in die erste Person übertragen und
erweitert wird. Dadurch ergibt sich ein Gedankenschema, das Budde fol-
gendermassen darstellt341

<Christus>: «Wenn ihr Brot und Wein essen werdet,
werdet ihr meinen Tod verkünden.»

Gemeinde: Wir verkünden deinen Tod.

Priester: Indem wir seines Todes gedenken,
bringen wir Brot und Wein dar und bitten

Das Bekenntnis der Gemeinde steht somit in der Mitte der Komposition
der gesamten Anaphora. «Es bringt den Auftrag Christi zur Erfüllung und

begründet damit den Übergang vom lobpreisenden Gedenken zum
Nachvollzug des Mahles.»35 Als Höhepunkt der Abendmahlserzählung bildet
der Gedächtnisauftrag zugleich die Grundlage für seine Umsetzung in der
unmittelbar folgenden Epiklese. Wie Budde herausgearbeitet hat, kommt
den Deuteworten keine konsekratorische Funktion zu. «Im Gegenteil:
Durch den Einsatz der Tempora [...], durch den Wortlaut der Epiklese [...],

durch rubrikale Erläuterungen und durch äussere Quellen ist das

Verständnis des Textes im Sinne der allgemeinen ostkirchlichen Eucharistieauffassung

so klar wie selten sonst belegt.»36

Budde unterscheidet nicht zwischen «spezieller Anamnese» und

Epiklese, sondern subsumiert entsprechend der grammatikalischen
Konstruktion «memores offerimus et petimus» den ganzen Abschnitt

33 A.a.O., 329.
14 A.a.O., 67.
35 Ebd.
36 A.a.O., 376.

44



Glaubensentwicklung und liturgische Feier - Anfragen und ökumenische Perspektiven

unter Epiklese37. Auffallend ist die Herabrufung des Geistes auf «uns»
und auf die Gaben (Z. 85). Die in den neuen Hochgebeten der römischen
Kirche gewohnte Reihenfolge «Gabenepiklese» (hier vor den konsekrato-
risch verstandenen Einsetzungsworten) und «Kommunionepiklese» ist
hier umgekehrt. Ungewöhnlich gross ist die Zahl der Verben, die das Tun
des Geistes bezeichnen: reinigen, wandeln, offenbaren und schliesslich
«machen». Auch hier wird wiederum klar, dass das Tun der Kirche keine

eigene Leistung ist, sondern dass allein Gottes Handeln zählt, um das die
Kirche nur bitten kann. Rollenidentifikation des Priesters mit Christus
geschieht nach dem Zeugnis der Basilios-Anaphora allein auf der Ebene
des nicht konsekratorisch verstandenen lobpreisenden Gedenkens in der

Abendmahlserzählung zu dem Zweck, den Gedächtnisauftrag umzusetzen,

wobei in der Epiklese deutlich wird, dass auch die Umsetzung Gottes
Werk ist.

5. Die römische Tradition im Spiegel der Ostkirchen:
der Canon Romanus und seine unterschiedlichen Deutungen
im Lauf der Geschichte

Die dem Römischen Kanon an die Seite gestellten drei neuen Eucharistischen

Hochgebete im Messbuch Papst Pauls VI. von 1970 enthalten in

Abweichung von der römischen Tradition eine Geistepiklese, genauer:
eine Bitte um die Sendung des Heiligen Geistes. Im Unterschied zu den

ostkirchlichen Traditionen ist diese aber aufgeteilt in eine «Wandlungs-»
und eine «Kommunionepiklese», wobei die Bitte um Wandlung der Gaben

vor die Einsetzungsworte gesetzt wurde. Dies ist besonders auffällig im
Fall des Zweiten Hochgebetes, das sich in weiten Teilen an das altkirchliche

Eucharistiegebet aus der sog. Apostolischen Überlieferung anlehnt.
Das Hochgebet weist dieselbe Struktur auf wie die späteren Anaphoren
des antiochenischen Typs (Chrysostomus-, Basilius-Anaphora), kennt al-

37 R. Messner legt demgegenüber den Schwerpunkt des gesamten Abschnitts auf
den anamnetischen Aspekt: «Wenn wir des Heilswirkens Gottes glaubend gedenken
(was Gabe des Geistes ist), Gott dafür danken, seinen Namen preisen, nimmt uns Gott
in die Gegenwart des Heils hinein, d.h. in die Gegenwart Christi, indem er uns Anteil
gibt an Christi Leib und Christi Blut, durch das Essen des Brotes und das Trinken des

Weines - in der Kommunion», vgl. Reinhard Messner, Die Messreform Martin
Luthers und die Eucharistie der Alten Kirche (IThS 25), Innsbruck (Tyrolia) 1989,54.

45



Albert Gerhards

lerdings noch kein Sanctus38. Im Quellentext heisst es: «Auch bitten wir
dich, deinen Heiligen Geist auf die Gabe der heiligen Kirche herabzusenden.

Du versammelst sie zur Einheit ...»39 Das zweite Hochgebet des

Messbuchs formuliert: «Darum bitten wir dich: Sende deinen Geist auf
diese Gaben herab und heilige sie, damit sie uns werden Leib und Blut
deines Sohnes, unseres Herrn Jesus Christus.» [Es folgen Einsetzungsbericht,

Anamnese und Darbringung.] «Wir bitten dich: Schenke uns Anteil
an Christi Leib und Blut und lass uns eins werden durch den Heiligen
Geist.»

Zur Begründung der Aufteilung der Epiklese berief man sich auf die
römische Tradition, die seit dem Mittelalter den Abschnitt «Quam
oblationem» im Römischen Kanon unmittelbar vor den Einsetzungsworten als

Wandlungsbitte deutet:

Quelle 10: Canon Romanus, Quam oblationem

«Schenke, o Gott, diesen Gaben Segen in Fülle und nimm sie zu eigen an.
Mache sie uns zum wahren Opfer im Geiste, das dir wohlgefällt: zum Leib
und Blut deines geliebten Sohnes, unseres Herrn Jesus Christus.«

Mit der Deutung als Wandlungsbitte nahm man jedoch in Kauf, dass die

ursprüngliche Verbindung von Opfer (des Lobes) und Sakrament
(Kommunionempfang) kaum mehr zu erkennen ist.

Reinhard Messner hat demgegenüber nachgewiesen, dass der Römische

Kanon in seiner ursprünglichen Textaussage und -ausdeutung mit
den orientalischen Traditionen übereinstimmt40. Durch die Festlegung der

38 Vgl. dazu Marcel Metzger, La prière eucharistique de la prétendue Tradition

Apostolique, in: Albert Gerhards u.a. (Hg.), Prex Eucharistica. Band III: Studia.
Pars prima: Ecclesia antiqua et occidentalis (SpicFri 42), Fribourg (Academic Press)

2005, 263-280. Die «Traditio Apostolica» wurde Hippolyt von Rom zugeschrieben
(um 210), dürfte in Wirklichkeit jedoch wesentlich jüngeren Datums sein.

39 Georg Schöllgen/Wilhelm Geerlings (Hg.), Didache. Zwölf-Apostel-Lehre.

Traditio Apostolica. Apostolische Überlieferung (FC 1), Freiburg i.Br.
(Herder), 1991,227.

40 Vgl. Reinhard Messner, Einige Probleme des eucharistischen Hochgebets,
in: ders./Eduard Nagel/Rudolf Pacik (Hg.), Bewahren und Erneuern. Studien zur
Messliturgie. FS Hans Bernhard Meyer (IThS 42), Innsbruck (Tyrolia) 1995, 174-201;

ders., Unterschiedliche Konzeptionen des Messopfers im Spiegel von Bedeutung und

Deutung der Interzessionen des römischen Canon missae, in: Albert Gerhards/Kle-
mens Richter (Hg.), Das Opfer. Biblischer Anspruch und liturgische Gestalt (QD 186),

46



Glaubensentwicklung und liturgische Feier - Anfragen und ökumenische Perspektiven

Grundstruktur neuer eucharistischer Hochgebete auf der Basis der späteren

Deutung des Römischen Kanons («sekundäre Kanonhermeneutik»)41
wurde also eine Neuerung eingeführt, die erst jetzt den römischen Ritus

von allen anderen altkirchlichen Riten grundlegend unterscheidet.
Die Textentwicklung des Canon Romanus bildete jedoch schon im

1. Jahrtausend jene um die Abendmahlsworte geordnete symmetrische
Struktur heraus, die eine «sekundäre Kanonhermeneutik» nahelegte42:

El Preisung (Danksagung) in Dialog/Präfation (wechselndj/Sanctus
Dl Überleitung (Te igitur) und Annahmebitte
Cl 1. Memento der Lebenden: Kirche, Papst, Bischof,

Teilnehmende
I. Heiligenliste (Communicantes, mit anamnetischen

Festeinschüben)
Hl 1. Darbringungsformel (Hanc igitur)

1. «(Wandlungs-)Epiklese?» (Quam oblationem)
A Einsetzungsworte (Qui pridie): Brot/Wein

[Akklamation]
Anamnese (Unde et memores, geht über in:)

B2 2. Darbringungsformel (Supra quae)
2. «(Kommunion-)Epiklese»
(Supplices te rogamus)

C2 2. Memento der Verstorbenen
Bitte für die Zelebranten (Nobis quoque),
geht über in: 2. Heiligenliste

D2 Abschlusssegnung (Per quem)
E2 Preisung der Schlussdoxologie.

Freiburg i.Br. (Herder) 2000, 128-184; vgl. ausserdem Bryan D. Spinks, The Roman
Canon Missae, in: Gerhards u.a. (Hg.), Prex Eucharistica 11I/l (wie Anm. 38), 129-
143; Josef Schmitz, Canon Romanus, in: ebd., 281-310.

41 Deren Kernstück ist die Charakterisierung des «Quam oblationem» als

«Wandlungsbitte» bzw. «Wandlungsepikle.se». Vgl. Pius Bihlmeyer (Hg.), Das

vollständige Römische Messbuch lateinisch und deutsch mit allgemeinen und besonderen

Einführungen im Anschluss an das Messbuch von A. Schott O.S.B., Freiburg i.Br.
(Herder) 31930, 545.

42 Vgl. Albert Gerhards/Benedikt Kranemann, Einführung in die
Liturgiewissenschaft, Darmstadt (WBG) 22008, 175.

47



Albert Gerhards

Durch die symmetrische Anordnung geriet die nach vorn, d.h. auf die
Kommunion und letztlich auf die eschatologische Vollendung, gerichtete
Dynamik des Gebetes aus dem Blick. Dabei hat der Canon Romanus die

ursprüngliche Sinnspitze stets weitertradiert, den Abschnitt «Supplices»
(B2):

Quelle 11: Canon Romanus, Supplices

Wir bitten dich, allmächtiger Gott: Dein heiliger Engel trage diese Opfergabe
auf deinen himmlischen Altar vor deine göttliche Herrlichkeit; und wenn wir
durch unsere Teilnahme am Altar den heiligen Leib und das Blut deines
Sohnes empfangen, erfülle uns mit aller Gnade und allem Segen des Himmels.

Das «Supplices», die eigentliche (und einzige) Epiklese des Canon Romanus,

wurde jedoch nicht mehr als Kern der eucharistischen Sprachhandlung

erkannt. Damit ging einher, dass man der Gläubigenkommunion
keinen theologisch bedeutsamen Stellenwert mehr zumass. Allein die
Kommunion des Priesters war für die Gültigkeit der Feier obligatorisch,
die Gläubigen hatten sich mit der «Augenkommunion» während der Erhebung

von Hostie und Kelch zu begnügen. Damit war für sie im Grunde das

Ziel der Messe erreicht. Ihr Verbleiben wenigstens bis zur Kommunion
des Priesters müsste im Laufe der Zeit eigens eingeschärft werden. Dieser

war in jener Perspektive in erster Linie der Konsekrator, der in persona
Christi das Opfer darbrachte. Die ursprüngliche Sinn- und Feiergestalt der
Messe, die von allen vollzogene Danksagung und eucharistische
Tischgemeinschaft, hatte allenfalls eine zeremonielle Funktion, aber keine
theologische Wertigkeit mehr.

6. Wandlung der Gläubigen (Kommunionepiklese) als Ziel
der eucharistischen Handlung

Die Wandlung der Gläubigen, wie sie in der Epiklese der eucharistischen

Hochgebete in Ost und West zum Ausdruck kommt, ist also das Ziel der
eucharistischen Handlung. Damit wird die abendländische Dichotomie
von Opfer und Mahl überwunden. Martin Luther meinte, dies durch die

Vermeidung der Kategorie Opfer erreichen zu sollen, da auch ihm die

Kategorie der Vergegenwärtigung nicht zur Verfügung stand. Er verbindet
aber die Verwandlung der Gaben mit der der Gläubigen:

48



Glaubensentwicklung und liturgische Feier - Anfragen und ökumenische Perspektiven

Quelle 12: Martin Luther (Abendmahlssermon 1519)

«Dan zu gleych als das brot in seynen warhafftigen naturlichen leychnam
und der weyn yn seyn naturlich warhafftig blut vorwandelt wirt, alsso war-
hafftig werden auch wir yn den geystlichen leyp, das ist die gemeynschafft
Christi und aller heyligenn getzogen und vorwandelt, und durch diss sacrament

yn alle tugende und gnad Christi und seyner heyligen gesetzt.»43

Die römisch-katholische Kirche hält ihrerseits an der Kategorie des Opfers

fest, wobei nun klar ist, dass es sich stets um die Vergegenwärtigung
des einzigen Opfers des Neuen Bundes handelt. Aus diesem Grund wird
Wert darauf gelegt, dass die Gläubigen von den Gaben empfangen, über

die in der aktuellen Feier die Eucharistia gesprochen worden ist:

Quelle 13: Missale Romanum, Editio Typica Tertia 2002/Grundordnung
des Römischen Messbuchs (Vorabpublikation 2007)

«85. Sehr wünschenswert ist es, dass die Gläubigen, so wie es auch der Priester

selbst zu tun hat, den Leib des Herrn von den Hostien empfangen, die in
derselben Messe konsekriert worden sind, und bei den vorgesehenen Anlässen

(vgl. Nr. 283) am Kelch teilhaben. Auf diese Weise soll die Kommunion
auch durch die Zeichen klarer als Teilhabe an dem Opfer erscheinen, das

gerade gefeiert wird.»

7. Die Struktur des eucharistischen Hochgebets und die Konse¬

quenzen für das Verständnis der eucharistischen Handlung am
Beispiel des Zweiten Hochgebets des Missale Romanum

Der folgende Strukturvergleich soll das Gesagte noch einmal verdeutlichen.

Bei der ersten Spalte von links handelt es sich um das Zweite Hochgebet

des römisch-katholischen Messbuchs, bei der zweiten um den
Quellentext, die sog. «Traditio Apostolica.» In der Mitte steht das Schema der
antiochenischen Anaphoren (Basilius, Chrysostomus, Grëgorios usw.),
rechts daneben die Struktur des entsprechenden Textes im deutschen
altkatholischen Messbuch sowie der Textvariante im Evangelischen Gottes-
dienstbuch:

43 WA 2/749,10-15.

49



Albert Gerhards

Missale
Romanum 1970,

Hochgebet II

Traditio
Apostolica 4

Antiocheni-
sches

Anaphoraschema

Die Feier der
Eucharistie
(168f.)

Evangelisches
Gottesdienstbuch

(645f.)

Einleitungsdialog Einleitungsdialog Einleitungsdialog Einleitungsdialog Einleitungsdialog

Präfation
(Danksagung)

Danksagung/
Anamnese

Präfation
(Preisung)

Präfation
(Danksagung)

Präfation
(Danksagung)

Sanctus/
Benedictus

Sanctus/
Benedictus

Sanctus/
Benedictus

Sanctus/
Benedictus

Post Sanctus Post Sanctus:

Anamnese
Post Sanctus:

Anamnese
Post Sanctus:

Anamnese

(Wandlungs-)
Epiklese

Einsetzungsworte/

Akklamation

Einsetzungsworte Einsetzungsworte/

Akklamation

Einsetzungsworte Einsetzungsworte

«Spezielle
Anamnese»/

Darbringung

«Spezielle
Anamnese»/

Darbringung

«Spezielle
Anamnese»/

Darbringung
(damit verbunden:)

«Spezielle
Anamnese»/

Darbringung/
Akklamation

«Spezielle
Anamnese»

Kommunion-
Epiklese

Epiklese Epiklese Epiklese Epiklese

Interzessionen Interzessionen

Schlussdoxologie Schlussdoxologie Schlussdoxologie Schlussdoxologie Schlussdoxologie

Der Vergleich zeigt die Singularität der römisch-katholischen Variante

infolge der Einfügung einer «Wandlungsepiklese». Diese wurde eingefügt
aufgrund der damals selbstverständlichen «sekundären Hermeneutik» in
Bezug auf den Canon Romanus. Wünschenswert wäre eine Korrektur dieser

Sicht und damit eine Wiederherstellung der ursprünglichen ökumenischen

Gemeinsamkeit.

50



Glaubensentwicklung und liturgische Feier - Anfragen und ökumenische Perspektiven

8. Fazit: Glaube und Feier - ökumenisch betrachtet

Aus den Überlegungen dieses Beitrags lassen sich einige Konsequenzen
ableiten:

1. Die Stellung des Priesters: in persona Christi oder in persona Eccle¬

siae? Die Grundfrage lautet: Wer handelt? Aufgrund der altkirchlichen

Abendmahlsüberlieferung ist der göttliche Partner das primäre
Subjekt, gegenüber dem der menschliche - auch der Priester - sekundär

fungiert. Dies hat erhebliche Konsequenzen für das Rollenverständnis

des Priesters, der weniger im Gegenüber zur Gemeinde als

mit der Gemeinde handelt.

2. Konsequenzen für die Rede vom Opfer: Das Opfer Christi (Mysterium
paschale) ist vom «Opfer» der Kirche (Eucharistia) zu unterscheiden.

Die missverständliche Rede vom Opfer hat einen Grund in der
äquivoken Verwendung des Begriffs. Hier kann der Westen von der lex
orandi des Ostens lernen.

3. Konklusion: die eine Eucharistie in ökumenischer Vielfalt. Wenn die

grundsätzlichen Positionen geklärt sind, ist auch ein Spektrum
unterschiedlicher Akzentuierungen möglich und wünschenswert. Dies lehren

nicht zuletzt die unterschiedlichen Traditionen des christlichen
Orients. Die gemeinsame Rückbesinnung auf die ursprüngliche Einheit

in Vielfalt kann ein Modell für die westkirchliche Ökumene sein.

51



Albert Gerhards

Albert Gerhards, (geb. 1951 in Viersen, Rheinland D) Prof. Dr. theol.
Studium in Innsbruck, Rom und Trier, 1976 Priesterweihe, Seelsorgetätigkeit,
1982 Promotion an der Theologischen Fakultät Trier, 1984 Professorfür
Liturgiewissenschaft an der Kath.-Theol. Fakultät der Universität Bochum, seit
1989 an der Kath.-Theol. Fakultät der Universität Bonn, stellv. Sprecher des

Bonner Zentrums für Religion und Gesellschaft (ZERG). 1985-1996 Leiter
der Arbeitsgruppe für kirchliche Architektur und sakrale Kunst der Deutschen

Bischofskonferenz (AKASK), seit 1989 Mitglied des Ökumenischen

Arbeitskreises evangelischer und katholischer Theologen, 1991-2001 Berater

der Liturgiekommission der Deutschen Bischofskonferenz, seit 2007
Berater der Unterkommission «Religiöse Beziehungen zum Judentum».
Mitglied der Liturgie- und der Kunstkommission des Bistums Aachen, Mitglied
des Wissenschaftlichen Komitees der «Convegni Liturgici Internazionali des

Monastero di Bose/Piemont».

Adresse: Seminarfür Liturgiewissenschaft, Universität Bonn, Am Hof 1,

D-53113 Bonn, Deutschland. E-Mail a.gerhards@uni-bonn.de.

English Summary

In traditional dogmatics, the relationship between lex orandi and lex credendi has

unambiguously been interpreted in favour of the priority of belief. In contrast, a

liturgical theology attempts to give due weight to each element. Using the example
of the role of the priest in the eucharistie celebration and the consequent stress on
the eucharistie act, it is shown that consideration of the lex orandi can correct our
appreciation of the development of belief. Extracts from the Eastern and Western
eucharistie prayers are compared. This comparison makes clear that the West has

departed from an original ecumenical unity in its later theological development.
The liturgical texts, on the other hand, have carried down the original common
theology, even though they have been demoted to secondary significance. The
article argues for the reinstatement of their primary significance. This will not
least contribute to ecumenical understanding.

52


	Glaubensentwicklung und liturgische Feier : Anfragen und ökumenische Perspektiven

