Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 103 (2013)

Heft: 1-2

Artikel: Glaubensentwicklung und liturgische Feier : Anfragen und 6kumenische
Perspektiven

Autor: Gerhards, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405114

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Glaubensentwicklung und liturgische Feier —
Anfragen und 6kumenische Perspektiven

Albert Gerhards

1. Zum Axiom lex orandi - lex credendi in 6kumenischer
Perspektive

Die Frage nach dem Verhiltnis von Gebet und Glauben der Kirche be-
schiftigt die westliche Theologie seit Jahrhunderten. Sie wird in Anleh-
nung an Prosper von Aquitanien in die Formel lex orandi — lex credendi
gefasst!. Pflegt die klassische Dogmatik der Regel des Glaubens, der lex
credendi, den Vorrang einzurdumen, so weist die Liturgische Theologie
eher der Liturgie und dem Gebet den Primat zu?. Sie spricht vom Gebet als
theologia prima und von der Glaubensreflexion als theologia secunda.
Liturgie ist Glaube im Vollzug. Von daher steht stets die Frage des Glau-
benlernens mit im Blick:

«Zwischen gottesdienstlicher Praxis (theologia prima) und der Glaubensre-
flexion (theologia secunda) steht die Glaubens- und Liturgie-Katechese.
Nicht nur aus traditionshermeneutischer Perspektive, sondern auch mit Blick
auf die individuelle biographische Entfaltung von Glaubenskompetenz als
Liturgiekompetenz kann Prospers Axiom in beiden Leserichtungen frucht-
bar gemacht werden. Hinfiihrung zum Glauben bedeutet zugleich Einfiih-
rung und Einiibung in die Feier des Gottesdienstes. Ein Glaube, der nur ge-
wusst, aber nicht vollzogen wird, bleibt auf halber Strecke stehen. Besonde-
res Anliegen der Katechese und Pastoral sollte es sein, die Liturgiefahigkeit
der Glaubigen aller Altersstufen zu unterstiitzen. Denn Liturgiefdhigkeit und
Miindigkeit im Glauben gehen Hand in Hand.»*

Eine evangelische Positionsbestimmung bringt als drittes die lex legendi
ins Spiel. Nur ein dem Evangelium entsprechender Gottesdienst kann
Quelle der Theologie sein: «Das Evangelium schafft die Kirche und die

' Vgl. ALBERT GERHARDS, Lex orandi — lex credendi, in: RGG* 5 (2002), 299.

2 Vgl. HELmuT HoPING/BIRGIT JEGGLE-MERZ (Hg.), Liturgische Theologie.
Aufgaben systematischer Liturgiewissenschaft, Paderborn (Schoningh) 2004;
ANDREA GRILLO, Einfithrung in die liturgische Theologie. Zur Theorie des Gottes-
dienstes und der christlichen Sakramente. Eingeleitet und iibersetzt von Michael
Meyer-Blanck (APTLH 49), Gottingen (V&R) 2006.

3 Juria Knop, Ecclesia Orans. Liturgie als Herausforderung fiir die Dogmatik,
Freiburg i.Br. (Herder) 2012, 331.

IKZ 103 (2013) Seiten 31-52 31



Albert Gerhards

rechte Liturgie; aber die Kirche und die rechte Liturgie sind die Bedingun-
gen der Moglichkeit, dass das Evangelium zu den Menschen kommen
kann.»*

In diesem Beitrag geht es um die Frage, wie sich Glaubensentwick-
lung und liturgische Feier hinsichtlich des Verstindnisses der Eucharistie
zueinander verhalten. Dabei soll deutlich werden, dass die Entwicklung
innerhalb der romisch-katholischen Kirche nicht irreversibel ist.

2. Celebratio oder devotio — was ist Liturgie?

Die Liturgiegeschichte der Kirche des Westens hat im Verlauf des
Mittelalters eine deutliche Zésur erfahren, die sich in das Begriffspaar
Feier (celebratio) und Andacht (devotio) fassen ldsst3. Dies kann hier nicht
ausgefiihrt®, sondern nur anhand einiger Quellentexte illustriert werden.

Quelle 1: Gabengebet von Griindonnerstag (um 750)

«Herr, gib, dass wir das Geheimnis des Altares ehrfiirchtig feiern;
denn sooft wir die Gedichtnisfeier dieses Opfers begehen,
vollzieht sich an uns das Werk der Erlosung.

Darum bitten wir durch Christus, unseren Herrn.»

Quelle 2: Tagesgebet von Fronleichnam (12. Jh.)

«Herr Jesus Christus,

im wunderbaren Sakrament des Altares hast du uns das Ged:ichtnis deines
Leidens und deiner Auferstehung hinterlassen.

Gib uns die Gnade, die heiligen Geheimnisse

deines Leibes und Blutes so zu verehren,

4 MICHAEL MEYER-BLANCK, Gottesdienstlehre, Tiibingen (Mohr) 2011, 113.

5 Vgl. dazu MARTIN KLOCKENER/BENEDIKT KRANEMANN (Hg.), Liturgierefor-
men. Historische Studien zu einem bleibenden Grundzug des christlichen Gottes-
dienstes. Bd. 1-2 (LQF 88), Miinster (Aschendorff) 2002; darin besonders: ARNOLD
ANGENENDT, Liturgiereform im frithen Mittelalter, in: Bd. 1, 225-238.

6 Vgl. ALBERT GERHARDS, Gottesdienst im Wandel. Reformen als Garant der
Identitiit christlichen Gottesdienstes, in: Wolfgang Hochstein/Christoph Krumma-
cher (Hg.), Geschichte der Kirchenmusik. Band 1: Von den Anfingen bis zum Refor-
mationsjahrhundert, Laaber (Laaber) 2011, 97-105.

SZ



Glaubensentwicklung und liturgische Feier — Anfragen und 6kumenische Perspektiven

dass uns die Frucht der Erlosung zuteil wird.
Der du in der Einheit des Heiligen Geistes
mit Gott dem Vater lebst und herrschest in alle Ewigkeit.»

Beide Orationen thematisieren die Eucharistie. Beide sprechen vom Ge-
déchtnis und von der Verehrung bzw. dem ehrfiirchtigen Feiern. Wiihrend
die erste jedoch das Geschehen — den Vollzug des Erlosungswerkes — als
objektives Faktum hinstellt, gegeniiber dem der subjektive Vollzug (ehr-
fiirchtig feiern) sekundir ist, ist das Geschehen im zweiten Text in das
Subjekt verlegt: Die rechte Verehrung bewirkt die Frucht der Erlésung.
Die Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils zitiert den
ersten Text bereits in der Einleitung (SC 2): «In der Liturgie, besonders im
heiligen Opfer der Eucharistie, <vollzieht sich> «das Werk unserer Erlo-
sung>, und so trigt sie in hochstem Masse dazu bei, dass das Leben der
Gldubigen Ausdruck und Offenbarung des Mysteriums Christi und des
eigentlichen Wesens der wahren Kirche wird...» Das Konzil bekennt sich
damit zur idlteren Sicht der Liturgie als Feier der Erlosung.

Quelle 3: 22. Sessio des Konzils von Trient (1562)

«Dieser unser Gott und Herr [...] hat jedoch beim letzten Abendmahl [...]
seiner geliebten Braut, der Kirche, ein sichtbares Opfer [visibile sacrificium]
hinterlassen, wodurch jenes blutige Opfer [cruentum illud], das ein fiir alle-
mal erst am Kreuz dargebracht werden sollte, vergegenwiirtigt werden [re-
praesentaretur], sein Gedéchtnis [memoria] bis zum Ende der Weltzeit fort-
dauern [permaneret] und dessen heilbringende Kraft der Vergebung der von
uns tiglich begangenen Siinden zugewendet werden sollte [applicaretur].»’

Quelle 4: Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils —
SC47(1963)

«Unser Erloser hat beim Letzten Abendmahl in der Nacht, da er tiberliefert
wurde, das eucharistische Opfer seines Leibes und Blutes eingesetzt, um da-
durch das Opfer des Kreuzes durch die Zeiten hindurch bis zu seiner Wieder-
kunft fortdauern zu lassen und so der Kirche, seiner geliebten Braut, eine
Gedichtnisfeier [memoriale] seines Todes und seiner Auferstehung anzuver-
trauen: das Sakrament huldvollen Erbarmens, das Zeichen der Einheit, das

7 COD 3, 733.

L5



Albert Gerhards

Band der Liebe, das Ostermahl, in dem Christus genossen, das Herz mit Gna-
de erfiillt und uns das Unterpfand der kiinftigen Herrlichkeit gegeben wird.»

Beide Konzilstexte handeln iiber die Frage, wie das einzige Opfer des
Neuen Bundes bis zum Ende der Zeiten vergegenwirtigt werden kann.
Der Text des Trienter Konzils spricht allein vom Opfer. Vom sakramenta-
len Empfang der eucharistischen Gabe ist nicht die Rede. Die Applikation
der Gnade geschieht allein durch den Priester. Das Zweite Vatikanische
Konzil hingegen spezifiziert das Gedichtnis als Feiergeschehen (memo-
riale), das auf den Empfang hinzielt. Dazu wird eine Antiphon der Liturgie
von Fronleichnam zitiert8, also ein mittelalterlicher Text. Die Sache ist
also stets prisent geblieben, aber es war offenbar nicht moglich, die Di-
mensionen Opfer und Sakrament (Mahl) organisch miteinander zu verbin-
den. Dies gelang erst im Zuge der Theologie des 20. Jahrhunderts. Diese
Frage hingt eng mit dem Rollenverstiindnis des Priesters zusammen, von
dem im Folgenden die Rede sein soll.

3. Die Rolle des Priesters: in persona Christi (in der Person
Christi) — in nomine ecclesiae (im Namen der Kirche)®

In der Enzyklika Papst Johannes Pauls II. «Ecclesia de Eucharistia»
vom 17. April 2003 heisst es unter Nr. 5 liber den Priester!?:

Quelle 5: Enzyklika Papst Johannes Pauls II. «Ecclesia de Eucharistia»
(2003), Nr. 5

«In der Tat ist er es, dem es dank der ihm verlichenen Vollmacht im Sakra-
ment der Priesterweihe zukommt, die Konsekration zu vollziehen. Ihm ist es
vorbehalten, mit der Vollmacht, die ihm von Christus aus dem Abendmahls-
saal zuteil wird, zu sprechen: <Das ist mein Leib, der fiir euch hingegeben
wird ... Das ist der Kelch des neuen und ewigen Bundes, mein Blut, das fiir
euch vergossen wird ... Der Priester spricht diese Worte aus oder besser er

8  «O heiliges Gastmahl, in dem Christus unsere Speise ist, Gedichtnis seines
Leidens, Fiille der Gnade, Unterpfand der kiinftigen Herrlichkeit»: Antiphon zum
Magnificat der 2. Vesper von Fronleichnam; vgl. Katechismus der Katholischen Kir-
che, Nr. 1402.

9 Vgl. zum Folgenden: ALBERT GERHARDS, Erneuerung kirchlichen Lebens aus
dem Gottesdienst. Beitridge zur Reform der Liturgie (PThE 120), Stuttgart (Kohlham-
mer) 2012, 263-273.

10 VApS 159, Bonn 2003, 8.

34



Glaubensentwicklung und liturgische Feier — Anfragen und 6kumenische Perspektiven

stellt seinen Mund und seine Stimme Jenem zur Verfiigung, der diese Worte
im Abendmahlssaal gesprochen hat, und der gewollt hat, dass sie von Gene-
ration zu Generation von all denen wiederholt werden, die in der Kirche
durch die Weihe an seinem Priestertum teilhaben.»

Die Frage der besonderen Christusrepridsentanz durch den Priester ist in
den Jahrzehnten seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil immer wieder
kontrovers diskutiert worden. Im Zusammenhang mit den vatikanischen
Dokumenten «Inter insigniores» (1976), «Mulieris dignitatem» (1988) und
«Ordinatio sacerdotalis» (1994) gab es zahlreiche Wortmeldungen zu die-
sem Thema'!l. Dabei steht die Rolle des Priesters bei der Feier der Eucha-
ristie meist im Blickpunkt. Die Festlegung der «forma sacramenti» auf die
Rezitation der Einsetzungsworte in persona Christi ist seit dem Konzil
von Florenz offizielle kirchliche Lehre:

Quelle 6: Konzil von Florenz (1439)

«Die Form dieses Sakramentes sind die Worte des Erlosers, mit denen er
dieses Sakrament vollzog; der Priester vollzieht dieses Sakrament namlich,
indem er in der Person Christi spricht. Denn kraft der Worte selbst wird die
Substanz des Brotes in den Leib Christi und die Substanz des Weines in das
Blut verwandelt ...»'2

Die Dogmatik prizisiert die Weise der Reprisentanz des Priesters. Der
Bonner Dogmatiker Karl-Heinz Menke sieht im Handeln des Priesters als
Reprisentant Christi theologisch einen qualitativen Unterschied zur
Rechtssprache: «Der Liturge <in persona Christi> [ist] kein blosser «dele-
gatus», sondern «traditor>: In ihm vermittelt sich Christus selbst in die Ge-

Il Vgl. ANNE JENSEN, Christusrepriisentation, kirchliche Amter und Vorsitz bei
der Eucharistie. Zur heutigen relecture einer friithchristlichen Tradition, in: FZPhTh
40 (1993) 282-297; DENNIS M. FERRARA, Representation or self-effacement? The
axiom in persona Christi in St. Thomas and the magisterium, in: TS 55 (1994) 195-
224; SARA BUTLER, «In persona Christi». A response to Dennis M. Ferrara: in TS 56
(1995) 61-80; DENNIS M. FERRARA, «In persona Christi». A reply to Sara Butler, in:
ebd. 81-91; DENNIS M. FERRARA, In persona Christi: Towards a second naiveté, in:
TS 57 (1996) 65-88. Vgl. jetzt umfassend: LOTHAR LIES, Theologisch-historische
Sondierungen zu Begriffen der Amtertheologie, in: ders./Silvia Hell (Hg.), Amt und
Eucharistiegemeinschaft. Okumenische Perspektiven und Probleme, Innsbruck (Ty-
rolia) 2004, 97-141.

12 DH 1321.

35



Albert Gerhards

genwart der Eucharistie feiernden Gemeinde.»!'* Auch Gisbert Greshake
definiert das priesterliche Amt im Gegeniiber zur Gemeinde, wobei der
Diener «amtliches Zeichen» ist fiir das, was der Herr selbst tut. «Insofern
es sein Amt ist, das auf Christus verweist, ist ausgeschlossen, dass die
Person des Priesters sich selbst an die Stelle Christi setzt. Gerade weil es
Zeichen ist, das zum Bezeichneten in dusserster Differenz steht, leistet das
Amt die zeichenhafte Repridsentation Christi [...] nicht als Identifikation,
sondern in der jeder Reprisentation/Stellvertretung eigenen Differenzie-
rung gegeniiber dem Repriisentierten.»!4

Damit scheint die Frage nach der Weise der Christusreprisentanz des
Priesters bei der Feier der Eucharistie endgiiltig beantwortet zu sein. Die
Lehrentwicklung seit dem Konzil von Florenz ist eindeutig. Das auf der
Sakramententheologie des Thomas von Aquin (S.th. III, q. 83 a. 1 ad 3)
fussende «Decretum pro Armenis» des Florentiner Konzils wurde inzwi-
schen jedoch in mehreren Punkten revidiert: in Bezug auf Materie und
Form der Priesterweihe bereits 1947 durch Papst Pius XII., in Bezug auf
die Form der Firmung und der Krankensalbung durch Papst Paul VI. im
Zuge der Liturgiereform des Zweiten Vatikanischen Konzils. Im Hinter-
grund der Revisionen standen jeweils liturgiehistorische Studien, die die
Unhaltbarkeit der spekulativen Position der mittelalterlichen Theologie
erwiesen hatten. Es stellt sich die Frage, welche Konsequenzen sich daraus
fiir die Theologie ergeben.

4. Das Zeugnis orientalischer Anaphoren

Die Diskussion um eine liturgische Theologie, aufbauend auf oder unab-
hingig von liturgiegeschichtlichen Daten, wird zurzeit intensiv gefiihrt!5,
Sie hat neuen Auftrieb bekommen aufgrund der Entscheidung der Glau-
benskongregation, die ostsyrische Tradition eucharistischen Betens ohne
Rezitation der Einsetzungsworte, wie sie in der Anaphora der Apostel
Addai und Mari dokumentiert ist, als gleichwertig neben der romischen

13 KArRL-HEINZ MENKE, Stellvertretung. Schliisselbegriff christlichen Lebens
und theologische Grundkategorie (SlgHor 29), Einsiedeln (Johannes) 21997, 61.

14 GisBERT GRESHAKE, Priestersein. Zur Theologie und Spiritualitiit des priester-
lichen Amtes, Freiburg i.Br. (Herder) 1982, 66.

15 Vgl. HoPING/JEGGLE-MERZ (Hg.), Liturgische Theologie (wie Anm. 2); vgl.
auch ALBERT GERHARDS, Liturgiewissenschaft nach 40 Jahren Sacrosanctum Conci-
lium - Perspektiven und Aufgaben, in: HID 57 (2003) 273-282.

36



Glaubensentwicklung und liturgische Feier — Anfragen und 6kumenische Perspektiven

anzuerkennen'e. Damit steht erstmals auch die Frage der Form der Eucha-
ristie zur Debatte. Zwar wird in der Diskussion um diese nicht unumstrit-
tene Entscheidung darauf hingewiesen, dass ein Bezug auf die Einsetzung
durch Christus in der Anaphora durchaus vorliege, doch ist damit der
Widerspruch zu der Formulierung des Konzils von Florenz, dass die
Wandlung der Substanzen «ipsorum verborum virtute»!’ erfolge, keines-
wegs aufgehoben.

Die in diesem Zusammenhang wichtigen Stellen der ostsyrischen
Anaphora finden sich nach dem Lobpreis des gittlichen Namens («Prifa-
tion»), Sanctus/Benedictus und Gedichtnis der Geschichte Christi («Post
Sanctus»). Sie lauten in der Ubersetzung der Innsbrucker Liturgiewissen-
schaftler Reinhard Messner und Michael Lang'8 folgendermassen:

Quelle 7: Anaphora der Apostel Addai und Mari (3. Jh.?)

«(50) Du, Herr, in deinen unaussprechlichen Erbarmungen

mach ein gutes Gedichtnis allen aufrechten und gerechten Viitern,
die wohlgefillig waren vor dir,

beim Gedichtnis des Leibes und Blutes deines Messias,

das wir dir darbringen auf dem reinen und heiligen Altar,

(55) wie du uns gelehrt hast.

[is]

Und auch wir, Herr (dreimal) deine niedrigen und schwachen

und armseligen Knechte,

(70) die wir versammelt sind und stehen vor dir in dieser Stunde

16 Guidelines for admission to the Eucharist between the Chaldean Church and
the Assyrian Church of the East, in: L’Osservatore Romano vom 26.10.2001, 7. Vgl.
dazu: MICHAEL LANG/REINHARD MESSNER, Das Zeugnis des ostsyrischen Hochge-
bets der Apostel Addai und Mari, in: CiG 54 (2002) 101f.; KLEMENS RICHTER, Eine
Ganzheit. Eine romische Entscheidung zur Bedeutung der Einsetzungsworte im
Hochgebet, in: Gd 37 (2003) 22f.; ferner MARTIN LUGMAYR, Die «Anaphora von
Addai und Mari» und die Dogmatik, in: Una Voce Korrespondenz 33 (2003) 30-47;
ALBERT GERHARDS, Liturgiewissenschaft: Katholisch — Evangelisch — Okumenisch,
in: Michael Meyer-Blanck (Hg.), Liturgiewissenschaft und Kirche. Okumenische Per-
spektiven, Rheinbach (CMZ) 2003, 63-86.

17 DH 1321.

I8 REINHARD MESSNER/MICHAEL LANG, Die Freiheit zum Lobpreis des Na-
mens. Identitiitsstiftung im eucharistischen Hochgebet und in verwandten jiidischen
Gebeten, in: Albert Gerhards u.a. (Hg.), Identitit durch Gebet. Zur gemeinschaftsbil-
denden Funktion institutionalisierten Betens in Judentum und Christentum, Pader-
born (Schoningh) 2003, 371-411, hier 401f.

37



Albert Gerhards

und empfangen haben durch Uberlieferung den Typos, der von dir (kommt),
indem wir uns freuen und verherrlichen und erhthen und

gedenken und preisen und dieses grosse und schauererregende Mysterium
des Leidens und des Todes und der Auferstehung

(75) unseres Herrn Jesus, des Messias, vollziehen.

Und es moge kommen, Herr, dein heiliger Geist,

und er moge ruhen auf dieser Darbringung (D: Seid in Ruhe)

deiner Diener, und er moge sie segnen und er moge sie heiligen,

dass sie uns sei, Herr, zur Vergebung der Verschuldungen

(80) und zum Nachlass der Siinden

und zur grossen Hoffnung auf die Auferstehung aus dem Haus der Toten
und zum neuen Leben im Reich des Himmels

mit allen, die wohlgefillig waren vor dir.»

Die seit Jahrzehnten gefiihrte Diskussion iiber diese Anaphora kann an
dieser Stelle nicht im Einzelnen referiert werden!®. Hier interessieren vor
allem die reflexiven Aussagen iiber das Tun des Priesters bzw. der Kirche.
Der erste Abschnitt (Z. 50-55) wird traditionell als Interzessio bezeichnet,
ist aber zugleich eine Anamnese, wenn man die logische Folge beachtet:
Aus dem Gedenken (der Darbringung) des Mysterium paschale seitens
der Kirche (memores) erwichst die Bitte um Gedenken der verstorbenen
Gldubigen seitens Gottes (memento). Das Tun der Kirche wird ausdriick-
lich auf den gottlichen Auftrag zuriickgefiihrt (Z. 55).

Im zweiten zitierten Abschnitt (Z. 69-75) geht es um die Lebenden,
d.h. die aktuell Anwesenden und Handelnden. Explizit wird auf das man-
datum Bezug genommen (Z. 71), ohne dass die verba testamenti zitiert
werden. Das Tun der Liturgen wird als ein «Vollziehen» des Mysterium
paschale unter Lobpreis bezeichnet. Wie Messner/Lang nachweisen, geht
es in dieser Anaphora wesentlich um die Ermiichtigung der Kirche zum
Lobpreis des Namens Gottes, also um ein Einstimmen in den Chor der
Himmlischen, der Engel und der Menschen, «deren Gottesgemeinschaft
gegliickt ist»20, d.h. der verstorbenen Gldubigen. Diese werden am Ende

19 Vgl. die Literaturangaben in MESSNER, Freiheit (wie Anm. 18); fiir die dltere
Literatur auch: ALBERT GERHARDS, Zu wem beten? Die These Josef Andreas Jung-
manns (T 1975) iiber den Adressaten des Eucharistischen Hochgebets im Licht der
neueren Forschung, in: LJ 32 (1982) 219-230; DERS., Die literarische Struktur des
Eucharistischen Hochgebets. Zu einer Studie iiber die alttestamentlichen Wurzeln der
Anaphora und deren Entfaltung im jiidisch-christlichen Beten, in: LI 33 (1983) 90—
104; pERs., Die griechische Gregoriosanaphora. Ein Beitrag zur Geschichte des
Eucharistischen Hochgebets (LQF 65), Miinster (Aschendorff) 1984, 187-193.

20 MESSNER, Freiheit (wie Anm. 18), 399.

38



Glaubensentwicklung und liturgische Feier — Anfragen und 6kumenische Perspektiven

des dritten Abschnitts (Z. 76—83) wiederum erwiihnt, es handelt sich hier
um die Epiklese des Geistes Gottes auf die Darbringung zur Segnung und
Heiligung. Eigentliches Ziel der Herabrufung sind die Glidubigen selbst,
erbeten werden die «Kommunionfriichte» Siindenvergebung und eschato-
logische Hoffnung auf die Communio Sanctorum.

Der Text gibt keinerlei Hinweise auf ein Verstindnis des Priesters als
Reprisentant Christi. Das Tun der «Diener» wird zum einen bezeichnet
als Darbringen des Gedichtnisses des Leibes und Blutes Christi auf dem
Altar (Z. 53f.), also nicht als Darbringung des Leibes und Blutes Christi
selbst, wie das Vierte Hochgebet des Romischen Messbuchs entgegen fast
der gesamten altkirchlichen Tradition verlautet?!. Das Gedichtnis ist ein
Wortgeschehen, symbolisiert in den eucharistischen Gaben. Zum anderen
ist — neben verschiedenen Verben des Lobens — davon die Rede, dass die
Versammelten und vor Gott Stehenden?? das Mysterium des Leidens, des
Todes und der Auferstehung Jesu vollziehen gemiss dem Typos, der von
Gott bzw. Christus stammt und durch die kirchliche Uberlieferung iiber-
kommen ist. Dieser Abschnitt, der als Aquivalent des Einsetzungsberichts
verstanden worden ist>3, macht ebenfalls die Differenz zwischen «Urbild»
und «Abbild» deutlich: Die Kirche kann das Urgeschehen nicht wiederho-
len, sondern sie vollzieht, d.h. feiert unter Lobpreis das im Typos der Ein-
setzung durch Christus begriindete Heilsmysterium. Dass dies fruchtbar
werden kann fiir die Feiernden, dazu bedarf es eines weiteren Tuns der
Kirche, des Bittens um den HI. Geist, der der eigentlich Handelnde in
diesem Geschehen ist. Dies kommt in teilweise archaischen Redewendun-
gen zum Ausdruck: kommen, ruhen, segnen, heiligen2+.

Nirgendwo schliipft der Priester in die Rolle Christi. Im Gegenteil:
Der Text adressiert (je nach Rezension in unterschiedlich starkem Masse)
Christus?’ und definiert die Rolle des Priesters demnach im Gegeniiber zu

21 Eine Ausnahme bildet eine Formulierung in den Jerusalemer Mystagogischen
Katechesen, nach der die Kirche Gott den geschlachteten Christus darbringt; vgl.
AcHiMm BUDDE, Die édgyptische Basilios-Anaphora. Text — Kommentar — Geschichte
(JThF 7), Miinster (Aschendorff) 2004, 382ff.

22 Vgl. Traditio Apostolica 4 (ed. Botte 16).

23 Vgl. GERHARDS, Gregoriosanaphora (wie Anm. 19), 192.

24 Vgl GABRIELE WINKLER, Zur Erforschung orientalischer Anaphoren in litur-
gievergleichender Sicht. I1I: Der Hinweis auf «die Gaben» bzw. «das Opfer» bei der
Epiklese, in: Albert Gerhards/Klemens Richter (Hg.), Das Opfer. Biblischer An-
spruch und liturgische Gestalt (QD 186), Freiburg i.Br. (Herder) 2000, 216-231.

25 Vgl. GERHARDS, Gregoriosanaphora (wie Anm. 19), 187-193.



Albert Gerhards

Christus. Eindeutig ist dies im Post-Sanctus-Abschnitt der Fall, wo nach
dem christologischen Hosanna (in dritter Person) nun Christus direkt an-
geredet wird: «indem du angezogen hast unsere Menschheit, damit du uns
belebest durch deine Gottheit» (Z. 33f)

Die durch die Anrede Christi bedingte Modifikation der Beziehungs-
konstellationen ist in der Gregor von Nazianz zugeschriebenen Grego-
rios-Anaphora, dem fiir die hohen Feiertage reservierten Eucharistiegebet
der koptischen Kirche, am konsequentesten durchgefiihrt. Grundsitzlich
erscheint der Adressatenwechsel im Bereich des offiziellen liturgischen
Gebets im Licht der Beziehungen von Judentum und Christentum proble-
matisch, da auf diese Weise die Klarheit der streng monotheistischen Ge-
betsanrede verloren geht?6.

Jedoch ist die Ausweitung der Gebetsadressierung von Gott auf Chris-
tus seit neutestamentlicher Zeit eine Gegebenheit?’. Sie hat neben den
theologischen auch gebetspsychologische Folgen, insbesondere in Bezug
auf das Verstiindnis der Christusreprisentanz. Die Gregorios-Anaphora
erweist sich hier als ein theologisch bedeutsamer Text, der Schliisse auf
das zugrunde liegende Versténdnis des priesterlichen Amtes zulisst.

Einige der hier besonders interessierenden Passagen des zentralen
Teils in der griechischen Version lauten folgendermassen?s:

Quelle 8: Agyptische Gregorios-Anaphora (5. Jh.?)

«Ich bringe dir dar die Symbole dieser meiner Freiheit;
deinen Worten schreibe ich die Verwirklichung zu.

Du hast mir diesen mystischen Dienst iibertragen;
(145) die Teilhabe an deinem Fleisch in Brot und Wein hast du mir gewihrt.
(Das Volk spricht: Wir glauben).

Denn in der Nacht, in der du selbst dich selber

aus eigener Macht hingabst, —

(150) (Das Volk spricht: Wir glauben).

nahmst du Brot in deine heiligen, reinen und
untadeligen Hénde [...]

Denn sooft ihr dieses Brot esst

und diesen Kelch trinkt,

26 Vgl. ALBERT GERHARDS, Zur Frage der Gebetsanrede im Zeitalter des jii-
disch-christlichen Dialogs, in: TThZ 102 (1993) 245-257.

27 Siehe dazu GERHARDS, Gregoriosanaphora (wie Anm. 19).

28 GERHARDS, Gregoriosanaphora (wie Anm. 19), 32-37.

40



Glaubensentwicklung und liturgische Feier — Anfragen und 6kumenische Perspektiven

verkiindet ihr meinen Tod

(180) und bekennt ihr meine Auferstehung und Himmelfahrt,
bis ich komme.

Das Volk spricht: Amen (dreimal). Deinen Tod usw.

Darum also, Herr, gedenken wir deiner Herabkunft auf die Erde,
(185) deines lebenspendenden Todes,

deines dreitiigigen Grabes,

deiner Auferstehung von den Toten,

deiner Auffahrt zum Himmel,

deines Sitzens zur Rechten des Vaters

(190) und deiner bevorstehenden zweiten

furchtbaren und glorreichen Ankunft von den Himmeln.

Er ruft aus: Das Deine von deinen Gaben dir darbringend
fiir alles, wegen allem und in allem.

Das Volk spricht: Wir loben dich, wir preisen dich usw.

[wir danken dir, Herr, und bitten dich, unser Gott.|

Der Diakon spricht: Verneigt euch in Ehrfurcht vor Gott.
Der Priester spricht leise unter Verneigung:

Du selbst nun, Herr, verwandle mit deiner Stimme

Die vorgebrachten (Gaben);

Der du selbst da bist, mache diesen mystischen Dienst

(200) vollkommen;

vollziehe du selbst uns das Gedichtnis deines Dienstes.
Sende du selbst deinen heiligen Geist herab,

damit er durch seine heilige, gute und glorreiche Gegenwart
(205) diese vorgebrachten, ehrwiirdigen und heiligen Gaben
heilige und verwandle in den Leib und das Blut unserer Erlosung.»

An diesem Text fallen mehrere Eigenarten auf. Zum einen ist der Ichstil
ungewohnlich. Ublicherweise findet er sich in den Privatgebeten des
Priesters, den sog. Apologien. Hier liegt aber ein anderer Fall vor: Das
sprechende Ich betrifft nicht in erster Linie die Person des Priesters, son-
dern es handelt sich um eine Rollenidentifikation mit der ganzen Mensch-
heit im Sinne der Adam-Christus-Typologie. Die Gegeniiberstellung des
sprechenden Ichs als Stellvertreter der Menschheit und Christi als des
Angeredeten hat eine Zielperspektive: «die Wiederherstellung der vom
Schopfer gewollten urspriinglichen Einheit und Harmonie der ganzen
Menschheit in Christus (Apokatastasis)»?.

Schon in den ersten zitierten Zeilen aus der Einleitung in den Einset-
zungsbericht kommt das Bestreben zum Ausdruck, Christus als den ei-

¥ AaO, 167

41



Albert Gerhards

gentlichen Handelnden darzustellen. Der Priester kann nur die «Symbole»
beisteuern, die Verwirklichung schreibt er den Worten Christi zu. Chris-
tus hat den Menschen die «mystische Liturgie» iibertragen und ihm die
Teilhabe an seinem Fleisch und Blut in Brot und Wein gewiihrt, Es folgt
nun in kausaler Ankniipfung der Einsetzungsbericht mit der Zitation der
Herrenworte, die zum eulogischen Gedenken gehoren, wie die Akklama-
tion «Deinen Tod ...» bestitigt. Auch auf die Darbringungsformel «Das
Deine von deinen Gaben dir darbringend ...» (Z. 192-193) folgt eine Ak-
klamation, wobei die Volksakklamation den folgenden Bitteteil einleitet.
Damit wird das «Scharnier» zwischen den beiden Hauptteilen der Ana-
phora, dem anamnetischen und dem epikletischen Teil, von der ganzen
Gemeinde gebildet3?. Der Text der nun folgenden Epiklese zeigt, dass nach
dem Verstindnis des Redaktors hier das Eigentliche geschieht. Nicht die
Zitation der verba testamenti in Rollenidentifikation des Priesters mit
Christus bewirkt die Wandlung, sondern Christus selbst muss mit seiner
Stimme die Wandlung vollziehen, den mystischen Dienst (leiturgia) der
Priester vollkommen machen und das Gedéchtnis seines eigenen Dienstes
(latreia) vollenden, indem er seinen Heiligen Geist sendet. Das Bestreben,
den Priester gerade nicht in die Rolle Christi treten zu lassen, ist augenfil-
lig. Wie sollte er auch eine Stellvertreterrolle einnehmen, wenn Christus
selbst anwesend ist (Z. 199)? Viermal wird Christus aufgefordert, selbst
tatig zu werden. Damit wird der Gedanke aus der Einleitung in den Ein-
setzungsbericht wieder aufgegriffen, dass die Kirche nur die «Symbole»
darbringen kann, die Wirkmacht der Zeichen aber allein von Christus zu
erwarten ist.

Das Rollenbild des Priesters ldsst sich anhand der Inszenierung der
Anaphoren durch diakonale Zwischenrufe und Akklamationen der Ge-
meinde prézisieren. Achim Budde hat die diachrone Entwicklung anhand
des Normalformulars der koptischen Kirche, der dgyptischen Basi-
lios-Anaphora, in einer vergleichenden Edition dargestellt. Nach dem
Heilsgedichtnis leitet der Text in den Einsetzungsbericht tiber3!:

30 Vgl. ALBERT GERHARDS, Akklamationen im Eucharistiegebet. Funktion und
Gestalt im Liturgievergleich, in: Hans-Jiirgen Feulner/Elena Velkovska/Robert F.
Taft (Hg.), Crossroad of Cultures. Studies in Liturgy and Patristics in Honor of Gab-
riele Winkler (OCA 260), Rom (PI1O) 2000, 316-329.

31 Br AAB, Basilios-Anaphora (wie Anm. 21), 153-163.

42



Glaubensentwicklung und liturgische Feier — Anfragen und 6kumenische Perspektiven

Quelle 9: Agyptische Basilius-Anaphora (4. Jh.)

«Priester: Er hinterliess uns aber dieses grosse Geheimnis der Frommigkeit:
Denn dazu bestimmt, sich zum Tod zu geben fiir das Leben der Welt,

(45) Volk: Wir glauben.

Priester: nahm er Brot in seine heiligen, makellosen und unbefleckten und
seligen und belebenden Hiinde, |[...]

Priester: Denn jedes Mal, da ihr essen werdet von diesem Brot da, und trin-
ken aus diesem Kelch da, werdet ihr meinen Tod verkiindigen, werdet ihr
meine Auferstehung bekennen, werdet ihr mein Gedichtnis tun, bis ich
komme.

(75) Volk: Amen, Amen, Amen. Deinen Tod, Herr, verkiindigen wir, und
deine heilige Auferstehung und Aufnahme bekennen wir.

Dich loben wir, dich preisen wir, dir danken wir, Herr, und bitten dich, un-
ser Gott.

Priester: Indem wir also unsererseits gedenken seiner heiligen Leiden und
seiner Auferstehung von den Toten und seines Aufstiegs in die Himmel und
seines Sitzens zu deiner Rechten, Vater, und seiner zweiten Ankunft, die
von den Himmeln her kommt, die furchtbar ist und voller Ruhm, bringen
wir dir diese Gaben dar, die die deinigen sind, aus denen, die die deinigen
sind, gemiss jeder Sache und wegen jeder Sache und in jeder Sache,

(80) Diakon: Huldigt Gott in Furcht und Zittern!

Volk: Wir lobsingen dir, wir preisen dich, wir dienen dir, wir huldigen dir.
Priester: und bitten dich, Herr, unser Gott, wir, deine Siinder und unwiirdi-
gen Knechte,

wir huldigen dir durch die Zustimmung deiner Giitigkeit,

damit dein heiliger Geist herabkomme

(85) auf uns und auf diese Gaben da, die ausgebreitet sind, und sie reinige
und sie wandle und sie offenbare als Heiliges deiner Heiligen.

Diakon: Lasst uns aufmerken! Amen.

Priester: Und dieses Brot aber mache er zum heiligen Leib

Volk: Ich glaube.

Priester: unseres Herrn und Gottes und Erlosers Jesus Christus,

(90) der gegeben wird zum Erlass der Siinden und ewigen Leben fiir die,
die von ihm nehmen werden,

Volk: Amen.»

Wie Budde kommentiert, ist der Bericht formal Teil der Heilsanamnese,
wird aber erst nach der Chronologie der Christusvita eingefiigt, da es nicht
in erster Linie darum geht, was Christus tat, sondern was er seiner Ge-
meinde zu tun auftrug?2. Die Bezeichnung «Geheimnis der Frommigkeit»

32 Vgl. BUDDE, a.a.0., 376.



Albert Gerhards

(vgl. 1Tim 3,16) bildet «das Scharnier zwischen Ethos, Lehre und Kult»3,
Ahnlich wie in der Einleitung in den Einsetzungsbericht der Grego-
rios-Anaphora geht es um die Hinterlassenschaft der Eucharistie als Aus-
riistung fiir die Zeit zwischen Fortgang und Wiederkunft Christi, damit
die Gldubigen ein gottgefilliges Leben fiihren und vor Gericht bestehen
konnen (Theodor von Mopsuestia).

Der Einsetzungsbericht kulminiert folgerichtig im Gedéchtnisauftrag
und seiner Begriindung in Anschluss an 1Kor 11,26, wobei der Text wie in
der Gregorios-Anaphora und anderswo in die erste Person iibertragen und
erweitert wird. Dadurch ergibt sich ein Gedankenschema, das Budde fol-
gendermassen darstellt3#

«Christus>»:  «Wenn ihr Brot und Wein essen werdet,
werdet ihr meinen Tod verkiinden.»

Gemeinde: Wir verkiinden deinen Tod.

Priester: Indem wir seines Todes gedenken,
bringen wir Brot und Wein dar und bitten ...

Das Bekenntnis der Gemeinde steht somit in der Mitte der Komposition
der gesamten Anaphora. «Es bringt den Auftrag Christi zur Erfiillung und
begriindet damit den Ubergang vom lobpreisenden Gedenken zum Nach-
vollzug des Mahles.»?> Als Hohepunkt der Abendmahlserzihlung bildet
der Gedichtnisauftrag zugleich die Grundlage fiir seine Umsetzung in der
unmittelbar folgenden Epiklese. Wie Budde herausgearbeitet hat, kommt
den Deuteworten keine konsekratorische Funktion zu. «Im Gegenteil:
Durch den Einsatz der Tempora [...], durch den Wortlaut der Epiklese [...],
durch rubrikale Erlduterungen und durch dussere Quellen ist das Ver-
stindnis des Textes im Sinne der allgemeinen ostkirchlichen Eucharistie-
auffassung so klar wie selten sonst belegt.»36

Budde unterscheidet nicht zwischen «spezieller Anamnese» und
Epiklese, sondern subsumiert entsprechend der grammatikalischen Kon-
struktion «memores ... offerimus ... et petimus» den ganzen Abschnitt

B Aa0, 329,
M Aa0, 67
3 Ebd.

36 A.a.0., 376.

~4



Glaubensentwicklung und liturgische Feier — Anfragen und 6kumenische Perspektiven

unter Epiklese?”. Auffallend ist die Herabrufung des Geistes auf «uns»
und auf die Gaben (Z. 85). Die in den neuen Hochgebeten der romischen
Kirche gewohnte Reihenfolge «Gabenepiklese» (hier vor den konsekrato-
risch verstandenen Einsetzungsworten) und «Kommunionepiklese» ist
hier umgekehrt. Ungewohnlich gross ist die Zahl der Verben, die das Tun
des Geistes bezeichnen: reinigen, wandeln, offenbaren und schliesslich
«machen». Auch hier wird wiederum klar, dass das Tun der Kirche keine
eigene Leistung ist, sondern dass allein Gottes Handeln zihlt, um das die
Kirche nur bitten kann. Rollenidentifikation des Priesters mit Christus
geschieht nach dem Zeugnis der Basilios-Anaphora allein auf der Ebene
des nicht konsekratorisch verstandenen lobpreisenden Gedenkens in der
Abendmahlserzihlung zu dem Zweck, den Gedichtnisauftrag umzuset-
zen, wobei in der Epiklese deutlich wird, dass auch die Umsetzung Gottes
Werk ist.

5. Die romische Tradition im Spiegel der Ostkirchen:
der Canon Romanus und seine unterschiedlichen Deutungen
im Lauf der Geschichte

Die dem Romischen Kanon an die Seite gestellten drei neuen Eucharisti-
schen Hochgebete im Messbuch Papst Pauls VI. von 1970 enthalten in
Abweichung von der romischen Tradition eine Geistepiklese, genauer:
eine Bitte um die Sendung des Heiligen Geistes. Im Unterschied zu den
ostkirchlichen Traditionen ist diese aber aufgeteilt in eine «Wandlungs-»
und eine «Kommunionepiklese», wobei die Bitte um Wandlung der Gaben
vor die Einsetzungsworte gesetzt wurde. Dies ist besonders auffillig im
Fall des Zweiten Hochgebetes, das sich in weiten Teilen an das altkirchli-
che Eucharistiegebet aus der sog. Apostolischen Uberlieferung anlehnt.
Das Hochgebet weist dieselbe Struktur auf wie die spiteren Anaphoren
des antiochenischen Typs (Chrysostomus-, Basilius-Anaphora), kennt al-

37 R. Messner legt demgegeniiber den Schwerpunkt des gesamten Abschnitts auf
den anamnetischen Aspekt: «Wenn wir des Heilswirkens Gottes glaubend gedenken
(was Gabe des Geistes ist), Gott dafiir danken, seinen Namen preisen, nimmt uns Gott
in die Gegenwart des Heils hinein, d.h. in.die Gegenwart Christi, indem er uns Anteil
gibt an Christi Leib und Christi Blut, durch das Essen des Brotes und das Trinken des
Weines — in der Kommunion», vgl. REINHARD MESSNER, Die Messreform Martin
Luthers und die Eucharistie der Alten Kirche (IThS 25), Innsbruck (Tyrolia) 1989, 54.

45



Albert Gerhards

lerdings noch kein Sanctus8. Im Quellentext heisst es: «Auch bitten wir
dich, deinen Heiligen Geist auf die Gabe der heiligen Kirche herabzusen-
den. Du versammelst sie zur Einheit ...»° Das zweite Hochgebet des
Messbuchs formuliert: «Darum bitten wir dich: Sende deinen Geist auf
diese Gaben herab und heilige sie, damit sie uns werden Leib und Blut
deines Sohnes, unseres Herrn Jesus Christus.» [Es folgen Einsetzungsbe-
richt, Anamnese und Darbringung.] «Wir bitten dich: Schenke uns Anteil
an Christi Leib und Blut und lass uns eins werden durch den Heiligen
Geist.»

Zur Begriindung der Aufteilung der Epiklese berief man sich auf die
romische Tradition, die seit dem Mittelalter den Abschnitt «Quam obla-
tionem» im Romischen Kanon unmittelbar vor den Einsetzungsworten als

Wandlungsbitte deutet:

Quelle 10: Canon Romanus, Quam oblationem

«Schenke, o Gott, diesen Gaben Segen in Fiille und nimm sie zu eigen an.
Mache sie uns zum wahren Opfer im Geiste, das dir wohlgefillt: zum Leib
und Blut deines geliebten Sohnes, unseres Herrn Jesus Christus.«

Mit der Deutung als Wandlungsbitte nahm man jedoch in Kauf, dass die
urspriingliche Verbindung von Opfer (des Lobes) und Sakrament (Kom-
munionempfang) kaum mehr zu erkennen ist.

Reinhard Messner hat demgegeniiber nachgewiesen, dass der Romi-
sche Kanon in seiner urspriinglichen Textaussage und -ausdeutung mit
den orientalischen Traditionen iibereinstimmt*’. Durch die Festlegung der

3 Vgl. dazu MARCEL METZGER, La priere eucharistique de la prétendue Traditi-
on Apostolique, in: Albert Gerhards u.a. (Hg.), Prex Eucharistica. Band III: Studia.
Pars prima: Ecclesia antiqua et occidentalis (SpicFri 42), Fribourg (Academic Press)
2005, 263-280. Die «Traditio Apostolica» wurde Hippolyt von Rom zugeschrieben
(um 210), diirfte in Wirklichkeit jedoch wesentlich jiingeren Datums sein.

39 GEORG SCHOLLGEN/WILHELM GEERLINGS (Hg.), Didache. Zwolf-Apos-
tel-Lehre. Traditio Apostolica. Apostolische Uberlieferung (FC 1), Freiburg i.Br.
(Herder), 1991, 227.

40 Vgl. REINHARD MESSNER, Einige Probleme des eucharistischen Hochgebets,
in: ders./Eduard Nagel/Rudolf Pacik (Hg.), Bewahren und Erneuern. Studien zur
Messliturgie. FS Hans Bernhard Meyer (IThS 42), Innsbruck (Tyrolia) 1995, 174201,
DERS., Unterschiedliche Konzeptionen des Messopfers im Spiegel von Bedeutung und
Deutung der Interzessionen des romischen Canon missae, in: Albert Gerhards/Kle-
mens Richter (Hg.), Das Opfer. Biblischer Anspruch und liturgische Gestalt (QD 186),

46



Glaubensentwicklung und liturgische Feier — Anfragen und 6kumenische Perspektiven

Grundstruktur neuer eucharistischer Hochgebete auf der Basis der spiite-
ren Deutung des Romischen Kanons («sekundire Kanonhermeneutik»)*!
wurde also eine Neuerung eingefiihrt, die erst jetzt den romischen Ritus
von allen anderen altkirchlichen Riten grundlegend unterscheidet.

Die Textentwicklung des Canon Romanus bildete jedoch schon im
I. Jahrtausend jene um die Abendmahlsworte geordnete symmetrische
Struktur heraus, die eine «sekundiire Kanonhermeneutik» nahelegte2:

El Preisung (Danksagung) in Dialog/Prifation (wechselnd)/Sanctus

D1 Uberleitung (7e igitur) und Annahmebitte
Cl 1. Memento der Lebenden: Kirche, Papst, Bischof,
Teilnehmende
I. Heiligenliste (Communicantes, mit anamnetischen
Festeinschiiben)
Bl I. Darbringungsformel (Hanc igitur)
I. «(Wandlungs-)Epiklese?» (Quam oblationem)
A Einsetzungsworte (Qui pridie): Brot/Wein
[Akklamation]
Anamnese (Unde et memores, geht iiber in:)
B2 2. Darbringungsformel (Supra quae)

2. «(Kommunion-)Epiklese»
(Supplices te rogamus)
C2 2. Memento der Verstorbenen
Bitte fiir die Zelebranten (Nobis quoque),
geht iiber in: 2. Heiligenliste
D2 Abschlusssegnung (Per quemnt)
E2 Preisung der Schlussdoxologie.

Freiburg i.Br. (Herder) 2000, 128-184; vgl. ausserdem BRYAN D. Spinks, The Roman
Canon Missae, in: Gerhards u.a. (Hg.), Prex Eucharistica I1I/1 (wie Anm. 38), 129—
143; Joser ScHMITZ, Canon Romanus, in: ebd., 281-310.

41 Deren Kernstiick ist die Charakterisierung des «Quam oblationem» als
«Wandlungsbitte» bzw. «Wandlungsepiklese». Vgl. Pius BIHLMEYER (Hg.), Das voll-
stindige Romische Messbuch lateinisch und deutsch mit allgemeinen und besonderen
Einfiihrungen im Anschluss an das Messbuch von A. Schott O.S.B., Freiburg i.Br.
(Herder) 31930, 545.

42 Vgl. ALBERT GERHARDS/BENEDIKT KRANEMANN, Einfiihrung in die Litur-
giewissenschaft, Darmstadt (WBG) 22008, 175.

47



Albert Gerhards

Durch die symmetrische Anordnung geriet die nach vorn, d.h. auf die
Kommunion und letztlich auf die eschatologische Vollendung, gerichtete
Dynamik des Gebetes aus dem Blick. Dabei hat der Canon Romanus die
urspriingliche Sinnspitze stets weitertradiert, den Abschnitt «Supplices»

(B2):

Quelle 11: Canon Romanus, Supplices

Wir bitten dich, allméchtiger Gott: Dein heiliger Engel trage diese Opfergabe
auf deinen himmlischen Altar vor deine gottliche Herrlichkeit; und wenn wir
durch unsere Teilnahme am Altar den heiligen Leib und das Blut deines
Sohnes empfangen, erfiille uns mit aller Gnade und allem Segen des Him-
mels.

Das «Supplices», die eigentliche (und einzige) Epiklese des Canon Roma-
nus, wurde jedoch nicht mehr als Kern der eucharistischen Sprachhand-
lung erkannt. Damit ging einher, dass man der Glidubigenkommunion
keinen theologisch bedeutsamen Stellenwert mehr zumass. Allein die
Kommunion des Priesters war fiir die Giiltigkeit der Feier obligatorisch,
die Glaubigen hatten sich mit der «Augenkommunion» wihrend der Erhe-
bung von Hostie und Kelch zu begniigen. Damit war fiir sie im Grunde das
Ziel der Messe erreicht. Thr Verbleiben wenigstens bis zur Kommunion
des Priesters musste im Laufe der Zeit eigens eingeschiirft werden. Dieser
war in jener Perspektive in erster Linie der Konsekrator, der in persona
Christi das Opfer darbrachte. Die urspriingliche Sinn- und Feiergestalt der
Messe, die von allen vollzogene Danksagung und eucharistische Tischge-
meinschaft, hatte allenfalls eine zeremonielle Funktion, aber keine theo-
logische Wertigkeit mehr.

6. Wandlung der Glidubigen (Kommunionepiklese) als Ziel
der eucharistischen Handlung

Die Wandlung der Gldubigen, wie sie in der Epiklese der eucharistischen
Hochgebete in Ost und West zum Ausdruck kommit, ist also das Ziel der
eucharistischen Handlung. Damit wird die abendlindische Dichotomie
von Opfer und Mahl iiberwunden. Martin Luther meinte, dies durch die
Vermeidung der Kategorie Opfer erreichen zu sollen, da auch ihm die
Kategorie der Vergegenwirtigung nicht zur Verfiigung stand. Er verbindet
aber die Verwandlung der Gaben mit der der Gldubigen:

48



Glaubensentwicklung und liturgische Feier — Anfragen und 6kumenische Perspektiven

Quelle 12: Martin Luther (Abendmahlssermon 1519)

«Dan zu gleych als das brot in seynen warhafftigen naturlichen leychnam
und der weyn yn seyn naturlich warhafftig blut vorwandelt wirt, alsso war-
hafftig werden auch wir yn den geystlichen leyp, das ist die gemeynschafft
Christi und aller heyligenn getzogen und vorwandelt, und durch diss sacra-
ment yn alle tugende und gnad Christi und seyner heyligen gesetzt.»43

Die romisch-katholische Kirche hilt ihrerseits an der Kategorie des Op-
fers fest, wobei nun klar ist, dass es sich stets um die Vergegenwirtigung
des einzigen Opfers des Neuen Bundes handelt. Aus diesem Grund wird
Wert darauf gelegt, dass die Glaubigen von den Gaben empfangen, iiber
die in der aktuellen Feier die Eucharistia gesprochen worden ist:

Quelle 13: Missale Romanum, Editio Typica Tertia 2002/Grundordnung
des Romischen Messbuchs (Vorabpublikation 2007)

«85. Sehr wiinschenswert ist es, dass die Glaubigen, so wie es auch der Pries-
ter selbst zu tun hat, den Leib des Herrn von den Hostien empfangen, die in
derselben Messe konsekriert worden sind, und bei den vorgesehenen Anlis-
sen (vgl. Nr. 283) am Kelch teilhaben. Auf diese Weise soll die Kommunion
auch durch die Zeichen klarer als Teilhabe an dem Opfer erscheinen, das
gerade gefeiert wird.»

7. Die Struktur des eucharistischen Hochgebets und die Konse-
quenzen fiir das Verstéindnis der eucharistischen Handlung am
Beispiel des Zweiten Hochgebets des Missale Romanum

Der folgende Strukturvergleich soll das Gesagte noch einmal verdeutli-
chen. Bei der ersten Spalte von links handelt es sich um das Zweite Hoch-
gebet des romisch-katholischen Messbuchs, bei der zweiten um den Quel-
lentext, die sog. «Traditio Apostolica.» In der Mitte steht das Schema der
antiochenischen Anaphoren (Basilius, Chrysostomus, Gregorios usw.),
rechts daneben die Struktur des entsprechenden Textes im deutschen alt-
katholischen Messbuch sowie der Textvariante im Evangelischen Gottes-
dienstbuch:

3 WA 2/749,10-15.

49



Albert Gerhards

Missale Ro- | Traditio Apo- | Antiocheni- | Die Feier der | Evangelisches
manum 1970, | stolica 4 sches Ana- Eucharistie Gottesdienst-
Hochgebet 11 phoraschema | (168f.) buch (645f.)
Einleitungs- | Einleitungs- | Einleitungs- | Einleitungs- | Einleitungs-
dialog dialog dialog dialog dialog
Prifation Danksagung/ | Prifation Prifation Prifation
(Danksagung) | Anamnese (Preisung) (Danksagung) | (Danksagung)
Sanctus/ Sanctus/ Sanctus/ Sanctus/
Benedictus Benedictus Benedictus Benedictus
Post Sanctus Post Sanctus: | Post Sanctus: | Post Sanctus:

Anamnese Anamnese Anamnese
(Wandlungs-)
Epiklese
Einsetzungs- | Einsetzungs- | Einsetzungs- | Einsetzungs- | Einsetzungs-
worte/ worte worte/ worte worte
Akklamation Akklamation
«Spezielle «Spezielle ‘ «Spezielle «Spezielle «Spezielle
Anamnese»/ Anamnese»/ Anamnese»/ Anamnese»/ Anamnese»
Darbringung | Darbringung | Darbringung | Darbringung/

(damit verbun- | Akklamation

den:)
Kommunion- | Epiklese Epiklese Epiklese Epiklese
Epiklese
Interzessionen Interzessionen
Schlussdoxo- | Schlussdoxo- | Schlussdoxo- | Schlussdoxo- | Schlussdoxo-
logie logie logie logie logie

Der Vergleich zeigt die Singularitédt der romisch-katholischen Variante
infolge der Einfiigung einer «Wandlungsepiklese». Diese wurde eingefiigt
aufgrund der damals selbstverstindlichen «sekundidren Hermeneutik» in
Bezug auf den Canon Romanus. Wiinschenswert wire eine Korrektur die-
ser Sicht und damit eine Wiederherstellung der urspriinglichen kumeni-
schen Gemeinsamkeit.

50



Glaubensentwicklung und liturgische Feier — Anfragen und 6kumenische Perspektiven

8. Fazit: Glaube und Feier — okumenisch betrachtet

Aus den Uberlegungen dieses Beitrags lassen sich einige Konsequenzen
ableiten:

1. Die Stellung des Priesters: in persona Christi oder in persona Eccle-
siae? Die Grundfrage lautet: Wer handelt? Aufgrund der altkirchli-
chen Abendmabhlsiiberlieferung ist der géttliche Partner das primire
Subjekt, gegeniiber dem der menschliche — auch der Priester — sekun-
ddr fungiert. Dies hat erhebliche Konsequenzen fiir das Rollenver-
stindnis des Priesters, der weniger im Gegeniiber zur Gemeinde als
mit der Gemeinde handelt.

2. Konsequenzen fiir die Rede vom Opfer: Das Opfer Christi (Mysterium
paschale) ist vom «Opfer» der Kirche (Eucharistia) zu unterscheiden.
Die missverstindliche Rede vom Opfer hat einen Grund in der dqui-
voken Verwendung des Begriffs. Hier kann der Westen von der lex
orandi des Ostens lernen.

3. Konklusion: die eine Eucharistie in 6kumenischer Vielfalt. Wenn die
grundsiitzlichen Positionen geklirt sind, ist auch ein Spektrum unter-
schiedlicher Akzentuierungen moglich und wiinschenswert. Dies leh-
ren nicht zuletzt die unterschiedlichen Traditionen des christlichen
Orients. Die gemeinsame Riickbesinnung auf die urspriingliche Ein-
heit in Vielfalt kann ein Modell fiir die westkirchliche Okumene sein.

51



Albert Gerhards

Albert Gerhards, (geb. 1951 in Viersen, Rheinland D) Prof. Dr. theol.
Studium in Innsbruck, Rom und Trier, 1976 Priesterweihe, Seelsorgetiitigkeit,
1982 Promotion an der Theologischen Fakultiit Trier, 1984 Professor fiir Li-
turgiewissenschaft an der Kath.-Theol. Fakultiit der Universitdit Bochum, seit
1989 an der Kath.-Theol. Fakultiit der Universitiit Bonn, stellv. Sprecher des
Bonner Zentrums fiir Religion und Gesellschaft (ZERG). 1985-1996 Leiter
der Arbeitsgruppe fiir kirchliche Architektur und sakrale Kunst der Deut-
schen Bischofskonferenz (AKASK), seit 1989 Mitglied des Okumenischen
Arbeitskreises evangelischer und katholischer Theologen, 1991-2001 Bera-
ter der Liturgiekommission der Deutschen Bischofskonferenz, seit 2007 Be-
rater der Unterkommission «Religiose Beziehungen zum Judentum». Mit-
glied der Liturgie- und der Kunstkommission des Bistums Aachen, Mitglied
des Wissenschaftlichen Komitees der « Convegni Liturgici Internazionali des
Monastero di Bose/Piemont».

Adresse: Seminar fiir Liturgiewissenschaft, Universitdt Bonn, Am Hof 1,
D-53113 Bonn, Deutschland. E-Mail a.gerhards @uni-bonn.de.

English Summary

In traditional dogmatics, the relationship between lex orandi and lex credendi has
unambiguously been interpreted in favour of the priority of belief. In contrast, a
liturgical theology attempts to give due weight to each element. Using the example
of the role of the priest in the eucharistic celebration and the consequent stress on
the eucharistic act, it is shown that consideration of the lex orandi can correct our
appreciation of the development of belief. Extracts from the Eastern and Western
eucharistic prayers are compared. This comparison makes clear that the West has
departed from an original ecumenical unity in its later theological development.
The liturgical texts, on the other hand, have carried down the original common
theology, even though they have been demoted to secondary significance. The
article argues for the reinstatement of their primary significance. This will not
least contribute to ecumenical understanding.

32



	Glaubensentwicklung und liturgische Feier : Anfragen und ökumenische Perspektiven

