
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 103 (2013)

Heft: 1-2

Artikel: Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

Autor: Jeggle-Merz, Birgit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Die Geschichte der Messe beginnt im Abendmahlssaal»
(Josef Andreas Jungmann)

Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer
Christusanamnese

Birgit Jeggle-Merz

1. Neutestamentliche Abendmahlsforschung und die Feier
der Eucharistie

1.1 Eucharistie der Kirche - «eine fromme Fiktion und nicht Realität»?

Papst Benedikt XVI. schreibt in seinem zweiten Jesus-Band: Hätte Jesus

«seinen Jüngern nicht Brot und Wein als seinen Leib und sein Blut
gereicht», so wäre «die Eucharistiefeier der Kirche leer - eine fromme Fiktion

und nicht Realität, die Gemeinschaft mit Gott und der Menschen

untereinander gründet»1. Der Papst bindet die Feier der Eucharistie damit
direkt an die Historizität der Aböndmahlsüberlieferung der Schrift. Wenn

es das Letzte Abendmahl Jesu mit seinen Jüngern, so wie die Synoptiker
und der Erste Korintherbrief überliefern, nicht gegeben habe, ginge der

Anknüpfungspunkt für die Kirche Jesu Christi verloren und der 2000-jährigen

Praxis fehlte ihr eigentlicher Wurzelgrund. So kann man folgern.
Nicht wenigen Gläubigen in unseren Kirchen wird es so gehen wie

dem Papst. Der Grund schlechthin, Sonntag für Sonntag am Tag des Herrn
zusammenzukommen, um die Eucharistie zu feiern und darin des Heils in
Jesus Christus neu anteilig zu werden, ist das beim Letzten Abendmahl

gesetzte Zeichen und der Wiederholungsauftrag Jesu an seine Jünger.

Papst Benedikt kann sich bei seinen Worten auf eine lange Tradition
berufen. Für die Theologie stand es jahrhundertelang nicht zur Disposition,

ob dem Bericht der Synoptiker und des Korintherbriefes Glauben zu
schenken sei oder nicht. Auch keinen Zweifel hegte die Wissenschaft

daran, dass sich die Feiergestalt der Messe direkt an den Ablauf des Letzten
Mahles anschliesse. Der grosse Liturgiewissenschaftler Josef Andreas

Jungmann (1889-1975), der das epochale Werk «Missarum Sollemnia.
Eine genetische Erklärung der römischen Messe» verfasste, sah nicht nur

1 Joseph Ratzinger/Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. Zweiter Teil: Vom
Einzug in Jerusalem bis zur Auferstehung, Freiburg (Herder) 2011, 122.

4 IKZ 103 (2013) Seiten 4-30



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

die Eucharistie selbst im Abendmahlssaal begründet, sondern auch ihre
konkrete Gestalt. Er schrieb: «Die Geschichte der Messe, und zwar auch
die Geschichte ihrer liturgischen Form, beginnt im Abendmahlssaal.»2
Das heisst: Die Feiergestalt der Eucharistie knüpft unmittelbar an das
konkrete Geschehen beim Letzten Abendmahl an. In «Missarum Sollemnia»
beginnt er den Abschnitt über «Die Messe in der Urkirche» folgerichtig
mit der Aussage: «Die Feier der heiligen Messe hat ihren Anfang genommen

<in der Nacht, in der Er verraten wurdo.»3
In der neutestamentlichen Wissenschaft wird abgesehen von einzelnen

radikalen Skeptikern nicht bestritten4, dass es eine prophetische
Symbolhandlung Jesu gegeben hat, auf die die frühe Kirche zurückgriff. Der
Bericht vom Letzten Abendmahl ist wohl nicht nur eine Schöpfung der frühen
Kirche5. Der historische Ursprung der Eucharistie wird jedoch weiter
gefasst und in der Mahlpraxis Jesu insgesamt verankert6. Die Frage der
Historizität der Abendmahlsberichte entscheidet sich also nicht darin, ob der
Ablauf des Letzten Mahles Jesu mit seinem Jüngern sich exakt so zugetra-

2 Josef Andreas Jungmann, Der Gottesdienst der Kirche. Auf dem Hintergrund

seiner Geschichte kurz erläutert, Innsbruck (Tyrolia) 1955, 101.
1 Josef Andreas Jungmann, Missarum Sollemnia. Eine genetische Erklärung

der römischen Messe. Bd. 1, Wien (Herder), 41948, 9.
4 So Jens Schröter, Das Abendmahl. Frühchristliche Deutungen und Impulse

für die Gegenwart (SBS 210), Stuttgart (KBW) 2006, I32f: «Die Einsetzungsworte
stammen aller Wahrscheinlichkeit nach nicht von Jesus»; oder Peter Fiedler,
Probleme der Abendmahlsforschung (1982), in: ders., Studien zur biblischen Grundlegung

des christlich-jüdischen Verhältnisses, Stuttgart (KBW) 2005 (SBAB 35),
22-69, hier 57: «|D]ie gezielte Veranstaltungeines <Abschiedsmahls> durch Jesus [ist]
eine wissenschaftliche Legende.»

5 Vgl. Michael Theobald, Leib und Blut Christi. Erwägungen zu Herkunft,
Funktion und Bedeutung des sogenannten «Einsetzungsberichts«. in: Martin Ebner
(Hg.), Herrenmahl und Gruppenidentität (QD 221), Freiburg (Herder) 2007, 121-165,
hier 123f.

6 Vgl. z.B. Fiedler, Probleme (wie Anm. 4), 57; Bernd Kollmann, Ursprung
und Gestalten der frühchristlichen Mahlfeier (GTA 43). Göttingen (V&R) 1990, 251-
258; Matthias Klinghardt, Gemeinschaftsmahl und Mahlgemeinschaft. Soziologie

und Liturgie frühchristlicher Mahlfeiern (TANZ 13), Tübingen (Francke) 1996;
Jens Schröter, Nehmt-esst und trinkt. Das Abendmahl verstehen und feiern. Stuttgart

(KBW) 2010. 122-129; ders., Die Funktion der Herrenmahlsüberlieferung im 1.

Korintherbrief. Zugleich ein Beitrag zur Rolle der «Einsetzungsworte» in frühchristlichen

Mahltexten, in: ZNW 100 (2009) 78-100; Michael Theobald, «Tut dies zu
meinem Gedächtnis!». Die Eucharistie der frühen Kirche, in: Orientierung 69 (2005)
76-80; ders., Leib (wie Anm. 5).



Birgit Jeggle-Merz

gen hat, wie es die Synoptiker und der Korintherbrief schildern. Der
evangelische Neutestamentier Jürgen Becker schreibt in seinem Jesusbuch:

«Kein [Abendmahls-JText will berichten, was einst war, sondern begründen,

warum die Gemeinde das Herrenmahl so gefeiert hat.»7 Reinhard

Messner, katholischer Liturgiewissenschaftler in Innsbruck, folgert aus

seinen Studien der frühen Kirche: «Dass schon Jesus selbst vor seinem Sterben

beim letzten Mahl mit den Jüngern seinem Tod Heilsbedeutung zugesprochen

habe, wie es die sogenannten <Einsetzungsberichte> der synoptischen

Evangelien erzählen, ist hingegen kaum wahrscheinlich zu machen.»8

Steht damit aber die ganze Eucharistie zur Disposition? Was bedeutet

es, wenn die Abendmahlsberichte zunächst Glaubenszeugnisse sind und

nicht historischer Bericht? Ist dann tatsächlich unser Eucharistiefeiern
«fromme Fiktion und nicht Realität»?

1.2 Eucharistie als Vollzug einer liturgischen Actio

Klären wir, bevor wir das neutestamentliche Zeugnis näher anschauen,
zunächst noch eine weitere Frage, die für den Gesamtkontext unserer
Überlegungen wichtig ist: Worum geht es, wenn aus der Warte einer Li-
turgiewissenschaftlerin nach den biblischen Wurzeln der Eucharistiefeier

gefragt wird?
Es liegt auf der Hand, dass es nicht allein darum gehen kann, die

Diskussion der neutestamentlichen Wissenschaft und ihre Rezeption in der

systematischen Theologie nachzuzeichnen. Derpoint ofview der
Liturgiewissenschaft ist die Sinn- und Feiergestalt der Eucharistie. Jedes Nachsinnen

über den Sinngehalt liturgischer Feiern beginnt bei der Schrift als dem

Bezugspunkt christlichen Glaubens. Von daher ist es naheliegend, dass die

Liturgiewissenschaft auch nach den Wurzeln der Liturgie fragt. Das
betrifft nicht nur die Eucharistie, sondern alle liturgischen Feiern. Denn
nach biblischem Verständnis ist jede liturgische Feier Eintreten in die

Begegnung mit Gott. Dieses Hinzutreten in die Gegenwart Gottes ist gebunden

an Berufung und Ermächtigung durch Gott selbst, und dies nicht nur
als vorgängige Voraussetzung, sondern als Handeln Gottes im Vollzug

7 Jürgen Becker, Jesus von Nazareth, Berlin (de Gruyter) 1996, 420.
8 Reinhard Messner, Grundlinien der Entwicklung des Eucharistischen

Gebets in der frühen Kirche, in: Martin Klöckener u.a. (Hg.), Prex Eucharistica Bd. 3:

Studia. Pars prima: Ecclesia antiqua et occidentalis (SpicFri 42), Fribourg (Academic
Press) 2005, 3-41, hier 4.



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

selbst. «Ohne Bezug auf die Stiftung Jesu sowie ohne das zugesagte und

je neu erbetene Wirken Christi und seines Geistes in der Feier selbst ist
daher sinnvolles und wirksames gottesdienstliches Handeln der Kirche
nicht möglich. In welcher Form dieser Bezug hergestellt und wie weit er -
durch Einsetzungsbericht und Epiklese - ausdrücklich gemacht wird oder

implizit gegeben sein kann, das ist eine Frage, welche für verschiedene

liturgische Feiern unterschiedlich zu beantworten sein wird.»9 Für die
Feier der Eucharistie ist vom Zeugnis der Schrift her ein ausdrücklicher

Bezug auf die Stiftung Jesu gegeben. Die Brot- und Becherhandlung beim
Letzten Abendmahl ist damit «Grund und Ermöglichung für die rituelle,
d.h. wiederholbare Gedächtnisfeier des Pascha»10.

Das Neue und das Alte Testament haben die Kategorie «Gedächtnis»
tief in das christliche Gottesdienstverständnis eingewoben. In allen
Formen christlicher Liturgie, den grossen wie auch den kleinen Vollzügen,
geschieht Christusanamnese in der Verkündigung und der gläubigen
Annahme des Gehörten sowie im Lobpreis und in der Bitte um Aktualisierung

des Heilsgeschehens. Christliches Gottesdienstfeiern ist wesentlich

Vergegenwärtigung des Heilshandelns Gottes in Jesus Christus. Somit
bedeutet Christusanamnese «den Eintritt in dasjenige Ereignis, in dem die
Geschichte zu ihrer Vollendung gekommen ist. Dieses Ereignis ist
Ostern»11. In besonderer Weise wird dies deutlich in dem viel zitierten
Gabengebet der Messe vom Letzten Abendmahl vom Hohen Donnerstag:
«denn sooft wir die Gedächtnisfeier dieses Opfers begehen, vollzieht sich

an uns das Werk der Erlösung» (MB [25])12.

Aus der Erkenntnis, dass Eucharistiefeiern grundsätzlich Chris-
tusanamnese bedeutet, lässt sich jedoch nicht folgern, dass es in ihr um ein

Nachspielen einer biblischen Ursprungshandlung ginge. Im Gegenteil:
Eucharistie feiern ist kein mimetisch-dramatisierendes Nachspielen der

'' Hans Bernhard Meyer, Eucharistie. Geschichte, Theologie, Pastoral. Mit
einem Beitrag von Irmgard Pahl (GdK 4), Regensburg (Pustet) 1989, 448.

10 Ebd.
11 Reinhard Messner, Einführung in die Liturgiewissenschaft, Paderborn

(Schöningh) 2001 (UTB 2173), 163.
12 Vgl. Anmerkung 1 in Meyer, Eucharistie (wie Anm. 9), 448: Die älteste

Fassung dieses Gabengebets lautet nach Ve 93: «Da nobis haec, quaesumus, domine,
frequentata mysteria: quia quotiens hostiae tibi placatae eommemoratio celebra[n]tur.
opus nostrae redemptionis ex[s]eritur.» Das heisst: «Jedesmal, wenn das Gedächtnis
des Opfers Christi gefeiert wird, geschieht (exsersitur kommt hervor, lässt sich
sehen, hören, fühlen, wird offenbar) das Erlösungswerk.»



Birgit Jeggle-Merz

Handlung im Abendmahlssaal, sondern «Vollzug einer liturgischen
Actio», die ihren «Ursprung im Letzten Abendmahl hat und Wort- und

Tatgedächtnis des Todes Jesu und seiner Verherrlichung ist»13.

2. «Tilt dies zu meinem Gedächtnis»: ein kurzer Blick
in die Geschichte

Das ganze Mittelalter ist bestimmt durch eine grosse theologische Frage:
Was geschieht bei der Feier der Eucharistie? Den Höhepunkt dieser
jahrhundertelangen Auseinandersetzung kennzeichnen die sogenannten
Abendmahlsstreite. Im 9. Jh. rangen Paschasius Radbertus (f 859) und
Ratramnus (f 868) aus dem Kloster Corbie darum, ob in der Eucharistie
der historische Leib Christi, der am Kreuz gelitten hat, lebendig sei (so

Radbertus) oder in der Eucharistie nur eine geistliche Wandlung geschehe

(Ratramnus). Später, im 11. Jh., steigerte sich die Auseinandersetzung um
das rechte Eucharistieverständnis. Berengar von Tours (f 1088) müsste
1059 ein Bekenntnis unterschreiben, wonach

«das Brot und der Wein, die auf den Altar gelegt werden, nach der Konsekration

nicht nur ein Sakrament, sondern auch der wahre Leib und das wahre
Blut unseres Herrn Jesus Christus sind und sinnenhaft (sensualiter) - nicht
nur im Sakrament (non solum sacramento), sondern in Wahrheit (in veritate)

- mit den Händen des Priesters berührt (tractari) und gebrochen (frangi)
und mit den Zähnen der Gläubigen zerrieben werden (atteri)»14.

Man wird sich zwar von diesem «übertriebenen Realismus der Eidesformel

von 1059»15 wieder absetzen, aber die besondere Bedeutung des

Aussprechens der verba testamenti wird in dieser Zeit nirgends angezweifelt.
20 Jahre nach seinem ersten erzwungenen Bekenntnis, das Berengar später

widerrief, müsste er erneut ein Bekenntnis unterschreiben:

«Ich, Berengar, glaube von Herzen und bekenne mit dem Mund, dass das Brot
und der Wein, die auf den Altar gelegt werden, durch das Geheimnis des

heiligen Gebets und die Worte unseres Erlösers substanzhaft (substantialiter)
in das wahre, eigene und lebendigmachende Fleisch und Blut unseres Herrn
Jesus Christus verwandelt werden (converti) und nach der Konsekration der
wahre Leib Christi, der von der Jungfrau geboren wurde, der, für das Heil der

13 Vgl. Meyer, Eucharistie (wie Anm. 9), 454.
14 DH690.
15 Helmut Hoping, Mein Leib für euch gegeben. Geschichte und Theologie der

Eucharistie, Freiburg i.Br. (Herder) 2012, 206.



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

Welt geopfert, am Kreuz hing und der zur Rechten des Vaters sitzt, und das

wahre Blut sind, das aus seiner Seite vergossen wurde, nicht nur durch das

Zeichen und die Kraft des Sakraments (per signum et virtutem sacramenti),
sondern in der Eigentlichkeit der Natur und der Wahrheit der Substanz (in
proprietate naturae et veritate substantiae).»16

Bei den führenden Theologen setzte sich im 13. Jh. die Transsubstantiationslehre

durch. Besondere Bedeutung kommt dabei Thomas von Aquin
zu, der im Eucharistietraktat der «Summa theologiae» eine ausführliche

disputatio der Wesensverwandlung von Brot und Wein in Leib und Blut
Christi vorlegte, die durch das Aussprechen der verba testamenti durch
den Priester, der in persona Christi spricht, bewirkt werde. Der Urheber
der conversio substantialis - so wird von Thomas ausdrücklich betont -,
bleibt jedoch Christus, das menschgewordene Wort Gottes17.

Im Dekret für die Armenier (1439) erklärt dann das katholische Lehramt

zur Form und Wirkung des Sakramentes:

«Die Form dieses Sakraments sind die Worte des Erlösers, mit denen er dieses

Sakrament vollzog; der Priester vollzieht dieses Sakrament nämlich, indem

er in der Person Christi spricht. Denn kraft der Worte selbst wird die Substanz
des Brotes in den Leib Christi und die Substanz des Weines in das Blut
verwandelt, jedoch so, dass Christus in der Gestalt des Brotes ganz enthalten ist

und ganz in der Gestalt des Weines.»18

Das bedeutet: Durch die verba testamenti werden die Gaben von Brot und
Wein zu Leib und Blut Jesu Christi. Das Konzil von Trient bestätigte diese

Lehre und erklärte sie zu einem formellen Dogma (dogma revelatum et

declaratumf*.
Trotz der Ablehnung des Opferverständnisses und des Transsubstan-

tiationsgedankens haben die Kirchen der Reformation den Einsetzungsworten

weiterhin grosse Bedeutung beigemessen. Martin Luther bezeichnet

in seinem Grossen Katechismus die Einsetzungsworte als diejenigen

16 DH700.
17 Thomas v. Aquin, S.th. III, q. 75, a.2-8. Vgl. zur Eucharistietheologie des

Aquinaten Jan Heiner Tück, Gabe der Gegenwart. Theologie und Dichtung der
Eucharistie bei Thomas von Aquin, Freiburg i.Br. (Herder) 2009, bes. 69-1II.

18 DH 1321.
'" DH 1634.



Birgit Jeggle-Merz

Worte, die entsprechend der Augustin'schen Definition eines Sakraments20

zu diesem hinzutreten müssen, um ein Sakrament zu bilden21.

Die westliche Theologie ist stets davon ausgegangen - so zeigte der
kurze Blick in die Theologiegeschichte -, dass in der Feier der Eucharistie

genau an das angeknüpft wird, was im Abendmahlssaal geschah. Auf den

Fragekomplex: Warum feiern wir überhaupt Eucharistie? Was tun wir
eigentlich, wenn wir Eucharistie feiern? Was heisst Eucharistie feiern? gibt
es scheinbar eine ganz einfache Antwort: «Wir feiern Eucharistie, weil
Jesus selbst es uns bzw. den Aposteln im Abendmahlssaal aufgetragen hat:
<Tut dies zu meinem Gedächtnis!). Allerdings findet sich dieser sog. <Wie-

derholungsbefehb in den Erzählungen vom Abschiedsmahl Jesu nach

Markus und Matthäus nicht, nur in der Fassung des Lukas und bei Paulus.

Und bei Lukas auch nur nach der Brothandlung, nicht nach der
Becherhandlung, so dass der einzige neutestamentliche Zeuge für den doppelten
<Wiederholungsbefehl> Paulus ist. Angesichts dieses gespaltenen
Überlieferungsbefundes zweifelt die neutestamentliche Wissenschaft daran, dass

Jesus die Weisung <Tut dieses zu meinem Gedächtnis^ überhaupt gesprochen

hat.»22

Wenn die Historizität des Anamnesisbefehls in Zweifel gezogen wird,
wie verhält es sich dann mit den Einsetzungsworten? Kann man davon

ausgehen, dass diese - wie die westliche Theologie stets annahm - zur
ipsissima vox Jesu Christi gehören? Wenn Jesus die Einsetzungsworte in
der überlieferten Form mit den jeweiligen Abweichungen in Markus,
Matthäus, Lukas und Paulus nicht gesprochen hat, welche Schlussfolgerungen
ergeben sich aus einem solchen Befund für die konkrete Praxis der
eucharistischen Hochgebete?

3. Die biblischen Wurzeln

Geht man den biblischen Wurzeln der Eucharistie nach, so müssen drei

Aspekte unterschieden werden: Da ist zum einen die Mahlpraxis des

irdischen Jesus, zum anderen ein Letztes Mahl mit den Seinen «in der Nacht,

2(1 «Accedit verbum ad elementum, et fit sacramentum» (In Ioann. tr. 80,3

[CCL 36, 529]).
21 Martin Luther, Der grosse Katechismus / Catechismus maior, in: Die

Bekenntnisschriften der Evangelisch-Lutherischen Kirche, Göttingen (V&R), "1992,
543-733, hier 707-710.

22 Theobald, «Tut dies zu meinem Gedächtnis!» (wie Anm. 6), 76.

10



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

in der er ausgeliefert wurde», und - auf einer anderen Ebene - der österliche

Glauben an seine Auferstehung von den Toten23.

3.1 Die Mahlpraxis Jesu

Nach dem vielfältigen Zeugnis der Evangelien findet ein Grossteil der

Wirksamkeit Jesu im Rahmen von Mahlzeiten statt24. Auch die Überlieferungen

über die grossen Mahlgemeinschaften, verbunden mit den Erzählungen

über Brotvermehrungen, gehören in diesen Zusammenhang25. Diese

Mahlgemeinschaften sind auch für jene offen, die ausserhalb der
Gemeinschaft des Gottesvolkes stehen. «Die Heimholung der Verlorenen -
zentraler Topos in der Predigt Jesu und eines der entscheidenden Merkmale,

an denen man den Anbruch der Gottesherrschaft erkennen kann - wird
bei diesen Mahlgemeinschaften Ereignis, gewinnt eine konkrete soziale
Gestalt.»26 Die Mahlgemeinschaften Jesu sind so kennzeichnend fiir sein

Handeln, dass sogar die Gegner Jesu polemisch darauf Bezug nehmen27. In
Mt 11,19 / Lk 7,34 sagen die Gegner über Jesus: «Dieser Fresser und Säufer,
dieser Freund der Zöllner und Sünder!» Von aussen betrachtet mag in den

frommen Kreisen Palästinas tatsächlich der Eindruck entstanden sein, dass

Jesus Tischgemeinschaften pflegte, in denen es zuvorderst um irdische
Freuden ging. Die frommen Juden stuften ihn vermutlich tatsächlich als

einen sozialen Problemfall ein, als einen Aussteiger, dem die Thora nur mit
Verachtung begegnete: Der Vorwurf dürfte auf Dtn 21,18-21 anspielen, in
dem der hoffnungslose Fall eines Sohnes geschildert wird, der seinen
Eltern grosse Schwierigkeiten bereitete. Der Deuteronomist ordnet an, dass

die Eltern, nachdem sie alles versucht haben, ihren Sohn zu den Ältesten

am Tor der Stadt bringen und erklären sollen: «Unser Sohn hier ist störrisch
und widerspenstig, er hört nicht auf unsere Stimme, er ist ein Verschwender
und Trinker!» Daraufhin sollen die Leute ihn steinigen, bis er stirbt. Denn,
so die Begründung: «Du sollst das Böse aus deiner Mitte wegschaffen.
Ganz Israel soll davon hören, damit sie sich fürchten» (V. 21).

21 Vgl. ebd.; vgl. auch ders., Das Herrenmahl im Neuen Testament, in: ThQ 183

(2003) 257-280, hier 259f.
24 Vgl. u.a. Mt 9.10; ll,18f.; 22,1-14; Mk 2,15-17. 18ff.; 3,20; 7,lff.; 14,3ff; Lk

7,33f. 36ff.; 10,7f. 38ff; 13,26; 14,Iff; 15-24; 15,1.
23 Vgl. Mt 14,13-21; 15,32-39; Mk.6,30-44; 8,1-9; Lk 9,10-17; Joh 6,1-13.
26 Karl-Heinrich Bieritz, Liturgik, Berlin (de Gruyter) 2004, 279.
27 Vgl. zum Folgenden: Theobald, «Tut dies zu meinem Gedächtnis!» (wie

Anm. 6), 77.

11



Birgit Jeggle-Merz

Jesus verstand seine Tafelrunden jedoch ganz anders. Mk 2,15-17
berichtet z.B.:

«Und als Jesus in seinem Haus beim Essen war, assen viele Zöllner und Sünder

zusammen mit ihm und seinen Jüngern; denn es folgten ihm viele. Als die

Schriftgelehrten, die zur Partei der Pharisäer gehörten, sahen, dass er mit
Zöllnern und Sündern ass, sagten sie zu seinen Jüngern: Wie kann er zusammen

m it Zöllnern und Sündern essen? Jesus hörte es und sagte zu ihnen: Nicht
die Gesunden brauchen den Arzt, sondern die Kranken. Ich bin gekommen,
um die Sünder zu berufen, nicht die Gerechten.»

Mit dem Bildwort vom Arzt und der Intention seines Kommens begründet
Jesus sein Verhalten. Dabei greift er auf, dass das Mahl in prophetischer
Tradition Sinnbild des Gottesreiches ist. Wenn Jesus mit Zöllnern und
Sündern Tischgemeinschaft hält, dann ist dies leibhafter Ausdruck dafür,
dass die Königsherrschaft Gottes angebrochen ist, ja, dass Gott den
Menschen nahegekommen ist. Im Zeichen dieser Königsherrschaft Gottes
wollte Jesus Israel sammeln, und zwar ganz Israel. Auch sein Letztes
Mahl zeigt ihn offen für das Geschick des ganzen Volkes.

An den Erzählungen von der wunderbaren Speisung des Volkes lässt

sich belegen, dass sich Jesus an die jüdischen Rituale hielt und die ein
Festmahl kennzeichnenden Lobsprüche und Segensformeln sprach. Bei
Mk heisst es:

«Darauf nahm er die fünf Brote und die zwei Fische, blickte zum Himmel auf,
sprach den Lobpreis, brach die Brote und gab sie den Jüngern, damit sie sie

an die Leute austeilten. Auch die zwei Fische liess er unter allen verteilen»
(Mk6,41).

Das gemeinsame Essen und Trinken ist nach dem Zeugnis des Neuen
Testamentes ein Realsymbol für die anbrechende Königsherrschaft Gottes.

Die Mahlgemeinschaften sind von daher der «leibhafte Ausdruck» der
Überzeugung Jesu, «dass Gott sich vorbehaltlos zum Heil der <Sünder>

entschlossen hat»28.

28 Theobald, Herrenmahl (wie Anm. 23), 260.

12



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

3.2 Die neutestamentlichen Abendmahlsberichte

3.2.1 Die Aussage der Abendmahlsberichte

Das Letzte Mahl, das Jesus mit seinen Jüngern in der Nacht vor seinem

Tod feierte, «steht im Kontext dieser Mahlpraxis und der mit ihr verbundenen

theologischen Gehalte; es kann kaum losgelöst hiervon interpretiert
werden», meint der verstorbene evangelische Liturgiewissenschaftler
Karl-Heinrich Bieritz29. Auch wenn die Linie der Tischgemeinschaft bei
diesem Abschiedsmahl fortgesetzt wird, so trägt es doch ganz eigene Züge.

Entgegen dem Zeugnis der Synoptiker10 und mit Johannes nimmt die
neutestamentliche Wissenschaft heute an, dass dieses Mahl kein Paschamahl

war, «denn Jesu Gesten und Worte [...] beziehen sich den Mahlberichten

selbst der Synoptiker zufolge weder auf die Liturgie des Paschafes-

tes (die Haggada)3' noch auf dessen spezielle Bestandteile wie Mazzen,
Bitterkräuter und Paschalamm»32. Alle Gesten und Worte, über die be-

29 Bieritz, Liturgik (wie Anm. 26), 280.
30 Zum theologischen Programm des Lk vgl. Michael Theobald, Paschamahl

und Eucharistiefeier. Zur heilsgeschichtlichen Relevanz der Abendmahlsszenerie bei
Lukas (Lk 22,14-38), in: ders./Rudolf Hoppe (Hg.), «Für alle Zeiten zur Erinnerung»
(Jos 4,7). Beiträge zur biblischen Gedächtniskultur (SBS 209), Stuttgart (KBW) 2006,
133-180, hier 144: «Die Mahlszene Lk 22 zeichnet ein enormer Spannungsbogen aus,
der von <diesem Pascha>, dem letzten von Jesus gefeierten, über das Mahl der Kirche
(<tut dies zu meinem Gedächtnis!)) hin zur Vollendung des Reiches Gottes reicht.»

Vgl. weiterhin besonders I77f. und 180: «Angemerkt sei, dass das lukanische Bild
vom letzten Paschamahl Jesu als Ort der eucharistischen Kultstiftung sein ganzes
theologisches Gewicht auch dann behält, wenn, historisch-kritisch gesehen, jenes
kein Paschamahl war.»

11 Vgl. Günther Stemberger, Pessachhaggada und Abendmahlsberichte im
Neuen Testament, in: Kairos 29 (1987) 147-158, hier 157: «Pes X oder die Pesachhag-

gada können nicht als Hintergrund für das Verständnis der Abendmahlsberichte
verwendet werden. Eher wäre der umgekehrte Weg zu versuchen, das Neue Testament
als Quelle für die frühe Entwicklung des Pesachseders zu verwenden, doch dürften
dafür die Texte zu unergiebig sein.»-Vgl. auch Clemens Leonhard, Die Ursprünge
der Liturgie des jüdischen Pesach und das christliche Osterfest, in: Albert Gerhards/
Hans Hermann Henrix (Hg.), Dialog oder Monolog? Zur liturgischen Beziehung
zwischen Judentum und Christentum (QD 208), Freiburg i.Br. (Herder) 2004, 150-166;

ders., Die älteste Haggada. Übersetzung der Pesachhaggada nach dem palästinischen
Ritus und Vorschläge zu ihrem Ursprung und ihrer Bedeutung für die Geschichte der
christlichen Liturgie, in: ALW 45 (2003) 201-231.

32 Theobald, «Tut dies zu meinem Gedächtnis!» (wie Anm. 6), 77. Gegen die

synoptische Darstellung sprechen gewichtige Gründe. Theobald, Herrenmahl (wie
Anm. 23), 261, führt an: «(I) Die johanneische Chronologie, der zufolge Jesu Hinrich-

13



Birgit Jeggle-Merz

richtet wird, fügen sich in den Ablaufeines festlichen Abendessens, eines

Sedermahles, ein, das mit dem Brotbrechen des Hausvaters beginnt und
mit dem Trunk aus dem sog. Segensbecher beschlossen wird. Jede Handlung

wird mit einem bestimmten Segensspruch, einer Beraka, gedeutet.
Im Einsetzungsbericht des Ersten Korintherbriefes lässt sich nachzeichnen,

dass Jesus sich ganz an die jüdischen Sitten hielt. Dies gilt vermutlich
auch für die Gebetsformulare, die Jesus verwendete. Die Tradition von
Markus und Matthäus ergänzt, dass die Zwölf, also: alle aus dem einen
Becher getrunken haben, den Jesus segnete. Dies ist eine deutliche Abweichung

vom jüdischen Ritus, bei dem jeder aus seinem eigenen Becher

getrunken hätte. Wenn Jesus mit den Zwölfen, den Repräsentanten des

Zwölfstämmevolkes Israel, das Mahl feierte, dann wird deutlich, dass er
im Angesicht seines Todes den Anspruch auf ganz Israel nicht aufgegeben
hat. «Das also ist die erste Besonderheit des Abschiedmahls Jesu: Auch

wenn es nur ein Mahl im kleinen Kreis mit seinesgleichen war, intentional
war es dank der Präsenz der Zwölf für das Geschick ganz Israels offen.»33

Die zweite Besonderheit dieses Letzten Abendmahls besteht darin,
dass Jesus die rituellen Handlungen des Festmahls, d.h. den Ritus des

Brotbrechens und den Segensbecher, in eine «prophetische Symbolhandung»

verwandelt. Ein Brot und ein Becher für alle. «Das Besondere dieser

beiden Symbolhandlungen war dies, dass es dabei für die Beteiligten

tung am Kreuz nicht am hochheiligen Paschafest selbst erfolgte, sondern bereits am

Tag zuvor, ist historisch glaubwürdiger als die Chronologie der Synoptiker, zumal
diese auch nicht einheitlich ist. (2) Jesu Gesten und Worte beziehen sich den Mahlberichten

zufolge weder auf die Liturgie des Paschafestes (Haggada), noch auf dessen

spezifische Bestandteile wie Mazzen, Bitterkräuter und Lamm. Vielmehr fügen sie

sich in den Ablauf eines jeden jüdischen Festmahls ein, das mit dem Ritus des

Brotbrechens durch den Hausvater eröffnet und mit dem Trunk aus dem sog. <Segensbe-
cher> beschlossen wurde; über beiden Handlungen ergingen Lobsprüche.»

33 Theobald, «Tut dies zu meinem Gedächtnis!» (wie Anm. 6), 78. Für Theobald
ist es daher auch abwegig, aus der Schilderung, dass Jesus dieses Mahl nur mit den

zwölf Aposteln feierte, auf den «Ursprung der heiligen Hierarchie» zu schliessen (vgl.
Enzyklika «Ecclesia de Eucharistia» von Papst Johannes Paul II. an die Bischöfe,
an die Priester und Diakone, an die gottgeweihten Personen und an alle Christgläubigen

über die Eucharistie in ihrer Beziehung zur Kirche [17. April 2003]. Hg. vom
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz [VApS 159], 2., korr. Auflage, Bonn
2003, Nr. 21. Vgl. dazu Peter Walter, Eucharistie und Kirche. Die Enzyklika
«Ecclesia de Eucharistia» Papst Johannes Pauls IL, in: Christoph Böttigheimer/Hubert
Filser [Hg.], Kircheneinheit und Weltverantwortung. FS Peter Neuner, Regensburg
[Pustet] 2006, 241-259). Denn diese Schlussfolgerung verfehle die Perspektive des

Neuen Testaments und sei erst in der Scholastik aufgekommen.

14



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

nicht einfach nur etwas zu bestaunen gab, sie vielmehr durch das Essen

des von Jesus dargereichten Brotes und das Trinken aus dem von ihm
gespendeten Becher in das Symbolgeschehen selbst einbezogen wurden.»34

Über die Deuteworte, die diese Handlungen zu Symbolhandlungen
erhoben, wird in der Forschung heftig gerungen. Ist es authentisch, dass

Jesus diese Worte sprach? «Das bin ich für die Vielen» wird die Botschaft

gewesen sein, die man nur im Angesicht des Todes versteht. Der Einset-

zungsbericht bei Markus unterstreicht die Dimension der Todesgewiss-
heit, wenn er anschliesst: «Amen, ich sage euch: Ich werde nicht mehr vom
Gewächs des Weinstocks trinken bis zu dem Tag, an dem ich von neuem
trinke im Reich Gottes» (Mk 14,25). Dieses Zeugnis der Hoffnung
angesichts des Todes spricht auch aus dem Brotwort, das Markus mit dem
vierten Gottesknechtslied in Jes 53,11 f. verknüpft:

«Mein Knecht, der Gerechte, macht die vielen gerecht; er lädt ihre Schuld auf
sich. Deshalb gebe ich ihm seinen Anteil unter den Grossen und mit den

Mächtigen teilt er die Beute, weil er sein Leben dem Tod preisgab und sich

unter die Verbrecher rechnen liess. Denn er trug die Sünden von vielen und

trat für die Schuldigen ein.»

Jesus verleiht dem im Allgemeinen unspektakulären Geschehen des

Brotbrechens am Beginn der Mahlgemeinschaft die Qualität eines Zeichens.
Aus den Deuteworten der Brothandlung spricht die Gewissheit, dass das

Leiden nicht umsonst sein, sondern den Vielen zum Heil gereichen wird.
«So bietet er <den Zwölfem das Brot dar, wobei er mit ihnen ganz Israel
im Blick hat, und versteht diesen Gestus als Zeichen seiner Lebenshingabe
an die <Vielen>.»-35

In der heutigen Forschung scheint sich ein Einverständnis abzuzeichnen,

wonach Jesus im Rahmen eines festlichen Mahles mit den Seinen den

im Judentum üblichen Eröffnungsgestus des Brotbrechens samt Tischsegen

zu einem aussergewöhnliehen Gabewort genutzt hat, bei dem er
sprach «Dies ist mein Leib», was heisst: «Das bin ich!». Manche Forscher
sehen dieses Gabewort in Anspielung auf Jes 53,11 f. auch mit dem Zusatz:

«für die Vielen!» versehen. Dieses «für die Vielen» gibt dem «Dies ist
mein Leib» erst seine besondere Zielrichtung36.

34 Theobald, «Tut dies zu meinem Gedächtnis!» (wie Anm. 6), 78.
35 A.a.O., 77.
36 Vgl. ders., Leib (wie Anm. 5), 124.

15



Birgit Jeggle-Merz.

Die Diskussionslage in der neutestamentlichen Wissenschaft hinsichtlich

der Becherhandlung ist demgegenüber sehr disparat37. Der Becherritus

am Ende des Mahles wird verbunden mit dem Wort: «Dieser Becher
ist der Neue Bund.» Das ist eine Anspielung auf Jer 31,31-34 (bzw.
Jer LXX 38,31-34), wo ein neuer Bund Gottes mit seinem Volk in Aussicht

gestellt wird. Nach Jer 31,34 haben die Väter den Bund gebrochen, den

Gott mit ihnen geschlossen hatte. Worin dieser Bundesbruch besteht, wird
nicht gesagt, doch lässt sich schliessen, dass er im Ungehorsam gegenüber
der Thora Jahwes bestand. Die Schuld der Väter reicht von der Vätergeneration

bis in die Gegenwart. «Voraussetzung der <neuen Heilssetzung>
Gottes ist deshalb die Vergebung der Sünden durch Gott, durch die er
dieses <Schuldkontinuum> definitiv durchbricht. Die <Neuigkeit> der <neu-

en Heilssetzung> besteht dann darin, <dass Israel sie in Zukunft nicht mehr
brechen wird).»38 Das Deutewort «Das ist mein Blut des Bundes»

(Mk 14,24) meint dann: «Dieser Becher, über den ich den Lobpreis Gottes

gesprochen habe, den ich jetzt kreisen lasse, er verbindet uns untereinander

und mit Gott und stellt so den Neuen Bund dar, Gottes neue Heilssetzung,

die euch und Israel Zukunft gewährt, auch angesichts meines
Todes.»39

Jesus hat hier nicht einfach einen üblichen Ritus übernommen und mit
neuem Sinn gefüllt (wie beim Brotgestus), sondern er hat die «Materie»
des Zeichens signifikant geändert. Bei einem gewöhnlichen Sedermahl
hätte der Hausvater zum Ende des Mahls seinen Weinbecher erhoben und

die für das Nachtischgebet (das birkat ha-mazon) vorgesehenen Lobgebete

im Namen aller gesprochen, um dann seinen Becher ganz zu leeren.

Seinem Beispiel folgend hätten alle anderen Teilnehmer der Mahlgemeinschaft

ihren Becher ausgetrunken. Offensichtlich liess jedoch Jesus seinen

eigenen Becher kreisen, ohne selbst daraus zu trinken. «Diese Abweichung

vom Gewöhnlichen war wohl von vornherein auf eine Deutung hin
angelegt.»40 Hier wird die Intention Jesu deutlich: Das Abschiedsmahl ist

alles andere als ein Trauermahl, sondern gekennzeichnet von grosser

37 Vgl. dazu näherhin a.a.O., 125-129.
38 Ders., Paschamahl (wie Anm. 30), 173. Er bezieht sich hier auf: Walter

Gross, Zukunft für Israel. Alttestamentliche Bundeskonzepte und die aktuelle Debatte

um den Neuen Bund (SBS 176), Stuttgart (KBW) 1998, 150.
39 Theobald, «Tut dies zu meinem Gedächtnis!» (wie Anm. 6), 77.
40 Theobald, Herrenmahl (wie Anm. 23), 264. - Über die Frage, ob Jesus selbst

aus dem Segensbecher getrunken habe oder nicht, wird in der Wissenschaft heftig
gerungen. Vgl. zur Debatte näherhin ders., Paschamahl (wie Anm. 30), 165f.

16



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

Hoffnung im Ausblick für die Zukunft41. In der unerschütterlichen Hoffnung

auf Gottes baldiges Kommen wollte Jesus die Seinen ermächtigen,
auch ohne ihn das Mahl der Königsherrschaft Gottes weiterhin zu begehen.

Michael Theobald folgert: «Seine Zeichenhandlung war einmalig.
Nicht um ihre Wiederholung ging es ihm, sondern um die durch sie ermutigte

Wiederaufnahme der Mahlpraxis nach seinem Tod.»42

3.2.2 Sitz im Leben und Funktion der Abendmahlsüberlieferung

Die Abendmahlsüberlieferung liegt in zwei unterschiedlichen Texttypen
in je zwei Varianten vor (Lk/Pl und Mk/Mt). Schon allein diese Tatsache

lässt die Schlussfolgerung zu, dass die primäre Absicht der Überlieferung
nicht in einem historischen Bericht liegt. Naheliegend ist vielmehr, dass

der gegenwärtige eucharistische Vollzug der Gemeinde an eine Ursprungssituation

rückgebunden werden soll.
Die Schrift berichtet, dass Jesus das Mahl mit seinen Jüngern am

Abend vor seinem Tod mit einer prophetischen Zeichenhandlung
umrahmte, die «als Vorabbildung des Kommenden auf die Jesus drohende

Verhaftung und damit auf seinen Tod ausgerichtet»43 war. Dabei griff er
zurück auf die Prophétie des Gottesknechtes und des Neuen Bundes, um
den Seinen die Fortsetzung der Mahlgemeinschaft im Angesicht der
angebrochenen Königsherrschaft Gottes zu ermöglichen. Aber: «Erst aufgrund
des Osterereignisses wurde aus jener einzigartigen prophetischen
Zeichenhandlung Jesu der Stiftungsakt einer kultisch-sakramentalen Handlung;

von daher bildete sein Abschiedsmahl die Voraussetzung des
österlichen Herrenmahls, war aber nicht selbst schon sein grundlegender, erster

Vollzug.»44

41 Grund für die Hoffnung ist der Tod Jesu, sein «für uns vergossenes Blut» und
seine österliche Inthronisation: «Dieser sein Weg ist das Unterpfand für den <neuen

Bund>, durch ihn stiftet Gott Heil, indem er den Auferweckten zum Repräsentanten
seines <Reiches> bestellt, der auch diejenigen, die ihm nachfolgen, ins ewige Leben

führt. <Bund> und <Reich Gottes> empfangen so ihre unauslöschliche christologische
Signatur» (a.a.O., 177).

42 Theobald, «Tut dies zu meinem Gedächtnis!» (wie Anm. 6), 77.
43 Theobald, Herrenmahl (wie Anm. 23), 266.
44 A.a.O., 267.

17



Birgit Jeggle-Merz

3.3 Eucharistische Überlieferungen im Johannesevangelium

Bekanntlich liegen uns vier sogenannte Einsetzungsberichte vor. Das vierte

Evangelium jedoch überliefert kein Letztes Abendmahl und keinen
Einsetzungsbericht. In der neutestamentlichen Wissenschaft wird diese

Zurückhaltung des Johannesevangeliums kontrovers diskutiert. Sollte die
johanneische Gemeinde die Praxis des Herrenmahls etwa nicht übernommen

haben?45 An dieser Stelle soll die Bandbreite der wissenschaftlichen
Positionen46 hinsichtlich dieses Fragekomplexes nicht dargestellt werden.
Ich möchte mich den Neutestamentlern anschliessen, die im
Johannesevangelium an verschiedenen Stellen einen eucharistischen Hintergrund
annehmen47.

In Joh 6 deutet Jesus in der Synagoge von Kapharnaum seine wunderbare

Speisung des Volkes mit Brot: Er bezieht sie zurück auf die
Mannaspeisung des Volkes Israel. Nicht Mose habe dem Volk das «Brot vom
Himmel» gegeben, sondern Gott selbst (Joh 6,31f.). Während das Manna
in der Wüste jedoch wieder hungrig werden lässt, «so wie auch das Brot,
das Jesus als König dem Volk immer wieder geben soll, nie ein für allemal

den Hunger stillen kann. Das Brot aber, das Jesus jetzt gibt, ist das

Brot, das nie mehr hungrig macht, weil Jesus selbst dieses Brot ist.»48 In
Joh 6,35 sagt Jesus dann von sich: «Ich bin das Brot des Lebens; wer zu
mir kommt, wird nie mehr hungern, und wer an mich glaubt, wird nie
mehr Durst haben.»

45 So z.B. Klaus Berger, Im Anfang war Johannes. Datierung und Theologie
des vierten Evangeliums., Stuttgart (Quell-Verlag) 1997, 210f. Die gegenteilige Position

vertritt z.B. Ulrich Luz, Das Herrenmahl im Neuen Testament, in: BiKi 57

(2002) 2-8, hier 2. Denn: «Die Feier des Herrenmahls war in der frühesten Christenheit

eine der stärksten Klammern, welche die verschiedenen christlichen Gemeinden
aneinander band und sie zugleich mit ihrem Herrn, dem auferstandenen Christus,
verband.»

46 Vgl. Michael Theobald, Eucharistie in Joh 6. Vom pneumatologischen zum
inkarnationstheologischen Verstehensmodell, in: Thomas Söding (Hg.),
Johannesevangelium - Mitte oder Rand des Kanons? Neue Standortbestimmung (QD 203),

Freiburg i.Br. (Herder) 2003, 178-275, bes. 180-192.
47 So z.B. Michael Theobald, der sogar zu dem Schluss kommt, dass der

mutmassliche «Sakramentalismus» der johanneischen Gemeinden eine forschungsgeschichtliche

Legende sei (vgl. a.a.O., 191).
48 Thomas Söding, «Wenn ihr zum Mahl zusammenkommt, ...» (IKor 11,33).

Zeit und Raum der Eucharistie im Neuen Testament, in: HID 61 (2007) 99-110, hier
103f.

18



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

Nicht wenige Neutestamentier sehen den Sitz im Leben dieses Herrenwortes

in einer Eucharistiefeier49. Es handele sich nicht einfach um die

alltägliche jüdische Tischpraxis, sondern um ein Mahlhalten, das am
Leben und an der Unsterblichkeit Anteil gibt50. Im Schlussteil der Brotrede
(Joh 6,51-58) weitet sich die Christologie zu einer Eucharistietheologie:
«Jesus deutet das Brot, das er selbst ist und gibt, als sein <Fleisch>, von dem

er drastisch sagt, dass man es <kaut>, und verbindet es mit seinem <Blut>,

das man trinkt. Dies ist angewandte Inkarnationstheologie. Im Hintergrund

steht der Glaube an die Fleischwerdung des göttlichen Logos in
Jesus Christus (Joh 1,14).»51

Oder nehmen wir Joh 7,37f., eine Passage, die den Streit im Hohen Rat

um Jesus wiedergibt: «Wer Durst hat, komme zu mir, und es trinke, wer
an mich glaubt. [...] Aus seinem Inneren werden Ströme lebendigen Wassers

fliessen.» Die Wissenschaft vermutet, dass Joh 7,37f. ein überlieferter
Spruch zugrunde liegt, der sich unter Berücksichtigung von Offb 22,17f.52

und Did 10,653 rekonstruieren lässt (wie oben aufgeführt). In beiden Fällen
haben wir eine «Einladung» zur Teilnahme am eucharistischen Mahl
vorliegen, die vermutlich im Eröffnungsteil der eucharistischen Liturgie vom
Vorsteher ausgesprochen wurde. Die johanneische Überlieferung
transformierte dann diese Einladung in ein Herrenwort, das der erhöhte Christus

selbst spricht. «Die formale und inhaltliche Nähe dieser Spruchfassung
zum <Kernwort> der <Brotrede>, Joh 6,35, stützt nun auch dessen Deutung
im eucharistischen Horizont.»54

Weiterhin wird Joh 15,lf.5a-e.6a-c zur eucharistischen Überlieferung
der johanneischen Gemeinde gezählt: «Ich bin der wahre Weinstock, und

mein Vater ist der Winzer. Jede Rebe an mir, die keine Frucht bringt,
schneidet er ab. Und jede, die Frucht bringt, reinigt er, damit sie mehr
Frucht bringt. Ich bin der Weinstock, ihr die Reben. Wer in mir bleibt und

49 Vgl. Michael Theobald, Herrenworte im Johannesevangelium (HBS 34),

Freiburg i.Br. (Herder) 2002, 245-258.
50 Vgl. Kollmann, Ursprung (wie Anm. 6), 26.
51 Söding, «Wenn ihr zum Mahl zusammenkommt, ...» (wie Anm. 48), 104.
52 Off 22,17: «Der Geist und die Braut aber sagen: Komm! Wer hört, der rufe:

Komm! Wer durstig ist. der komme. Wer will, empfange umsonst das Wasser des

Lebens.»
53 Did 10,6: «Es komme die Gnade und es vergehe diese Welt! Hosanna dem Gott

Davids! Wer heilig ist. der soll herkommen! Wer es nicht ist, soll Busse tun! Maranatha.

Amen.»
54 Theobald, Eucharistie (wie Anm. 46), 221.

19



Birgit Jeggle-Merz

ich in ihm, der bringt viel Frucht. Wenn jemand nicht in mir bleibt, wird
er hinausgeworfen und verdorrt.» Für unsere Ohren, die Eucharistie ganz
von den Einsetzungsberichten der Synoptiker und des Korintherbriefes
her verstehen, ist es ungewöhnlich, einen eucharistischen Hintergrund in
diesen Textpassagen zu hören. Hans-Josef Klauck schreibt: «Vieles bleibt
für unser Empfinden offen.»55 Aber dennoch hat Klauck keinen Zweifel
daran, dass man in der Gemeinde das Herrenmahl feierte. In die Textur
von Joh 6 wurden Motivzusammenhänge eingewoben, die - so vermutet
Michael Theobald - «in die uns weithin unbekannte Welt der frühchristlichen

Eucharistiegebete gehören, wie sie [...] beim Mahl über Brot und
Wein gesprochen wurden»56. So gehört es zum common sense in der
neutestamentlichen Forschung, dass die Abendmahlsworte Jesu den Hintergrund

von Joh 6,51c bilden. Ein Vergleich mit den sogenannten
Einsetzungsberichten der lukanischen und paulinischen Tradition lassen diesen
Schluss zu57. Das Johannesevangelium ist demnach nicht ohne eucharistische

Implikationen, wie man auf den ersten Blick glauben könnte.

55 Hans-Josef Klauck, Gemeinde ohne Amt? Erfahrungen mit der Kirche in
den johanneischen Schriften, in: ders., Gemeinde - Amt - Sakrament. Neutestamentliche

Perspektiven, Würzburg (Echter) 1989, 195-222, hier 209. Weiter heisst es:

«Man hat in der Gemeinde das Herrenmahl gefeiert. Soviel dürfte bei aller Unsicherheit

im Detail aus Joh 6,51c, einer johanneisch gefärbten Variante des Brotwortes aus
dem Einsetzungsbericht, und dem als redaktionell zu beurteilenden eucharistischen
Lehrstück in 6,52-58 hervorgehen.»

56 Theobald, Eucharistie (wie Anm. 46), 223.
57 Michael Theobald zählt folgende übereinstimmende Merkmale zwischen

Johannes und Lukas/Paulus auf: «Im Unterschied zu Mk 14,22 par. Mt 26,26 (zv\oyr\aaç.
<er sprach den Segen>) heisst das Gebet über das Brot bei Joh/Lk/Pl <Danksagung>; es

spricht jeweils der xtipioç, der Herr (Joh/Pl). Hat bei Mk/Mt das Brot-Wort keine

soteriologischen Explikation zur Seite (es lautet ganz schlicht: toùto èotiv tò ocupâ
pou), so bezeugen die johanneische Redaktion, Paulus und Lukas unabhängig
voneinander als Ergänzung zum Brotwort die iiJiép-Formel. Bei Lukas und Paulus ist diese
dem liturgischen Bezug der Überlieferung gemäss auf die Gemeinde bezogen (<für
euch>), wohingegen die johanneische Redaktion eine universale Fassung bietet: für
das Leben der Welt. [...] Der wichtigste Unterschied zwischen Joh 6,5 Ic und den

synoptischen <Einsetzungsberichten> dürfte der terminologische Wechsel von omua zu

oâpi; sein», a.a.O., 239f. Zum terminologischen Wechsel vgl. weiter 244-246.

20



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

3.4 Die nachösterliche Mahlpraxis

Von Anfang an sind die Herrenmähler der Christen, von denen das Neue

Testament und die frühe christliche Literatur berichten, von zwei Dingen
gekennzeichnet. Zum einen sind Brot und Becher, über die das Lobgebet
gesprochen wird, nicht gewöhnliche Speise. Im 1. Korintherbrief sagt Paulus:

«Denn sooft ihr von diesem Brot esst und aus dem Kelch trinkt,
verkündet ihr den Tod des Herrn, bis er kommt. Wer also unwürdig von dem

Brot isst und aus dem Kelch des Herrn trinkt, macht sich schuldig am Leib
und am Blut des Herrn» (1 Kor 1 l,26f)58. So auch Justin in seiner 1.

Apologie59, Irenäus von Lyon in Adversus haereses60 oder Cyrill von Jerusalem

in seinen Mystagogischen Katechesen61. Zum anderen ist bemerkenswert,

dass die Segensgebete über Brot und Wein konstitutiven Charakter
haben. Welche Funktion der sog. Einsetzungsbericht besass, «der zwar
feststellt, dass Jesus über Brot und Wein den Segen gesprochen hat, über
den Inhalt dieser Gebete aber schweigt und selbst natürlich auch kein an

Gott gerichtetes Gebet ist»62, das ist nicht eindeutig zu beantworten. Dieser

Umstand führt den Tübinger Neutestamentier Michael Theobald zu
der Annahme, dass der Einsetzungsbericht als Kultätiologie63 die
gottesdienstliche Praxis der Gemeinden durch Rekurs auf das Abschiedsmahl
Jesu legitimieren, normieren und deuten wollte.

«Der sogenannte <Einsetzungsbericht> war immer schon Referenztext mit
vornehmlich legitimatorischer, d.h. kultbegründender Funktion. Er ist auf
einer Metaebene angesiedelt im Vergleich zur Primärebene der eucharistischen
Gebete, der Segensworte, des Lobpreises und der Bitten über Gaben und
Mahlteilnehmer, wobei diese Primärebene es ist, welche Eucharistie im Vollzug

eigentlich konstituiert. Er selbst rekurriert als narrativer Text auf die

Handlungen und Gebetsakte Jesu, also das Brechen des Brotes, das Kreisenlassen

des einen Bechers sowie die jeweils dazugehörigen Segensgebete und

Danksagungen, deren Inhalte aber nicht mitgeteilt, sondern vorausgesetzt
werden. Er erinnert daran, was <der Herr in der Nacht, da er ausgeliefert wur-

38 Im griechischen Text steht entgegen der Einheitsübersetzung nicht «Leib des

Herrn», vgl. Jacob Kremer, Der erste Brief an die Korinther (RNT 7/1), Regensburg
(Pustet) 1997, 253.

59 Justin, I apol. 66,1.
60 Irenäus, adv. haer. IV 18,5.
61 Cyrill von Alexandrien, catech. myst. III 3.
62 Theobald, Herrenmahl (wie Anm. 23), 270.
63 Die Hauptfunktion einer Kultätiologie ist es, den in der Gemeinde praktizierten

Kult durch die Darstellung seiner akfa zu legitimieren.

21



Birgit Jeggle-Merz

de>, einst beim Mahl getan hat, will damit normieren und deuten, was die
jeweilige Gemeinde in ihrer Mahlpraxis im Gedenken an den Tod Jesu hier und
heute tut. Man kann somit von einer <Kultätiologie> sprechen.»64

Zu einem vergleichbaren Ergebnis kommen auch Martin Ebner65, Bonn,
oder Bernhard Heininger66, Würzburg, und Jens Schröter67, Berlin. Deshalb

sei auch der Anamnesisbefehl «Tut dies zu meinem Gedächtnis!» in
den Bericht aufgenommen worden68. Schaut man in die lukanisch-pauli-
nische Fassung des Einsetzungsberichts, so zeigt sich hier, dass sich das

«tut dies» auf das Segnen, Darreichen und Essen des Brotes und das Trinken

des Weines bezieht und nicht auf die Wiederholung der Deuteworte
Jesu. «Durch die Zitierung der Einsetzungsworte rückt Paulus die Mahlfeier

demnach in den Horizont jener Symbolhandlung, durch die Jesus das

Mahl der Gemeinschaft derer, die zu ihm gehören, symbolisch mit seinem

eigenen Wirken und Geschick verbunden hat»69, so Jens Schröter.

64 Theobald, Leib (wie Anm. 5), 122.
65 Vgl. Martin Ebner, Die Etablierung der «anderen» Tafelrunde. Der

«Einsetzungsbericht» in Mk 14,22-24 mit Markus gegen den Strich gelesen, in: ders./Bern-
hard Heininger (Hg.), Paradigmen auf dem Prüfstand. Exegese wider den Strich. FS

Karl-Heinz Müller (NTA 47), Münster (Aschendorff) 2004, 10-45, hier 44: «Was die
Abendmahlstradition (als Kultätiologie) in knappen Worten festhält, kann nach Markus

erst dann verstanden und in seiner eigentlichen Tiefe erfasst werden, wenn es auf
dem Hintergrund des gesamten Wirkens und Lehrens Jesu gehört wird.»

66 Vgl. Bernhard Heininger, Das letzte Mahl Jesu. Rekonstruktion und
Deutung, in: Winfried Haunerland (Hg.), Mehr als Brot und Wein. Theologische Kontexte

der Eucharistie, Würzburg (Echter) 2005, 10-49, hier 43-47.
67 Vgl. Schröter, Abendmahl (wie Anm. 4), 158: «Die Einsetzungsworte stellen

vielmehr eine frühchristliche Überlieferung über Herkunft und Bedeutung des Abendmahls

dar, die in verschiedenen - argumentativen, narrativen, dann auch liturgischen -
Zusammenhängen Anwendung finden konnte und schliesslich einen festen Platz innerhalb

von Mahlliturgien erhielt.» Vgl. auch ders., Funktion (wie Anm. 6), 84.
68 Vgl. zu Frage und Ursprungssinn des Anamnesisbefehls Hans-Josef Klauck,

Herrenmahl und hellenistischer Kult. Eine religionsgeschichtliche Untersuchung zum
ersten Korintherbrief (NTA 15), Münster (Aschendorff 21982,314-320. Ebner,
Etablierung (wie Anm. 65), 38, geht davon aus, dass Mk den Anamnesisbefehl überhaupt
nicht kannte oder ihn dann aber gestrichen hat.

69 Schröter, Funktion (wie Anm. 6), 93. Auch Theobald, Leib (wie Anm. 5),
129, sieht gerade IKor 11,23 als Beleg dafür, dass die «Kultätiologie» ursprünglich
eine eigenständige, in sich stehende Überlieferung darstellte: «denn ich habe vom
Herrn empfangen, was ich euch weitergegeben habe ...».

22



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

In der frühen Kirche durchlief der Einsetzungsbericht nach Michael
Theobald drei Stadien70:

- Zunächst gehörte er als selbstständige Kultätiologie zur gemeindli¬
chen Lehrüberlieferung und wurde unter Umständen im Rahmen des

Wortgottesdienstes wiedergegeben71.

- In der markinischen Passionserzählung wird ein zweites Stadium
sichtbar: In die Passionserzählung wird - vermutlich von Markus
selbst - der «Einsetzungsbericht» eingetragen mit der Folge, dass das

Letzte Mahl zu einem Paschamahl wurde.

- Ein drittes Stadium ist erreicht, als in das Lobgebet über Brot und

Wein der «Einsetzungsbericht» eingefügt wurde. Für die Kirche von
Rom ist mit der «Traditio Apostolica»72, gemeinhin ins dritte
nachchristliche Jahrhundert datiert, ein wichtiger Zeuge für diesen
Prozess vorhanden73. Bemerkenswert ist, dass das Eucharistiegebet der

7(1 Vgl. zum Ganzen auch Theobald, Leib (wie Anm. 5), 129-134.
71 Entsprechend seiner ursprünglichen Selbstständigkeit fehlt der Abendmahlsbericht

in der alten Passionsgeschichte, die das Johannesevangelium bewahrt hat, vgl.
a.a.O., 130).

72 Auf die Rekonstruktions- und Datierungsprobleme der «Traditio Apostolica»
kann in diesem Zusammenhang nicht eingegangen werden. Vgl. Christoph Mark-
schies, Neue Forschungen zur sogenannten «Traditio apostolica», in: Robert F. Taft/
Gabriele Winkler (Hg.), Acts of the International Congress «Comparative Liturgy
fifty Years after Anton Baumstark (1872-1948)», Rome, 25-29 September 1998

(OCA 265), Rom (PIO) 2001 583-398; ders., Wer schrieb die sogenannte Traditio
apostolica? Neue Beobachtungen und Hypothesen zu einer kaum lösbaren Frage aus
der altkirchlichen Literaturgeschichte, in: Wolfram Kinzig/ders./Markus Vinzent
(Hg.), Tauffragen und Bekenntnis. Studien zur sogenannten «Traditio apostolica», zu
den «Interrogationes de fide» und zum «Römischen Glaubensbekenntnis» (AKG 74),
Berlin (de Gruyter) 1999, 1-74.

73 So auch Messner, Grundlinien (wie Anm. 8), 5: «Wie die vielgestaltigen
frühchristlichen Mahlfeiern insgesamt, so vereinheitlichte sich auch der das Gesamtgeschehen

deutende Vollzug des eucharistischen Gebets erst langsam im Lauf des 2.

und 3. Jahrhunderts und entwickelte sich zum uns geläufigen Typus des Hochgebets,
in dessen Zentrum die Christusanamnese, also der Lobpreis für Christi heilbringenden

Tod (gemäss dem <Einsetzungsbericht>, der schliesslich selbst - in unterschiedlicher

Stellung und Funktion - in das Gebet aufgenommen wurde) und seine Auferstehung,

sowie die Bitte um die geistgewirkten Gaben von Leib und Blut Christi zur
Auferbauung der Kirche, des Leibes Christi (später <Epiklese> genannt) stehen.» -
Dass der «Einsetzungsbericht» erst mit der Zeit in das Lob- und Dankgebet über Brot

23



Birgit Jeggle-Merz

«Traditio Apostolica» mit keiner der im Neuen Testament überlieferten

Fassungen des Einsetzungsberichts übereinstimmt.

Ein konsekratorisches Verständnis des Einsetzungsberichts ist erstmals
im 4. Jh. greifbar. Bei Ambrosius heisst es: «Durch welche und durch

wessen Worte geschieht die Konsekration? Durch die des Herrn Jesus.»74

Für den Osten ist Chrysostomus der Gewährsmann für ein konsekratorisches

Verständnis, wenn er schreibt: «Es heisst: <Das ist mein Leib>. Dieses

Wort verwandelt die daliegenden Gaben.»75 Beide Zeugnisse dieses

konsekratorischen Verständnisses der Funktion der Einsetzungsworte im
Eucharistiegebet bleiben jedoch für lange Zeit die einzigen. Deutlich wird
aber, dass die Einsetzungsworte durch die Aufnahme in das Dankgebet
über Brot und Wein zu einem Bestandteil der Liturgie geworden sind.
«Das entspricht ihrer Intention in den neutestamentlichen Texten insofern,
als in diesen das letzte Mahl Jesu als Bezugspunkt der christlichen Mahlfeier

festgehalten wird. Dass sie vor und unabhängig von ihrer Einbindung
in die eucharistischen Gebete in der christlichen Mahlfeier verwendet
wurden, wird dagegen durch keinen Text aus dem 1. und 2. Jahrhundert

belegt, und auch der Paulustext legt eine solche Annahme nicht nahe.»76

4. Ergebnis des Befundes und seine Bedeutung für die Gestalt
der Eucharistiefeier

4.1 Der Glaube an die Auferweckung Jesu und die prophetische
Zeichenhandlung des Letzten Mahles

Wer sich heute dem Neuen Testament zuwendet, um angesichts der Vielfalt
eucharistischer Gottesdienstpraxis der christlichen Kirchen eine eindeutige
Orientierung zu erhalten, wird sich auf den ersten Blick enttäuscht sehen. Im
Neuen Testament findet sich eine Vielzahl von Deutungsmöglichkeiten, die
verschiedene eucharistische Theologien, d.h. ein Eucharistieverständnis
katholischer, reformierter, lutherischer, pietistischer oder eben auch altkatholi-

und Wein aufgenommen wurde, wird auch dadurch unterstrichen, dass er in einigen
Handschriften von TA 4 fehlt. Vgl. dazu Schröter, Funktion (wie Anm. 6), 80.

74 Ambrosius, sacr. IV 4,14-23; myst. 9,5lf.
75 Chrysostomus, prod. lud. 16 (PG 49, 380).
76 Schröter, Funktion (wie Anm. 6), 80. - Vgl. auch Gerard Rouwhorst,

What we can and cannot know about the early Christian Eucharist, in: JLO 25 (2009)
47-54.

24



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

scher Prägung, zulässt77. Immer mehr setzt sich in der neutestamentlichen
Wissenschaft die Einsicht durch, dass «die Evangelien als Erzählungen
aufzufassen sind, die je eigene Bilder von Wirken und Geschick Jesu zeichnen»78.

Erst die nachösterliche Kirche konnte ihre Lebenssituation mit dem Zeugnis
dieses Jesus von Nazareth und der Erfahrung der Auferstehung in Korrelation

bringen. Hans-Josef Klauck urteilt: «Erst das Ostergeheimnis ermöglicht
es, Zeichenhandlungen in Sakramente zu transformieren.»79

Theologisch besehen steht das Herrenmahl in einer inneren Spannung:

«Sein eigentlicher Grund ist der Glaube an die Auferweckung Jesu,

seine Inthronisation zum Kyrios, der fortan der Gastgeber ist, präsent in
seinem Geist. Die <Kultätiologie> bindet demgegenüber das <Herrenmahl>

an die Weisung des irdischen Jesus, der den inneren Heilssinn seines Sterbens

<für die Vielem in prophetischer Symbolhandlung antizipiert hat.»80

Das frühe Christentum hat mit dem Herrenmahl ein Ritual ausgebildet,
«durch das Wirken und Geschick Jesu im Modus der sakramentalen

Vergegenwärtigung symbolisch re-präsentiert werden. Durch den Bezug auf
das letzte Mahl Jesu mit seinen Jüngern in Jerusalem wird dieses zu einem

<mystischen Grundgeschehem, das für Existenz und Gestalt der Mahl
feiernden Gemeinde fundierende Bedeutung besitzt.»81 Nicht zuletzt zeigt
sich dies in der von Paulus zitierten Überlieferung, die einen klaren
historischen Bezug herstellt: «in der Nacht, in der er verraten wurde». Gerade

77 Der frühere Berner Neutestamentler Ulrich Luz dazu: «Ich bin über diesen
Reichtum sehr froh. Ich bin sehr froh, dass nicht nur das reformierte, sondern auch
das lutherische, das katholische und das orthodoxe Herrenmahlsverständnis ihre
Wurzeln im Neuen Testament haben. Das Neue Testament ist reich genug für uns alle.
Was sollen wir daraus folgern? Sollen wir etwa das Neue Testament relativieren?
Nein! Wir sollen uns selbst und unsere kirchlichen Herrenmahlsdefinitionen relativieren,

indem wir den Reichtum des Neuen Testaments und seiner Interpretation des

Herrenmahls ernst nehmen» (Luz, Das Herrenmahl [wie Anm. 45], 8).
78 Jens Schröter, Nicht nur eine Erinnerung, sondern eine narrative Vergegen-

wärtigung. Erwägungen zur Hermeneutik der Evangelienschreibung, in: ZThK 108

(2011) 119-137, hier 127. «Dies führte zu der hermeneutischen Einsicht, dass die

Interpretationen der Person Jesu in diesen Texten durch die Analyse ihrer Erzählstrukturen

zu erheben sind und nicht durch eine hiervon isolierte Konzentration auf
«christologische Hoheitstiteh oder Bekenntnisformeln», so Jens Schröter weiter.

79 Hans-Josee Klauck, Die Sakramente und der historische Jesus, in: ders.,
Gemeinde - Amt - Sakrament. Neutestamentliche Perspektiven, Würzburg (Echter)
1989, 273-285, hier 284. Vgl. hierzu auch LG 48: Kirchen- und Sakramentsbegriff
werden nachösterlich hergeleitet.

8,1 Theobald, Leib (wie Anm. 5), 163.
81 Schröter, Erinnerung (wie Anm. 78), 127.

25



Birgit Jeggle-Merz

die Spärlichkeit dieser Notiz weise auf die Bedeutung des Bezugs zur
Geschichte Jesu hin, so Jens Schröter.

4.2 Die Bedeutung der Einsetzungsworte

In der westlichen Tradition haben die Einsetzungsworte im Eucharistischen

Hochgebet zentrale Bedeutung. Wir haben diese kurz Revue passieren

lassen. In der katholischen Tradition werden diese als verba testamenti,

als ipsissima vox Jesu Christi, als Wandlungsworte gefasst. Doch weit

gefehlt, wer dies nur in der katholischen Tradition vermutet. Die
«Orientierungshilfe zu Verständnis und Praxis des Abendmahls in der evangelischen

Kirche» des Rats der Evangelischen Kirche in Deutschland bemerkt
unter der Überschrift «Warum ist der Wortlaut der Einsetzungsworte so

wichtig?»: «[...] die Einsetzungsworte (gehören) seit dem frühen Christentum

konstitutiv zur Abendmahlsfeier», weshalb sie bei der Feier des Mahles

«in unverfälschter Weise zitiert werden müssen»82.

Wie bringen wir nun die Überlegungen zu den biblischen Wurzeln der
Eucharistie mit dieser zentralen Stellung der Einsetzungsworte in
Übereinstimmung? Michael Theobald sieht in der Aufnahme der Einsetzungsworte

in das Lobpreis- und Dankgebet über die Gaben von Brot und Wein
das dritte Stadium der Geschichte dieses Berichtes über das Letzte Mahl
Jesu mit den Zwölfen. Zunächst ändert sich aber damit gar nichts in Bezug
auf den Charakter der Einsetzungsworte als Meta- oder Referenztext83.

Der Einsetzungsbericht im Eucharistischen Hochgebet dient der
Vergewisserung der Stiftung, ist also ein reflektierendes Element, das zu den

Grundelementen jeden Gebetes - nämlich Anamnese, Epiklese und

Doxologie - hinzutritt. Damit hat er die Funktion eines Embolismus, eines

begründeten Einschubs84. Im deutschsprachigen Raum hat dies am
deutlichsten Reinhard Messner herausgearbeitet. Er schreibt: Im Vollzug des

Hochgebetes wird

82 Kirchenamt der EKD (Hg.), Das Abendmahl. Eine Orientierungshilfe zu
Verständnis und Praxis des Abendmahls in der evangelischen Kirche, Gütersloh
(GVH) 2003,48f.

83 Vgl. Theobald, Leib (wie Anm. 5), 163.
84 Vgl. das Hauptwerk von Cesare Giraudo, La struttura letteraria della

preghiera eucaristica. Saggio sulla genesi letteraria di una forma. Toda veterotestamentaria,

beraka giudaica, anafora cristiana (AnBib 92), Roma (PIB) 1981. Giraudo hat die
Funktion des Einsetzungsberichts als Embolismus klar herausgearbeitet.

26



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

«in unmittelbarem Anschluss an die anamnetisch-lobpreisende Proklamation
der Heilstaten Gottes <dieses grosse Mysterium>, nämlich die Eucharistie als

kirchlicher Anamnesevollzug genannt. Der nun folgende Einsetzungsbericht
begründet die eucharistische Anamnese als die rechte, nämlich der Stiftung
Christi entsprechende Befolgung des Gedächtnis- und Wiederholungsauftrags

Jesu bei seinem letzten Mahl (<tut dies zu meinem Gedächtnis>). Die
Kirche vergewissert sich im Zitat des Einsetzungsberichts der Legitimität
ihres gottesdienstlichen (eucharistischen) Handelns: Dass die Eucharistie die

symbolische Antizipation der eschatologischen Mahlgemeinschaft im Reich
Gottes ist, vermittelt durch die Teilhabe an Jesu Todeshingabe, ist grundgelegt

im letzten Mahl Jesu, von dem der Einsetzungsbericht erzählt.»85

Auf den Einsetzungsbericht kann also keineswegs verzichtet werden,

wenn Christen Eucharistie feiern. Indem durch die Einsetzungsworte auf
die Stiftung durch Christus verwiesen wird, wird begründet, was diese

Feier von anderen unterscheidet86. Seinen liturgischen Ausdruck findet
der Stiftungscharakter in Anamnese und Epiklese und im stiftungsgemä-
ssen Austeilen und Empfangen der eucharistischen Gaben87. «In der Liturgie

der Kirche und - nicht nur, aber besonders deutlich - bei der Feier der
Eucharistie gehört die Christusanamnese, die in der Verkündigung und

gläubigen Annahme der Heilsbotschaft sowie im Lobpreis des Christus-
mysteriums und in der Bitte um seine geistgewirkte Aktualisierung
geschieht, zum Kern der gottesdienstlichen Feier.»88

Kein neutestamentlicher Text bietet allerdings ein Drehbuch für die
Feier der Eucharistie. Die Eucharistie ist weder Wiederholung noch
Nachahmung des Letzten Mahles Jesu mit den Zwölf. «Die Kirche vollzieht das

Gedächtnis Christi in den Akten des gedenkenden Lobpreises (der

Eùxapioxîa), der Epiklese und der rituellen Kultmahlhandlung insgesamt,
nicht als Rollenspiel, in dem der Vorsteher die Rolle Christi einnimmt und

85 Messner, Einführung (wie Anm. 11), 203.
86 Karl Christian Felmy. «Was unterscheidet diese Nacht von allen anderen

Nächten?» Die Funktion des Stiftungsberichtes in der urchristlichen Eucharistiefeier
nach Didache 9f. und dem Zeugnis Justins, in: JLH 27 (1983) 1-15, hier 12: «Doch
sollte die Abendmahlsfeier nicht länger auf die Einsetzungsworte mit folgender
Austeilung reduziert werden können. Denn die Stiftung Christi wird nach den frühesten
Zeugnissen, die wir besitzen, nicht dadurch <vollzogen>, dass man die Stiftungsworte
vorträgt, sondern dass das dort Gebotene getan wird.»

87 Vgl. Meyer, Eucharistie (wie Anm. 9), 448.
88 Ebd.

27



Birgit Jeggle-Merz

die Einsetzungsworte (Das ist mein Leib/Das ist mein Bundesblut) in
persona Christi spricht bzw. der Gemeinde zuspricht.»89

5. Schlussgedanken

Nicht wenige Christinnen und Christen, die immer wieder die Eucharistie
mitfeiern, werden diese vorgetragenen Überlegungen verunsichern. Es

scheint ein tiefer Graben zwischen dem in der westlichen Tradition als

sicher Geglaubten und den Reflexionen der Wissenschaft zu bestehen, der
nicht so einfach wegdiskutiert werden kann. Einige thesenartig vorgetragene

Gedanken zum Ende dieses Beitrags sollen der Ergebnissammlung
dienen und zu weiteren Überlegungen anregen.

1. Wie zu jeder Zeit in der Geschichte der Kirche stehen auch die heute

lebenden Christinnen und Christen vor der Frage, wie sie dem Auftrag
des Herrn treu bleiben können, in der Feier der Eucharistie das Gedächtnis

des Heiles zu begehen und darin die Vielen zu sammeln als Zeichen
der anbrechenden Königsherrschaft Gottes. So ergeht durch die Besinnung

auf die biblischen Wurzeln der Eucharistie immer wieder neu der

Auftrag, an der kirchlichen Gemeinschaft aller Christen zu arbeiten.

2. Breite Teile der neutestamentlichen Wissenschaft gehen davon aus,
dass es eine prophetische Symbolhandlung gegeben hat, in der Jesus

ermutigte, die Mahlpraxis nach seinem Tod wieder aufzunehmen als

Realsymbol für die anbrechende Königsherrschaft Gottes. Im Blick
auf die Mahlpraxis Jesu wird deutlich, dass sich die Frage der Historizität

der Abendmahlsberichte nicht daran entscheidet, ob sich das

Letzte Mahl im Abendmahlssaal genau so zugetragen hat, wie die

Schrift berichtet. Die Einsetzungsberichte, wie sie das Neue Testament

verzeichnet, sind nicht wortgetreues historisches Zeugnis, sondern

Glaubenszeugnis der frühen Kirche. Dieser Befund bedeutet jedoch
nicht, dass die Messe dadurch «fromme Fiktion und nicht Realität» sei.

Denn: Nur im Glauben kann begriffen werden, dass die Feier der
Eucharistie Antizipation des endzeitlichen Mahles um Gottes Thron ist.

Nur der Glauben kann erfassen, dass das Heil, das Gott in Jesus Christus

gewirkt hat, im Feiern gegenwärtig und wirkmächtig ist.

89 Messner, Einführung (wie Anm. 11), 204.

28



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

3. Die altkatholische Tradition distanziert sich - so Bischof Bert Wirix -
von philosophisch-scholastischen Betrachtungen wie der
Transsubstantiationslehre der römisch-katholischen Kirche oder Luthers Kon-
substantionslehre und orientiert sich stärker an der Praxis der Alten
Kirche und an dem Gedanken der eucharistischen Ekklesiologie90. Es

ist zu verifizieren, wie sich das in der Gestalt der Eucharistie, konkret
in der Behandlung des Stiftungsgedenkens niederschlägt. Das spezifische

Verständnis und die konkrete Realisierung dieses Verständnisses

in den eucharistischen Hochgebeten ist auf der Basis der Reflexion
der biblischen Wurzeln in den ökumenischen Dialog einzubringen91.

4. Das Gespräch über die theologischen Unterschiede im Eucharistiever¬
ständnis muss also fortgesetzt werden. Dieses Gespräch bei den
biblischen Wurzeln anzusetzen, berührt emotional weit tiefer als auf den

ersten Blick vermutet. Es ist nicht leicht, sich von der Vorstellung zu
verabschieden, dass Eucharistie irgendwie doch Nachspielen der
Ereignisse im Abendmahlssaal ist. Doch gerade in heutiger Zeit ist die
Reflexion über die Realisierung der Christusanamnese und deren

Vermittlung in die konkrete Feierpraxis hinein unerlässlich. Dem Urteil
Jungmanns, wonach die Geschichte der liturgischen Gestalt der Messe

im Abendmahlssaal beginnt, kann heute aber nicht mehr
uneingeschränkt zugestimmt werden.

90 Vgl. Bert Wirix-Speetjens, Die Bedeutung der Eucharistie in der altkatholischen

Tradition und in den altkatholischen Kirchen. Theologische, ekklesiologische
und ökumenische Aspekte, in: IKZ 93 (2003) 209-222, hier 216. - Zur eucharistischen

Ekklesiologie vgl. Mattijs Ploeger, Eucharistie, Amt und Kirche - gemeinsame

und unterschiedliche Perspektiven. Altkatholische Überlegungen zum 25-Jahr-
Jubiläum der EKD-AKD-Vereinbarung, in: IKZ 101 (2011) 23-41, sowie Messner,
Einführung (wie Anm. II), 150-153.

1,1 Vgl. dazu: Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen
Römisch-Katholisch-Altkatholischen Dialogkommission, Paderborn (Bonifatius) 2009.

29



Birgit Jeggle-Merz

Birgit Jeggle-Merz (geb. I960 in Münster D), Prof. Dr. theol.
1995 Promotion zum Dr. theol. 2001-2006 Akademische Rätin für
Liturgiewissenschaft an der Universität Freiburg (D). Seit 2006 Doppelprofessur für
Liturgiewissenschaft an der Theotogischen Hochschule Chur und an der
Universität Luzern. Seit 2011 Zentralpräsidentin des Schweizerischen Katholischen

Bibelwerks. Forschungsschwerpunkte: Gottesdienst und Gesellschaft,
Gottesdienst und Medien, Lernfeld Gottesdienst, Biblisch-liturgischer
Kommentar zum Ordo Missae.

Adresse: Alte Schanfiggerstr. 7, CH-7000 Chur, Schweiz.

E-Mail: birgit.jeggle®thchur.ch oder birgit.jeggle@unilu.ch

English Summary

The article examines the biblical roots of the Eucharist, takes account of the results
of scholarly biblical research and applies them to the question of the meaning of
the Words of Institution in the Eucharistie Prayer.

The Last Supper, which Jesus celebrated with his disciples the night before
his death, is completely in accord with Jesus' normal practice at such a meal and
the associated theological content. Only through the Easter event did this singular
prophetic sign become the founding act for a cultic sacramental action. In the post-
apostolic period, the account of the Last Supper was incorporated into the prayer
of praise over the bread and wine as a confirmation of this institution, joining the
basic elements of every prayer- anamnesis, epiclesis, doxology. This insight does

not mean that the Words of Institution could be omitted from the context of the
Eucharistie Prayer, since it is this reference to Jesus' own foundation which
differentiates this celebration from others.

30


	Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

