Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 103 (2013)

Heft: 1-2

Artikel: Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese
Autor: Jeggle-Merz, Birgit

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405113

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Die Geschichte der Messe beginnt im Abendmahlssaal»
(Josef Andreas Jungmann)

Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer
Christusanamnese

Birgit Jeggle-Merz

1. Neutestamentliche Abendmahlsforschung und die Feier
der Eucharistie

1.1 Eucharistie der Kirche — «eine fromme Fiktion und nicht Realitdit»?

Papst Benedikt XVI. schreibt in seinem zweiten Jesus-Band: Hiitte Jesus
«seinen Jiingern nicht Brot und Wein als seinen Leib und sein Blut ge-
reicht», so wire «die Eucharistiefeier der Kirche leer — eine fromme Fik-
tion und nicht Realitit, die Gemeinschaft mit Gott und der Menschen
untereinander griindet»!. Der Papst bindet die Feier der Eucharistie damit
direkt an die Historizitit der Abéndmahlsiiberlieferung der Schrift. Wenn
es das Letzte Abendmahl Jesu mit seinen Jiingern, so wie die Synoptiker
und der Erste Korintherbrief iiberliefern, nicht gegeben habe, ginge der
Ankniipfungspunkt fiir die Kirche Jesu Christi verloren und der 2000-jidh-
rigen Praxis fehlte ihr eigentlicher Wurzelgrund. So kann man folgern.
Nicht wenigen Gldubigen in unseren Kirchen wird es so gehen wie
dem Papst. Der Grund schlechthin, Sonntag fiir Sonntag am Tag des Herrn
zusammenzukommen, um die Eucharistie zu feiern und darin des Heils in
Jesus Christus neu anteilig zu werden, ist das beim Letzten Abendmahl
gesetzte Zeichen und der Wiederholungsauftrag Jesu an seine Jiinger.
Papst Benedikt kann sich bei seinen Worten auf eine lange Tradition
berufen. Fiir die Theologie stand es jahrhundertelang nicht zur Dispositi-
on, ob dem Bericht der Synoptiker und des Korintherbriefes Glauben zu
schenken sei oder nicht. Auch keinen Zweifel hegte die Wissenschaft da-
ran, dass sich die Feiergestalt der Messe direkt an den Ablauf des Letzten
Mabhles anschliesse. Der grosse Liturgiewissenschaftler Josef Andreas
Jungmann (1889-1975), der das epochale Werk «Missarum Sollemnia.
Eine genetische Erklarung der romischen Messe» verfasste, sah nicht nur

' JoSEPH RATZINGER/BENEDIKT XV, Jesus von Nazareth. Zweiter Teil: Vom
Einzug in Jerusalem bis zur Auferstehung, Freiburg (Herder) 2011, 122.

4 IKZ 103 (2013) Seiten 4-30



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

die Eucharistie selbst im Abendmahlssaal begriindet, sondern auch ihre
konkrete Gestalt. Er schrieb: «Die Geschichte der Messe, und zwar auch
die Geschichte ihrer liturgischen Form, beginnt im Abendmahlssaal.»?
Das heisst: Die Feiergestalt der Eucharistie kniipft unmittelbar an das kon-
krete Geschehen beim Letzten Abendmahl an. In «Missarum Sollemnia»
beginnt er den Abschnitt iiber «Die Messe in der Urkirche» folgerichtig
mit der Aussage: «Die Feier der heiligen Messe hat ihren Anfang genom-
men <in der Nacht, in der Er verraten wurde».»?

In der neutestamentlichen Wissenschaft wird abgesehen von einzelnen
radikalen Skeptikern nicht bestritten?, dass es eine prophetische Symbol-
handlung Jesu gegeben hat, auf die die friihe Kirche zuriickgriff. Der Be-
richt vom Letzten Abendmahl ist wohl nicht nur eine Schopfung der friihen
Kirche’. Der historische Ursprung der Eucharistie wird jedoch weiter ge-
fasst und in der Mahlpraxis Jesu insgesamt verankert®. Die Frage der His-
torizitit der Abendmahlsberichte entscheidet sich also nicht darin, ob der
Ablauf des Letzten Mahles Jesu mit seinem Jiingern sich exakt so zugetra-

y

2 JOSEF ANDREAS JUNGMANN, Der Gottesdienst der Kirche. Auf dem Hinter-
grund seiner Geschichte kurz erldutert, Innsbruck (Tyrolia) 1955, 101.

3 JOSEF ANDREAS JUNGMANN, Missarum Sollemnia. Eine genetische Erklirung
der romischen Messe. Bd. 1, Wien (Herder), 41948, 9.

4 So JENS SCHROTER, Das Abendmahl. Friihchristliche Deutungen und Impulse
fiir die Gegenwart (SBS 210), Stuttgart (KBW) 2006, 132f.: «Die Einsetzungsworte
stammen aller Wahrscheinlichkeit nach nicht von Jesus»; oder PETER FIEDLER, Pro-
bleme der Abendmahlsforschung (1982), in: ders., Studien zur biblischen Grundle-
gung des christlich-jiidischen Verhiltnisses, Stuttgart (KBW) 2005 (SBAB 35),
22-69, hier 57: «[Dlie gezielte Veranstaltung eines <Abschiedsmahls> durch Jesus [ist]
eine wissenschaftliche Legende.»

5 Vgl. MicHAEL THEOBALD, Leib und Blut Christi. Erwigungen zu Herkunft,
Funktion und Bedeutung des sogenannten «Einsetzungsberichts«, in: Martin Ebner
(Hg.), Herrenmahl und Gruppenidentitit (QD 221), Freiburg (Herder) 2007, 121-165,
hier 123f.

®  Vgl. z.B. FIEDLER, Probleme (wie Anm. 4), 57; BERND KOLLMANN, Ursprung
und Gestalten der frithchristlichen Mahlfeier (GTA 43), Gottingen (V&R) 1990, 251-
258; MATTHIAS KLINGHARDT, Gemeinschaftsmahl und Mahlgemeinschaft. Soziolo-
gie und Liturgie frithchristlicher Mahlfeiern (TANZ 13), Tiibingen (Francke) 1996;
JENS SCHROTER, Nehmt — esst und trinkt. Das Abendmahl verstehen und feiern, Stutt-
gart (KBW) 2010, 122-129; pErs., Die Funktion der Herrenmahlsiiberlieferung im 1.
Korintherbrief. Zugleich ein Beitrag zur Rolle der «Einsetzungsworte» in friihchrist-
lichen Mahltexten, in: ZNW 100 (2009) 78—100; MicHAEL THEOBALD, «Tut dies zu
meinem Gedichtnis!». Die Eucharistie der frithen Kirche, in: Orientierung 69 (2005)
76-80; DERS., Leib (wie Anm. 5).



Birgit Jeggle-Merz

gen hat, wie es die Synoptiker und der Korintherbrief schildern. Der evan-
gelische Neutestamentler Jiirgen Becker schreibt in seinem Jesusbuch:
«Kein [Abendmahls-]Text will berichten, was einst war, sondern begriin-
den, warum die Gemeinde das Herrenmahl so gefeiert hat.»” Reinhard
Messner, katholischer Liturgiewissenschaftler in Innsbruck, folgert aus sei-
nen Studien der friihen Kirche: «Dass schon Jesus selbst vor seinem Sterben
beim letzten Mahl mit den Jiingern seinem Tod Heilsbedeutung zugespro-
chen habe, wie es die sogenannten <Einsetzungsberichte> der synoptischen
Evangelien erzihlen, ist hingegen kaum wahrscheinlich zu machen.»8

Steht damit aber die ganze Eucharistie zur Disposition? Was bedeutet
es, wenn die Abendmahlsberichte zunédchst Glaubenszeugnisse sind und
nicht historischer Bericht? Ist dann tatsichlich unser Eucharistiefeiern
«fromme Fiktion und nicht Realitét»?

1.2 Eucharistie als Vollzug einer liturgischen Actio

Klidren wir, bevor wir das neutestamentliche Zeugnis ndher anschauen,
zunichst noch eine weitere Frage, die fiir den Gesamtkontext unserer
Uberlegungen wichtig ist: Worum geht es, wenn aus der Warte einer Li-
turgiewissenschaftlerin nach den biblischen Wurzeln der Eucharistiefeier
gefragt wird?

Es liegt auf der Hand, dass es nicht allein darum gehen kann, die Dis-
kussion der neutestamentlichen Wissenschaft und ithre Rezeption in der
systematischen Theologie nachzuzeichnen. Der point of view der Liturgie-
wissenschaft ist die Sinn- und Feiergestalt der Eucharistie. Jedes Nachsin-
nen iiber den Sinngehalt liturgischer Feiern beginnt bei der Schrift als dem
Bezugspunkt christlichen Glaubens. Von daher ist es naheliegend, dass die
Liturgiewissenschaft auch nach den Wurzeln der Liturgie fragt. Das be-
trifft nicht nur die Eucharistie, sondern alle liturgischen Feiern. Denn
nach biblischem Verstindnis ist jede liturgische Feier Eintreten in die Be-
gegnung mit Gott. Dieses Hinzutreten in die Gegenwart Gottes ist gebun-
den an Berufung und Ermichtigung durch Gott selbst, und dies nicht nur
als vorgingige Voraussetzung, sondern als Handeln Gottes im Vollzug

7 JURGEN BECKER, Jesus von Nazareth, Berlin (de Gruyter) 1996, 420.

8 REINHARD MESSNER, Grundlinien der Entwicklung des Eucharistischen Ge-
bets in der friihen Kirche, in: Martin Klockener u.a. (Hg.), Prex Eucharistica Bd. 3:
Studia. Pars prima: Ecclesia antiqua et occidentalis (SpicFri 42), Fribourg (Academic
Press) 2005, 3—41, hier 4.



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

selbst. «Ohne Bezug auf die Stiftung Jesu sowie ohne das zugesagte und
je neu erbetene Wirken Christi und seines Geistes in der Feier selbst ist
daher sinnvolles und wirksames gottesdienstliches Handeln der Kirche
nicht moglich. In welcher Form dieser Bezug hergestellt und wie weit er —
durch Einsetzungsbericht und Epiklese — ausdriicklich gemacht wird oder
implizit gegeben sein kann, das ist eine Frage, welche fiir verschiedene
liturgische Feiern unterschiedlich zu beantworten sein wird.»? Fiir die
Feier der Eucharistie ist vom Zeugnis der Schrift her ein ausdriicklicher
Bezug auf die Stiftung Jesu gegeben. Die Brot- und Becherhandlung beim
Letzten Abendmahl ist damit «Grund und Ermoglichung fiir die rituelle,
d.h. wiederholbare Gedichtnisfeier des Pascha»!©.

Das Neue und das Alte Testament haben die Kategorie «Gedichtnis»
tief in das christliche Gottesdienstverstindnis eingewoben. In allen For-
men christlicher Liturgie, den grossen wie auch den kleinen Vollziigen,
geschieht Christusanamnese in der Verkiindigung und der glaubigen An-
nahme des Gehorten sowie im Lobpreis und in der Bitte um Aktualisie-
rung des Heilsgeschehens. Christliches Gottesdienstfeiern ist wesentlich
Vergegenwiirtigung des Heilshandelns Gottes in Jesus Christus. Somit
bedeutet Christusanamnese «den Eintritt in dasjenige Ereignis, in dem die
Geschichte zu ihrer Vollendung gekommen ist. Dieses Ereignis ist
Ostern»'!. In besonderer Weise wird dies deutlich in dem viel zitierten
Gabengebet der Messe vom Letzten Abendmahl vom Hohen Donnerstag:
«denn sooft wir die Gedichtnisfeier dieses Opfers begehen, vollzieht sich
an uns das Werk der Erlosung» (MB [25])'2.

Aus der Erkenntnis, dass Eucharistiefeiern grundsitzlich Chris-
tusanamnese bedeutet, lisst sich jedoch nicht folgern, dass es in ihrum ein
Nachspielen einer biblischen Ursprungshandlung ginge. Im Gegenteil:
Eucharistie feiern ist kein mimetisch-dramatisierendes Nachspielen der

¢ HaANs BERNHARD MEYER, Eucharistie. Geschichte, Theologie, Pastoral. Mit
einem Beitrag von Irmgard Pahl (GdK 4), Regensburg (Pustet) 1989, 448.

10 Ebd.

I REINHARD MESSNER, Einfithrung in die Liturgiewissenschaft, Paderborn
(Schoningh) 2001 (UTB 2173), 163.

12 Vgl. Anmerkung | in MEYER, Eucharistie (wie Anm. 9), 448: Die ilteste Fas-
sung dieses Gabengebets lautet nach Ve 93: «Da nobis haec, quaesumus, domine,
frequentata mysteria: quia quotiens hostiae tibi placatae commemoratio celebra[n]tur,
opus nostrae redemptionis ex[s|eritur.» Das heisst: «Jedesmal, wenn das Gedichtnis
des Opfers Christi gefeiert wird, geschieht (exsersitur = kommt hervor, lisst sich se-
hen, horen, fiihlen, wird offenbar) das Erlosungswerk.»



Birgit Jeggle-Merz

Handlung im Abendmahlssaal, sondern «Vollzug einer liturgischen
Actio», die ihren «Ursprung im Letzten Abendmahl hat und Wort- und
Tatgedéchtnis des Todes Jesu und seiner Verherrlichung ist»!3.

2. «Tut dies zu meinem Gedichtnis»: ein kurzer Blick
in die Geschichte

Das ganze Mittelalter ist bestimmt durch eine grosse theologische Frage:
Was geschieht bei der Feier der Eucharistie? Den Hohepunkt dieser jahr-
hundertelangen Auseinandersetzung kennzeichnen die sogenannten
Abendmabhlsstreite. Im 9. Jh. rangen Paschasius Radbertus (859) und
Ratramnus (1 868) aus dem Kloster Corbie darum, ob in der Eucharistie
der historische Leib Christi, der am Kreuz gelitten hat, lebendig sei (so
Radbertus) oder in der Eucharistie nur eine geistliche Wandlung geschehe
(Ratramnus). Spiter, im 11. Jh., steigerte sich die Auseinandersetzung um
das rechte Eucharistieverstindnis. Berengar von Tours (f 1088) musste
1059 ein Bekenntnis unterschreiben, wonach

«das Brot und der Wein, die auf den Altar gelegt werden, nach der Konsekra-
tion nicht nur ein Sakrament, sondern auch der wahre Leib und das wahre
Blut unseres Herrn Jesus Christus sind und sinnenhaft (sensualiter) — nicht
nur im Sakrament (non solum sacramento), sondern in Wahrheit (in verita-
te) — mit den Handen des Priesters beriihrt (tractari) und gebrochen (frangi)
und mit den Zihnen der Gliubigen zerrieben werden (atteri)»'4.

Man wird sich zwar von diesem «iibertriebenen Realismus der Eidesfor-
mel von 1059»!5 wieder absetzen, aber die besondere Bedeutung des Aus-
sprechens der verba testamenti wird in dieser Zeit nirgends angezweifelt.
20 Jahre nach seinem ersten erzwungenen Bekenntnis, das Berengar spi-
ter widerrief, musste er erneut ein Bekenntnis unterschreiben:

«Ich, Berengar, glaube von Herzen und bekenne mit dem Mund, dass das Brot
und der Wein, die auf den Altar gelegt werden, durch das Geheimnis des
heiligen Gebets und die Worte unseres Erlosers substanzhaft (substantialiter)
in das wahre, eigene und lebendigmachende Fleisch und Blut unseres Herrn
Jesus Christus verwandelt werden (converti) und nach der Konsekration der
wahre Leib Christi, der von der Jungfrau geboren wurde, der, fiir das Heil der

13 Vgl. MEYER, Eucharistie (wie Anm. 9), 454.

14 DH 690.

15 HELMuUT HOPING, Mein Leib fiir euch gegeben. Geschichte und Theologie der
Eucharistie, Freiburg i.Br. (Herder) 2012, 206.



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

Welt geopfert, am Kreuz hing und der zur Rechten des Vaters sitzt, und das
wahre Blut sind, das aus seiner Seite vergossen wurde, nicht nur durch das
Zeichen und die Kraft des Sakraments (per signum et virtutem sacramenti),
sondern in der Eigentlichkeit der Natur und der Wahrheit der Substanz (in
proprietate naturae et veritate substantiae)»'®

Bei den fiihrenden Theologen setzte sich im 13. Jh. die Transsubstantiati-
onslehre durch. Besondere Bedeutung kommt dabei Thomas von Aquin
zu, der im Eucharistietraktat der «Summa theologiae» eine ausfiihrliche
disputatio der Wesensverwandlung von Brot und Wein in Leib und Blut
Christi vorlegte, die durch das Aussprechen der verba testamenti durch
den Priester, der in persona Christi spricht, bewirkt werde. Der Urheber
der conversio substantialis — so wird von Thomas ausdriicklich betont —,
bleibt jedoch Christus, das menschgewordene Wort Gottes!’.

Im Dekret fiir die Armenier (1439) erklirt dann das katholische Lehr-
amt zur Form und Wirkung des Sakramentes:

«Die Form dieses Sakraments sind die Worte des Erlosers, mit denen er dieses
Sakrament vollzog; der Priester vollzieht dieses Sakrament ndmlich, indem
er in der Person Christi spricht. Denn kraft der Worte selbst wird die Substanz
des Brotes in den Leib Christi und die Substanz des Weines in das Blut ver-
wandelt, jedoch so, dass Christus in der Gestalt des Brotes ganz enthalten ist
und ganz in der Gestalt des Weines.»!8

Das bedeutet: Durch die verba testamenti werden die Gaben von Brot und
Wein zu Leib und Blut Jesu Christi. Das Konzil von Trient bestiitigte die-
se Lehre und erklirte sie zu einem formellen Dogma (dogma revelatum et
declaratum)".

Trotz der Ablehnung des Opferverstindnisses und des Transsubstan-
tiationsgedankens haben die Kirchen der Reformation den Einsetzungs-
worten weiterhin grosse Bedeutung beigemessen. Martin Luther bezeich-
net in seinem Grossen Katechismus die Einsetzungsworte als diejenigen

16 DH 700.

17 THOMAS V. AQUIN, S.th. III, q. 75, a.2-8. Vgl. zur Eucharistietheologie des
Aquinaten JAN HEINER TUck, Gabe der Gegenwart. Theologie und Dichtung der
Eucharistie bei Thomas von Aquin, Freiburg i.Br. (Herder) 2009, bes. 69-111.

'8 DH 1321.

1 DH 1634.



Birgit Jeggle-Merz

Worte, die entsprechend der Augustin’schen Definition eines Sakraments20
zu diesem hinzutreten miissen, um ein Sakrament zu bilden2!.

Die westliche Theologie ist stets davon ausgegangen — so zeigte der
kurze Blick in die Theologiegeschichte —, dass in der Feier der Eucharistie
genau an das angekniipft wird, was im Abendmahlssaal geschah. Auf den
Fragekomplex: Warum feiern wir tiberhaupt Eucharistie? Was tun wir ei-
gentlich, wenn wir Eucharistie feiern? Was heisst Eucharistie feiern? gibt
es scheinbar eine ganz einfache Antwort: «Wir feiern Eucharistie, weil
Jesus selbst es uns bzw. den Aposteln im Abendmahlssaal aufgetragen hat:
Tut dies zu meinem Gedéchtnis!>. Allerdings findet sich dieser sog. Wie-
derholungsbefehl> in den Erzdhlungen vom Abschiedsmahl Jesu nach
Markus und Matthéus nicht, nur in der Fassung des Lukas und bei Paulus.
Und bei Lukas auch nur nach der Brothandlung, nicht nach der Becher-
handlung, so dass der einzige neutestamentliche Zeuge fiir den doppelten
«Wiederholungsbefehl> Paulus ist. Angesichts dieses gespaltenen Uberlie-
ferungsbefundes zweifelt die neutestamentliche Wissenschaft daran, dass
Jesus die Weisung <Iut dieses zu meinem Gediichtnis!> tiberhaupt gespro-
chen hat.»?? .

Wenn die Historizitit des Anamnesisbefehls in Zweifel gezogen wird,
wie verhilt es sich dann mit den Einsetzungsworten? Kann man davon
ausgehen, dass diese — wie die westliche Theologie stets annahm — zur
ipsissima vox Jesu Christi gehdren? Wenn Jesus die Einsetzungsworte in
der iiberlieferten Form mit den jeweiligen Abweichungen in Markus, Mat-
thius, Lukas und Paulus nicht gesprochen hat, welche Schlussfolgerungen
ergeben sich aus einem solchen Befund fiir die konkrete Praxis der eucha-
ristischen Hochgebete?

3. Die biblischen Wurzeln

Geht man den biblischen Wurzeln der Eucharistie nach, so miissen drei
Aspekte unterschieden werden: Da ist zum einen die Mahlpraxis des irdi-
schen Jesus, zum anderen ein Letztes Mahl mit den Seinen «in der Nacht,

20 «Accedit verbum ad elementum, et fit sacramentum» (In Ioann. tr. 80,3
[CCL 36, 529]).

21 MARTIN LUTHER, Der grosse Katechismus / Catechismus maior, in: Die Be-
kenntnisschriften der Evangelisch-Lutherischen Kirche, Géttingen (V&R), 11992,
543-733, hier 707-710.

22 THEOBALD, «Tut dies zu meinem Gedichtnis!» (wie Anm. 6), 76.

10



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

in der er ausgeliefert wurde», und — auf einer anderen Ebene — der Osterli-
che Glauben an seine Auferstehung von den Toten??,

3.1 Die Mahlpraxis Jesu

Nach dem vielfiltigen Zeugnis der Evangelien findet ein Grossteil der
Wirksamkeit Jesu im Rahmen von Mahlzeiten statt>4. Auch die Uberliefe-
rungen iiber die grossen Mahlgemeinschaften, verbunden mit den Erziih-
lungen iiber Brotvermehrungen, gehoren in diesen Zusammenhang?s. Die-
se Mahlgemeinschaften sind auch fiir jene offen, die ausserhalb der Ge-
meinschaft des Gottesvolkes stehen. «Die Heimholung der Verlorenen —
zentraler Topos in der Predigt Jesu und eines der entscheidenden Merkma-
le, an denen man den Anbruch der Gottesherrschaft erkennen kann — wird
bei diesen Mahlgemeinschaften Ereignis, gewinnt eine konkrete soziale
Gestalt.»*¢ Die Mahlgemeinschaften Jesu sind so kennzeichnend fiir sein
Handeln, dass sogar die Gegner Jesu polemisch darauf Bezug nehmen?’. In
Mt 11,19/ Lk 7,34 sagen die Gegner iliber Jesus: «Dieser Fresser und Séufer,
dieser Freund der Zollner und Siinder!» Von aussen betrachtet mag in den
frommen Kreisen Palistinas tatsdchlich der Eindruck entstanden sein, dass
Jesus Tischgemeinschaften pflegte, in denen es zuvorderst um irdische
Freuden ging. Die frommen Juden stuften ithn vermutlich tatsichlich als
einen sozialen Problemfall ein, als einen Aussteiger, dem die Thora nur mit
Verachtung begegnete: Der Vorwurf diirfte auf Dtn 21,18-21 anspielen, in
dem der hoffnungslose Fall eines Sohnes geschildert wird, der seinen El-
tern grosse Schwierigkeiten bereitete. Der Deuteronomist ordnet an, dass
die Eltern, nachdem sie alles versucht haben, ihren Sohn zu den Altesten
am Tor der Stadt bringen und erkliren sollen: «Unser Sohn hier ist stérrisch
und widerspenstig, er hort nicht auf unsere Stimme, er ist ein Verschwender
und Trinker!» Daraufhin sollen die Leute ihn steinigen, bis er stirbt. Denn,
so die Begriindung: «Du sollst das Bose aus deiner Mitte wegschaffen.
Ganz Israel soll davon horen, damit sie sich fiirchten» (V. 21).

23 Vgl. ebd.; vgl. auch pERs., Das Herrenmahl im Neuen Testament, in: ThQ 183
(2003) 257-280, hier 259f.

2 Vgl uwa. Mt 9,10; 11,18f; 22,1-14; Mk 2,15-17. 18ff.; 3,20; 7,1ft.; 14,3ff.; Lk
7,33f. 36ft.; 10,7f. 38ff.; 13,26; 14,1ff; 15-24; 15,1.

35 Vgl. Mt 14,13-21; 15,32-39; Mk 6,30-44; 8,1-9; Lk 9,10-17; Joh 6,1-13.

26 KARL-HEINRICH BIERITZ, Liturgik, Berlin (de Gruyter) 2004, 279.

27 Vgl. zum Folgenden: THEOBALD, «Tut dies zu meinem Gedichtnis!» (wie
Anm. 6), 77.

11



Birgit Jeggle-Merz

Jesus verstand seine Tafelrunden jedoch ganz anders. Mk 2,15-17 be-
richtet z.B.:

«Und als Jesus in seinem Haus beim Essen war, assen viele Zollner und Siin-
der zusammen mit ihm und seinen Jiingern; denn es folgten ihm viele. Als die
Schriftgelehrten, die zur Partei der Pharisder gehorten, sahen, dass er mit
Zo6llnern und Siindern ass, sagten sie zu seinen Jiingern: Wie kann er zusam-
men mit Z6llnern und Siindern essen? Jesus horte es und sagte zu ihnen: Nicht
die Gesunden brauchen den Arzt, sondern die Kranken. Ich bin gekommen,
um die Siinder zu berufen, nicht die Gerechten.»

Mit dem Bildwort vom Arzt und der Intention seines Kommens begriindet
Jesus sein Verhalten. Dabei greift er auf, dass das Mahl in prophetischer
Tradition Sinnbild des Gottesreiches ist. Wenn Jesus mit Zollnern und
Siindern Tischgemeinschaft hélt, dann ist dies leibhafter Ausdruck dafiir,
dass die Konigsherrschaft Gottes angebrochen ist, ja, dass Gott den Men-
schen nahegekommen ist. Im Zeichen dieser Konigsherrschaft Gottes
wollte Jesus Israel sammeln, und zwar ganz Israel. Auch sein Letztes
Mahl zeigt ihn offen fiir das Geschick des ganzen Volkes.

An den Erzéhlungen von der wunderbaren Speisung des Volkes lisst
sich belegen, dass sich Jesus an die jlidischen Rituale hielt und die ein
Festmahl kennzeichnenden Lobspriiche und Segensformeln sprach. Bei
MKk heisst es:

«Darauf nahm er die fiinf Brote und die zwei Fische, blickte zum Himmel auf,
sprach den Lobpreis, brach die Brote und gab sie den Jiingern, damit sie sie
an die Leute austeilten. Auch die zwei Fische liess er unter allen verteilen»
(Mk 6,41).

Das gemeinsame Essen und Trinken ist nach dem Zeugnis des Neuen
Testamentes ein Realsymbol fiir die anbrechende Konigsherrschaft Got-
tes. Die Mahlgemeinschaften sind von daher der «leibhafte Ausdruck» der
Uberzeugung Jesu, «dass Gott sich vorbehaltlos zum Heil der <Siinder>
entschlossen hat»23.

28 THEOBALD, Herrenmahl (wie Anm. 23), 260.

12



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

3.2 Die neutestamentlichen Abendmahlsberichte
3.2.1 Die Aussage der Abendmahlsberichte

Das Letzte Mahl, das Jesus mit seinen Jiingern in der Nacht vor seinem
Tod feierte, «steht im Kontext dieser Mahlpraxis und der mit ihr verbun-
denen theologischen Gehalte; es kann kaum losgelost hiervon interpretiert
werden», meint der verstorbene evangelische Liturgiewissenschaftler
Karl-Heinrich Bieritz?%. Auch wenn die Linie der Tischgemeinschaft bei
diesem Abschiedsmahl fortgesetzt wird, so trigt es doch ganz eigene Zii-
ge. Entgegen dem Zeugnis der Synoptiker*® und mit Johannes nimmt die
neutestamentliche Wissenschaft heute an, dass dieses Mahl kein Pascha-
mahl war, «denn Jesu Gesten und Worte [...] beziehen sich den Mahlbe-
richten selbst der Synoptiker zufolge weder auf die Liturgie des Paschafes-
tes (die Haggada)’!' noch auf dessen spezielle Bestandteile wie Mazzen,
Bitterkriuter und Paschalamm»?2, Alle Gesten und Worte, iiber die be-

29 BIERITZ, Liturgik (wie Anm. 26), 280.

30 Zum theologischen Programm des Lk vgl. MiCHAEL THEOBALD, Paschamahl
und Eucharistiefeier. Zur heilsgeschichtlichen Relevanz der Abendmahlsszenerie bei
Lukas (Lk 22,14-38), in: ders./Rudolf Hoppe (Hg.), «Fiir alle Zeiten zur Erinnerung»
(Jos 4,7). Beitriige zur biblischen Gedichtniskultur (SBS 209), Stuttgart (KBW) 2006,
133-180, hier 144: «Die Mahlszene Lk 22 zeichnet ein enormer Spannungsbogen aus,
der von «diesem Pascha>, dem letzten von Jesus gefeierten, tiber das Mahl der Kirche
(<tut dies zu meinem Gedichtnis!>) hin zur Vollendung des Reiches Gottes reicht.»
Vgl. weiterhin besonders 177f. und 180: «Angemerkt sei, dass das lukanische Bild
vom letzten Paschamahl Jesu als Ort der eucharistischen Kultstiftung sein ganzes
theologisches Gewicht auch dann behiilt, wenn, historisch-kritisch gesehen, jenes
kein Paschamahl war.»

3 Vgl. GUNTHER STEMBERGER, Pessachhaggada und Abendmahlsberichte im
Neuen Testament, in: Kairos 29 (1987) 147-158, hier 157: «Pes X oder die Pesachhag-
gada konnen nicht als Hintergrund fiir das Verstiandnis der Abendmahlsberichte ver-
wendet werden. Eher wiire der umgekehrte Weg zu versuchen, das Neue Testament
als Quelle fiir die frithe Entwicklung des Pesachseders zu verwenden, doch diirften
dafiir die Texte zu unergiebig sein.» — Vgl. auch CLEMENS LEONHARD, Die Urspriinge
der Liturgie des jiidischen Pesach und das christliche Osterfest, in: Albert Gerhards/
Hans Hermann Henrix (Hg.), Dialog oder Monolog? Zur liturgischen Bezichung zwi-
schen Judentum und Christentum (QD 208), Freiburg i.Br. (Herder) 2004, 150-166;
DERS., Die iilteste Haggada. Ubersetzung der Pesachhaggada nach dem palistinischen
Ritus und Vorschlige zu ihrem Ursprung und ihrer Bedeutung fiir die Geschichte der
christlichen Liturgie, in: ALW 45 (2003) 201-231.

32 THEOBALD, «Tut dies zu meinem Gedéchtnis!» (wie Anm. 6), 77. Gegen die
synoptische Darstellung sprechen gewichtige Griinde. THEOBALD, Herrenmahl (wie
Anm. 23), 261, fiihrt an: «(1) Die johanneische Chronologie, der zufolge Jesu Hinrich-

13



Birgit Jeggle-Merz

richtet wird, fiigen sich in den Ablauf eines festlichen Abendessens, eines
Sedermabhles, ein, das mit dem Brotbrechen des Hausvaters beginnt und
mit dem Trunk aus dem sog. Segensbecher beschlossen wird. Jede Hand-
lung wird mit einem bestimmten Segensspruch, einer Beraka, gedeutet.
Im Einsetzungsbericht des Ersten Korintherbriefes lidsst sich nachzeich-
nen, dass Jesus sich ganz an die jiidischen Sitten hielt. Dies gilt vermutlich
auch fiir die Gebetsformulare, die Jesus verwendete. Die Tradition von
Markus und Matthius ergénzt, dass die Zwolf, also: alle aus dem einen
Becher getrunken haben, den Jesus segnete. Dies ist eine deutliche Abwei-
chung vom jiidischen Ritus, bei dem jeder aus seinem eigenen Becher
getrunken hitte. Wenn Jesus mit den Zwolfen, den Reprisentanten des
Zwolfstimmevolkes Israel, das Mahl feierte, dann wird deutlich, dass er
im Angesicht seines Todes den Anspruch auf ganz Israel nicht aufgegeben
hat. «Das also ist die erste Besonderheit des Abschiedmahls Jesu: Auch
wenn es nur ein Mahl im kleinen Kreis mit seinesgleichen war, intentional
war es dank der Prisenz der Zwolf fiir das Geschick ganz Israels offen.»?3

Die zweite Besonderheit dieses Letzten Abendmahls besteht darin,
dass Jesus die rituellen Handlungen des Festmahls, d.h. den Ritus des
Brotbrechens und den Segensbecher, in eine «prophetische Symbolhan-
dung» verwandelt. Ein Brot und ein Becher fiir alle. «Das Besondere die-
ser beiden Symbolhandlungen war dies, dass es dabei fiir die Beteiligten

tung am Kreuz nicht am hochheiligen Paschafest selbst erfolgte, sondern bereits am
Tag zuvor, ist historisch glaubwiirdiger als die Chronologie der Synoptiker, zumal
diese auch nicht einheitlich ist. (2) Jesu Gesten und Worte beziehen sich den Mahlbe-
richten zufolge weder auf die Liturgie des Paschafestes (Haggada), noch auf dessen
spezifische Bestandteile wie Mazzen, Bitterkriduter und Lamm. Vielmehr fiigen sie
sich in den Ablauf eines jeden jiidischen Festmahls ein, das mit dem Ritus des Brot-
brechens durch den Hausvater eréffnet und mit dem Trunk aus dem sog. «Segensbe-
cher> beschlossen wurde; iiber beiden Handlungen ergingen Lobspriiche.»

33 THEOBALD, «Tut dies zu meinem Gedéchtnis!» (wie Anm. 6), 78. Fiir Theobald
ist es daher auch abwegig, aus der Schilderung, dass Jesus dieses Mahl nur mit den
zwolf Aposteln feierte, auf den «Ursprung der heiligen Hierarchie» zu schliessen (vgl.
Enzyklika «Ecclesia de Eucharistia» von Papst JOHANNES PAUL II. an die Bischofe,
an die Priester und Diakone, an die gottgeweihten Personen und an alle Christglaubi-
gen tiber die Eucharistie in ihrer Beziehung zur Kirche [17. April 2003]. Hg. vom
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz [VApS 159], 2., korr. Auflage, Bonn
2003, Nr. 21. Vgl. dazu PETER WALTER, Eucharistie und Kirche. Die Enzyklika «Ec-
clesia de Eucharistia» Papst Johannes Pauls 1I., in: Christoph Bottigheimer/Hubert
Filser [Hg.], Kircheneinheit und Weltverantwortung. FS Peter Neuner, Regensburg
[Pustet] 2006, 241-259). Denn diese Schlussfolgerung verfehle die Perspektive des
Neuen Testaments und sei erst in der Scholastik aufgekommen.

14



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

nicht einfach nur etwas zu bestaunen gab, sie vielmehr durch das Essen
des von Jesus dargereichten Brotes und das Trinken aus dem von ihm ge-
spendeten Becher in das Symbolgeschehen selbst einbezogen wurden.»

Uber die Deuteworte, die diese Handlungen zu Symbolhandlungen
erhoben, wird in der Forschung heftig gerungen. Ist es authentisch, dass
Jesus diese Worte sprach? «Das bin ich fiir die Vielen» wird die Botschaft
gewesen sein, die man nur im Angesicht des Todes versteht. Der Einset-
zungsbericht bei Markus unterstreicht die Dimension der Todesgewiss-
heit, wenn er anschliesst: «Amen, ich sage euch: Ich werde nicht mehr vom
Gewiichs des Weinstocks trinken bis zu dem Tag, an dem ich von neuem
trinke im Reich Gottes» (Mk 14,25). Dieses Zeugnis der Hoffnung ange-
sichts des Todes spricht auch aus dem Brotwort, das Markus mit dem
vierten Gottesknechtslied in Jes 53,11f. verkniipft:

«Mein Knecht, der Gerechte, macht die vielen gerecht; er lidt ihre Schuld auf
sich. Deshalb gebe ich ihm seinen Anteil unter den Grossen und mit den
Miichtigen teilt er die Beute, weil er sein Leben dem Tod preisgab und sich
unter die Verbrecher rechnen liess. Denn er trug die Siinden von vielen und
trat fiir die Schuldigen ein.»

Jesus verleiht dem im Allgemeinen unspektakulidren Geschehen des Brot-
brechens am Beginn der Mahlgemeinschaft die Qualitét eines Zeichens.
Aus den Deuteworten der Brothandlung spricht die Gewissheit, dass das
Leiden nicht umsonst sein, sondern den Vielen zum Heil gereichen wird.
«So bietet er «den Zwolfen> das Brot dar, wobei er mit ihnen ganz Israel
im Blick hat, und versteht diesen Gestus als Zeichen seiner Lebenshingabe
an die Vielen»>.»¥

In der heutigen Forschung scheint sich ein Einverstindnis abzuzeich-
nen, wonach Jesus im Rahmen eines festlichen Mahles mit den Seinen den
im Judentum iiblichen Eroffnungsgestus des Brotbrechens samt Tisch-
segen zu einem aussergewOhnlichen Gabewort genutzt hat, bei dem er
sprach «Dies ist mein Leib», was heisst: «Das bin ich!». Manche Forscher
sehen dieses Gabewort in Anspielung auf Jes 53,11f. auch mit dem Zusatz:
«fiir die Vielen!» versehen. Dieses «fiir die Vielen» gibt dem «Dies ist
mein Leib» erst seine besondere Zielrichtung?¢.

34 THEOBALD, «Tut dies zu meinem‘y(iedéichtnis!» (wie Anm. 6), 78.
35 A0, 77
36 Vgl. DERS., Leib (wie Anm. 5), 124.

15



Birgit Jeggle-Merz

Die Diskussionslage in der neutestamentlichen Wissenschaft hinsicht-
lich der Becherhandlung ist demgegeniiber sehr disparat®’. Der Becher-
ritus am Ende des Mahles wird verbunden mit dem Wort: «Dieser Becher
ist der Neue Bund.» Das ist eine Anspielung auf Jer 31,31-34 (bzw.
Jer LXX 38,31-34), wo ein neuer Bund Gottes mit seinem Volk in Aussicht
gestellt wird. Nach Jer 31,34 haben die Viter den Bund gebrochen, den
Gott mit ihnen geschlossen hatte. Worin dieser Bundesbruch besteht, wird
nicht gesagt, doch ldsst sich schliessen, dass er im Ungehorsam gegeniiber
der Thora Jahwes bestand. Die Schuld der Viter reicht von der Viitergene-
ration bis in die Gegenwart. «Voraussetzung der <neuen Heilssetzung>
Gottes ist deshalb die Vergebung der Siinden durch Gott, durch die er
dieses «Schuldkontinuum» definitiv durchbricht. Die <Neuigkeit> der <neu-
en Heilssetzung> besteht dann darin, «dass Israel sie in Zukunft nicht mehr
brechen wird>.»*® Das Deutewort «Das ist mein Blut des Bundes»
(Mk 14,24) meint dann: «Dieser Becher, iiber den ich den Lobpreis Gottes
gesprochen habe, den ich jetzt kreisen lasse, er verbindet uns untereinan-
der und mit Gott und stellt so den Neuen Bund dar, Gottes neue Heilsset-
zung, die euch und Israel Zukunft gewihrt, auch angesichts meines
Todes.»*

Jesus hat hier nicht einfach einen iiblichen Ritus iibernommen und mit
neuem Sinn gefiillt (wie beim Brotgestus), sondern er hat die «Materie»
des Zeichens signifikant geéndert. Bei einem gewohnlichen Sedermahl
hiitte der Hausvater zum Ende des Mahls seinen Weinbecher erhoben und
die fiir das Nachtischgebet (das birkat ha-mazon) vorgesehenen Lobgebe-
te im Namen aller gesprochen, um dann seinen Becher ganz zu leeren.
Seinem Beispiel folgend hitten alle anderen Teilnehmer der Mahlgemein-
schaft ihren Becher ausgetrunken. Offensichtlich liess jedoch Jesus seinen
eigenen Becher kreisen, ohne selbst daraus zu trinken. «Diese Abwei-
chung vom Gewohnlichen war wohl von vornherein auf eine Deutung hin
angelegt.»*" Hier wird die Intention Jesu deutlich: Das Abschiedsmahl ist
alles andere als ein Trauermahl, sondern gekennzeichnet von grosser

37 Vgl. dazu niherhin a.a.0., 125-129.

38 DERs., Paschamahl (wie Anm. 30), 173. Er bezieht sich hier auf: WALTER
Gross, Zukunft fiir Israel. Alttestamentliche Bundeskonzepte und die aktuelle Debat-
te um den Neuen Bund (SBS 176), Stuttgart (KBW) 1998, 150.

39 THEOBALD, «Tut dies zu meinem Gedichtnis!» (wie Anm. 6), 77.

40 THEOBALD, Herrenmahl (wie Anm. 23), 264. — Uber die Frage, ob Jesus selbst
aus dem Segensbecher getrunken habe oder nicht, wird in der Wissenschaft heftig
gerungen. Vgl. zur Debatte niherhin DERS., Paschamahl (wie Anm. 30), 165f.

16



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

Hoffnung im Ausblick fiir die Zukunft*!. In der unerschiitterlichen Hoff-
nung auf Gottes baldiges Kommen wollte Jesus die Seinen ermiichtigen,
auch ohne ihn das Mahl der Konigsherrschaft Gottes weiterhin zu bege-
hen. Michael Theobald folgert: «Seine Zeichenhandlung war einmalig.
Nicht um ihre Wiederholung ging es ihm, sondern um die durch sie ermu-
tigte Wiederaufnahme der Mahlpraxis nach seinem Tod.»*2

3.2.2 Sitz im Leben und Funktion der Abendmahlsiiberlieferung

Die Abendmahlsiiberlieferung liegt in zwei unterschiedlichen Texttypen
in je zwei Varianten vor (Lk/Pl und Mk/Mt). Schon allein diese Tatsache
lisst die Schlussfolgerung zu, dass die primiire Absicht der Uberlieferung
nicht in einem historischen Bericht liegt. Naheliegend ist vielmehr, dass
der gegenwiirtige eucharistische Vollzug der Gemeinde an eine Ursprungs-
situation riickgebunden werden soll.

Die Schrift berichtet, dass Jesus das Mahl mit seinen Jiingern am
Abend vor seinem Tod mit einer prophetischen Zeichenhandlung um-
rahmte, die «als Vorabbildung des Kommenden auf die Jesus drohende
Verhaftung und damit auf seinen Tod ausgerichtet»** war. Dabei griff er
zuriick auf die Prophetie des Gottesknechtes und des Neuen Bundes, um
den Seinen die Fortsetzung der Mahlgemeinschaft im Angesicht der ange-
brochenen Konigsherrschaft Gottes zu erméglichen. Aber: «Erst aufgrund
des Osterereignisses wurde aus jener einzigartigen prophetischen Zei-
chenhandlung Jesu der Stiftungsakt einer kultisch-sakramentalen Hand-
lung; von daher bildete sein Abschiedsmahl die Voraussetzung des Oster-
lichen Herrenmahls, war aber nicht selbst schon sein grundlegender, ers-
ter Vollzug »*

41 Grund fiir die Hoffnung ist der Tod Jesu, sein «fiir uns vergossenes Blut» und
seine osterliche Inthronisation: «Dieser sein Weg ist das Unterpfand fiir den <neuen
Bund>, durch ihn stiftet Gott Heil, indem er den Auferweckten zum Repriisentanten
seines <Reiches> bestellt, der auch diejenigen, die ihm nachfolgen, ins ewige Leben
fiihrt. <Bund> und <Reich Gottes> empfangen so ihre unausléschliche christologische
Signatur» (a.a.0., 177). :

42 THEOBALD, «Tut dies zu meinem Gedichtnis!» (wie Anm. 6), 77.

43 THEOBALD, Herrenmahl (wie Anm. 23), 266.

4“4 A0, 267

17



Birgit Jeggle-Merz

3.3 Eucharistische Uberlieferungen im Johannesevangelium

Bekanntlich liegen uns vier sogenannte Einsetzungsberichte vor. Das vier-
te Evangelium jedoch tiberliefert kein Letztes Abendmahl und keinen Ein-
setzungsbericht. In der neutestamentlichen Wissenschaft wird diese Zu-
riickhaltung des Johannesevangeliums kontrovers diskutiert. Sollte die
johanneische Gemeinde die Praxis des Herrenmahls etwa nicht iibernom-
men haben? An dieser Stelle soll die Bandbreite der wissenschaftlichen
Positionen*¢ hinsichtlich dieses Fragekomplexes nicht dargestellt werden.
Ich mochte mich den Neutestamentlern anschliessen, die im Johannes-
evangelium an verschiedenen Stellen einen eucharistischen Hintergrund
annehmen®.

In Joh 6 deutet Jesus in der Synagoge von Kapharnaum seine wunder-
bare Speisung des Volkes mit Brot: Er bezieht sie zuriick auf die Manna-
speisung des Volkes Israel. Nicht Mose habe dem Volk das «Brot vom
Himmel» gegeben, sondern Gott selbst (Joh 6,31f.). Wihrend das Manna
in der Wiiste jedoch wieder hungrig werden ldsst, «so wie auch das Brot,
das Jesus als Konig dem Volk immer wieder geben soll, nie ein fiir alle-
mal den Hunger stillen kann. Das Brot aber, das Jesus jetzt gibt, ist das
Brot, das nie mehr hungrig macht, weil Jesus selbst dieses Brot ist.»*8 In
Joh 6,35 sagt Jesus dann von sich: «Ich bin das Brot des Lebens; wer zu
mir kommt, wird nie mehr hungern, und wer an mich glaubt, wird nie
mehr Durst haben.»

45 So z.B. KLAUS BERGER, Im Anfang war Johannes. Datierung und Theologie
des vierten Evangeliums., Stuttgart (Quell-Verlag) 1997, 210f. Die gegenteilige Posi-
tion vertritt z.B. ULRICH Luz, Das Herrenmahl im Neuen Testament, in: BiKi 57
(2002) 2-8, hier 2. Denn: «Die Feier des Herrenmahls war in der friihesten Christen-
heit eine der stirksten Klammern, welche die verschiedenen christlichen Gemeinden
aneinander band und sie zugleich mit ihrem Herrn, dem auferstandenen Christus,
verband.»

46 Vgl. MicHAEL THEOBALD, Eucharistie in Joh 6. Vom pneumatologischen zum
inkarnationstheologischen Verstehensmodell, in: Thomas So6ding (Hg.), Johannes-
evangelium — Mitte oder Rand des Kanons? Neue Standortbestimmung (QD 203),
Freiburg 1.Br. (Herder) 2003, 178-275, bes. 180-192.

47 So z.B. MICHAEL THEOBALD, der sogar zu dem Schluss kommt, dass der mut-
massliche «Sakramentalismus» der johanneischen Gemeinden eine forschungsge-
schichtliche Legende sei (vgl. a.a.0., 191).

48 THOMAS SODING, «Wenn ihr zum Mahl zusammenkommt, ...» (1Kor 11,33).
Zeit und Raum der Eucharistie im Neuen Testament, in: HID 61 (2007) 99-110, hier
103f.

18



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

Nicht wenige Neutestamentler sehen den Sitz im Leben dieses Herren-
wortes in einer Eucharistiefeier*”. Es handele sich nicht einfach um die
alltiagliche jiidische Tischpraxis, sondern um ein Mahlhalten, das am Le-
ben und an der Unsterblichkeit Anteil gibt3. Im Schlussteil der Brotrede
(Joh 6,51-58) weitet sich die Christologie zu einer Eucharistietheologie:
«Jesus deutet das Brot, das er selbst ist und gibt, als sein <Fleisch», von dem
er drastisch sagt, dass man es <kaut>, und verbindet es mit seinem <Blut>,
das man trinkt. Dies ist angewandte Inkarnationstheologie. Im Hinter-
grund steht der Glaube an die Fleischwerdung des gottlichen Logos in
Jesus Christus (Joh 1,14).»%!

Oder nehmen wir Joh 7,37f., eine Passage, die den Streit im Hohen Rat
um Jesus wiedergibt: «Wer Durst hat, komme zu mir, und es trinke, wer
an mich glaubt. [...] Aus seinem Inneren werden Strome lebendigen Was-
sers fliessen.» Die Wissenschaft vermutet, dass Joh 7,37f. ein iiberlieferter
Spruch zugrunde liegt, der sich unter Beriicksichtigung von Offb 22,17f.52
und Did 10,6 rekonstruieren ldsst (wie oben aufgefiihrt). In beiden Fillen
haben wir eine «Einladung» zur Teilnahme am eucharistischen Mahl vor-
liegen, die vermutlich im Eréffnungsteil der eucharistischen Liturgie vom
Vorsteher ausgesprochen wurde. Die johanneische Uberlieferung trans-
formierte dann diese Einladung in ein Herrenwort, das der erhéhte Chris-
tus selbst spricht. «Die formale und inhaltliche Nihe dieser Spruchfassung
zum <Kernwort> der <Brotrede», Joh 6,35, stiitzt nun auch dessen Deutung
im eucharistischen Horizont.»

Weiterhin wird Joh 15,1f.5a-e.6a-c zur eucharistischen Uberlieferung
der johanneischen Gemeinde gezihlt: «Ich bin der wahre Weinstock, und
mein Vater ist der Winzer. Jede Rebe an mir, die keine Frucht bringt,
schneidet er ab. Und jede, die Frucht bringt, reinigt er, damit sie mehr
Frucht bringt. Ich bin der Weinstock, ihr die Reben. Wer in mir bleibt und

49 Vgl. MICHAEL THEOBALD, Herrenworte im Johannesevangelium (HBS 34),
Freiburg i.Br. (Herder) 2002, 245-258.

50 Vgl. KOLLMANN, Ursprung (wie Anm. 6), 26.

51 SODING, «Wenn ihr zum Mahl zusammenkommt, ...» (wie Anm. 48), 104.

52 Off 22,17: «Der Geist und die Braut aber sagen: Komm! Wer hort, der rufe:
Komm! Wer durstig ist, der komme. Wer will, empfange umsonst das Wasser des
Lebens.»

53 Did 10,6: «Es komme die Gnade und es vergehe diese Welt! Hosanna dem Gott
Davids! Wer heilig ist, der soll herkommen! Wer es nicht ist, soll Busse tun! Marana-
tha. Amen.»

54 THEOBALD, Eucharistie (wie Anm. 46), 221.

19



Birgit Jeggle-Merz

ich in ihm, der bringt viel Frucht. Wenn jemand nicht in mir bleibt, wird
er hinausgeworfen und verdorrt.» Fiir unsere Ohren, die Eucharistie ganz
von den Einsetzungsberichten der Synoptiker und des Korintherbriefes
her verstehen, ist es ungewthnlich, einen eucharistischen Hintergrund in
diesen Textpassagen zu horen. Hans-Josef Klauck schreibt: «Vieles bleibt
fiir unser Empfinden offen.»% Aber dennoch hat Klauck keinen Zweifel
daran, dass man in der Gemeinde das Herrenmahl feierte. In die Textur
von Joh 6 wurden Motivzusammenhiinge eingewoben, die — so vermutet
Michael Theobald — «in die uns weithin unbekannte Welt der friihchrist-
lichen Eucharistiegebete gehoren, wie sie [...] beim Mahl iiber Brot und
Wein gesprochen wurden»*¢. So gehort es zum common sense in der neu-
testamentlichen Forschung, dass die Abendmahlsworte Jesu den Hinter-
grund von Joh 6,51c bilden. Ein Vergleich mit den sogenannten Einset-
zungsberichten der lukanischen und paulinischen Tradition lassen diesen
Schluss zu%7. Das Johannesevangelium ist demnach nicht ohne eucharisti-
sche Implikationen, wie man auf den ersten Blick glauben konnte.

55 Hans-Joser Krauck, Gemeinde ohne Amt? Erfahrungen mit der Kirche in
den johanneischen Schriften, in: ders., Gemeinde — Amt — Sakrament. Neutestament-
liche Perspektiven, Wiirzburg (Echter) 1989, 195-222, hier 209. Weiter heisst es:
«Man hat in der Gemeinde das Herrenmahl gefeiert. Soviel diirfte bei aller Unsicher-
heit im Detail aus Joh 6,51c, einer johanneisch geférbten Variante des Brotwortes aus
dem Einsetzungsbericht, und dem als redaktionell zu beurteilenden eucharistischen
Lehrstiick in 6,52—-58 hervorgehen.»

56 THEOBALD, Eucharistie (wie Anm. 46), 223,

57 Michael Theobald zihlt folgende {ibereinstimmende Merkmale zwischen Jo-
hannes und Lukas/Paulus auf: «Im Unterschied zu Mk 14,22 par. Mt 26,26 (e0Aoyfoac:
<er sprach den Segen>) heisst das Gebet iliber das Brot bei Joh/Lk/Pl <Danksagung>; es
spricht jeweils der ®gLoc, der Herr (Joh/Pl). Hat bei Mk/Mt das Brot-Wort keine
soteriologischen Explikation zur Seite (es lautet ganz schlicht: To0t0 oty 1O o
nov), so bezeugen die johanneische Redaktion, Paulus und Lukas unabhéngig vonei-
nander als Ergiinzung zum Brotwort die Uméo-Formel. Bei Lukas und Paulus ist diese
dem liturgischen Bezug der Uberlieferung gemiiss auf die Gemeinde bezogen (fiir
euch>), wohingegen die johanneische Redaktion eine universale Fassung bietet: fiir
das Leben der Welt. [...] Der wichtigste Unterschied zwischen Joh 6,51¢c und den sy-
noptischen <Einsetzungsberichten> diirfte der terminologische Wechsel von o®uo zu
0AQE sein», a.a.0., 239f. Zum terminologischen Wechsel vgl. weiter 244-246.

20



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

3.4 Die nachdsterliche Mahlpraxis

Von Anfang an sind die Herrenméhler der Christen, von denen das Neue
Testament und die friihe christliche Literatur berichten, von zwei Dingen
gekennzeichnet. Zum einen sind Brot und Becher, tiber die das Lobgebet
gesprochen wird, nicht gewohnliche Speise. Im 1. Korintherbrief sagt Pau-
lus: «Denn sooft ihr von diesem Brot esst und aus dem Kelch trinkt, ver-
kiindet ihr den Tod des Herrn, bis er kommt. Wer also unwiirdig von dem
Brot isst und aus dem Kelch des Herrn trinkt, macht sich schuldig am Leib
und am Blut des Herrn» (1 Kor 11,26f)°%. So auch Justin in seiner 1. Apo-
logie, Irenidus von Lyon in Adversus haereses® oder Cyrill von Jerusa-
lem in seinen Mystagogischen Katechesen®'. Zum anderen ist bemerkens-
wert, dass die Segensgebete iiber Brot und Wein konstitutiven Charakter
haben. Welche Funktion der sog. Einsetzungsbericht besass, «der zwar
feststellt, dass Jesus iiber Brot und Wein den Segen gesprochen hat, tiber
den Inhalt dieser Gebete aber schweigt und selbst natiirlich auch kein an
Gott gerichtetes Gebet ist»%2, das ist nicht eindeutig zu beantworten. Die-
ser Umstand fiihrt den Tiibinger Neutestamentler Michael Theobald zu
der Annahme, dass der Einsetzungsbericht als Kultitiologie® die gottes-
dienstliche Praxis der Gemeinden durch Rekurs auf das Abschiedsmahl
Jesu legitimieren, normieren und deuten wollte.

«Der sogenannte <Einsetzungsbericht> war immer schon Referenztext mit
vornehmlich legitimatorischer, d.h. kultbegriindender Funktion. Er ist auf ei-
ner Metaebene angesiedelt im Vergleich zur Primiirebene der eucharistischen
Gebete, der Segensworte, des Lobpreises und der Bitten iiber Gaben und
Mabhlteilnehmer, wobei diese Primirebene es ist, welche Eucharistie im Voll-
zug eigentlich konstituiert. Er selbst rekurriert als narrativer Text auf die
Handlungen und Gebetsakte Jesu, also das Brechen des Brotes, das Kreisen-
lassen des einen Bechers sowie die jeweils dazugehdrigen Segensgebete und
Danksagungen, deren Inhalte aber nicht mitgeteilt, sondern vorausgesetzt
werden. Er erinnert daran, was «der Herr in der Nacht, da er ausgeliefert wur-

38 Im griechischen Text steht entgegen der Einheitsiibersetzung nicht «Leib des
Herrn», vgl. JacoB KREMER, Der erste Brief an die Korinther (RNT 7/1), Regensburg
(Pustet) 1997, 253.

39 JUSTIN, | apol. 66,1.

60 [RENAUS, adv. haer. IV 18,5.

6l CYRILL VON ALEXANDRIEN, catech. myst. III 3.

62 THEOBALD, Herrenmahl (wie Anm. 23), 270.

63 Die Hauptfunktion einer Kultitiologie ist es, den in der Gemeinde praktizier-
ten Kult durch die Darstellung seiner aitic zu legitimieren.

21



Birgit Jeggle-Merz

de>, einst beim Mahl getan hat, will damit normieren und deuten, was die je-
weilige Gemeinde in ihrer Mahlpraxis im Gedenken an den Tod Jesu hier und
heute tut. Man kann somit von einer <Kultétiologie> sprechen.»%4

Zu einem vergleichbaren Ergebnis kommen auch Martin Ebner%5, Bonn,
oder Bernhard Heininger®, Wiirzburg, und Jens Schroter®’, Berlin. Des-
halb sei auch der Anamnesisbefehl «Tut dies zu meinem Gedéachtnis!» in
den Bericht aufgenommen worden®. Schaut man in die lukanisch-pauli-
nische Fassung des Einsetzungsberichts, so zeigt sich hier, dass sich das
«tut dies» auf das Segnen, Darreichen und Essen des Brotes und das Trin-
ken des Weines bezieht und nicht auf die Wiederholung der Deuteworte
Jesu. «Durch die Zitierung der Einsetzungsworte riickt Paulus die Mahl-
feier demnach in den Horizont jener Symbolhandlung, durch die Jesus das
Mahl der Gemeinschaft derer, die zu ihm gehoren, symbolisch mit seinem
eigenen Wirken und Geschick verbunden hat»%°, so Jens Schroter.

64 THEOBALD, Leib (wie Anm. 5), 122,

65 Vgl. MARTIN EBNER, Die Etablierung der «anderen» Tafelrunde. Der «Einset-
zungsbericht» in Mk 14,22-24 mit Markus gegen den Strich gelesen, in: ders./Bern-
hard Heininger (Hg.), Paradigmen auf dem Priifstand. Exegese wider den Strich. FS
Karl-Heinz Miiller (NTA 47), Miinster (Aschendorff) 2004, 10-45, hier 44: «Was die
Abendmahlstradition (als Kultitiologie) in knappen Worten festhilt, kann nach Mar-
kus erst dann verstanden und in seiner eigentlichen Tiefe erfasst werden, wenn es auf
dem Hintergrund des gesamten Wirkens und Lehrens Jesu gehort wird.»

66 Vgl. BERNHARD HEININGER, Das letzte Mahl Jesu. Rekonstruktion und Deu-
tung, in: Winfried Haunerland (Hg.), Mehr als Brot und Wein. Theologische Kontex-
te der Eucharistie, Wiirzburg (Echter) 2005, 10—49, hier 43-47.

67 Vgl. SCHROTER, Abendmahl (wie Anm. 4), 158: «Die Einsetzungsworte stellen
vielmehr eine friihchristliche Uberlieferung iiber Herkunft und Bedeutung des Abend-
mahls dar, die in verschiedenen — argumentativen, narrativen, dann auch liturgischen —
Zusammenhiingen Anwendung finden konnte und schliesslich einen festen Platz inner-
halb von Mahlliturgien erhielt.» Vgl. auch DERS., Funktion (wie Anm. 6), 84.

68 Vgl. zu Frage und Ursprungssinn des Anamnesisbefehls HANS-JOSEF KLAUCK,
Herrenmahl und hellenistischer Kult. Eine religionsgeschichtliche Untersuchung zum
ersten Korintherbrief (NTA 15), Miinster (Aschendorff), 21982, 314-320. EBNER, Eta-
blierung (wie Anm. 65), 38, geht davon aus, dass Mk den Anamnesisbefehl iiberhaupt
nicht kannte oder ihn dann aber gestrichen hat.

69 ScHROTER, Funktion (wie Anm. 6), 93. Auch THEOBALD, Leib (wie Anm. 5),
129, sieht gerade 1Kor 11,23 als Beleg dafiir, dass die «Kultitiologie» urspriinglich
eine eigenstindige, in sich stehende Uberlieferung darstellte: «denn ich habe vom
Herrn empfangen, was ich euch weitergegeben habe ...».

22



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

In der friihen Kirche durchlief der Einsetzungsbericht nach Michael
Theobald drei Stadien’:

— Zunichst gehorte er als selbststindige Kultitiologie zur gemeindli-
chen Lehriiberlieferung und wurde unter Umstinden im Rahmen des
Wortgottesdienstes wiedergegeben’!.

— In der markinischen Passionserzidhlung wird ein zweites Stadium
sichtbar: In die Passionserzihlung wird — vermutlich von Markus
selbst — der «Einsetzungsbericht» eingetragen mit der Folge, dass das
Letzte Mahl zu einem Paschamahl wurde.

— Ein drittes Stadium ist erreicht, als in das Lobgebet iiber Brot und
Wein der «Einsetzungsbericht» eingefiigt wurde. Fiir die Kirche von
Rom ist mit der «Traditio Apostolica»’2, gemeinhin ins dritte nach-
christliche Jahrhundert datiert, ein wichtiger Zeuge fiir diesen Pro-
zess vorhanden’?. Bemerkenswert ist, dass das Eucharistiegebet der

70 Vgl. zum Ganzen auch THEOBALD, Leib (wie Anm. 5), 129-134.

7' Entsprechend seiner urspriinglichen Selbststindigkeit fehlt der Abendmahls-
bericht in der alten Passionsgeschichte, die das Johannesevangelium bewahrt hat, vgl.
a.a.0., 130).

72 Auf die Rekonstruktions- und Datierungsprobleme der «Traditio Apostolica»
kann in diesem Zusammenhang nicht eingegangen werden. Vgl. CHRISTOPH MARK-
ScHIES, Neue Forschungen zur sogenannten «Traditio apostolica», in: Robert F. Taft/
Gabriele Winkler (Hg.), Acts of the International Congress «Comparative Liturgy
fifty Years after Anton Baumstark (1872-1948)», Rome, 25-29 September 1998
(OCA 265), Rom (PIO) 2001 583-398; DERS., Wer schrieb die sogenannte Traditio
apostolica? Neue Beobachtungen und Hypothesen zu einer kaum losbaren Frage aus
der altkirchlichen Literaturgeschichte, in: Wolfram Kinzig/ders./Markus Vinzent
(Hg.), Tauffragen und Bekenntnis. Studien zur sogenannten «Traditio apostolica», zu
den «Interrogationes de fide» und zum «R6mischen Glaubensbekenntnis» (AKG 74),
Berlin (de Gruyter) 1999, 1-74.

73 So auch MESSNER, Grundlinien (wie Anm. 8), 5: «Wie die vielgestaltigen friih-
christlichen Mahlfeiern insgesamt, so vereinheitlichte sich auch der das Gesamtge-
schehen deutende Vollzug des eucharistischen Gebets erst langsam im Lauf des 2.
und 3. Jahrhunderts und entwickelte sich zum uns gelidufigen Typus des Hochgebets,
in dessen Zentrum die Christusanamnese, also der Lobpreis fiir Christi heilbringen-
den Tod (gemiiss dem <Einsetzungsbericht>, der schliesslich selbst — in unterschiedli-
cher Stellung und Funktion — in das Gebet aufgenommen wurde) und seine Auferste-
hung, sowie die Bitte um die geistgewirkten Gaben von Leib und Blut Christi zur
Auferbauung der Kirche, des Leibes Christi (spiter <Epiklese> genannt) stehen.» —
Dass der «Einsetzungsbericht» erst mit der Zeit in das Lob- und Dankgebet iiber Brot

23



Birgit Jeggle-Merz

«Traditio Apostolica» mit keiner der im Neuen Testament iiberliefer-
ten Fassungen des Einsetzungsberichts libereinstimmt.

Ein konsekratorisches Verstindnis des Einsetzungsberichts ist erstmals
im 4. Jh. greifbar. Bei Ambrosius heisst es: «Durch welche und durch
wessen Worte geschieht die Konsekration? Durch die des Herrn Jesus.»™
Fiir den Osten ist Chrysostomus der Gewidhrsmann fiir ein konsekratori-
sches Verstindnis, wenn er schreibt: «Es heisst: <Das ist mein Leibs. Die-
ses Wort verwandelt die daliegenden Gaben.»” Beide Zeugnisse dieses
konsekratorischen Verstindnisses der Funktion der Einsetzungsworte im
Eucharistiegebet bleiben jedoch fiir lange Zeit die einzigen. Deutlich wird
aber, dass die Einsetzungsworte durch die Aufnahme in das Dankgebet
iiber Brot und Wein zu einem Bestandteil der Liturgie geworden sind.
«Das entspricht ihrer Intention in den neutestamentlichen Texten insofern,
als in diesen das letzte Mahl Jesu als Bezugspunkt der christlichen Mahl-
feier festgehalten wird. Dass sie vor und unabhiingig von ihrer Einbindung
in die eucharistischen Gebete in der christlichen Mahlfeier verwendet
wurden, wird dagegen durch keinen Text aus dem 1. und 2. Jahrhundert
belegt, und auch der Paulustext legt eine solche Annahme nicht nahe.»”¢

4. Ergebnis des Befundes und seine Bedeutung fiir die Gestalt
der Eucharistiefeier

4.1 Der Glaube an die Auferweckung Jesu und die prophetische
Zeichenhandlung des Letzten Mahles

Wer sich heute dem Neuen Testament zuwendet, um angesichts der Vielfalt
eucharistischer Gottesdienstpraxis der christlichen Kirchen eine eindeutige
Orientierung zu erhalten, wird sich auf den ersten Blick enttiduscht sehen. Im
Neuen Testament findet sich eine Vielzahl von Deutungsméglichkeiten, die
verschiedene eucharistische Theologien, d.h. ein Eucharistieverstindnis ka-
tholischer, reformierter, lutherischer, pietistischer oder eben auch altkatholi-

und Wein aufgenommen wurde, wird auch dadurch unterstrichen, dass er in einigen
Handschriften von TA 4 fehlt. Vgl. dazu SCHROTER, Funktion (wie Anm. 6), 80.

4 AMBROSIUS, sacr. IV 4,14-23; myst. 9,51f.

5 CHRYSOSTOMUS, prod. Tud. I 6 (PG 49, 380).

76 SCHROTER, Funktion (wie Anm. 6), 80. — Vgl. auch GERARD ROUWHORST,
What we can and cannot know about the early Christian Eucharist, in: JLO 25 (2009)
47-54.

24



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

scher Priagung, zuldsst’”’. Immer mehr setzt sich in der neutestamentlichen
Wissenschaft die Einsicht durch, dass «die Evangelien als Erzihlungen auf-
zufassen sind, die je eigene Bilder von Wirken und Geschick Jesu zeichnen»’s.
Erst die nachosterliche Kirche konnte ihre Lebenssituation mit dem Zeugnis
dieses Jesus von Nazareth und der Erfahrung der Auferstehung in Korrelati-
on bringen. Hans-Josef Klauck urteilt: «Erst das Ostergeheimnis ermoglicht
es, Zeichenhandlungen in Sakramente zu transformieren.»”

Theologisch besehen steht das Herrenmahl in einer inneren Span-
nung: «Sein eigentlicher Grund ist der Glaube an die Auferweckung Jesu,
seine Inthronisation zum Kyrios, der fortan der Gastgeber ist, prisent in
seinem Geist. Die <Kultitiologie> bindet demgegeniiber das <Herrenmahl>
an die Weisung des irdischen Jesus, der den inneren Heilssinn seines Ster-
bens <fiir die Vielen> in prophetischer Symbolhandlung antizipiert hat.»80
Das friihe Christentum hat mit dem Herrenmahl ein Ritual ausgebildet,
«durch das Wirken und Geschick Jesu im Modus der sakramentalen Ver-
gegenwiirtigung symbolisch re-prisentiert werden. Durch den Bezug auf
das letzte Mahl Jesu mit seinen Jiingern in Jerusalem wird dieses zu einem
«mystischen Grundgeschehen», das fiir Existenz und Gestalt der Mahl fei-
ernden Gemeinde fundierende Bedeutung besitzt.»3! Nicht zuletzt zeigt
sich dies in der von Paulus zitierten Uberlieferung, die einen klaren histo-
rischen Bezug herstellt: «in der Nacht, in der er verraten wurde». Gerade

77 Der friihere Berner Neutestamentler Ulrich Luz dazu: «Ich bin iiber diesen
Reichtum sehr froh. Ich bin sehr froh, dass nicht nur das reformierte, sondern auch
das lutherische, das katholische und das orthodoxe Herrenmahlsverstindnis ihre
Wurzeln im Neuen Testament haben. Das Neue Testament ist reich genug fiir uns alle.
Was sollen wir daraus folgern? Sollen wir etwa das Neue Testament relativieren?
Nein! Wir sollen uns selbst und unsere kirchlichen Herrenmahlsdefinitionen relativie-
ren, indem wir den Reichtum des Neuen Testaments und seiner Interpretation des
Herrenmabhls ernst nehmen» (Luz, Das Herrenmahl [wie Anm. 45], 8).

78 JENS SCHROTER, Nicht nur eine Erinnerung, sondern eine narrative Vergegen-
wirtigung. Erwiigungen zur Hermeneutik der Evangelienschreibung, in: ZThK 108
(2011) 119-137, hier 127. «Dies fiihrte zu der hermeneutischen Einsicht, dass die In-
terpretationen der Person Jesu in diesen Texten durch die Analyse ihrer Erzihlstruk-
turen zu erheben sind und nicht durch eine hiervon isolierte Konzentration auf «chris-
tologische Hoheitstitel> oder Bekenntnisformeln», so Jens Schroter weiter.

79 HANs-JOSEF KLAuck, Die Sakramente und der historische Jesus, in: ders.,
Gemeinde — Amt — Sakrament. Neutestamentliche Perspektiven, Wiirzburg (Echter)
1989, 273-285, hier 284. Vgl. hierzu auch LG 48: Kirchen- und Sakramentsbegriff
werden nachosterlich hergeleitet.

80 THEOBALD, Leib (wie Anm. 5), 163.

81 SCHROTER, Erinnerung (wie Anm. 78), 127.

25



Birgit Jeggle-Merz

die Spirlichkeit dieser Notiz weise auf die Bedeutung des Bezugs zur
Geschichte Jesu hin, so Jens Schroter.

4.2 Die Bedeutung der Einsetzungsworte

In der westlichen Tradition haben die Einsetzungsworte im Eucharisti-
schen Hochgebet zentrale Bedeutung. Wir haben diese kurz Revue passie-
ren lassen. In der katholischen Tradition werden diese als verba testamen-
ti, als ipsissima vox Jesu Christi, als Wandlungsworte gefasst. Doch weit
gefehlt, wer dies nur in der katholischen Tradition vermutet. Die «Orien-
tierungshilfe zu Verstindnis und Praxis des Abendmabhls in der evangeli-
schen Kirche» des Rats der Evangelischen Kirche in Deutschland bemerkt
unter der Uberschrift «Warum ist der Wortlaut der Einsetzungsworte so
wichtig?»: «[...] die Einsetzungsworte (gehoren) seit dem frithen Christen-
tum konstitutiv zur Abendmabhlsfeier», weshalb sie bei der Feier des Mah-
les «in unverfilschter Weise zitiert werden miissen»82,

Wie bringen wir nun die Uberlegungen zu den biblischen Wurzeln der
Eucharistie mit dieser zentralen Stellung der Einsetzungsworte in Uber-
einstimmung? Michael Theobald sieht in der Aufnahme der Einsetzungs-
worte in das Lobpreis- und Dankgebet iiber die Gaben von Brot und Wein
das dritte Stadium der Geschichte dieses Berichtes iiber das Letzte Mahl
Jesu mit den Zwolfen. Zunichst éndert sich aber damit gar nichts in Bezug
auf den Charakter der Einsetzungsworte als Meta- oder Referenztext??,
Der Einsetzungsbericht im Eucharistischen Hochgebet dient der Verge-
wisserung der Stiftung, ist also ein reflektierendes Element, das zu den
Grundelementen jeden Gebetes — nimlich Anamnese, Epiklese und Do-
xologie — hinzutritt. Damit hat er die Funktion eines Embolismus, eines
begriindeten Einschubs84. Im deutschsprachigen Raum hat dies am deut-
lichsten Reinhard Messner herausgearbeitet. Er schreibt: Im Vollzug des
Hochgebetes wird

82 KiRCHENAMT DER EKD (Hg.), Das Abendmahl. Eine Orientierungshilfe zu
Verstindnis und Praxis des Abendmahls in der evangelischen Kirche, Giitersloh
(GVH) 2003, 48f.

83 Vgl. THEOBALD, Leib (wie Anm. 5), 163.

84 Vgl. das Hauptwerk von CESARE GIRAUDO, La struttura letteraria della preg-
hiera eucaristica. Saggio sulla genesi letteraria di una forma. Toda veterotestamenta-
ria, beraka giudaica, anafora cristiana (AnBib 92), Roma (PIB) 1981. Giraudo hat die
Funktion des Einsetzungsberichts als Embolismus klar herausgearbeitet.

26



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

«in unmittelbarem Anschluss an die anamnetisch-lobpreisende Proklamation
der Heilstaten Gottes «dieses grosse Mysterium», niamlich die Eucharistie als
kirchlicher Anamnesevollzug genannt. Der nun folgende Einsetzungsbericht
begriindet die eucharistische Anamnese als die rechte, niamlich der Stiftung
Christi entsprechende Befolgung des Gedichtnis- und Wiederholungsauf-
trags Jesu bei seinem letzten Mahl («tut dies zu meinem Gedichtnis>). Die
Kirche vergewissert sich im Zitat des Einsetzungsberichts der Legitimitit
ihres gottesdienstlichen (eucharistischen) Handelns: Dass die Eucharistie die
symbolische Antizipation der eschatologischen Mahlgemeinschaft im Reich
Gottes ist, vermittelt durch die Teilhabe an Jesu Todeshingabe, ist grundge-
legt im letzten Mahl Jesu, von dem der Einsetzungsbericht erzihlt.»3>

Auf den Einsetzungsbericht kann also keineswegs verzichtet werden,
wenn Christen Eucharistie feiern. Indem durch die Einsetzungsworte auf
die Stiftung durch Christus verwiesen wird, wird begriindet, was diese
Feier von anderen unterscheidet®¢. Seinen liturgischen Ausdruck findet
der Stiftungscharakter in Anamnese und Epiklese und im stiftungsgemi-
ssen Austeilen und Empfangen der eucharistischen Gaben®. «In der Litur-
gie der Kirche und — nicht nur, aber besonders deutlich — bei der Feier der
Eucharistie gehort die Christusanamnese, die in der Verkiindigung und
gldubigen Annahme der Heilsbotschaft sowie im Lobpreis des Christus-
mysteriums und in der Bitte um seine geistgewirkte Aktualisierung ge-
schieht, zum Kern der gottesdienstlichen Feier.»88

Kein neutestamentlicher Text bietet allerdings ein Drehbuch fiir die
Feier der Eucharistie. Die Eucharistie ist weder Wiederholung noch Nach-
ahmung des Letzten Mahles Jesu mit den Zwolf. «Die Kirche vollzieht das
Gedichtnis Christi in den Akten des gedenkenden Lobpreises (der
evxagotia), der Epiklese und der rituellen Kultmahlhandlung insgesamt,
nicht als Rollenspiel, in dem der Vorsteher die Rolle Christi einnimmt und

85 MESSNER, Einfiihrung (wie Anm. 11), 203.

86 KARL CHRISTIAN FELMY, «Was unterscheidet diese Nacht von allen anderen
Niéchten?» Die Funktion des Stiftungsberichtes in der urchristlichen Eucharistiefeier
nach Didache 9f. und dem Zeugnis Justins, in: JLH 27 (1983) 1-15, hier 12: «Doch
sollte die Abendmabhlsfeier nicht linger auf die Einsetzungsworte mit folgender Aus-
teilung reduziert werden konnen. Denn die Stiftung Christi wird nach den friihesten
Zeugnissen, die wir besitzen, nicht dadurch «vollzogen, dass man die Stiftungsworte
vortrigt, sondern dass das dort Gebotene getan wird.»

8 Vgl. MEYER, Eucharistie (wie Anm. 9), 448.

8 Ebd.

27



Birgit Jeggle-Merz

die Einsetzungsworte (Das ist mein Leib/Das ist mein Bundesblut) in per-
sona Christi spricht bzw. der Gemeinde zuspricht.»8?

5.

Schlussgedanken

Nicht wenige Christinnen und Christen, die immer wieder die Eucharistie
mitfeiern, werden diese vorgetragenen Uberlegungen verunsichern. Es
scheint ein tiefer Graben zwischen dem in der westlichen Tradition als
sicher Geglaubten und den Reflexionen der Wissenschaft zu bestehen, der
nicht so einfach wegdiskutiert werden kann. Einige thesenartig vorgetra-
gene Gedanken zum Ende dieses Beitrags sollen der Ergebnissammlung
dienen und zu weiteren Uberlegungen anregen.

Wie zu jeder Zeit in der Geschichte der Kirche stehen auch die heute
lebenden Christinnen und Christen vor der Frage, wie sie dem Auftrag
des Herrn treu bleiben konnen, in der Feier der Eucharistie das Gedicht-
nis des Heiles zu begehen und darin die Vielen zu sammeln als Zeichen
der anbrechenden Konigsherrschaft Gottes. So ergeht durch die Besin-
nung auf die biblischen Wurzeln der Eucharistie immer wieder neu der
Auftrag, an der kirchlichen Gemeinschaft aller Christen zu arbeiten.

Breite Teile der neutestamentlichen Wissenschaft gehen davon aus,
dass es eine prophetische Symbolhandlung gegeben hat, in der Jesus
ermutigte, die Mahlpraxis nach seinem Tod wieder aufzunehmen als
Realsymbol fiir die anbrechende Konigsherrschaft Gottes. Im Blick
auf die Mahlpraxis Jesu wird deutlich, dass sich die Frage der Histori-
zitit der Abendmahlsberichte nicht daran entscheidet, ob sich das
Letzte Mahl im Abendmahlssaal genau so zugetragen hat, wie die
Schrift berichtet. Die Einsetzungsberichte, wie sie das Neue Testament
verzeichnet, sind nicht wortgetreues historisches Zeugnis, sondern
Glaubenszeugnis der frithen Kirche. Dieser Befund bedeutet jedoch
nicht, dass die Messe dadurch «fromme Fiktion und nicht Realitiit» sei.
Denn: Nur im Glauben kann begriffen werden, dass die Feier der Eu-
charistie Antizipation des endzeitlichen Mahles um Gottes Thron ist.
Nur der Glauben kann erfassen, dass das Heil, das Gott in Jesus Chris-
tus gewirkt hat, im Feiern gegenwiirtig und wirkméchtig ist.

28

89 MESSNER, Einfiihrung (wie Anm. 11), 204.



Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

Die altkatholische Tradition distanziert sich — so Bischof Bert Wirix —
von philosophisch-scholastischen Betrachtungen wie der Transsubs-
tantiationslehre der romisch-katholischen Kirche oder Luthers Kon-
substantionslehre und orientiert sich stirker an der Praxis der Alten
Kirche und an dem Gedanken der eucharistischen Ekklesiologie®. Es
ist zu verifizieren, wie sich das in der Gestalt der Eucharistie, konkret
in der Behandlung des Stiftungsgedenkens niederschligt. Das spezi-
fische Verstindnis und die konkrete Realisierung dieses Verstindnis-
ses in den eucharistischen Hochgebeten ist auf der Basis der Reflexion
der biblischen Wurzeln in den 6kumenischen Dialog einzubringen®!.

Das Gespriich iiber die theologischen Unterschiede im Eucharistiever-
standnis muss also fortgesetzt werden. Dieses Gesprich bei den bibli-
schen Wurzeln anzusetzen, beriihrt emotional weit tiefer als auf den
ersten Blick vermutet. Es ist nicht leicht, sich von der Vorstellung zu
verabschieden, dass Eucharistie irgendwie doch Nachspielen der Er-
eignisse im Abendmabhlssaal ist. Doch gerade in heutiger Zeit ist die
Reflexion iiber die Realisierung der Christusanamnese und deren Ver-
mittlung in die konkrete Feierpraxis hinein unerlésslich. Dem Urteil
Jungmanns, wonach die Geschichte der liturgischen Gestalt der Mes-
se im Abendmahlssaal beginnt, kann heute aber nicht mehr uneinge-
schrinkt zugestimmt werden.

9% Vgl. BERT WIRIX-SPEETIENS, Die Bedeutung der Eucharistie in der altkatholi-

schen Tradition und in den altkatholischen Kirchen. Theologische, ekklesiologische
und 6kumenische Aspekte, in: IKZ 93 (2003) 209-222, hier 216. — Zur eucharisti-
schen Ekklesiologie vgl. MATTIIS PLOEGER, Eucharistie, Amt und Kirche — gemein-
same und unterschiedliche Perspektiven. Altkatholische Uberlegungen zum 25-Jahr-
Jubildum der EKD-AKD-Vereinbarung, in: IKZ 101 (2011) 23—41, sowie MESSNER,
Einfiihrung (wie Anm. 11), 150-153.

91 Vgl. dazu: Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen Ro-

misch-Katholisch-Altkatholischen Dialogkommission, Paderborn (Bonifatius) 2009.

29



Birgit Jeggle-Merz

Birgit Jeggle-Merz (geb. 1960 in Miinster D), Prof. Dr. theol.

1995 Promotion zum Dr. theol. 2001-2006 Akademische Riitin fiir Liturgie-
wissenschaft an der Universitdt Freiburg (D). Seit 2006 Doppelprofessur fiir
Liturgiewissenschaft an der Theologischen Hochschule Chur und an der Uni-
versitiit Luzern. Seit 2011 Zentralprdsidentin des Schweizerischen Katholi-
schen Bibelwerks. Forschungsschwerpunkte: Gottesdienst und Gesellschaft,
Gottesdienst und Medien, Lernfeld Gottesdienst, Biblisch-liturgischer Kom-
mentar zum Ordo Missae.

Adresse: Alte Schanfiggerstr. 7, CH-7000 Chur, Schweiz.
E-Mail: birgit.jeggle @thchur.ch oder birgit.jeggle @unilu.ch

English Summary

The article examines the biblical roots of the Eucharist, takes account of the results
of scholarly biblical research and applies them to the question of the meaning of
the Words of Institution in the Eucharistic Prayer.

The Last Supper, which Jesus celebrated with his disciples the night before
his death, is completely in accord with Jesus’ normal practice at such a meal and
the associated theological content. Only through the Easter event did this singular
prophetic sign become the founding act for a cultic sacramental action. In the post-
apostolic period, the account of the Last Supper was incorporated into the prayer
of praise over the bread and wine as a confirmation of this institution, joining the
basic elements of every prayer — anamnesis, epiclesis, doxology. This insight does
not mean that the Words of Institution could be omitted from the context of the
Eucharistic Prayer, since it is this reference to Jesus’ own foundation which dif-
ferentiates this celebration from others.

30



	Zu den biblischen Wurzeln eucharistischer Christusanamnese

