
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 102 (2012)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Bibliographie

Hans-Jürgen van der Minde, Glanz
und Elend jüdischer Geschichte.
Epochen. Gestalten. Ereignisse,
Wien (Passagen Verlag) 2010,
376 S. ISBN 978-3-851 -65952-8

Der Blick auf andere Religionen und
das Gespräch mit ihnen über den

Gartenzaun hinweg wird für die Theologie
immer wichtiger. Dies findet beispielsweise

seinen Ausdruck in der Tatsache,
dass im Theologiestudium, wie an der

Theologischen Fakultät in Bern, der

Studiengang «religious studies»
mittlerweile zum festen Bestand gehört.
Darum ist es mehr als gerechtfertigt,
wenn in dieser Zeitschrift über den

selbst gesetzten Rahmen hinaus ein
Buch vorgestellt und besprochen wird,
das sich mit der jüdischen Geschichte
befasst.

Der Autor ist altkatholischer Priester,

em. Pfarrer in Kassel und Dozent
für die biblischen Grundlagen der
Homiletik am altkatholischen Bischöflichen

Seminar in Bonn. Sein umfassendes

Werk beginnt mit der Zerstörung
des Tempels in Jerusalem 70 n. Chr.

durch die Römer und der dadurch
bedingten allmählichen Entstehung
eines «neuen» Judentums und endet in
der Gegenwart mit Ausblick auf die
Zukunft. Ungleich anderen Darstellungen

der jüdischen Geschichte, wie

zum Beispiel dem dreibändigen
Standardwerk «Geschichte des jüdischen
Volkes» von Haim Hillel Ben-Sasson

im Beck-Verlag (worauf das Buch
teilweise fusst), will Vf. keineswegs eine

kontinuierlich fortlaufende Historie
darstellen: vielmehr greift er wichtige
Epochen oder auch Episoden heraus.

In die einzelnen Epochen reiht Vf.
herausragende jüdische Denker ein und
stellt sie nicht nur in ihrer Biografie,
sondern auch in ihren Werken vor. Dies

macht gerade das Besondere gegenüber

anderen Geschichtsdarstellungen
aus. So erscheinen vor unseren Augen
beispielsweise Avicebron (Salomo ibn
Gabirol), Maimonides und Moses
Mendelson, Franz Rosenzweig und
Martin Buber. Der Einfluss auf die
christliche Theologie und das europäische

Geistesleben wird deutlich
gemacht. Auf diese Weise kann Vf. -
entsprechend dem Buchtitel - Glanz und
Elend jüdischer Geschichte vermitteln:

die Epochen schlimmer Leiden
und Verfolgungen und die glänzenden
dichterischen und philosophischen
Gestalten. Darüber hinaus personalisiert

Vf. überhaupt gern die historische

Darstellung. Beispielsweise lässt

er die Atmosphäre im Nazideutschland

seit der «Machtergreifung» 1933

anhand der Autobiografie des bekannten

Publizisten Ralph Giordano, eines

Davongekommenen, spüren. Auch aus
dem Tagebuch der Anne Frank wird
zitiert.

In diesem Zusammenhang sei eine
weitere Eigenart dieses Buches
genannt. Es gibt in dieser Darstellung
jüdischer Geschichte einen Kapitelabschnitt,

der sich mit den Tätern auf
deutschem Boden befasst. Vf. verankert

den Antisemitismus Hitlers und
sein Weltbild in dessen Biografie, die

er kurz darstellt. Zu Recht vermeidet er
eine umfassende Darbietung der
Holocaust-Geschehnisse; darüber ist die
Literatur zahlreich.

Ausdrücklich hingewiesen sei auf
den Abschnitt «Nach 2000 Jahren ein

neues jüdisches Staatswesen» im letz-

IKZ 102 (2012) Seiten 321-326 321



Bibliographie

ten Kapitel. Glücklicherweise stiess

Vf. auf die Arbeiten der sog. «neuen»
israelischen Historiker und der Journalisten

um die Zeitung Haaretz, die
Akteneinsicht zur Gründerzeit des Staates

Israel nehmen konnten und zu einer
Neubewertung des Zionismus und der
verschiedenen Phasen der Landnahme
kamen. Vf. kann dadurch eine
differenzierte Sicht vermitteln, welche die
herkömmliche Ansicht korrigiert. Er
zitiert namentlich Tom Segev mit
seinem zuletzt ins Deutsche übertragenen
Buch «Die ersten Siedler» (2008). Der
Kampf der ersten Siedler gegen die
Araber im Land stellt sich nun nicht
mehr als ein Kampf «David gegen
Goliath» dar. Vielmehr geht es um
eine Vertreibung der Palästinenser und

um - so muss man es leider deutlich

sagen - ethnische Säuberungen mit
teilweise kollateral schlimmen Verbrechen.

Erschütternde Details dazu (die
allerdings die Konzeption des

vorliegenden Buches gesprengt hätten) gibt
auch der hier nicht zitierte deutsch-jüdische

Historiker Michael Wolffsohn
(bereits 1998), der die Geschichte von
Legenden reinigen will. Die kritischen
Historiker meinen aber auch, dass es

ohne die Vertreibung der Palästinenser
keinen Staat Israel gegeben hätte. Hier
eröffnet sich eine Aporie: Da wir um
die uralte Not der Juden und um ihre

Hoffnung auf die Erfüllung der Zusage
Gottes auf das verheissene Land wussten

und die gegenwärtige Not der
Palästinenser spürten, denen der Heimatboden

unter ihren Füssen weggezogen
worden sei, meint Vf., täten wir uns
mit einer Antwort schwer.

Das Buch schliesst u.a. mit einer

Darstellung der christlich-jüdischen
Beziehungen, die jüngst durch Ereig¬

nisse in den Grosskirchen, aber auch
durch die neueren Erkenntnisse über
die Staatengründung Israels belastet
worden seien.

Das Buch ist gut lesbar und durch
die biografischen Abhandlungen
abwechslungsreich. Mir ist allerdings
nicht klar geworden, welche Zielgruppe

dem Autor vor Augen schwebte.
Aus den Denkergebnissen jüdischer
Philosophen ist zwar das Wesentliche
herausgearbeitet worden, die
Darlegungen aber dürften Leser voraussetzen,

die einigermassen gewohnt sind,
philosophischen oder theologischen
Ausführungen zu folgen. Auf jeden
Fall dürfte das Buch den Studierenden
bei den oben erwähnten «religious
studies» behilflich sein.

Klaus Rohmann. Attendorn D

Dieter Groh, Göttliche Weltökono¬
mie. Perspektiven der
Wissenschaftlichen Revolution vom 15.

bis zum 17. Jahrhundert, Frankfurt

a.M. (Suhrkamp) 2010,
738 S. ISBN 978-3-518-29545-8

Dass eine auf circa 50 Seiten angelegte
Einleitung zu einem Buch über den

«Newton Komplex: die theologischen
Denkmuster der Wissenschaft des langen

18. Jahrhunderts», das selbst noch
aussteht, in zwei Bänden mit jeweils
über 700 Seiten endet, spricht zum
einen eindeutig für die genaue
Vorgehensweise, der sich Groh verschrieben
hat, zeigt aber zum andern auch deutlich,

dass die Entwicklung der
Naturwissenschaften in der Form, wie wir
sie heute kennen, im Allgemeinen und

im Werk des Vf. mit dem Begriff «New
Science» belegt, weitaus komplexer
ist, als es allzu oft dargestellt wird.

322



Bibliographie

Der zweite der vollständig autarken

Einführungsbände («Göttliche
Weltökonomie») beschäftigt sich
direkt mit den allerersten Anfängen der

Entwicklung der New Science im 15.

bis 17. Jahrhundert. Ohne in Apologie
zu verfallen, geht Vf. den einzelnen
Strömungen nach, trägt die einzelnen
Puzzleteile zusammen, die Motivation
und Motor der geschichtlichen
Entwicklung der New Science bildeten. Er
bleibt dabei ganz Geisteswissenschaftler,

die Inhalte der Naturwissenschaften

selbst interessieren ihn nicht.
Grohs Grundthese ist, dass die

Sichtweise der Natur wesentlich von
der herrschenden Anthropologie beeinfiusst

ist. Ausgehend davon betrachtet

er zunächst die sich entwickelnde positive

Anthropologie bei den
Renaissance-Humanisten in Italien und anderen

Vertretern wie Nicolaus Cusanus,
die mit dem Begriff der Gottebenbildlichkeit

des Menschen arbeiten. Über
die Figur des Nicolaus Copernicus, des

Wissenschaftlers und Theologen an der

Schwelle von Scholastik zum neuen

Denken, gelangt Vf. zum Zwingli-
Nachfolger Bullinger und dem mille-
naristischen Aspekt in seiner Theologie,

die weite Kreise nach England und

von dort aus auch wieder in reformierte
Kreise des deutschsprachigen Raumes

zog. Grohs These ist, dass der Milleni-
arismus zusammen mit der positiven
Anthropologie und der theologischen
Auffassung der Zugänglichkeit Gottes

im «Buch der Natur» (vgl. Dan 12,4)

der Nährboden war, auf dem sich New
Science bilden und zur Blüte gelangen
konnte. Die Bildung der Sozietäten,

welche die Keimzellen der New
Science waren, die noch keinen Platz an

den klassischen Universitäten hatte,

erläutert Vf. vor allem anhand der
einflussreichen Gestalt von Francis
Bacon, der einer der intellektuellen
Gründungsväter der einflussreichen «Royal
Society» und anderer Sozietäten war
und dessen Beeinflussung und
Motivierung durch millenaristisches Gedankengut

Vf. gut zu belegen weiss.
Vf. sieht sich nicht gezwungen,

seine Darstellung auf diese eine
Gedankenlinie zu beschränken, sondern
versucht eher, ein komplettes Bild zu
entwerfen, das seine These plausibel
macht. Gerne nennt er aber auch
alternative Interpretationsmöglichkeiten in

Einzelaspekten oder Gründe, warum
eventuell andere Interpretationen lange

Zeit oder bis heute dominieren; er
verweist auch auf die sich im Laufe der
Zeit ändernde öuellenlage. Dieses

Vorgehen macht das Werk nicht gerade
schlank, und manchmal wundert sich
der Leser, wohin er geführt wird - so

etwa in der doch weitläufigen Darstellung

der Bundestheologie Bullingers
oder auch bei der ungewöhnlichen
Gewichtung der Darstellung von Copernicus

und seines theologischen Schaffens.

Besonders positiv hervorzuheben
ist die differenzierte Darstellung der

Herausbildung der Naturwissenschaften,

gerade auch der elementaren Rolle
der Mathematisierung, die lange
umstritten war, aber letztlich entscheidend

wurde; ebenso gut wird auch das Faktum

gewürdigt, dass in der Renaissance

nicht lediglich die antike
Naturwissenschaft wiederholt wurde und
dass Astronomie und Physik zunächst
als absolut getrennte Wissenschaften
auftraten und von Astrologie und Al-
chemie noch nicht geschieden waren.

Die Ausweitung des Themas, die
Groh vornimmt, lohnt sich jedoch,

323



Bibliographie

und man wird am Ende des Buches
mit einem kompletten Bild entlassen
und sieht sich von der These des Autors

nicht billig überredet, sondern
fundiert überzeugt, und weiss, wo
allenfalls weiterzulesen wäre. Zudem
wird hier mit dem Vorurteil
aufgeräumt, dass moderne Naturwissenschaft,

New Science, die zunächst von
Theologen betrieben wurde, aus dem

Widerspruch zu Religion und Theologie

entstanden sei.
Carolin Früh. Bern CH

Ton van Eijk, Eucharistie. Het woord
en het brood [Eucharistie. Das
Wort und das Brot] (Theologische

perspectieven 4), Bergambacht

(Uitgeverij 2VM) 2011,
175 S. ISBN 978-94-90393-07-6

Der niederländische römisch-katholische

Ökumeniker Ton van Eijk (geb.
1936), Priester des Bistums Rotterdam,

war bis zu seiner Pensionierung
Dozent für Systematische Theologie
an der Katholisch-Theologischen
Universität zu Utrecht (jetzt umstrukturiert
zur «Fakultät für Katholische Theologie

der Universität von Tilburg»). Von
1999 bis 2007 war er Vorsitzender der
niederländischen Arbeitsgemeinschaft
Christlicher Kirchen. Vf. zählt zu den

wichtigen ökumenisch-theologischen
Stimmen in seinem Land.

In seinem Buch «Eucharistie. Das
Wort und das Brot» setzt sich Vf. mit
einem für ihn als kritisch-loyalen
Romkatholiken konkret erfahrbaren
Problem auseinander, nämlich mit dem
Paradox, dass einerseits in den vergangenen

Jahrzehnten erhebliche Erfolge
des ökumenisch-theologischen
Dialogs, nicht zuletzt im Bereich der eu¬

charistischen Theologie, zu verzeichnen

sind, dass dem aber andererseits
ein zunehmendes Auseinandergehen
aufgrund eines bleibenden theologischen

Dissenses bezüglich des
Opfercharakters der Eucharistie und vor
allem bezüglich der Amtsfrage,
insbesondere der Frage der Frauenordination,

gegenübersteht.
Die ersten drei Kapitel (über Anamnese,

Opfercharakter und Epiklese)
benützen das Hippolyt zugeschriebene
Eucharistiegebet (wegen der in der neueren

Liturgiewissenschaft geäusserten
Zweifel an dieser Zuschreibung oft als

«Hippolyt» in Anführungszeichen
zitiert) als Ausgangspunkt und
Illustrationsmaterial der Überlegungen. Das

Interessante an dieser Wahl ist, dass man
wirklich sehr klar sehen kann, wie die
unterschiedlichen Kirchen dieses Gebet,

das seit der Liturgiereform in sehr

vielen Kirchen benützt wird, an ihre
jeweiligen theologischen Anliegen angepasst

haben. Diesen Teil des Buches
betrachte ich als eine ausgezeichnete

Einführung in die Bedeutung und die

Zusammenhänge von Begriffen wie
Gedächtnis, sakramentale Präsenz, Opfer
und Epiklese. Van Eijks Hauptgedanke
ist. dass der Modus des danksagenden
Gedenkens die Grundlage bildet, von
der aus Realpräsenz und Opferaspekt zu
verstehen sind. Vf. greift dabei sowohl

systematisch-theologische Gedanken
als auch liturgische Texte und Riten (aus
verschiedenen Konfessionen) auf und
lässt diese sich wechselseitig interpretieren,

was ich für angemessener halte
als eine Einbahnstrasse von der Liturgie
zur Theologie oder umgekehrt.

Meine Fragen zu diesem ersten
Teil sind zweifach. Erstens finde ich es

für die Argumentation etwas ambiva-

324



Bibliographie

lent, dass Vf. sich einerseits der in der
heutigen Liturgiewissenschaft
üblichen Relativierung der Einsetzungsworte

als nicht länger «die» Konsekration

bewirkend anschliesst, andererseits

aber an vielen Stellen noch immer
von «der Konsekration» oder «den
Konsekrationsworten» redet, wenn er
die Einsetzungsworte meint. Das ist
nicht nur eine Sache der lockeren
Ausdrucksweise, sondern es hat inhaltliche
Konsequenzen für das, was «vor» und
«nach» diesen Worten geschieht.
Vielleicht ist es auch gar nicht van Eijks
Absicht, die Einsetzungsworte allzu
stark zu relativieren, denn er bemerkt
zweimal, dass die Interpretation der

Einsetzungsworte als Konsekrationsworte

altes Glaubensgut ist, das bis auf
Ambrosius zurückgeht. Wenn er das

aber so sieht, kann er nicht zugleich
über die Struktur des Eucharistiegebets
sprechen, als ob die Konsekration
nicht schon durch die Einsetzungsworte

vollzogen wäre.
Meine zweite Bemerkung schliesst

sich an diese Strukturfrage an. Leser
dieser Zeitschrift mögen nicht unvertraut

mit den Gedanken sein, die Herwig

Aldenhoven vor Jahren über die

Struktur und die daraus folgende
Bedeutung des Eucharistiegebets
niedergeschrieben hat. Seine Interpretation
macht die Struktur des Gebets so
einleuchtend und «logisch», dass mir die

Ausführungen Van Eijks doch etwas

(zu) kompliziert vorkommen. Vor
allem bezüglich der Terminologie des

offerimus zwischen der (den

Einsetzungsworten folgenden) besonderen

Christusanamne.se und der Epiklese ist

es m.E. von wesentlicher Bedeutung,
wie die Struktur des ganzen Gebets

interpretiert wird. Aldenhoven sah die

Einsetzungsworte als integrierten Teil
der Anamnese, nach der das offerimus
die Wende zur (dann eher als konsekra-
torisch verstandenen) Epiklese
markiert. Etwa so: Christus hat so und so

getan (Anamnese, inklusive
Einsetzungsworten); jetzt kommen wir zu
Dir mit diesem Brot und diesem Wein
(offerimus); und wir bitten: Sende deinen

Geist, damit (es folgt eine
Gaben- und Kommunionsepiklese). Die
o/yen'mM.v-Terminologie verweist nicht
auf den Moment im Eucharistiegebet,
in dem der theologische Opfergedanke
ausgedrückt wird, sondern auf den

Moment, in dem Brot und Wein Gott
präsentiert werden zum Vollzug des
epikletischen Gedenkens. Ich bestreite also

keineswegs einen Opfercharakter der
Eucharistie, sehe diesen aber nicht in
der Oj(/i?;7>nt«-Terrninologie
ausgedrückt, sondern im blossen Faktum der
durch das epikletische Gedenken
bewirkten relationalen Präsenz Christi.

Der zweite Teil des Buches ist eine

Auseinandersetzung mit der offiziellen
römisch-katholischen Ablehnung der
Ordination von Frauen zum Priesteramt.

Vf. gibt sich Mühe, zu zeigen, mit
welcher - fast «unfehlbaren» - Autorität

diese Ablehnung proklamiert worden

ist, sowohl von Papst Johannes Paul

II. als auch von der Kongregation für
die Glaubenslehre. Er macht femer
deutlich, dass zunächst der bekannte
Unterschied besteht zwischen Kirchen,
für welche das Amt zur «substantia des

Sakraments» gehört, und Kirchen, welche

das Amt eher als kontingent
betrachten (also der klassische
Unterschied zwischen einer eher katholischen
und einer eher protestantischen Position).

Er führt dann aus, dass es noch
einen weiteren Unterschied gibt zwischen

325



Bibliographie

Kirchen, für die das Geschlecht der

Amtsträger zur «substantia des

Sakraments» gehört, und Kirchen, die damit
keine theologische Bedeutung verbinden.

Aufgrund dieser Feststellung meint
Vf., dass der Weg zur vollen Kirchengemeinschaft

zwischen Rom und Kirchen,
in denen Frauen ordiniert werden,
wahrscheinlich definitiv blockiert ist.

Um in dieser Situation einen sowohl für
Romtreue als auch für Ökumenetreue
einen Ausweg zu finden, schlägt van Eijk

vor, die Spiritualität der «geistlichen
Kommunion» wiederzuentdecken. Dazu

relativiert er einigermassen den
rezenten Brauch der häufigen Kommunion

und betont die Ebenbürtigkeit der
beiden «Tische» des Wortes und der
Eucharistie (wie das Zweite Vaticanum
es ausdrückt); von hier aus erklärt sich

übrigens auch der Titel seines Buches.

Beides, das auf Christus hinweisende
und in Christus inkarnierte Wort wie
auch das Sakrament seines Leibes und

Blutes, führt für die Gemeinde und für
die Glaubenden zu einem manducare
Christum.

Zu diesem zweiten Teil lassen sich

folgende Bemerkungen machen.
Natürlich können nicht-römisch-katholische

Gläubige auf sinnvolle Weise
einer römisch-katholischen Eucharistiefeier

beiwohnen und geistlich aktiv
mitmachen, auch wenn sie auf den

Kommuniongang verzichten. Ich halte
das überhaupt nicht für eine armselige
Weise des Mitfeierns. Vf. kommt aber
den ökumenischen Anwesenden so

weit entgegen, dass es einigermassen
unklar wird, warum die
römischkatholischen Mitfeiernden überhaupt
noch zur Kommunion gehen und warum

sie nach dem Wortgottesdienst
noch Eucharistie feiern sollten. Über¬

dies lässt sich die kritische Frage nicht
vermeiden, ob es eigentlich ganz
stimmt, dass wir in der Verkündigung
des Wortes eins sind. Wenn wir nicht
imstande sind, zur vollen Kirchengemeinschaft

zu kommen, hat das doch

gewiss auch etwas mit unserer
unterschiedlichen Interpretation des Wortes
Gottes zu tun.

Eine andere Bemerkung ist bezüglich

van Eijks Ausführungen über die
Frauenordination anzubringen. Dass

die römisch-katholische Kirche die
Tür zur Amts-, Sakraments- und

Kirchenanerkennung verschlossen hat,
meint noch nicht, dass es kein
ökumenisch-theologisches Gespräch
zwischen Catholica und Reformata mehr
geben kann. Ein katholisches Amtsverständnis,

das sich nicht (oder nicht
pauschal) gegen die Frauenordination
stellt, wird ja von Altkatholiken und

von den meisten der in der Ökumene

tätigen Anglikanern vertreten (einmal
abgesehen von den Orthodoxen, bei
denen es auch - noch - keine generelle
offizielle Ablehnung der Frauenordination

gibt). Natürlich ist die
römischkatholische Kirche die grösste Kirche,
aber dass sie nicht mitmacht, soll das

ökumenische Gespräch nicht verstummen

lassen.
Meine Bemerkungen zu den beiden

Teilen dieses Buches verdanken
sich dem altkatholisch-theologischen
Kontext dieser Zeitschrift. Für eine

Bewertung der Thesen van Eijks sind
sie eher Randbemerkungen, denn er
schreibt bewusst aus römisch-katholischer

Perspektive. Sein Buch ist
beispielhaft für eine gründliche Theologie,

eine ökumenische Sensibilität und
eine kritisch-treue Liebe zur Kirche.

Mattijs Ploeger. Utrecht NL

326


	Bibliographie

