Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 102 (2012)
Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

Bibliographie

HANS-JURGEN vAN DER MinpE, Glanz
und Elend jiidischer Geschichte.
Epochen. Gestalten. Ereignisse,
Wien (Passagen Verlag) 2010,
376 S. ISBN 978-3-851-65952-8

Der Blick auf andere Religionen und
das Gesprich mit ihnen iiber den Gar-
tenzaun hinweg wird fiir die Theologie
immer wichtiger. Dies findet beispiels-
weise seinen Ausdruck in der Tatsache,
dass im Theologiestudium, wie an der
Theologischen Fakultit in Bern, der
Studiengang «religious studies» mitt-
lerweile zum festen Bestand gehort.
Darum ist es mehr als gerechtfertigt,
wenn in dieser Zeitschrift iiber den
selbst gesetzten Rahmen hinaus ein
Buch vorgestellt und besprochen wird,
das sich mit der jiidischen Geschichte
befasst.

Der Autor ist altkatholischer Pries-
ter, em. Pfarrer in Kassel und Dozent
fiir die biblischen Grundlagen der Ho-
miletik am altkatholischen Bischofli-
chen Seminar in Bonn. Sein umfassen-
des Werk beginnt mit der Zerstdrung
des Tempels in Jerusalem 70 n. Chr.
durch die Romer und der dadurch be-
dingten allmihlichen Entstehung ei-
nes «neuen» Judentums und endet in
der Gegenwart mit Ausblick auf die
Zukunft. Ungleich anderen Darstel-
lungen der jiidischen Geschichte, wie
zum Beispiel dem dreibindigen Stan-
dardwerk «Geschichte des jiidischen
Volkes» von Haim Hillel Ben-Sasson
im Beck-Verlag (worauf das Buch teil-
weise fusst), will Vf. keineswegs eine
kontinuierlich fortlaufende Historie
darstellen; vielmehr greift er wichtige
Epochen oder auch Episoden heraus.

IKZ 102 (2012) Seiten 321-326

In die einzelnen Epochen reiht Vf. he-
rausragende jiidische Denker ein und
stellt sie nicht nur in ihrer Biografie,
sondern auch in ihren Werken vor. Di-
es macht gerade das Besondere gegen-
tiber anderen Geschichtsdarstellungen
aus. So erscheinen vor unseren Augen
beispielsweise Avicebron (Salomo ibn
Gabirol), Maimonides und Moses
Mendelson, Franz Rosenzweig und
Martin Buber. Der Einfluss auf die
christliche Theologie und das européi-
sche Geistesleben wird deutlich ge-
macht. Auf diese Weise kann Vf. —ent-
sprechend dem Buchtitel — Glanz und
Elend jiidischer Geschichte vermit-
teln: die Epochen schlimmer Leiden
und Verfolgungen und die glinzenden
dichterischen und philosophischen
Gestalten. Dariiber hinaus personali-
siert Vf. iiberhaupt gern die histori-
sche Darstellung. Beispielsweise lisst
er die Atmosphire im Nazideutsch-
land seit der «Machtergreifung» 1933
anhand der Autobiografie des bekann-
ten Publizisten Ralph Giordano, eines
Davongekommenen, spiiren. Auch aus
dem Tagebuch der Anne Frank wird
zitiert.

In diesem Zusammenhang sei eine
weitere Eigenart dieses Buches ge-
nannt. Es gibt in dieser Darstellung
jiidischer Geschichte einen Kapitelab-
schnitt, der sich mit den Titern auf
deutschem Boden befasst. Vf. veran-
kert den Antisemitismus Hitlers und
sein Weltbild in dessen Biografie, die
er kurz darstellt. Zu Recht vermeidet er
eine umfassende Darbietung der Holo-
caust-Geschehnisse; dartiber ist die
Literatur zahlreich.

Ausdriicklich hingewiesen sei auf
den Abschnitt «Nach 2000 Jahren ein
neues jiidisches Staatswesen» im letz-

521



Bibliographie

ten Kapitel. Gliicklicherweise stiess
Vf. auf die Arbeiten der sog. «neuen»
israelischen Historiker und der Journa-
listen um die Zeitung Haaretz, die Ak-
teneinsicht zur Griinderzeit des Staates
Israel nehmen konnten und zu einer
Neubewertung des Zionismus und der
verschiedenen Phasen der Landnahme
kamen. Vf. kann dadurch eine diffe-
renzierte Sicht vermitteln, welche die
herkommliche Ansicht korrigiert. Er
zitiert namentlich Tom Segev mit sei-
nem zuletzt ins Deutsche iibertragenen
Buch «Die ersten Siedler» (2008). Der
Kampf der ersten Siedler gegen die
Araber im Land stellt sich nun nicht
mehr als ein Kampf «David gegen
Goliath» dar. Vielmehr geht es um
eine Vertreibung der Paléstinenser und
um — so muss man es leider deutlich
sagen — ethnische Sduberungen mit
teilweise kollateral schlimmen Verbre-
chen. Erschiitternde Details dazu (die
allerdings die Konzeption des vorlie-
genden Buches gesprengt hitten) gibt
auch der hier nicht zitierte deutsch-jii-
dische Historiker Michael Wolffsohn
(bereits 1998), der die Geschichte von
Legenden reinigen will. Die kritischen
Historiker meinen aber auch, dass es
ohne die Vertreibung der Palistinenser
keinen Staat [srael gegeben hiitte. Hier
eroffnet sich eine Aporie: Da wir um
die uralte Not der Juden und um ihre
Hoffnung auf die Erfiillung der Zusage
Gottes auf das verheissene Land wiiss-
ten und die gegenwiirtige Not der Pa-
lastinenser spiirten, denen der Heimat-
boden unter ihren Fiissen weggezogen
worden sei, meint Vf., titen wir uns
mit einer Antwort schwer.

Das Buch schliesst u.a. mit einer
Darstellung der christlich-jiidischen
Beziehungen, die jiingst durch Ereig-

322

nisse in den Grosskirchen, aber auch
durch die neueren Erkenntnisse iiber
die Staatengriindung Israels belastet
worden seien.

Das Buch ist gut lesbar und durch
die biografischen Abhandlungen ab-
wechslungsreich. Mir ist allerdings
nicht klar geworden, welche Zielgrup-
pe dem Autor vor Augen schwebte.
Aus den Denkergebnissen jiidischer
Philosophen ist zwar das Wesentliche
herausgearbeitet worden, die Darle-
gungen aber diirften Leser vorausset-
zen, die einigermassen gewohnt sind,
philosophischen oder theologischen
Ausfiihrungen zu folgen. Auf jeden
Fall diirfte das Buch den Studierenden
bei den oben erwihnten «religious
studies» behilflich sein.

Klaus Rohmann, Attendorn D

Dieter Gron, Gottliche Weltokono-
mie. Perspektiven der Wissen-
schaftlichen Revolution vom 15.
bis zum 17. Jahrhundert, Frank-
furt a.M. (Suhrkamp) 2010,
738 S. ISBN 978-3-518-29545-8

Dass eine auf circa 50 Seiten angelegte
Einleitung zu einem Buch iiber den
«Newton Komplex: die theologischen
Denkmuster der Wissenschaft des lan-
gen 18. Jahrhunderts», das selbst noch
aussteht, in zwei Bianden mit jeweils
iiber 700 Seiten endet, spricht zum ei-
nen eindeutig fiir die genaue Vorge-
hensweise, der sich Groh verschrieben
hat, zeigt aber zum andern auch deut-
lich, dass die Entwicklung der Natur-
wissenschaften in der Form, wie wir
sie heute kennen, im Allgemeinen und
im Werk des Vf. mit dem Begriff «New
Science» belegt, weitaus komplexer
ist, als es allzu oft dargestellt wird.



Bibliographie

Der zweite der vollstindig autar-
ken Einfiihrungsbinde («Gottliche
Weltékonomie») beschiftigt sich di-
rekt mit den allerersten Anfingen der
Entwicklung der New Science im 15.
bis 17. Jahrhundert. Ohne in Apologie
zu verfallen, geht Vf. den einzelnen
Stromungen nach, trigt die einzelnen
Puzzleteile zusammen, die Motivation
und Motor der geschichtlichen Ent-
wicklung der New Science bildeten. Er
bleibt dabei ganz Geisteswissenschaft-
ler, die Inhalte der Naturwissenschaf-
ten selbst interessieren ihn nicht.

Grohs Grundthese ist, dass die
Sichtweise der Natur wesentlich von
der herrschenden Anthropologie beein-
flusst ist. Ausgehend davon betrachtet
er zunichst die sich entwickelnde posi-
tive Anthropologie bei den Renais-
sance-Humanisten in Italien und ande-
ren Vertretern wie Nicolaus Cusanus,
die mit dem Begriff der Gottebenbild-
lichkeit des Menschen arbeiten. Uber
die Figur des Nicolaus Copernicus, des
Wissenschaftlers und Theologen an der
Schwelle von Scholastik zum neuen
Denken, gelangt Vf. zum Zwingli-
Nachfolger Bullinger und dem mille-
naristischen Aspekt in seiner Theolo-
gie, die weite Kreise nach England und
von dort aus auch wieder in reformierte
Kreise des deutschsprachigen Raumes
zog. Grohs These ist, dass der Milleni-
arismus zusammen mit der positiven
Anthropologie und der theologischen
Auffassung der Zuginglichkeit Gottes
im «Buch der Natur» (vgl. Dan 12.4)
der Néhrboden war, auf dem sich New
Science bilden und zur Bliite gelangen
konnte. Die Bildung der Sozietiten,
welche die Keimzellen der New Sci-
ence waren, die noch keinen Platz an
den klassischen Universititen hatte,

erldutert VI. vor allem anhand der ein-
flussreichen Gestalt von Francis Ba-
con, der einer der intellektuellen Griin-
dungsviter der einflussreichen «Royal
Society» und anderer Sozietiten war
und dessen Beeinflussung und Moti-
vierung durch millenaristisches Gedan-
kengut Vf. gut zu belegen weiss.

V{. sieht sich nicht gezwungen,
seine Darstellung auf diese eine Ge-
dankenlinie zu beschrinken, sondern
versucht eher, ein komplettes Bild zu
entwerfen, das seine These plausibel
macht. Gerne nennt er aber auch alter-
native Interpretationsmoglichkeiten in
Einzelaspekten oder Griinde, warum
eventuell andere Interpretationen lan-
ge Zeit oder bis heute dominieren; er
verweist auch auf die sich im Laufe der
Zeit dndernde Quellenlage. Dieses
Vorgehen macht das Werk nicht gerade
schlank, und manchmal wundert sich
der Leser, wohin er gefiihrt wird — so
etwa in der doch weitldufigen Darstel-
lung der Bundestheologie Bullingers
oder auch bei der ungewohnlichen Ge-
wichtung der Darstellung von Coper-
nicus und seines theologischen Schaf-
fens. Besonders positiv hervorzuheben
ist die differenzierte Darstellung der
Herausbildung der Naturwissenschaf-
ten, gerade auch der elementaren Rolle
der Mathematisierung, die lange um-
stritten war, aber letztlich entscheidend
wurde; ebenso gut wird auch das Fak-
tum gewiirdigt, dass in der Renais-
sance nicht lediglich die antike Natur-
wissenschaft wiederholt wurde und
dass Astronomie und Physik zuniichst
als absolut getrennte Wissenschaften
auftraten und von Astrologie und Al-
chemie noch nicht geschieden waren.

Die Ausweitung des Themas, die
Groh vornimmt, lohnt sich jedoch,

323



Bibliographie

und man wird am Ende des Buches
mit einem kompletten Bild entlassen
und sieht sich von der These des Au-
tors nicht billig iiberredet, sondern
fundiert iiberzeugt, und weiss, wo al-
lenfalls weiterzulesen wire. Zudem
wird hier mit dem Vorurteil aufge-
raumt, dass moderne Naturwissen-
schaft, New Science, die zunichst von
Theologen betrieben wurde, aus dem
Widerspruch zu Religion und Theolo-
gie entstanden sei.

Carolin Friih, Bern CH

Ton vaN Euk, Eucharistie. Het woord
en het brood [Eucharistie. Das
Wort und das Brot] (Theologi-
sche perspectieven 4), Bergam-
bacht (Uitgeveryy 2VM) 2011,
175 S. ISBN 978-94-90393-07-6

Der niederlindische romisch-katholi-
sche Okumeniker Ton van Eijk (geb.
1936), Priester des Bistums Rotter-
dam, war bis zu seiner Pensionierung
Dozent fiir Systematische Theologie
an der Katholisch-Theologischen Uni-
versitit zu Utrecht (jetzt umstrukturiert
zur «Fakultit fiir Katholische Theolo-
gie der Universitidt von Tilburg»). Von
1999 bis 2007 war er Vorsitzender der
niederldndischen Arbeitsgemeinschaft
Christlicher Kirchen. Vf. zihlt zu den
wichtigen okumenisch-theologischen
Stimmen in seinem Land.

In seinem Buch «Eucharistie. Das
Wort und das Brot» setzt sich V{. mit
einem fiir ihn als kritisch-loyalen
Romkatholiken konkret erfahrbaren
Problem auseinander, niamlich mit dem
Paradox, dass einerseits in den vergan-
genen Jahrzehnten erhebliche Erfolge
des okumenisch-theologischen Dia-
logs, nicht zuletzt im Bereich der eu-

324

charistischen Theologie, zu verzeich-
nen sind, dass dem aber andererseits
ein zunehmendes Auseinandergehen
aufgrund eines bleibenden theologi-
schen Dissenses beziiglich des Opfer-
charakters der Eucharistie und vor al-
lem beziiglich der Amtsfrage, insbe-
sondere der Frage der Frauenordina-
tion, gegeniibersteht.

Die ersten drei Kapitel (iiber Anam-
nese, Opfercharakter und Epiklese) be-
niitzen das Hippolyt zugeschriebene
Eucharistiegebet (wegen der in der neu-
eren Liturgiewissenschaft geédusserten
Zweifel an dieser Zuschreibung oft als
«Hippolyt» in Anfiihrungszeichen zi-
tiert) als Ausgangspunkt und Illustrati-
onsmaterial der Uberlegungen. Das In-
teressante an dieser Wahl ist, dass man
wirklich sehr klar sehen kann, wie die
unterschiedlichen Kirchen dieses Ge-
bet, das seit der Liturgiereform in sehr
vielen Kirchen beniitzt wird, an ihre je-
weiligen theologischen Anliegen ange-
passt haben. Diesen Teil des Buches
betrachte ich als eine ausgezeichnete
Einfiihrung in die Bedeutung und die
Zusammenhinge von Begriffen wie Ge-
dédchtnis, sakramentale Prisenz, Opfer
und Epiklese. Van Eijks Hauptgedanke
ist, dass der Modus des danksagenden
Gedenkens die Grundlage bildet, von
der aus Realpriasenz und Opferaspekt zu
verstehen sind. Vf. greift dabei sowohl
systematisch-theologische =~ Gedanken
als auch liturgische Texte und Riten (aus
verschiedenen Konfessionen) auf und
lidsst diese sich wechselseitig interpre-
tieren, was ich fiir angemessener halte
als eine Einbahnstrasse von der Liturgie
zur Theologie oder umgekehrt.

Meine Fragen zu diesem ersten
Teil sind zweifach. Erstens finde ich es
fiir die Argumentation etwas ambiva-



Bibliographie

lent, dass V. sich einerseits der in der
heutigen Liturgiewissenschaft iibli-
chen Relativierung der Einsetzungs-
worte als nicht linger «die» Konsekra-
tion bewirkend anschliesst, anderer-
seits aber an vielen Stellen noch immer
von «der Konsekration» oder «den
Konsekrationsworten» redet, wenn er
die Einsetzungsworte meint. Das ist
nicht nur eine Sache der lockeren Aus-
drucksweise, sondern es hat inhaltliche
Konsequenzen fiir das, was «vor» und
«nach» diesen Worten geschieht. Viel-
leicht ist es auch gar nicht van Eijks
Absicht, die Einsetzungsworte allzu
stark zu relativieren, denn er bemerkt
zweimal, dass die Interpretation der
Einsetzungsworte als Konsekrations-
worte altes Glaubensgut ist, das bis auf
Ambrosius zuriickgeht. Wenn er das
aber so sieht, kann er nicht zugleich
tiber die Struktur des Eucharistiegebets
sprechen, als ob die Konsekration
nicht schon durch die Einsetzungswor-
te vollzogen wiire.

Meine zweite Bemerkung schliesst
sich an diese Strukturfrage an. Leser
dieser Zeitschrift mogen nicht unver-
traut mit den Gedanken sein, die Her-
wig Aldenhoven vor Jahren iiber die
Struktur und die daraus folgende Be-
deutung des Eucharistiegebets nieder-
geschrieben hat. Seine Interpretation
macht die Struktur des Gebets so ein-
leuchtend und «logisch», dass mir die
Ausfiihrungen Van Eijks doch etwas
(zu) kompliziert vorkommen. Vor al-
lem beziiglich der Terminologie des
offerimus zwischen der (den Einset-
zungsworten folgenden) besonderen
Christusanamnese und der Epiklese ist
es m.E. von wesentlicher Bedeutung,
wie die Struktur des ganzen Gebets in-
terpretiert wird. Aldenhoven sah die

Einsetzungsworte als integrierten Teil
der Anamnese, nach der das offerimus
die Wende zur (dann eher als konsekra-
torisch verstandenen) Epiklese mar-
kiert. Etwa so: Christus hat so und so
getan (Anamnese, inklusive Einset-
zungsworten); jetzt kommen wir zu
Dir mit diesem Brot und diesem Wein
(offerimus),; und wir bitten: Sende dei-
nen Geist, damit ... (es folgt eine Ga-
ben- und Kommunionsepiklese). Die
offerimus-Terminologie verweist nicht
auf den Moment im Eucharistiegebet,
in dem der theologische Opfergedanke
ausgedriickt wird, sondern auf den Mo-
ment, in dem Brot und Wein Gott pri-
sentiert werden zum Vollzug des epik-
letischen Gedenkens. Ich bestreite also
keineswegs einen Opfercharakter der
Eucharistie, sehe diesen aber nicht in
der offerimus-Terminologie ausge-
driickt, sondern im blossen Faktum der
durch das epikletische Gedenken be-
wirkten relationalen Priasenz Christi.
Der zweite Teil des Buches ist eine
Auseinandersetzung mit der offiziellen
romisch-katholischen Ablehnung der
Ordination von Frauen zum Priester-
amt. Vf. gibt sich Miihe, zu zeigen, mit
welcher — fast «unfehlbaren» — Autori-
tat diese Ablehnung proklamiert wor-
den ist, sowohl von Papst Johannes Paul
II. als auch von der Kongregation fiir
die Glaubenslehre. Er macht ferner
deutlich, dass zunidchst der bekannte
Unterschied besteht zwischen Kirchen,
fiir welche das Amt zur «substantia des
Sakraments» gehort, und Kirchen, wel-
che das Amt eher als kontingent be-
trachten (also der klassische Unter-
schied zwischen einer eher katholischen
und einer eher protestantischen Positi-
on). Er fiihrt dann aus, dass es noch ei-
nen weiteren Unterschied gibt zwischen

325



Bibliographie

Kirchen, fiir die das Geschlecht der
Amtstriger zur «substantia des Sakra-
ments» gehort, und Kirchen, die damit
keine theologische Bedeutung verbin-
den. Aufgrund dieser Feststellung meint
Vf., dass der Weg zur vollen Kirchenge-
meinschaft zwischen Rom und Kirchen,
in denen Frauen ordiniert werden,
wahrscheinlich definitiv blockiert ist.
Um in dieser Situation einen sowohl fiir
Romtreue als auch fiir Okumenetreue
einen Ausweg zu finden, schligt van Ei-
jk vor, die Spiritualitiit der «geistlichen
Kommunion» wiederzuentdecken. Da-
zu relativiert er einigermassen den re-
zenten Brauch der hiufigen Kommuni-
on und betont die Ebenbiirtigkeit der
beiden «Tische» des Wortes und der
Eucharistie (wie das Zweite Vaticanum
es ausdriickt); von hier aus erklirt sich
iibrigens auch der Titel seines Buches.
Beides, das auf Christus hinweisende
und in Christus inkarnierte Wort wie
auch das Sakrament seines Leibes und
Blutes, fiihrt fiir die Gemeinde und fiir
die Glaubenden zu einem manducare
Christum.

Zu diesem zweiten Teil lassen sich
folgende Bemerkungen machen. Na-
tiirlich konnen nicht-romisch-katholi-
sche Glaubige auf sinnvolle Weise ei-
ner romisch-katholischen Eucharis-
tiefeier beiwohnen und geistlich aktiv
mitmachen, auch wenn sie auf den
Kommuniongang verzichten. Ich halte
das iiberhaupt nicht fiir eine armselige
Weise des Mitfeierns. Vf. kommt aber
den oOkumenischen Anwesenden so
weit entgegen, dass es einigermassen
unklar wird, warum die romisch-
katholischen Mitfeiernden (iberhaupt
noch zur Kommunion gehen und war-
um sie nach dem Wortgottesdienst
noch Eucharistie feiern sollten. Uber-

326

dies lasst sich die kritische Frage nicht
vermeiden, ob es eigentlich ganz
stimmt, dass wir in der Verkiindigung
des Wortes eins sind. Wenn wir nicht
imstande sind, zur vollen Kirchenge-
meinschaft zu kommen, hat das doch
gewiss auch etwas mit unserer unter-
schiedlichen Interpretation des Wortes
Gottes zu tun.

Eine andere Bemerkung ist beziig-
lich van Eijks Ausfiihrungen iiber die
Frauenordination anzubringen. Dass
die romisch-katholische Kirche die
Tiir zur Amts-, Sakraments- und Kir-
chenanerkennung verschlossen hat,
meint noch nicht, dass es kein oku-
menisch-theologisches Gesprich zwi-
schen Catholica und Reformata mehr
geben kann. Ein katholisches Amtsver-
stiindnis, das sich nicht (oder nicht
pauschal) gegen die Frauenordination
stellt, wird ja von Altkatholiken und
von den meisten der in der Okumene
tatigen Anglikanern vertreten (einmal
abgesehen von den Orthodoxen, bei
denen es auch — noch — keine generelle
offizielle Ablehnung der Frauenordi-
nation gibt). Natiirlich ist die romisch-
katholische Kirche die grosste Kirche,
aber dass sie nicht mitmacht, soll das
Okumenische Gesprich nicht verstum-
men lassen.

Meine Bemerkungen zu den bei-
den Teilen dieses Buches verdanken
sich dem altkatholisch-theologischen
Kontext dieser Zeitschrift. Fiir eine
Bewertung der Thesen van Eijks sind
sie eher Randbemerkungen, denn er
schreibt bewusst aus romisch-katholi-
scher Perspektive. Sein Buch ist bei-
spielhaft fiir eine griindliche Theolo-
gie, eine Okumenische Sensibilitit und
eine kritisch-treue Liebe zur Kirche.

Mattijs Ploeger, Utrecht NL



	Bibliographie

