
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 102 (2012)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Bibliographie

Anno Quadt, Wirksamer Heilswille
Gottes. Gott lässt keinen fallen,
Würzburg (Echter), 2008, 172 S.

ISBN 978-3-429-03045-2

Mit dem vorliegenden Band möchte
Vf. den christlichen Glauben so
darstellen, dass bei Nichtchristen «die
Lust erweckt werde, Christ zu werden»
(7; Zitat von Emanuel Kardinal
Suhard). Dabei geht es um «das Befreiende

der Frohen Botschaft, die den
Menschen das Heil zusagt, in welchem
alles Unheil aufgehoben ist» (7). Dieses

Ziel verfolgt Vf. in den drei Hauptteilen

der Arbeit, zum «wirksamen
Heilswillen Gottes» (13-65), zur Frage

der Hoffnung bzw. des Glaubens,
dass es Heil für alle gibt (67-133), und

zur Theodizeefrage (135-169). Ausgehend

von Uoh 4,8 geht es dabei im
ersten Teil um die bedingungslose
Zuwendung Gottes zu der Welt, die er
geschaffen hat, dass sie von seiner Liebe

erfüllt wird. Diese gilt, wie Vf. im
zweiten Teil seiner Arbeit herausarbeitet,

grundsätzlich allen Menschen:
christlich Glaubenden und solchen, die
nicht christlich oder gar nicht glauben.
Die Menschheit wird zu ihrem Ziel
(Gemeinschaft mit Gott, Erlösung)
geführt unter Respektierung ihrer Freiheit.

Wie das geschieht, ist Teil des

Geheimnisses des Wirkens Gottes in
der Welt (28, 142 u.ö.). Die Taufe, und

damit die Kirche, gelten dabei als
öffentliche Zeugnisse der Wirklichkeit
und des Glaubens an den Heilswillen
Gottes (56-65). Im ersten Teil hat Vf.
damit schon das Grundlegende gesagt.
Im zweiten Teil spricht Ouadt spezifisch

die Frage des Gerichts an, das in

der christlichen Tradition vielfältig
thematisiert wird. Er vertritt dabei,
ausgehend von seinem Ausgangspunkt,

dass Gott Liebe ist und Gemeinschaft

mit seiner Schöpfung will, eine

ausgesprochene Allversöhnungslehre
und geht dabei über Theologen wie
z.B. Barth hinaus: Christen und
Christinnen dürfen nicht nur hoffen, sondern

sogar glauben, dass es eine Allversöhnung

gibt (67-74). Alles, was der Liebe

Gottes nicht entspricht, wird eine
(durchaus schmerzliche) Seinsänderung

bzw. Läuterung durchgehen müssen

(es gibt bei Vf. keine ewige Hölle,
«nur» ein vorübergehendes «Fegefeuer»).

Entsprechend klar ist dann auch
seine kritische Bewertung der Übersetzung

des lateinischen «pro multis» mit
«für viele» in zahlreichen Eucharistiegebeten

und der Erbsündentheologie
des Augustinus - und damit eines

(sehr) grossen Teils der christlichen
Tradition (83-133).

Schliesslich bespricht Ouadt die

Frage der Theodizee, wobei er es als
ein Missverständnis auffasst, das Leiden

in der Welt mit der Existenzfrage
Gottes in Verbindung zu bringen. Mit
oder ohne Gott gibt es die Frage des

Leidens in der Welt: Gott weglassen
bringt also keine wirkliche Lösung
(136-138, inkl. Gottesbeweis). Neben
dem Leiden, das einerseits mit dem
unfertigen Charakter der Schöpfung und
andererseits mit dem Willen und der
(moralischen) Entwicklung der
Menschen bzw. der Menschheit zu tun hat

138-143), lässt Vf. auch Raum für
Leiden, das keinem dieser drei Bereiche
zuzuordnen ist (144-145, mit einem
einprägsamen Zitat von K. Rahner
bezüglich des Leiden als «soul-making»
auf S. 144: «Die von Napalmbomben

IKZ 102 (2012) Seiten 237-246 237



Bibliographie

verbrannten Kinder haben dadurch
keinen Reifungsprozess durchgemacht»).

Für dieses Leiden weiss Vf.
keine Antwort, er weist aber auf eine
ausstehende Antwort Gottes hin, der
im Leiden und in der Auferstehung
Christi auf die Erlösung von allem
Leid hingewiesen hat und zwar durch
das Leiden hindurch und unter Annahme

der Schöpfung. Letztlich gilt, dass

alle Leidenserfahrung der Welt zum
Guten geführt wird, «weil die Welt,
wenn auch letztlich durch den Tod
hindurch, zur Auferstehung geführt wird»
(169). Leiden ist dabei für Vf. immer
ein Hinweis auf die (manchmal noch
ausstehende) Verwirklichung von Liebe

(157). Allerdings hält er dabei fest,
die Bejahung Gottes, der dieses alles
«zulässt», bleibe die Herausforderung
(158). Aus verschiedenen Gründen (sei
es wegen der Beantwortung der

Leidensfrage überhaupt, oder wegen der

Bedingungslosigkeit der Annahme
Gottes) sei das Christentum in dieser
Hinsicht anderen Religionen (Islam.
Buddhismus, Hinduismus) überlegen
(159-169).

Das anregende Buch wirft
selbstverständlich auch Fragen auf. Drei seien

hier genannt. Erstens vertritt öuadt
eine massive Art theologischer Exegese,

wobei die Auslegung von Schriftstellen

(z.B. die dem «pro multis» zu
Grunde liegende Aussage oder die
Höllendrohungen) von der
systematisch-theologischen Überlegung
abhängig gemacht wird, dass Gott Liebe
ist und deswegen seinen Heilswillen
durchsetzt. Wie sich das zur historisch-
kritischen Methode verhält (und
umgekehrt) ist eine Frage, auf die Vf.
nicht eingeht. Zweitens bleibt seine

Behandlung der Soteriologie anderer

«Weltreligionen» am Ende des

Buches, die er anhand der Meinungen
ihrer «mainstream»-Vertreter skizziert,
äusserst knapp. Dies ist umso auffälliger,

weil er wegen seines Allversöh-
nungsglaubens eine Sonderposition in
der christlichen Tradition einnimmt.
Gäbe es innerhalb der drei erwähnten

Religionen nicht Minderheitsmeinungen,

die mit seiner Position kompatibel
wären? Schliesslich bleibt auch seine

äusserst knappe «Widerlegung» einer
atheistischen Position nicht ganz
zufriedenstellend (137). Als anregender
theologischer Essay ist die vorliegende
Arbeit aber durchaus gelungen, und sie

bietet eine attraktive theologische
Grundlage für Predigt und Seelsorge.

Peter-Ben Smit. Bern CH

Urs Aitermatt, Konfession, Nation
und Rom. Metamorphosen im
schweizerischen und europäischen
Katholizismus des 19. und 20.

Jahrhunderts, Frauenfeld (Huber)
2009. 442 S. ISBN 978-3-7193-
1457-6

Der vorliegende Band schliesst an das

1989 erschienene Buch «Katholizismus

und Moderne» an. Das neue Werk
konzentriert sich aber aus der Perspektive

der «neueren Politikgeschichte»
auf die Beziehung zwischen Katholizismus

und Nation bzw. Nationalstaat
(11). Vf. beschäftigt sich seit seiner
Berner Dissertation (Der Weg der
Schweizer Katholiken ins Ghetto,
1970) mit dieser Thematik, und zwar
sowohl in Bezug auf die Schweiz als
auch auf andere Länder (vgl. seinen

Beitrag «Das Fanal von Sarajewo»,
1996). Der vorliegende Band setzt sich

238



Bibliographie

aus verschiedenen (teils unveröffentlichten)

Studien zusammen, was auch

erklärt, warum einige Wiederholungen
auftreten (ob es auch erklärt, warum
Bibliographie und Register fehlen,
muss hier offen bleiben). Das Werk ist
in fünf Teile gegliedert: «I. Einführung,

II. Religion und Nation in
europäischer Perspektive, III. Das
Kulturkampfparadigma, IV Geschichte,
Gedächtnis und Kulte, V. Vom Konfessionalismus

zur universalen Religion».
Als Ganzes bietet das Buch eine
umfassende Beschreibung des Miteinanders

der Kommunikationsgemeinschaften

«(römisch-katholische)
Konfession» und «Nation» in der Schweiz,
besonders deren Geschichte im 19. und
20. Jahrhundert. Dabei stellt Vf.
gleichzeitig fest, dass die Bedeutung
dieser zwei Gemeinschaften als Trägerinnen

sinnstiftender «Meistererzählungen»

im Laufe des 20. Jahrhunderts

enorm abgenommen hat (41-42).
Im ersten Hauptteil (27ff.)

beschreibt Vf. zunächst, wie sowohl
Nation als auch Konfession als identi-
tätsstiftende Kommunikationsgemeinschaften

verstanden werden können.
Dann präsentiert er verschiedene
Arten, wie Katholizismus in einem Staat

existieren kann: 1. das Einheitsmodell:
religiöse und nationale
Kommunikationsgemeinschaft überlagern sich

(46); 2. das Minderheitsmodell:
Katholizismus existiert als Minderheit in
einem gemischtkonfessionellen Staat

und versucht auf Grund einer
Kultursymbiose zwischen nationaler und

religiöser Identität zu einem eigenen
katholischen Staat zu kommen; 3. «Kon-
kurrenztyp sich überschneidender
nationaler und konfessioneller
Kommunikationsgemeinschaften» (47): Die

Katholiken können sich im plurireli-
giösen Staat mit der Nation grundsätzlich

identifizieren, aber den Staat und
dessen politisches Regime ebenso wie
die von der dominanten Elite geschaffenen

Nationsvorstellungen ablehnen
und diesen «fremden» eigene Konzeptionen

entgegenstellen. «Dieser Typ
führt auf staatlicher wie auf
gesellschaftlich-kultureller Ebene zur
schrittweisen Integration der Katholiken»

(47) - zu diesem Typ rechnet Vf.
die Schweiz; 4. das Modell der
traditionalistischen Opposition: in einem
laizistischen Staat mit mehrheitlicher
katholischer Konfession bezieht sich
eine traditionalistische Minderheit auf
ein vergangenes identitäres Verhältnis
von Religion und Staat (47). Die beiden

weiteren Studien in diesem Hauptteil

zu den Schweizer Katholiken im
Bundesstaat 1848-2000 und zum
Tessin und dem Katholizismus belegen
die These des Vf. hinsichtlich der
Interaktion von Nation und Religion in
der Schweiz, besonders auch, was die

politische Emanzipation und ein die

Sprachgrenzen überschreitender
Zusammenhalt betrifft, der weitgehend
auf einer gemeinsamen
Konfessionszugehörigkeit basierte.

Im nächsten Hauptteil (109ff.) bietet

Vf. drei Studien, die die
Vorgeschichte des Kulturkampfes (z.B.
Modemisierungskrise, Auseinandersetzungen

um die Schule), dessen
faktische Auflösung (auch auf politischer
Ebene mit der Entstehung der Konkordanz)

und die Nachhutsgefechten in
der jüngeren Vergangenheit (z.B. der
Streit um den Jesuitenartikel)
nachzeichnen. Im dritten Hauptteil (159ff.)
finden sich Studien, die Ähnliches

aufzeigen, hier mit einem Akzent auf

239



Bibliographie

der Beziehung zwischen dem nationalen

und dem religiösen Gedächtnis; so

gibt es hier Beiträge zu Bruder Klaus
als Nationalhelden, zur Bundesfeier
1891 mit der Inszenierung der Katholiken

als der «älteren Eidgenossen», zu
den - hauptsächlich westschweizerischen

- Ultramontanen und zum Papstkult,

der sich zur zeitgenössischen
Papstkritik modifiziert hat.

Vf. schliesst mit einem Rück- und

Ausblick, worin er zusammenfasst,
wie die konfessionelle Landschaft zu
einer die Konfessionen übersteigenden
religiösen Landschaft geworden ist, in
der für die Pflege einer bestimmten
konfessionellen Kultur eigentlich kein
Platz mehr ist, auch wenn gemäss Vf.
in der römisch-katholischen Kirche
Kräfte existieren zu scheinen, nicht
zuletzt in der Hierarchie, die genau dies
nicht wahrhaben möchten.

Die Christkatholische Kirche - wie
die Ökumene überhaupt (es lässt sich

fragen, inwiefern sie überhaupt wichtig

gewesen ist für die Überwindung
konfessioneller Grenzen und ob sie

nicht eher deren Folge war) - kommt
in diesem Zusammenhang nur am
Rand vor. Bei der Würdigung des

Kulturkampfes schreibt Vf.: «Alles in
allem förderte der Kulturkampf die <ne-

gative Integration) des Katholizismus
in den Bundesstaat; er sammelte die
Mehrheit der Katholiken um Papst und
Kirche und trug zum Ausschluss der
Christkatholiken bei. Die innerkatholische

Solidarität wurde gestärkt, was
letzten Endes die Emanzipation der
Katholiken voranbrachte» (119). Im
Kontext der Besprechung der Sorge
des heutigen Papstes um die Einheit
der Kirche innerhalb des Schlussplädoyers

macht er die folgende Bemer¬

kung: «Zu erinnern ist in diesem

Zusammenhang ebenfalls an die Kirchenspaltung

im Zusammenhang mit dem
Ersten Vatikanum von 1869 bis 1870,
als ein liberaler, gegen die Infallibi-
litätserklärung opponierender Flügel
die christkatholische Kirche gründete»
(304). Die wirkliche Relevanz des

vorliegenden Bandes für christkatholische
Theologie und Geschichtsforschung
dürfte aber auf einer anderen Ebene als

diese Bemerkungen liegen.
Das Buch, das offenkundig zur

Pflichtlektüre derer gehört, die sich
mit der Geschichte des Katholizismus
in der Schweiz beschäftigen, stellt
darüber hinaus auch eine bedeutsame Frage

zum Thema konfessioneller Identität

überhaupt, und das kann auch für
die Christkatholische Kirche von
Bedeutung sein. Es geht dabei um
Folgendes: Die Christkatholische Kirche
der Schweiz ist als Kommunikationsgemeinschaft

und als Trägerin einer
Gedächtniskultur stark von
interkonfessionellen Auseinandersetzungen
geprägt. Auch wenn ihr formelles
theologisches Selbstverständnis
immer über die Auseinandersetzungen
der 1870er-Jahre im engeren Sinne
(d.h. über die Papstfrage, später auch
über weitere konfessionell besetzte
Themen wie die Frauenordination)
hinausgegangen ist. bedeutet dies nicht,
dass ihre Gedächtniskultur dies auch
tut. Meiner Wahrnehmung nach ist diese

Letztgenannte weiterhin stark von
konfessionellen Positionen bestimmt,
was dazu führt, dass (immer wieder)
vor allem bestimmte konfessionelle
Merkmale als Charakteristika
christkatholischer Identität benannt werden. Es

handelt sich dabei um eine Art
Konfessionalismus liberaler Prägung (anders

240



Bibliographie

als z.B. der Konfessionalismus der
Priesterbruderschaft St. Pius X,
welches das Beispiel Altermatts ist, vgl.
310) Wenn dies so ist und wenn die
Thesen von Altermatt stimmen, bedeutet

dies aber, dass das Potenzial der
christkatholischen Gedächtniskultur
für Sinngebung in der heutigen (post)
modernen Gesellschaft stark
geschwächt sein muss. Sollte dies zutreffen,

so stellt sich die Frage, wie dieser
Konfessionalismus liberaler Prägung
von einer anderen Art Gedächtniskultur

abgelöst werden könnte.
Peter-Ben Smit, Bern CH

Arnold Benz, Das geschenkte Univer¬

sum, Astrophysik und Schöpfung,
Düsseldorf (Patmos) 2010, 174 S.

ISBN 978-3-491-72544-7

Das Werk ist, neben Prolog und Epilog,

formal in drei Teile gegliedert:
«Werden und Staunen», «Vergehen
und Erschrecken» und «Als Schöpfung
deuten». Die Argumentation erscheint
an vielen Stellen unverbunden, sodass

sie selbst für den Autor in letzter
Konsequenz vermutlich schwer zu
überblicken gewesen sein dürfte. Hier
wird hier versucht, die Argumentationskette

herauszuschälen.
Ein guter Ausganspunkt der

Argumentation wäre eine kurze Reflexion
über die Methode der Naturwissenschaften.

Vf. postuliert, dass in der
Methodik der Naturwissenschaften

gilt: «Wahr ist eine Aussage, wenn sie

mit dem Sachverhalt übereinstimmt.
Stimmt eine naturwissenschaftliche
Theorie mit der Gesamtheit aller mögliche

Messungen vollständig überein,
würden wir sie wahr nennen... Wir

kennen [«naturwissenschaftlich»] nur
den Teil der Wirklichkeit, den wir
beobachten können. Theorien sind
menschliche Konstrukte und nicht
beweisbar» (31, als Randnotiz im Kapitel
«Warum kreisen Planeten»). S. 91 findet

sich dann die These: «Was physikalisch

beobachtet und gemessen wird,
sind Facts. Liegt kein grober Messfehler

vor, sind die Messdaten die
unmittelbare Wirklichkeit.» Inwiefern eine

Interpretation vorgenommen wird,
bleibt unerörtert. Die Frage, wie und
ob die Wirklichkeit durch Messung
überhaupt erreicht werden kann und in
welchem Verhältnis Daten und
Wirklichkeit stehen, wird nicht beleuchtet.

Ausgehend von der Methodik,
argumentiert Vf. im logisch nachfolgenden

Schritt, dass die Wirklichkeit sich
nicht komplett durch die naturwissenschaftliche

Methode beschreiben lässt

(47), dabei leider nur implizit
argumentierend, dass die Gesamtheit mehr
als die Summe seiner Teile ist. Seine
These lautet (47, 110), dass die messbare

Komplexität der Realität zwingend

in ein (nicht mathematisch
modellierbares) Moment des Zufalls mündet

und damit eine Interventionsmöglichkeit

Gottes, der als Schöpfer in der

Stementstehung durch oder im Zufall
tätig sei, eröffnet. Sie ist ununterschie-
den von dem Phänomen, dass in der

Beobachtung eines komplexen
Systems, wenn dieses nicht komplett
erfasst werden kann, vieles wie Zufall
erscheinen mag (wie zum Beispiel
beim sogenannten chaotischen System
des voll deterministisch und beschreibbaren

Phänomens des Wetters). Die
seitenlangen physikalischen Erklärungen

tangieren die eigentliche Begründung

des scheinbaren oder echten Zu-

241



Bibliographie

falls nicht; eine komplizierte Formel
(105), mit dem Kommentar «Keine
Angst! Sie müssen aus dieser
Gleichung nicht klug werden», leistet dies
auch nicht.

Dass es sich um einen nur scheinbaren

Zufall handelt, wird zunächst

von Vf. implizit bestätigt mit der

Aussage, dass wir «Realität nicht so gut,
wie der Uhrmacher seine Uhr versteht»
(43), erfassen können, denn dies würde
für mich heissen, dass es eine
Uhrmacher-Realität gibt, die mir nur nicht
zugänglich ist. Später scheint Vf. jedoch
im Widerspruch dazu zu argumentieren
(110). Als Begründung seiner Zufall-
Gott-Theorie wird zunächst Gödels
Theorem angeführt (111), dessen rein

mathematisch-logisches Theorem die

von Vf. aufgestellte Zufallskonstruktion

weder meint noch abdeckt. «Zufälle

sind nicht kausal zu erklären und
müssen akzeptiert werden. Sie spielen
sowohl in der Quantenmechanik als
auch in der biologischen Evolution
mit», führt Vf. weiter aus (111). Das
Zusammentreffen vieler einzelner
genau abgestimmter Randbedingungen,
wie in der Evolution, erscheint mir
vom Verdacht des scheinbaren Zufalls
nicht befreit. Ob ein Zufall wie in der
Quantenmechanik, der vereinfacht
ausgedrückt nur besagt, dass sich bei
100 Fällen in 40% der Fälle Zustand 1

und in 60% Zustand 2 einstellt, was
sich dann in der Gesamtschau der 100

Fälle wieder durchaus mathematisch
beschreiben lässt, genügt, um der
Definition des Zufalls von Vf. zu genügen,
bleibt m.E. fraglich.

Akzeptiert man die Zufall-Gott-
Konstruktion jedoch zunächst, so gilt
nach Vf., dass sie ein intelligent design
ausschliesst, da dieses eine creatio

continua, die für ihn in der Sternentstehung

per Zufall besteht, ausschliesst.
Im intelligent design müsste ein «guter
Plan» (das wird nicht weiter definiert)
vorliegen, der nicht «leichtfertig»
abgeändert werden kann, wie es im Zufall

jedoch geschieht: «Wenn Schöpfung

als freier Wille Gottes noch heute

geschehen soll, kann es keinen Plan

geben» (148). Was entweder die
Interpretation zulässt, dass Gott einen Plan
hätte, der dem Menschen nur nicht
zugänglich ist, was seinerseits heissen

würde, dass Gott dann doch wieder der
Uhrmacher ist, der sein Uhrwerk
kennt, das uns nicht vollständig
mathematisch zugänglich ist, und dass der
Zufall nur ein scheinbarer Zufall wäre.
Dies stünde im Widerspruch zu der
These, dass in Messungen Realität
zugänglich ist, und würde den Rest der
Argumentation ad absurdum führen,
es sei denn, Gott würfe dem Menschen
immer wieder Brocken zu, die der
Mensch enträtseln kann, und tue dies

an anderer Stelle nicht, sondern
verschleiere, was ist. Oder aber es gibt
wirklich keinen Plan, also nicht nur
einen, der mir nicht zugänglich ist, so
wie es die Argumentation anzudeuten
scheint, dann sehe ich mich in der
Eschatologie verwirrt und einem Gott
gegenüber, der freudig-planlos im Zufall

interveniert und genauso gut keiner

sein könnte.
Parallel dazu bemüht Vf. noch ein

weiteres Gotteskonzept, das die
unterschiedliche Wahrnehmung der Realität
von Naturwissenschaft und Theologie/
Glaube/Geisteswissenschaft, Letztere
auch als teilnehmende Wahrnehmung
(u.a. von J. Holtmann übernommen)
deklariert, etwas überbrückt: Sie

begegnen sich im Staunen (26. 98, 109,

242



Bibliographie

134). Da alles Objektive ja
naturwissenschaftlich nachweisbar wäre (der
Zufall wäre hier dann wieder
verschwunden), wird Gott in das individuelle

(wahrnehmende) und rein
irrationale Gefühlsleben verbannt: «Von

Subjektivismus müsste man sprechen,
wenn diese Person ihre Wahrnehmung
nicht reflektiert und die Beobachtungsbedingungen

nicht mit einbezieht»
(98), d.h., «es wird einem warm ums
Herz» (62). Der irrationale Glaube an
einen Zufall-Schöpfergott - nun auf
wundersame Weise auf die subjektive
Ebene transformiert - ist denn auch die
Ebene der Philosophen, Theologen
und Dichter (106), sagt Vf. Da er sich
so der Mittel einer rationalen
Argumentation beraubt und der
mehrtausendjährigen Geschichte der
Geisteswissenschaften mit einen Handstreich

entledigt hat, hat sich Vf., fast ohne es

zu bemerken, selbst eingeschlossen.
Um seine Thesen zu untermauern,
muss er nun auf die Naturwissenschaft,
die lediglich als Illustration legitim zu

gebrauchen wäre, als Argument
zurückgreifen, da ihm kein anderes
Instrument mehr zur Verfügung steht.

Inmitten der Ausführungen über
das Vergehen der Steme taucht dann
auch der Verweis auf die Hoffnung auf,
die mit der Bemerkung «die zentrale
Botschaft des Christentums ist die

Hoffnung» (129), für Benz genug
begründet ist und keiner weiteren Erklärung

bedarf. Dem Ballast der Rationalität

entronnen, sind Widersprüche
zwischen Welterfahrung und religiöser
Aussage weder relevant noch diskus-

sionsbedürftig.
Das Buch hat seinen Erfolg den

viel zu selten aufblitzenden guten
Gedanken und eigentlich guten populär¬

wissenschaftlichen Erklärungen neuster

Forschung zu verdanken, die aber

ungeniessbar gemacht werden, weil sie

verschüttet, missbraucht und bis zu
Unkenntlichkeit mit Unhaltbarem
vermischt werden, sodass mehr Verwirrung

gestiftet als erklärt wird; dies
wird jedoch von im Dank erwähnten

Theologen offenbar geschätzt, ohne
dass diese merken, dass ihre Errungenschaften

mitsamt der geisteswissenschaftlichen

Methode, der Rationalität
des Glaubens und letztlich auch eines
liebenden Gottes abgeschafft wurden.
Zusammen mit schwammigen
Formulierungen, Auslassen von Explizierungen

und Durchmischung von Prämisse
und Schlussfolgerungen, gelingt es

dem Autor zumindest, erfolgreich das

Ausmass des Desasters verschleiern.
Den ernsthaft nach Lösungen Suchenden

hinterlässt es frustriert und in der
falschen Annahme durch einen
renommierten Physiker bestätigt, dass Glaube

nur irrational möglich sei. Für Benz

gehören «Deutungen» ans Kaminfeuer
(den einzigen Ort, den er, wie es

scheint, neben dem Observatorium
anerkennt), und man wünschte sich, sie

wären dort geblieben.
Carolin Früh. Bern CH

Florian Ihsen, Eine Kirche in der

Liturgie. Zur ekklesiologischen
Relevanz ökumenischer
Gottesdienstgemeinschaft (FSÖTh 129),

Göttingen (V&R) 2010, 313 S.

ISBN 978-3-525-56360-1

Der Münchener evangelisch-lutherische

Pfarrer Florian Ihsen - Mitglied
der Gesprächskommission der

VELKD und der AKD - hat eine sehr

243



Bibliographie

lesbare und übersichtlich strukturierte
Dissertation geschrieben (2009 an der

Evangelisch-theologischen Fakultät
München angenommen), die im
Bereich der ökumenischen Theologie,
Ekklesiologie und «liturgischen
Theologie» beheimatet ist. Wenn es zum
Wesentlichen der liturgischen Theologie

gehört, die Liturgie nicht nur als

(äusserliches) «liturgisches» Geschehen

an sich, sonders als «theologia
prima» (also als primäre Form und
Ausdrucksweise des christlichen
Glaubens) zu betrachten, und wenn es

spezifisch zur «liturgischen Ekklesiologie»

gehört, die Liturgie als primäre
Manifestation von Kirche zu interpretieren,

so überträgt Vf. dieses Prinzip
auf das Phänomen des ökumenischen
Gottesdienstes: Was besagt es über unser

Kirchenverständnis, wenn eine
konkrete interkonfessionelle
Gottesdienstgemeinde einen ökumenischen
Gottesdienst feiert? «Welche
Ekklesiologie vertritt die Liturgie selbst?

Hier wird eine kirchliche
Gemeinschaft) realisiert, die es nach der
Lehre der Kirchen und kirchlichen
Gemeinschaften) gar nicht gibt oder
nicht geben darf» (11).

Der erste Teil des Buches (A)
bezieht sich auf Bestandsaufnahmen und
Definitionen von ökumenischen
Gottesdiensten verschiedener Art (wie
kirchlich-konfessionell, mehrkonfessionell,

postkonfessionell, teilökumenisch

und auch «unerlaubt»). Es
erweist sich, dass Gottesdienste vor
allem dann als ökumenisch empfunden
werden, wenn sie sichtbar eine
«amtlich-liturgisch repräsentierte Mehr-
konfessionalität» zeigen, obwohl auch
die Mehrkonfessionalität der feiernden
Gemeinde und der ökumenisch ausge¬

richtete Gehalt und die Gestalt des

Gottesdienstes mitbestimmend sind
für die Erfahrung des Ökumenischen

(29). Eine Skizze der kirchlichen und

religiösen Situation in Deutschland
gehört auch zu diesen einleitenden
Kapiteln. Dabei wird deutlich, dass sich
die ehemaligen Voraussetzungen für
ein ökumenisches Engagement durch
die Entkonfessionalisierung der
Gesellschaft wesentlich verändert haben.

Die Frage, ob dadurch die ökumenische

Gottesdienstpraxis in einer Krise
geraten ist, beantwortet Vf., indem er
einerseits auf einen Verlust an
Anziehungskraft älterer Formen interkonfessioneller

Gottesdienste (z.B. Gebetswoche

zur Einheit) verweist, andererseits

aber eine Steigerung des Interesses

an ökumenisch begangenen Feiern

von allgemein-gesellschaftlichen
Ereignissen feststellt. Im letzteren Sinne
sind ökumenischen Gottesdienste,
einigermassen verstanden als «Kasualien»,

gerade eine Antwort auf die
bleibende Frage nach Sinndeutung in einer
postkonfessionellen, aber nicht
postreligiösen Gesellschaft. (Liturgie als

Angebot in und an der Gesellschaft ist
anderswo mit dem vielleicht hilfreichen

Wort «Ritendiakonie» bezeichnet
worden.)

Vf. situiert seine Überlegungen in
der Tradition der «konsensorientierten
ökumenischen Hermeneutik», also
nicht in der Linie der heute vielleicht
eher bevorzugten «Ökumene der
Profile» (13, 53). In der Tradition der
ökumenischen und liturgischen Theologie

stellt er fest, dass die Liturgien
der konfessionsverschiedenen Kirchen
sich so tiefgehend angenähert haben,
dass von der tatsächlich gefeierten
Liturgie her von einer Spaltung der

244



Bibliographie

Christenheit eigentlich überhaupt keine

Rede mehr zu sein scheint.
Im Teil B untersucht Ihsen die

offiziellen theologischen Positionen der
römisch-katholischen und
evangelisch-lutherischen Kirchen zu den

«Möglichkeiten und Grenzen
interkonfessioneller Gottesdienstgemeinschaft».

Hier sind einige kritische
Bemerkungen zu machen. Erstens gibt es

auf S. 70 (Haupttext und Fussnoten)
mehrere Fehler in der Beschreibung
der Verhältnisse zwischen Altkatholizismus,

Romkatholizismus, Anglikanismus

und Protestantismus (vor allem
bezüglich der «Anerkennung» von
Weihen durch Rom). Hier und an
anderen Stellen scheint Vf. davon
auszugehen, dass Rom das Wort «Kirche»
und die Anerkennung der Weihen nur
auf die eigene (römisch-katholische)
Kirche anwendet; in Wirklichkeit gilt
diese auch für Orthodoxe und
Altkatholiken und im sicheren Sinne auch
für episcopi vagantes. Es leuchtet mir
übrigens auch nicht ein, warum das

VELKD- AKD-Gesprächskommis-
sionsmitglied Ihsen von «de[m] lehr-
und bekenntnismässig schwer greifbaren

Alt-Katholizismus» spricht (101
Anm. 148; vgl. 139).

Zweitens beschreibt Vf. die
lutherische Position anhand der bekannten
Formel der rechten Predigt und
Sakramentsverwaltung (CA 7) und meint
daraus die Folge ziehen zu können,
dass damit über die Ordination des

Vorstehers nichts gesagt wird, dass also

das katholische Beharren auf einer

gültigen Weihe gegenüber dem primären

Faktum der liturgischen Feier von
Wort und Sakrament sekundär sei. Hier
ist aber einzuwenden, dass die Person
des Vorstehers ein integrales Element

der faktischen liturgischen Praxis
darstellt, sodass die Art und Weise, in
dem dieser Vorsteher ordiniert wurde,
in Bezug auf die konkrete liturgische
Feier nicht sekundär ist
(liturgischtheologisches Argument) und ein nicht
unwichtiger Aspekt des «recte» der

Sakramentsverwaltung darstellt (kon-
fessions-theologisches Argument). Bei
aller Freude über Ihsens ökumenisches

Anliegen - und vor allem über seinen

Mut, Positionen zu vertreten, die derzeit

in seiner Kirche wahrscheinlich
eher unpopulär sind - ist doch
festzustellen, dass er sich bezüglich des

Amtsproblems zu schnell der
protestantischen Gewohnheit anschliesst, das

Amt (und damit die Amts- und
Kirchenstruktur) aus dem «pure et recte
des gottesdienstlichen Vollzugs»
auszuklammern. Auch innerhalb einer
«liturgischen Theologie» soll das aktuelle
liturgische Geschehen nicht ohne den

Kontext und die Absicht dessen, was
man feiert, betrachtet werden.

Drittens wird in diesem Teil, wie
auch in anderen Teilen dieses Buches,
die interkonfessionelle «Konzelebration»

als ökumenisch-liturgisches
Hauptziel betrachtet. Vf. scheint sich
dabei nicht zu fragen, ob es

liturgischtheologisch überhaupt angemessen ist,
die Aufgabe des Vorstehers unter
mehreren Personen zu verteilen (und die

Einsetzungsworte als Konsekrationsmoment

aufzufassen). Ich würde
sagen, dass nicht eine amtlich-liturgische
Konzelebration rund um den
Konsekrationsmoment, sondern eine
wiedergefundene communio (bei der es kein
Thema mehr ist, aus welcher Konfession

der eine Vorsteher herkommt)
das ökumenisch-liturgische Hauptziel

245



Bibliographie

Teile C und D bilden - mit dem
zusammenfassenden Teil F - das

liturgisch-theologische Kernstück des

Buches. Hier findet man eine «liturgische
Ekklesiologie», die einerseits dezidiert
ökumenisch und deshalb auch für
evangelische Leser anspruchsvoll ist

(z.B. Abendmahl als zentraler
Sonntagsgottesdienst; liturgische
Verbindlichkeit), die aber andererseits auch
deutlich evangelisch-lutherisch
geprägt ist (z.B. das immerwährende -
und daher Ablehnung provozierende -
Missverständnis des Bischofsamtes als

überlokales Amt, [1331; oder mit Wörtern

wie «absurderweise» und
«missverstanden» versehene Elemente
katholischer und orthodoxer Gottesdienste

[196f.]). Aus altkatholischer
Perspektive ebenfalls auffallend ist,
dass «Katholizität» bei Vf. meistens
mit «Universalität» (also mit «quantitativer

Katholizität») identisch ist.
Diese Bemerkungen ändern aber nichts
daran, dass dieser Teil des Buches eine
schöne und hilfreiche ökumenische
liturgische Theologie bietet.

Gegen Endes des Buches findet
man noch den interessanten Teil E, in
dem Vf. eine Lösung sucht für die
Probleme des theologischen Status eines
ökumenischen Gottesdienstes und
insbesondere der Zulassung zur Kommunion.

Zum ersten Problem kommt er
zur These, dass jeder konfessionelle
Gottesdienst einen Mangel aufzeigt,
weil er nicht ein Gottesdienst der
gesamten Kirche ist. Er erweitert diese
These so. dass jede Kirche unter einem
Katholizitätsdefizit leidet, solange sie
noch von anderen Kirchen getrennt ist.

Fraglich an dieser These finde ich, dass
sie zu einer nivellierenden Wahrheits-
auffassung tendiert, weil sie allen ge¬

trennten Kirchen einen gleichen Anteil
an Katholizitätsverlust - und deshalb

an Katholizität - zuschreibt. Die
Gefahr ist, dass dadurch Katholizität nicht
mehr ein inhaltlicher Begriff, sondern
ein grösster gemeinsamer Nenner
wird. Zum Problem der Kommunionszulassung

führt Vf. die «Amen-Regel»
(C. Schönborn, W. Kasper, H.-C.
Seraphim) ins Feld: Wer ehrlichen Herzens
«Amen» sagen kann zum Gottesdienst,
insbesondere zum eucharistischen Gebet,

kann an der Kommunion teilnehmen.

Obwohl diese Regel das Problem
der (noch) nicht (völlig) vorhandenen
communio nicht löst, könnte es aus der
Sicht der liturgischen Theologie eine

hilfreiche und ernstzunehmende
Zwischenlösung sein.

Ihsens Buch gehört zu den international

relevanten liturgisch-theologischen

Werken. Es trägt zur Verbreitung
der vor allem im englischsprachigen
Bereich entwickelten liturgical theology

- im deutschsprachigen Bereich
auch «systematische Liturgiewissen-
schaft» genannt - bei und setzt sich mit
der ökumenischen Theologie auf eine

evangelisch-lutherische Weise
auseinander. Damit ist auch deutlich, dass

das ökumenisch-theologische
Gespräch, auch innerhalb der
liturgischtheologischen Disziplin, noch nicht zu
Ende ist.

Mattijs Ploeger. Haarlem NL

246


	Bibliographie

