Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 102 (2012)
Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

Bibliographie

ANNO QuaDT, Wirksamer Heilswille
Gottes. Gott ldsst keinen fallen,
Wiirzburg (Echter), 2008, 172 S.
ISBN 978-3-429-03045-2

Mit dem vorliegenden Band mochte
Vf. den christlichen Glauben so dar-
stellen, dass bei Nichtchristen «die
Lust erweckt werde, Christ zu werden»
(7, Zitat von Emanuel Kardinal
Suhard). Dabei geht es um «das Befrei-
ende der Frohen Botschaft, die den
Menschen das Heil zusagt, in welchem
alles Unheil aufgehoben ist» (7). Die-
ses Ziel verfolgt Vf. in den drei Haupt-
teilen der Arbeit, zum «wirksamen
Heilswillen Gottes» (13-65), zur Fra-
ge der Hoffnung bzw. des Glaubens,
dass es Heil fiir alle gibt (67-133), und
zur Theodizeefrage (135-169). Ausge-
hend von 1Joh 4,8 geht es dabei im
ersten Teil um die bedingungslose Zu-
wendung Gottes zu der Welt, die er
geschaffen hat, dass sie von seiner Lie-
be erfiillt wird. Diese gilt, wie Vf. im
zweiten Teil seiner Arbeit herausarbei-
tet, grundsitzlich allen Menschen:
christlich Glaubenden und solchen, die
nicht christlich oder gar nicht glauben.
Die Menschheit wird zu ihrem Ziel
(Gemeinschaft mit Gott, Erlosung) ge-
fiihrt unter Respektierung ihrer Frei-
heit. Wie das geschieht, ist Teil des
Geheimnisses des Wirkens Gottes in
der Welt (28, 142 u.6.). Die Taufe, und
damit die Kirche, gelten dabei als 6f-
fentliche Zeugnisse der Wirklichkeit
und des Glaubens an den Heilswillen
Gottes (56—65). Im ersten Teil hat Vf.
damit schon das Grundlegende gesagt.
Im zweiten Teil spricht Quadt spezi-
fisch die Frage des Gerichts an, das in

IKZ 102 (2012) Seiten 237-246

der christlichen Tradition vielfiltig
thematisiert wird. Er vertritt dabeli,
ausgehend von seinem Ausgangs-
punkt, dass Gott Liebe ist und Gemein-
schaft mit seiner Schopfung will, eine
ausgesprochene Allversohnungslehre
und geht dabei liber Theologen wie
z.B. Barth hinaus: Christen und Chris-
tinnen diirfen nicht nur hoften, sondern
sogar glauben, dass es eine Allversoh-
nung gibt (67-74). Alles, was der Lie-
be Gottes nicht entspricht, wird eine
(durchaus schmerzliche) Seinsidnde-
rung bzw. Liuterung durchgehen miis-
sen (es gibt bei Vf. keine ewige Holle,
«nur» ein voriibergehendes «Fegefeu-
er»). Entsprechend klar ist dann auch
seine kritische Bewertung der Uberset-
zung des lateinischen «pro multis» mit
«fiir viele» in zahlreichen Eucharistie-
gebeten und der Erbsiindentheologie
des Augustinus — und damit eines
(sehr) grossen Teils der christlichen
Tradition (83-133).

Schliesslich bespricht Quadt die
Frage der Theodizee, wobei er es als
ein Missverstandnis auffasst, das Lei-
den in der Welt mit der Existenzfrage
Gottes in Verbindung zu bringen. Mit
oder ohne Gott gibt es die Frage des
Leidens in der Welt: Gott weglassen
bringt also keine wirkliche Ldsung
(136-138, inkl. Gottesbeweis). Neben
dem Leiden, das einerseits mit dem un-
fertigen Charakter der Schopfung und
andererseits mit dem Willen und der
(moralischen) Entwicklung der Men-
schen bzw. der Menschheit zu tun hat
138-143), lasst Vf. auch Raum fiir Lei-
den, das keinem dieser drei Bereiche
zuzuordnen ist (144—145, mit einem
einprigsamen Zitat von K. Rahner be-
ziiglich des Leiden als «soul-making»
auf S. 144: «Die von Napalmbomben

237



Bibliographie

verbrannten Kinder haben dadurch
keinen Reifungsprozess durchge-
macht»). Fiir dieses Leiden weiss V.
keine Antwort, er weist aber auf eine
ausstehende Antwort Gottes hin, der
im Leiden und in der Auferstehung
Christi auf die Erlosung von allem
Leid hingewiesen hat und zwar durch
das Leiden hindurch und unter Annah-
me der Schépfung. Letztlich gilt, dass
alle Leidenserfahrung der Welt zum
Guten gefiihrt wird, «weil die Welt,
wenn auch letztlich durch den Tod hin-
durch, zur Auferstehung gefiihrt wird»
(169). Leiden ist dabei fiir Vf. immer
ein Hinweis auf die (manchmal noch
ausstehende) Verwirklichung von Lie-
be (157). Allerdings hilt er dabei fest,
die Bejahung Gottes, der dieses alles
«zulisst», bleibe die Herausforderung
(158). Aus verschiedenen Griinden (sei
es wegen der Beantwortung der Lei-
densfrage iiberhaupt, oder wegen der
Bedingungslosigkeit der Annahme
Gottes) sei das Christentum in dieser
Hinsicht anderen Religionen (Islam,
Buddhismus, Hinduismus) iiberlegen
(159-169).

Das anregende Buch wirft selbst-
verstindlich auch Fragen auf. Drei sei-
en hier genannt. Erstens vertritt Quadt
eine massive Art theologischer Exege-
se, wobei die Auslegung von Schrift-
stellen (z.B. die dem «pro multis» zu
Grunde liegende Aussage oder die
Hollendrohungen) von der systema-
tisch-theologischen Uberlegung ab-
hiingig gemacht wird, dass Gott Liebe
ist und deswegen seinen Heilswillen
durchsetzt. Wie sich das zur historisch-
kritischen Methode verhiilt (und um-
gekehrt) ist eine Frage, auf die Vf.
nicht eingeht. Zweitens bleibt seine
Behandlung der Soteriologie anderer

238

«Weltreligionen» am Ende des Bu-
ches, die er anhand der Meinungen ih-
rer «mainstream»-Vertreter skizziert,
dusserst knapp. Dies ist umso auffilli-
ger, weil er wegen seines Allversoh-
nungsglaubens eine Sonderposition in
der christlichen Tradition einnimmt.
Giibe es innerhalb der drei erwihnten
Religionen nicht Minderheitsmeinun-
gen, die mit seiner Position kompatibel
wiren? Schliesslich bleibt auch seine
dusserst knappe «Widerlegung» einer
atheistischen Position nicht ganz zu-
friedenstellend (137). Als anregender
theologischer Essay ist die vorliegende
Arbeit aber durchaus gelungen, und sie
bietet eine attraktive theologische
Grundlage fiir Predigt und Seelsorge.
Peter-Ben Smit, Bern CH

Urs ALTERMATT, Konfession, Nation
und Rom. Metamorphosen im
schweizerischen und europiischen
Katholizismus des 19. und 20.
Jahrhunderts, Frauenfeld (Huber)
2009, 442 S. ISBN 978-3-7193-
1457-6

Der vorliegende Band schliesst an das
1989 erschienene Buch «Katholizis-
mus und Moderne» an. Das neue Werk
konzentriert sich aber aus der Perspek-
tive der «neueren Politikgeschichte»
auf die Beziehung zwischen Katholi-
zismus und Nation bzw. Nationalstaat
(11). VI. beschiftigt sich seit seiner
Berner Dissertation (Der Weg der
Schweizer Katholiken ins Ghetto,
1970) mit dieser Thematik, und zwar
sowohl in Bezug auf die Schweiz als
auch auf andere Linder (vgl. seinen
Beitrag «Das Fanal von Sarajewo»,
1996). Der vorliegende Band setzt sich



Bibliographie

aus verschiedenen (teils unveroffent-
lichten) Studien zusammen, was auch
erklart, warum einige Wiederholungen
auftreten (ob es auch erkldrt, warum
Bibliographie und Register fehlen,
muss hier offen bleiben). Das Werk ist
in fiinf Teile gegliedert: «l. Einfiih-
rung, II. Religion und Nation in euro-
paischer Perspektive, III. Das Kultur-
kampfparadigma, I'V. Geschichte, Ge-
déchtnis und Kulte, V. Vom Konfessio-
nalismus zur universalen Religion».
Als Ganzes bietet das Buch eine um-
fassende Beschreibung des Miteinan-
ders der Kommunikationsgemein-
schaften «(romisch-katholische) Kon-
fession» und «Nation» in der Schweiz,
besonders deren Geschichte im 19. und
20. Jahrhundert. Dabei stellt Vf,
gleichzeitig fest, dass die Bedeutung
dieser zwei Gemeinschaften als Trige-
rinnen sinnstiftender «Meistererzih-
lungen» im Laufe des 20. Jahrhunderts
enorm abgenommen hat (41-42).

Im ersten Hauptteil (27ff.) be-
schreibt Vf. zunichst, wie sowohl
Nation als auch Konfession als identi-
tatsstiftende Kommunikationsgemein-
schaften verstanden werden konnen.
Dann prisentiert er verschiedene Ar-
ten, wie Katholizismus in einem Staat
existieren kann: 1. das Einheitsmodell:
religiose und nationale Kommunika-
tionsgemeinschaft iiberlagern sich
(46); 2. das Minderheitsmodell: Ka-
tholizismus existiert als Minderheit in
einem gemischtkonfessionellen Staat
und versucht auf Grund einer Kultur-
symbiose zwischen nationaler und re-
ligioser Identitit zu einem eigenen ka-
tholischen Staat zu kommen; 3. «Kon-
kurrenztyp sich iiberschneidender na-
tionaler und konfessioneller Kommu-
nikationsgemeinschaften» (47): Die

Katholiken konnen sich im plurireli-
giosen Staat mit der Nation grundsitz-
lich identifizieren, aber den Staat und
dessen politisches Regime ebenso wie
die von der dominanten Elite geschaf-
fenen Nationsvorstellungen ablehnen
und diesen «fremden» eigene Konzep-
tionen entgegenstellen. «Dieser Typ
fiihrt auf staatlicher wie auf gesell-
schaftlich-kultureller ~ Ebene  zur
schrittweisen Integration der Katholi-
ken» (47) — zu diesem Typ rechnet VT.
die Schweiz; 4. das Modell der tradi-
tionalistischen Opposition: in einem
laizistischen Staat mit mehrheitlicher
katholischer Konfession bezieht sich
eine traditionalistische Minderheit auf
ein vergangenes identitdares Verhiltnis
von Religion und Staat (47). Die bei-
den weiteren Studien in diesem Haupt-
teil zu den Schweizer Katholiken im
Bundesstaat  1848-2000 und zum
Tessin und dem Katholizismus belegen
die These des Vf. hinsichtlich der In-
teraktion von Nation und Religion in
der Schweiz, besonders auch, was die
politische Emanzipation und ein die
Sprachgrenzen iiberschreitender Zu-
sammenhalt betrifft, der weitgehend
auf einer gemeinsamen Konfessions-
zugehorigkeit basierte.

Im nichsten Hauptteil (109ff.) bie-
tet Vf. drei Studien, die die Vor-
geschichte des Kulturkampfes (z.B.
Modernisierungskrise, Auseinander-
setzungen um die Schule), dessen fak-
tische Auflosung (auch auf politischer
Ebene mit der Entstehung der Konkor-
danz) und die Nachhutsgefechten in
der jlingeren Vergangenheit (z.B. der
Streit um den Jesuitenartikel) nach-
zeichnen. Im dritten Hauptteil (159ft.)
finden sich Studien, die Ahnliches
aufzeigen, hier mit einem Akzent auf

239



Bibliographie

der Beziehung zwischen dem nationa-
len und dem religiosen Gediichtnis; so
gibt es hier Beitrdge zu Bruder Klaus
als Nationalhelden, zur Bundesfeier
1891 mit der Inszenierung der Katholi-
ken als der «ilteren Eidgenossen», zu
den — hauptsichlich westschweizeri-
schen — Ultramontanen und zum Papst-
kult, der sich zur zeitgendssischen
Papstkritik modifiziert hat.

Vf. schliesst mit einem Riick- und
Ausblick, worin er zusammenfasst,
wie die konfessionelle Landschaft zu
einer die Konfessionen iibersteigenden
religiosen Landschaft geworden ist, in
der fiir die Pflege einer bestimmten
konfessionellen Kultur eigentlich kein
Platz mehr ist, auch wenn gemiss Vf.
in der romisch-katholischen Kirche
Kriifte existieren zu scheinen, nicht zu-
letzt in der Hierarchie, die genau dies
nicht wahrhaben mochten.

Die Christkatholische Kirche — wie
die Okumene iiberhaupt (es ldsst sich
fragen, inwiefern sie tiberhaupt wich-
tig gewesen ist fiir die Uberwindung
konfessioneller Grenzen und ob sie
nicht eher deren Folge war) — kommt
in diesem Zusammenhang nur am
Rand vor. Bei der Wiirdigung des Kul-
turkampfes schreibt Vf.: «Alles in al-
lem forderte der Kulturkampf die <ne-
gative Integration> des Katholizismus
in den Bundesstaat; er sammelte die
Mehrheit der Katholiken um Papst und
Kirche und trug zum Ausschluss der
Christkatholiken bei. Die innerkatholi-
sche Solidaritit wurde gestirkt, was
letzten Endes die Emanzipation der
Katholiken voranbrachte» (119). Im
Kontext der Besprechung der Sorge
des heutigen Papstes um die Einheit
der Kirche innerhalb des Schlusspli-
doyers macht er die folgende Bemer-

240

kung: «Zu erinnern ist in diesem Zu-
sammenhang ebenfalls an die Kirchen-
spaltung im Zusammenhang mit dem
Ersten Vatikanum von 1869 bis 1870,
als ein liberaler, gegen die Infallibi-
litatserklarung opponierender Fliigel
die christkatholische Kirche griindete»
(304). Die wirkliche Relevanz des vor-
liegenden Bandes fiir christkatholische
Theologie und Geschichtsforschung
diirfte aber auf einer anderen Ebene als
diese Bemerkungen liegen.

Das Buch, das offenkundig zur
Pflichtlektiire derer gehort, die sich
mit der Geschichte des Katholizismus
in der Schweiz beschiftigen, stellt dar-
tiber hinaus auch eine bedeutsame Fra-
ge zum Thema konfessioneller Identi-
tat iiberhaupt, und das kann auch fiir
die Christkatholische Kirche von Be-
deutung sein. Es geht dabei um Fol-
gendes: Die Christkatholische Kirche
der Schweiz ist als Kommunikations-
gemeinschaft und als Trédgerin einer
Gedichtniskultur stark von interkon-
fessionellen  Auseinandersetzungen
gepriagt. Auch wenn ihr formelles
theologisches Selbstverstindnis im-
mer {iber die Auseinandersetzungen
der 1870er-Jahre im engeren Sinne
(d.h. iiber die Papstfrage, spiter auch
iiber weitere konfessionell besetzte
Themen wie die Frauenordination) hi-
nausgegangen ist, bedeutet dies nicht,
dass ihre Gedidchtniskultur dies auch
tut. Meiner Wahrnehmung nach ist die-
se Letztgenannte weiterhin stark von
konfessionellen Positionen bestimmt,
was dazu fiihrt, dass (immer wieder)
vor allem bestimmte konfessionelle
Merkmale als Charakteristika christka-
tholischer Identitit benannt werden. Es
handelt sich dabei um eine Art Konfes-
sionalismus liberaler Prigung (anders



Bibliographie

als z.B. der Konfessionalismus der
Priesterbruderschaft St. Pius X, wel-
ches das Beispiel Altermatts ist, vgl.
310) Wenn dies so ist und wenn die
Thesen von Altermatt stimmen, bedeu-
tet dies aber, dass das Potenzial der
christkatholischen  Gedichtniskultur
fiir Sinngebung in der heutigen (post)
modernen  Gesellschaft stark ge-
schwiicht sein muss. Sollte dies zutref-
fen, so stellt sich die Frage, wie dieser
Konfessionalismus liberaler Prigung
von einer anderen Art Gedichtniskul-
tur abgelost werden konnte.

Peter-Ben Smit, Bern CH

ARNOLD BENz, Das geschenkte Univer-
sum, Astrophysik und Schopfung,
Diisseldorf (Patmos) 2010, 174 S.
ISBN 978-3-491-72544-7

Das Werk ist, neben Prolog und Epi-
log, formal in drei Teile gegliedert:
«Werden und Staunen», «Vergehen
und Erschrecken» und «Als Schopfung
deuten». Die Argumentation erscheint
an vielen Stellen unverbunden, sodass
sie selbst fiir den Autor in letzter
Konsequenz vermutlich schwer zu
iiberblicken gewesen sein diirfte. Hier
wird hier versucht, die Argumenta-
tionskette herauszuschilen.

Ein guter Ausganspunkt der Argu-
mentation wire eine kurze Reflexion
liber die Methode der Naturwissen-
schaften. Vf. postuliert, dass in der
Methodik der Naturwissenschaften
gilt: «Wahr ist eine Aussage, wenn sie
mit dem Sachverhalt iibereinstimmt.
Stimmt eine naturwissenschaftliche
Theorie mit der Gesamtheit aller mog-
liche Messungen vollstiandig iiberein,
wiirden wir sie wahr nennen... Wir

kennen [«naturwissenschaftlich»] nur
den Teil der Wirklichkeit, den wir
beobachten konnen. Theorien sind
menschliche Konstrukte und nicht be-
weisbar» (31, als Randnotiz im Kapitel
«Warum kreisen Planeten»). S. 91 fin-
det sich dann die These: «Was physika-
lisch beobachtet und gemessen wird,
sind Facts. Liegt kein grober Messfeh-
ler vor, sind die Messdaten die unmit-
telbare Wirklichkeit.» Inwiefern eine
Interpretation vorgenommen wird,
bleibt unerértert. Die Frage, wie und
ob die Wirklichkeit durch Messung
tiberhaupt erreicht werden kann und in
welchem Verhiltnis Daten und Wirk-
lichkeit stehen, wird nicht beleuchtet.
Ausgehend von der Methodik, ar-
gumentiert V{. im logisch nachfolgen-
den Schritt, dass die Wirklichkeit sich
nicht komplett durch die naturwissen-
schaftliche Methode beschreiben lédsst
(47), dabei leider nur implizit argu-
mentierend, dass die Gesamtheit mehr
als die Summe seiner Teile ist. Seine
These lautet (47, 110), dass die mess-
bare Komplexitit der Realitit zwin-
gend in ein (nicht mathematisch mo-
dellierbares) Moment des Zufalls miin-
det und damit eine Interventionsmog-
lichkeit Gottes, der als Schopfer in der
Sternentstehung durch oder im Zufall
tatig sei, eroffnet. Sie ist ununterschie-
den von dem Phanomen, dass in der
Beobachtung eines komplexen Sys-
tems, wenn dieses nicht komplett er-
fasst werden kann, vieles wie Zufall
erscheinen mag (wie zum Beispiel
beim sogenannten chaotischen System
des voll deterministisch und beschreib-
baren Phidnomens des Wetters). Die
seitenlangen physikalischen Erklédrun-
gen tangieren die eigentliche Begriin-
dung des scheinbaren oder echten Zu-

241



Bibliographie

falls nicht; eine komplizierte Formel
(105), mit dem Kommentar «Keine
Angst! Sie miissen aus dieser Glei-
chung nicht klug werden», leistet dies
auch nicht.

Dass es sich um einen nur schein-
baren Zufall handelt, wird zunichst
von Vf. implizit bestitigt mit der Aus-
sage, dass wir «Realitat nicht so gut,
wie der Uhrmacher seine Uhr versteht»
(43), erfassen konnen, denn dies wiirde
fiir mich heissen, dass es eine Uhrma-
cher-Realitit gibt, die mir nur nicht zu-
giinglich ist. Spiter scheint V. jedoch
im Widerspruch dazu zu argumentieren
(110). Als Begriindung seiner Zufall-
Gott-Theorie wird zunidchst Godels
Theorem angefiihrt (111), dessen rein
mathematisch-logisches Theorem die
von V. aufgestellte Zufallskonstruk-
tion weder meint noch abdeckt. «Zufil-
le sind nicht kausal zu erklidren und
miissen akzeptiert werden. Sie spielen
sowohl in der Quantenmechanik als
auch in der biologischen Evolution
mit», fithrt VI, weiter aus (111). Das
Zusammentreffen vieler einzelner ge-
nau abgestimmter Randbedingungen,
wie in der Evolution, erscheint mir
vom Verdacht des scheinbaren Zufalls
nicht befreit. Ob ein Zufall wie in der
Quantenmechanik, der vereinfacht
ausgedriickt nur besagt, dass sich bei
100 Fillen in 40% der Fiille Zustand 1
und in 60% Zustand 2 einstellt, was
sich dann in der Gesamtschau der 100
Fille wieder durchaus mathematisch
beschreiben lisst, geniigt, um der Defi-
nition des Zufalls von Vf. zu geniigen,
bleibt m.E. fraglich.

Akzeptiert man die Zufall-Gott-
Konstruktion jedoch zunichst, so gilt
nach V., dass sie ein intelligent design
ausschliesst, da dieses eine creatio

242

continua, die fiir ihn in der Sternentste-
hung per Zufall besteht, ausschliesst.
Im intelligent design miisste ein «guter
Plan» (das wird nicht weiter definiert)
vorliegen, der nicht «leichtfertig» ab-
gedndert werden kann, wie es im Zu-
fall jedoch geschieht: «Wenn Schop-
fung als freier Wille Gottes noch heute
geschehen soll, kann es keinen Plan
geben» (148). Was entweder die Inter-
pretation zulésst, dass Gott einen Plan
hitte, der dem Menschen nur nicht zu-
ginglich ist, was seinerseits heissen
wiirde, dass Gott dann doch wieder der
Uhrmacher ist, der sein Uhrwerk
kennt, das uns nicht vollstindig mathe-
matisch zuginglich ist, und dass der
Zufall nur ein scheinbarer Zufall wiire.
Dies stiinde im Widerspruch zu der
These, dass in Messungen Realitiit zu-
ginglich ist, und wiirde den Rest der
Argumentation ad absurdum fiihren,
es sei denn, Gott wiirfe dem Menschen
immer wieder Brocken zu, die der
Mensch entritseln kann, und tue dies
an anderer Stelle nicht, sondern ver-
schleiere, was ist. Oder aber es gibt
wirklich keinen Plan, also nicht nur
einen, der mir nicht zugénglich ist, so
wie es die Argumentation anzudeuten
scheint, dann sehe ich mich in der Es-
chatologie verwirrt und einem Gott
gegenliber, der freudig-planlos im Zu-
fall interveniert und genauso gut kei-
ner sein konnte.

Parallel dazu bemiiht Vf. noch ein
weiteres Gotteskonzept, das die unter-
schiedliche Wahrnehmung der Realitit
von Naturwissenschaft und Theologie/
Glaube/Geisteswissenschaft, Letztere
auch als teilnehmende Wahrnehmung
(u.a. von J. Holtmann iibernommen)
deklariert, etwas Uberbriickt: Sie be-
gegnen sich im Staunen (26, 98, 109,



Bibliographie

134). Da alles Objektive ja naturwis-
senschaftlich nachweisbar wire (der
Zufall wire hier dann wieder ver-
schwunden), wird Gott in das indivi-
duelle (wahrnehmende) und rein irra-
tionale Gefiihlsleben verbannt: «Von
Subjektivismus miisste man sprechen,
wenn diese Person ihre Wahrnehmung
nicht reflektiert und die Beobachtungs-
bedingungen nicht mit einbezieht»
(98), d.h., «es wird einem warm ums
Herz» (62). Der irrationale Glaube an
einen Zufall-Schopfergott — nun auf
wundersame Weise auf die subjektive
Ebene transformiert — ist denn auch die
Ebene der Philosophen, Theologen
und Dichter (106), sagt V{. Da er sich
so der Mittel einer rationalen Argu-
mentation beraubt und der mehrtau-
sendjahrigen Geschichte der Geistes-
wissenschaften mit einen Handstreich
entledigt hat, hat sich Vf., fast ohne es
zu bemerken, selbst eingeschlossen.
Um seine Thesen zu untermauern,
muss er nun auf die Naturwissenschaft,
die lediglich als Illustration legitim zu
gebrauchen wiire, als Argument zu-
riickgreifen, da ihm kein anderes Inst-
rument mehr zur Verfiigung steht.

Inmitten der Ausfiihrungen iiber
das Vergehen der Sterne taucht dann
auch der Verweis auf die Hoffnung auf,
die mit der Bemerkung «die zentrale
Botschaft des Christentums ist die
Hoffnung» (129), fiir Benz genug be-
griindet ist und keiner weiteren Erkli-
rung bedarf. Dem Ballast der Rationa-
litit entronnen, sind Widerspriiche
zwischen Welterfahrung und religioser
Aussage weder relevant noch diskus-
sionsbediirftig.

Das Buch hat seinen Erfolg den
viel zu selten aufblitzenden guten Ge-
danken und eigentlich guten populir-

wissenschaftlichen Erklidrungen neus-
ter Forschung zu verdanken, die aber
ungeniessbar gemacht werden, weil sie
verschiittet, missbraucht und bis zu
Unkenntlichkeit mit Unhaltbarem ver-
mischt werden, sodass mehr Verwir-
rung gestiftet als erklart wird; dies
wird jedoch von im Dank erwihnten
Theologen offenbar geschitzt, ohne
dass diese merken, dass ihre Errungen-
schaften mitsamt der geisteswissen-
schaftlichen Methode, der Rationalitét
des Glaubens und letztlich auch eines
liebenden Gottes abgeschafft wurden.
Zusammen mit schwammigen Formu-
lierungen, Auslassen von Explizierun-
gen und Durchmischung von Primisse
und Schlussfolgerungen, gelingt es
dem Autor zumindest, erfolgreich das
Ausmass des Desasters verschleiern.
Den ernsthaft nach Losungen Suchen-
den hinterlisst es frustriert und in der
falschen Annahme durch einen renom-
mierten Physiker bestitigt, dass Glau-
be nur irrational moglich sei. Fiir Benz
gehoren «Deutungen» ans Kaminfeuer
(den einzigen Ort, den er, wie es
scheint, neben dem Observatorium an-
erkennt), und man wiinschte sich, sie
wiiren dort geblieben.

Carolin Friih, Bern CH

FLoriAN IHsSEN, Eine Kirche in der
Liturgie. Zur ekklesiologischen
Relevanz Okumenischer Gottes-
dienstgemeinschaft (FSOTh 129),
Gottingen (V&R) 2010, 313 S.
ISBN 978-3-525-56360-1

Der Miinchener evangelisch-lutheri-
sche Pfarrer Florian Thsen — Mitglied
der Gesprichskommission der
VELKD und der AKD — hat eine sehr

243



Bibliographie

lesbare und iibersichtlich strukturierte
Dissertation geschrieben (2009 an der
Evangelisch-theologischen  Fakultit
Miinchen angenommen), die im Be-
reich der Okumenischen Theologie,
Ekklesiologie und «liturgischen Theo-
logie» beheimatet ist. Wenn es zum
Wesentlichen der liturgischen Theolo-
gie gehort, die Liturgie nicht nur als
(dusserliches) «liturgisches» Gesche-
hen an sich, sonders als «theologia
prima» (also als primdre Form und
Ausdrucksweise des  christlichen
Glaubens) zu betrachten, und wenn es
spezifisch zur «liturgischen Ekklesio-
logie» gehort, die Liturgie als primére
Manifestation von Kirche zu interpre-
tieren, so uibertrigt Vf. dieses Prinzip
auf das Phinomen des 6kumenischen
Gottesdienstes: Was besagt es iiber un-
ser Kirchenverstindnis, wenn eine
konkrete interkonfessionelle Gottes-
dienstgemeinde einen 0kumenischen
Gottesdienst feiert? «Welche Ekkle-
siologie vertritt die Liturgie selbst?
(...) Hier wird eine <kirchliche Ge-
meinschatt> realisiert, die es nach der
Lehre der Kirchen und <kirchlichen
Gemeinschaften> gar nicht gibt oder
nicht geben darf» (11).

Der erste Teil des Buches (A) be-
zieht sich auf Bestandsaufnahmen und
Definitionen von 6kumenischen Got-
tesdiensten verschiedener Art (wie
kirchlich-konfessionell, mehrkonfessi-
onell, postkonfessionell, teilokume-
nisch und auch «unerlaubt»). Es er-
weist sich, dass Gottesdienste vor al-
lem dann als 6kumenisch empfunden
werden, wenn sie sichtbar eine «amt-
lich-liturgisch  reprisentierte Mehr-
konfessionalitiit» zeigen, obwohl auch
die Mehrkonfessionalitiit der feiernden
Gemeinde und der 6kumenisch ausge-

244

richtete Gehalt und die Gestalt des
Gottesdienstes mitbestimmend sind
fiir die Erfahrung des Okumenischen
(29). Eine Skizze der kirchlichen und
religiosen Situation in Deutschland ge-
hort auch zu diesen einleitenden Ka-
piteln. Dabei wird deutlich, dass sich
die ehemaligen Voraussetzungen fiir
ein okumenisches Engagement durch
die Entkonfessionalisierung der Ge-
sellschaft wesentlich verindert haben.
Die Frage, ob dadurch die 6kumeni-
sche Gottesdienstpraxis in einer Krise
geraten ist, beantwortet Vf., indem er
einerseits auf einen Verlust an Anzie-
hungskraft dlterer Formen interkonfes-
sioneller Gottesdienste (z.B. Gebets-
woche zur Einheit) verweist, anderer-
seits aber eine Steigerung des Interes-
ses an okumenisch begangenen Feiern
von allgemein-gesellschaftlichen Er-
eignissen feststellt. Im letzteren Sinne
sind okumenischen Gottesdienste, ei-
nigermassen verstanden als «Kasua-
lien», gerade eine Antwort auf die blei-
bende Frage nach Sinndeutung in einer
postkonfessionellen, aber nicht post-
religiosen Gesellschaft. (Liturgie als
Angebot in und an der Gesellschaft ist
anderswo mit dem vielleicht hilfrei-
chen Wort «Ritendiakonie» bezeichnet
worden.)

V. situiert seine Uberlegungen in
der Tradition der «konsensorientierten
okumenischen Hermeneutik», also
nicht in der Linie der heute vielleicht
eher bevorzugten «Okumene der Pro-
file» (13, 53). In der Tradition der
Okumenischen und liturgischen Theo-
logie stellt er fest, dass die Liturgien
der konfessionsverschiedenen Kirchen
sich so tiefgehend angenihert haben,
dass von der tatsdchlich gefeierten Li-
turgie her von einer Spaltung der



Bibliographie

Christenheit eigentlich iiberhaupt kei-
ne Rede mehr zu sein scheint.

Im Teil B untersucht Ihsen die offi-
ziellen theologischen Positionen der
romisch-katholischen und evange-
lisch-lutherischen Kirchen zu den
«Moglichkeiten und Grenzen inter-
konfessioneller Gottesdienstgemein-
schaft». Hier sind einige kritische Be-
merkungen zu machen. Erstens gibt es
auf S. 70 (Haupttext und Fussnoten)
mehrere Fehler in der Beschreibung
der Verhiltnisse zwischen Altkatholi-
zismus, Romkatholizismus, Anglika-
nismus und Protestantismus (vor allem
beziiglich der «Anerkennung» von
Weihen durch Rom). Hier und an an-
deren Stellen scheint Vf. davon auszu-
gehen, dass Rom das Wort «Kirche»
und die Anerkennung der Weihen nur
auf die eigene (romisch-katholische)
Kirche anwendet; in Wirklichkeit gilt
diese auch fiir Orthodoxe und Altka-
tholiken und im sicheren Sinne auch
fiir episcopi vagantes. Es leuchtet mir
librigens auch nicht ein, warum das
VELKD-AKD-Gespriachskommis-
sionsmitglied Thsen von «de[m] lehr-
und bekenntnismissig schwer greifba-
ren Alt-Katholizismus» spricht (101
Anm. 148; vgl. 139).

Zweitens beschreibt Vf. die luthe-
rische Position anhand der bekannten
Formel der rechten Predigt und Sakra-
mentsverwaltung (CA 7) und meint
daraus die Folge ziehen zu konnen,
dass damit iiber die Ordination des
Vorstehers nichts gesagt wird, dass al-
so das katholische Beharren auf einer
giiltigen Weihe gegeniiber dem primé-
ren Faktum der liturgischen Feier von
Wort und Sakrament sekundir sei. Hier
ist aber einzuwenden, dass die Person
des Vorstehers ein integrales Element

der faktischen liturgischen Praxis dar-
stellt, sodass die Art und Weise, in
dem dieser Vorsteher ordiniert wurde,
in Bezug auf die konkrete liturgische
Feier nicht sekundir ist (liturgisch-
theologisches Argument) und ein nicht
unwichtiger Aspekt des «recte» der
Sakramentsverwaltung darstellt (kon-
fessions-theologisches Argument). Bei
aller Freude iiber [hsens 6kumenisches
Anliegen — und vor allem iiber seinen
Mut, Positionen zu vertreten, die der-
zeit in seiner Kirche wahrscheinlich
eher unpopulir sind — ist doch festzu-
stellen, dass er sich beziiglich des
Amtsproblems zu schnell der protes-
tantischen Gewohnheit anschliesst, das
Amt (und damit die Amts- und Kir-
chenstruktur) aus dem «pure et recte
des gottesdienstlichen Vollzugs» aus-
zuklammern. Auch innerhalb einer «li-
turgischen Theologie» soll das aktuelle
liturgische Geschehen nicht ohne den
Kontext und die Absicht dessen, was
man feiert, betrachtet werden.

Drittens wird in diesem Teil, wie
auch in anderen Teilen dieses Buches,
die interkonfessionelle «Konzelebra-
tion» als  ©kumenisch-liturgisches
Hauptziel betrachtet. Vf. scheint sich
dabei nicht zu fragen, ob es liturgisch-
theologisch iiberhaupt angemessen ist,
die Aufgabe des Vorstehers unter meh-
reren Personen zu verteilen (und die
Einsetzungsworte als Konsekrations-
moment aufzufassen). Ich wiirde sa-
gen, dass nicht eine amtlich-liturgische
Konzelebration rund um den Konsek-
rationsmoment, sondern eine wieder-
gefundene communio (bei der es kein
Thema mehr ist, aus welcher Konfes-
sion der eine Vorsteher herkommt)
das okumenisch-liturgische Hauptziel
wire.

245



Bibliographie

Teile C und D bilden — mit dem zu-
sammenfassenden Teil F — das litur-
gisch-theologische Kernstiick des Bu-
ches. Hier findet man eine «liturgische
Ekklesiologie», die einerseits dezidiert
okumenisch und deshalb auch fiir
evangelische Leser anspruchsvoll ist
(z.B. Abendmahl als zentraler Sonn-
tagsgottesdienst; liturgische Verbind-
lichkeit), die aber andererseits auch
deutlich evangelisch-lutherisch ge-
pragt ist (z.B. das immerwihrende —
und daher Ablehnung provozierende —
Missverstandnis des Bischofsamtes als
iiberlokales Amt, [133]; oder mit Wor-
tern wie «absurderweise» und «miss-
verstanden» versehene Elemente ka-
tholischer und orthodoxer Gottes-
dienste [196f.]). Aus altkatholischer
Perspektive ebenfalls auffallend ist,
dass «Katholizitit» bei Vf. meistens
mit «Universalitidt» (also mit «quanti-
tativer Katholizitidt») identisch ist.
Diese Bemerkungen dndern aber nichts
daran, dass dieser Teil des Buches eine
schone und hilfreiche 6kumenische li-
turgische Theologie bietet.

Gegen Endes des Buches findet
man noch den interessanten Teil E, in
dem VT. eine Losung sucht fiir die Pro-
bleme des theologischen Status eines
okumenischen Gottesdienstes und ins-
besondere der Zulassung zur Kommu-
nion. Zum ersten Problem kommt er
zur These, dass jeder konfessionelle
Gottesdienst einen Mangel aufzeigt,
weil er nicht ein Gottesdienst der ge-
samten Kirche ist. Er erweitert diese
These so, dass jede Kirche unter einem
Katholizitétsdefizit leidet, solange sie
noch von anderen Kirchen getrennt ist.
Fraglich an dieser These finde ich, dass
sie zu einer nivellierenden Wahrheits-
auffassung tendiert, weil sie allen ge-

246

trennten Kirchen einen gleichen Anteil
an Katholizitdtsverlust — und deshalb
an Katholizitit — zuschreibt. Die Ge-
fahr ist, dass dadurch Katholizitit nicht
mehr ein inhaltlicher Begriff, sondern
ein grosster gemeinsamer Nenner
wird. Zum Problem der Kommunions-
zulassung fiihrt Vf. die «<Amen-Regel»
(C. Schonborn, W. Kasper, H.-C. Sera-
phim) ins Feld: Wer ehrlichen Herzens
«Amen» sagen kann zum Gottesdienst,
insbesondere zum eucharistischen Ge-
bet, kann an der Kommunion teilneh-
men. Obwohl diese Regel das Problem
der (noch) nicht (vollig) vorhandenen
communio nicht 16st, konnte es aus der
Sicht der liturgischen Theologie eine
hilfreiche und ernstzunehmende Zwi-
schenldsung sein.

Ihsens Buch gehort zu den interna-
tional relevanten liturgisch-theologi-
schen Werken. Es triigt zur Verbreitung
der vor allem im englischsprachigen
Bereich entwickelten liturgical theolo-
gy — im deutschsprachigen Bereich
auch «systematische Liturgiewissen-
schaft» genannt — bei und setzt sich mit
der okumenischen Theologie auf eine
evangelisch-lutherische Weise aus-
einander. Damit ist auch deutlich, dass
das ©kumenisch-theologische Ge-
spriach, auch innerhalb der liturgisch-
theologischen Disziplin, noch nicht zu
Ende ist.

Mattijs Ploeger, Haarlem NL



	Bibliographie

