
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 102 (2012)

Heft: 3

Artikel: Der Dialog zwischen der Römisch-Katholischen und der Altkatholischen
Kirche auf internationaler Ebene (2004-2009)

Autor: Kijas, Zdisaw J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405105

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Dialog zwischen der Römisch-Katholischen und
der Altkatholischen Kirche auf internationaler Ebene
(2004-2009)

Zdzislaw J. Kijas OFMConv

1. Einleitung*

Ich habe die Aufgabe, den Bericht, der 2009 von der Internationalen
Römisch-Katholisch - Altkatholischen Dialogkommission, der unter dem

Titel «Kirche und Kirchengemeinschaft» veröffentlicht wurde1, etwas zu

analysieren.
Die Kommission konstituierte sich im Mai 2004. Mit der Formulierung

dieses Dokumentes, das die Grundlage meines Referates ist, hat die
internationale Dialogkommission im Mai 2009 ihre Arbeit abgeschlossen.

Im Text dieses Dokumentes sind einige wichtige Beobachtungen im
Blick auf die Beziehungen zwischen den beiden kirchlichen Gemeinschaften

in der Vergangenheit und in der Zukunft festgehalten.
Gleich eingangs möchte ich betonen, dass der Bericht der internationalen

Kommission zu den wenigen bilateralen ökumenischen Dokumenten
der letzten Jahre gehört, obwohl immer wieder ökumenische Begegnungen

und Ereignisse stattgefunden haben. Und es fällt positiv auf, dass das

Der vorliegende Text stellt eine überarbeitete Fassung eines Referates dar, das
auf der Sitzung der Römisch-Katholisch - Polnisch-Katholischen [Altkatholischen]
Dialogkommission vom 26.121. September 2011 in Gietrzwatd (bei Olsztyn) in
polnischer Sprache gehalten wurde, und zwar im Sinn einer ersten Vorstellung und
Bewertung des römisch-katholisch - altkatholischen Dialogtextes aus polnischer
römisch-katholischer Sicht. Die beiden polnischen Kirchen waren nicht in den
internationalen Dialog eingebunden. - Zu früheren Stellungnahmen vgl. IKZ 100 (2010)
1-68; 101 (2011) 51-54, 339-340 [Anm. d. Red.].

1 Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen Römisch-Katholisch

- Altkatholischen Dialogkommission, Paderborn/Frankfurt a. M.
(Bonifatius/Lembeck) 2009,22010, 85 S. [ohne den Anhang jetzt auch in: Johannes Oelde-
mann u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und
Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene. Band 4: 2001-2010,
Paderborn/Leipzig (Bonifatius/EVA) 2012, 19-52. Der ganze Kommissionsbericht
samt Anhang liegt jetzt auch in einer französischen Übersetzung vor in: Istina 57
(2012) 3-102, hier 45-102. Anm. d. Red.].

180 IKZ 102 (2012) Seiten 180-202



Der Dialog zwischen der Römisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

Dokument die Probleme in grosser Klarheit benennt und mutig über eine
sichtbare Einheit reflektiert - vielen pessimistischen Stimmen zum Trotz.
Meiner Ansicht nach liegt darin die Besonderheit dieses Textes. Sicherlich
ist er aber auch eine Frucht der guten Atmosphäre in der Kommission, die

geprägt war von gegenseitigem Vertrauen und von der grossen Hoffnung,
dass eine volle und sichtbare Einheit zwischen den Kirchen möglich ist.

Die Vertreter beider Kirchen gingen davon aus, dass die dogmatischen
Divergenzen als Folge der Lehrdefinitionen des Ersten Vatikanischen
Konzils vor allem ein innerkatholisches Problem sind, dessen Lösung
möglich erscheint. Mit Hilfe einer neuen Hermeneutik und eines Prozesses

der Reinigung des Gedächtnisses sollen sich beide Seiten bemühen,
die Erinnerung an die Wunden der Vergangenheit zu heilen.

Zunächst möchte ich das Dokument etwas näher vorstellen, wobei ich
auch seine Vorgeschichte berühre (wie sie ebenfalls die Präambel des

Berichts zusammenfasst); dann mache ich eine Reihe von Anmerkungen
zum Inhalt und gehe schliesslich auf Fragen zur Methodik ökumenischer
Dialoge im Allgemeinen ein - Fragen, die sich angesichts ihrer offenkundig

mühsamen Rezeption aufdrängen.

2. Einführung in den Bericht der Dialogkommission

2.1 Zur Vorgeschichte des Berichts

Der im Jahr 2009 publizierte Bericht war der vorläufige Abschluss eines

Dialogs, der in gewisser Weise schon in den 1960er Jahren begonnen hatte.

Bald nach Beendigung des Zweiten Vatikanischen Konzils wurden in
der Schweiz, in Deutschland und in Holland von den jeweiligen nationalen

Kirchenleitungen bilaterale römisch-katholische - altkatholische
Gesprächskommissionen eingesetzt, zu denen Theologen und Historiker
gehörten. Sie sollten die Situation der katholischen Kirche im 19. Jahrhundert

untersuchen und bewerten, wie auch die theologischen Ursachen für
die Entstehung altkatholischer Kirchen darstellen. Sie hatten die Aufgabe,
aufzuzeigen, ob und wie es möglich ist, zu einer zunächst pastoral
orientierten communicatio in sacris zu gelangen.

Um die Arbeit der nationalen Gruppen in ihren Ländern besser
koordinieren zu können, berief das damalige Sekretariat für die Einheit der
Christen im Vatikan die katholischen Mitglieder der Kommissionen im

181



Zdzislaw J. Kijas

Jahr 1968 zu einer Beratung nach Zürich ein. Ergebnis dieser Beratung
war die sogenannte «Zürcher Nota», die u.a. feststellte, dass in den

altkatholischen Kirchen «die ursprünglichen Sakramente geblieben sind,
insbesondere das Sakrament der Weihe und der Eucharistie». Ausserdem,

so heisst es weiter, «besteht zwischen der Altkatholischen und der
Römisch-Katholischen Kirche eine sehr enge Gemeinschaft in Glaubenssachen».

Diese fundamentale Aussage sollte den Weg zu einem Zusammenrücken

der beiden Kirchen in Fragen des Glaubens und der Sakramente
öffnen.

Die «Zürcher Nota» wurde sowohl durch die Bischofskonferenzen der

drei genannten Länder als auch durch die Internationale Altkatholische
Bischofskonferenz (IBK) angenommen. Die «Nota» war sowohl Quelle
von ersten Vereinbarungen wie auch das Fundament für spätere Schritte
der Annäherung. Aufgrund der theologischen Feststellungen der «Zürcher
Nota» wurde bald eine erste Vereinbarung, die die «gegenseitige Hilfe in
Seelsorgefragen» betraf, unterzeichnet. Dies war ein wichtiger theologischer

Erfolg, der auf einen weiteren konstruktiven Arbeitsverlauf der
bilateralen Kommissionsarbeiten hoffen liess. Bevor jedoch weitere Schritte
in der ökumenischen Annährung gemacht werden konnten, wartete man
auf eine Stellungnahme des Vatikanischen Sekretariats für die Einheit
der Christen bezüglich des Inhaltes der «Zürcher Nota» - entweder eine

Zustimmung, allenfalls mit qualifizierenden Anmerkungen verbunden,
oder eine völlige Ablehnung. Nicht unerwartet wählte der Vatikan einen
indirekten Weg, d.h., er lehnte das Dokument zwar nicht ab, aber er bewilligte

es auch nicht in seiner Ganzheit. Hindernis für die Annahme der
«Nota» war (besonders in Deutschland) die ziemlich hohe Präsenz
ehemals römisch-katholischer Priester in den Strukturen der altkatholischen
Kirche. Daher berief die vatikanische Behörde auch keine Kommission
für den Dialog mit der ganzen altkatholischen Kirchengemeinschaft ein.
Der Dialog schien mit der Zeit zu versanden.

Dennoch wurde der bilaterale Dialog in den Niederlanden und
insbesondere in der Schweiz auf nationaler Ebene eine Zeitlang fortgeführt.
So erarbeitete die Christkatholisch - Römisch-Katholische
Gesprächskommission in der Schweiz (CRGK) drei Dokumente: Der erste Text
«Ortskirche - Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit» wurde
im Oktober 1981 unterzeichnet; sechs Jahren später (1987) veröffentlichte
die Kommission ein weiteres Dokument «Abendmahlsgemeinschaft -
Kirchengemeinschaft»; im Jahr 1992 wurde ein drittes Dokument erar-

182



Der Dialog zwischen der Römisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

beitet «Die Unfehlbarkeit der Kirche», welches aber auf Wunsch der
Schweizer Bischofskonferenz nicht veröffentlicht wurde2.

Die Notwendigkeit, den Dialog auf internationaler Ebene zu führen,
wurde immer deutlicher spürbar. Das anstehende Jubeljahr der Erlösung
(2000) war ein gegebener Anlass, die Beziehungen zwischen der
römischkatholischen Kirche und der altkatholischen Kirchengemeinschaft wieder
neu aufzunehmen. Der Päpstliche Rat zur Förderung der Einheit der
Christen und die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz
beschlossen eine gemeinsame, nun von vornherein internationale
Dialogkommission einzurichten. Sie nahm, wie erwähnt, ihre Arbeit im Mai
2004 auf und beendete sie nach fünf Jahren im Mai 2009. Die
römischkatholische Seite wurde vom Würzburger Bischof Paul-Werner Scheele

präsidiert, die altkatholische Seite vom christkatholischen Bischof Fritz-
René Müller (Bern).

2.2 Zur Methodik des Berichts: die Methode des «differenzierten
Konsenses»

Anknüpfend an die Erfahrungen anderer internationaler ökumenischer
Arbeitsgruppen verwendete die Römisch-Katholisch - Altkatholische
Dialogkommission in ihrer Arbeit zum aktuellen theologischen und
geistlichen Stand beider Kirchen die Methode des «differenzierten Konsenses»

(Nr. 34-35). Dies ist eine wichtige und hilfreiche Methode, um
ökumenische Gespräche zu führen. Der erste Schritt besteht in der möglichst
genauen Untersuchung der Glaubenslehre und -praxis jeder einzelnen am

Dialog teilnehmenden Kirche. In einem zweiter Schritt sind die
Gemeinsamkeiten und Unterschiede beider Kirchen wissenschaftlich-methodisch
zu beschreiben: das, was verbindet und eint, wie auch das, was nach wie

vor noch voneinander trennt.
Im Blick auf den Bericht lässt sich sagen, dass im Rahmen dieser

Methode die positiven Aspekte und die verbindenden Elemente betont und
die Übereinstimmung in grundlegenden Aussagen herausgestellt werden,
ohne die noch bestehenden Schwierigkeiten zu verschweigen; vielmehr
werden auch in grosser Klarheit die theologischen Unterschiede benannt,
welche die Kirchen voneinander trennen, und es werden auch die Proble-

2 Der erste Text findet sich auch als «Text 8» im Anhang des Berichts «Kirche
und Kirchengemeinschaft» (wie Anm. 2), 74-85. Der Zweite wurde veröffentlicht in:
SKZ 155 (1987) 18-20: IKZ 77 (1987) 53-61.

183



Zdzislaw J. Kijas

me und Fragen angesprochen, die auf eine Lösung warten. Dadurch

ermutigt diese Methode des «differenzierten Konsenses», den Dialog
fortzuführen, der ein wichtiges und unverzichtbares Instrument ist, um nach

wie vor bestehendes Misstrauen auszuräumen, Vertrauen zu schaffen und

gemeinsame Wege in die Zukunft zu suchen (Nr. 34).
Man muss freilich auch sehen, dass die Methode des «differenzierten

Konsenses» ihre Grenzen hat. Sie beschränkt sich primär auf die
beschreibende Darstellung der Glaubenswahrheiten, Haltungen oder
Frömmigkeitsstile der betreffenden Kirchen, fragt aber nicht nach ihrer
Herkunft oder Entstehung. Sie beschreibt eher «statisch» den theologischen
status quo der betreffenden Kirche, ohne jedoch Wege zu einer Annäherung

in den Blick zu nehmen. Sie zeigt keine Wege und Lösungen auf, um
bestehende Unterschiede zwischen den Kirchen zu überwinden (z.B. in
der Frage des Primats des Papstes). Obwohl also die Methode des
«differenzierten Konsenses» für den ökumenischen Dialog unverzichtbar ist,
darf sie nicht die einzige sein auf dem Weg der Suche nach der Einheit
der Kirche Christi. Sie muss durch eine andere, eine mehr dynamische
Methode, einen Dialog zu führen, ergänzt werden, durch eine Methode,
die im Stand ist, in gleichem Mass Intellekt und Herz der Mitglieder der
Kirche anzusprechen, d.h. Liturgie, Frömmigkeit, die verschiedenen
Traditionen in Bräuchen und Riten. Diese sind nämlich wichtig für die eigene
«Identität» der jeweiligen Kirche. Diese eher dynamische Methode im
ökumenischen Dialog, auf die ich unten noch näher eingehen werde,
möchte ich die Methode der «Neu-Evangelisierung» nennen. Hier geht es

primär darum, dem Ruf Christi zu folgen: seinem immer neuen und
eindringlichen Anspruch an uns, als seine Jünger eins zu sein, wie er im
Vater und der Vater in ihm eins ist (vgl. Joh 17,21 f.).

2.3 Themen grundsätzlicher Übereinstimmung und offene Fragen in der
Ekklesiologie

Im Folgenden soll zunächst zur Sprache kommen, worüber auf beiden
Seiten Übereinstimmung besteht, nämlich im Verständnis des Geheimnisses

der Kirche. In den ersten drei Kapiteln des Berichtes werden diese
Übereinstimmungen unter folgenden Überschriften erläutert: (1) «Die
Kirche - trinitarisch-soteriologische Grundlegung», (2) «Lokale, regionale

und universale Dimensionen der Kirche» und (3) «Personale, kollegiale
und gemeinschaftliche Verantwortung für die Einheit der Kirche und ihr
Bleiben in der Wahrheit». Jedem dieser Themen ist ein eigenes Kapitel des

184



Der Dialog zwischen der Römisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

Berichtes gewidmet, d.h. das zweite, dritte und vierte Kapitel (die Präambel

bildet das erste Kapitel).
Ein allerdings weiterhin strittiges Thema des Dialogs wird im fünften

Kapitel angesprochen: «Der Dienst des Papstes an der Einheit der Kirche
und ihr Bleiben in der Wahrheit». Zuerst legt die altkatholische Seite ihre
Stellungnahme im Blick auf die Person und die Rolle des Papstes vor,
anschliessend wird die römisch-katholische Lehre diesbezüglich dargestellt.

Der letzte Teil des Kapitels deutet die Richtung für eine weitere
Diskussion dieser Frage an.

Im letzten, dem sechsten Kapitel mit der Überschrift «Auf dem Weg
zur vollen Kirchengemeinschaft» kommt die schon erwähnte Methode
des «differenzierten Konsenses» explizit zur Sprache, und zwar im Blick
auf die ersten vier Kapitel einerseits und auf das fünfte Kapitel andererseits:

Die erreichten Übereinstimmungen werden explizit ausgesprochen
und die noch verbleibenden Unterschiede klar benannt.

Eine Reihe von weiteren noch offenen Fragen ergibt sich im Hinblick
auf eine sichtbare Kirchengemeinschaft (Nr. 48-82), auf die ich unten
zurückkomme. Am Ende des sechsten Kapitels (Nr. 83-86) formuliert die
altkatholische Seite einige theologisch-rechtliche Fragen, die man nach

ihrer Ansicht auf dem Weg zu einer sichtbaren Einheit beider Kirchen
berücksichtigen sollte. Dies ist ohne Zweifel der interessanteste Teil des

Schlussdokumentes, auf den ich ebenfalls noch eigens zurückkommen
werde. Der Text ist ein mutiger Blick nach vorn, weit über die gegenwärtigen

Verschiedenheiten und die ökumenische Müdigkeit hinaus. Er ist ein
Zeichen der grossen Kraft, die der Traum einer sichtbaren Einheit von
Kirche generiert. Voraussetzung und unerlässliche Bedingung dieser Einheit

ist jedoch die Heilung der Erinnerung an die schmerzlichen Wunden
der Vergangenheit.

2.3.1 Eine gemeinsame Sicht des Geheimnisses der Kirche

Die Einmaligkeit des Mysteriums der Kirche, das im Zentrum des Dialoges

steht, ist der Grund, dass das Dokument an erster Stelle davon spricht.
Der Abschlussbericht stellt im Zentrum seiner Überlegungen das
Geheimnis der Kirche dar, die in ihrem ganzen Wesen und Wirken vom
Geheimnis der Heiligen Dreifaltigkeit bestimmt und durchdrungen ist.

Die Communio-Struktur der Kirche erwächst aus ihrer tiefen trinitarisch-
soteriologischen Verwurzelung. «Der eine und einzige Grund der Kirche

185



Zdzislaw J. Kijas

ist das ein für alle Mal vollbrachte Heilswerk Gottes in Jesus Christus»

(Nr. 5), so heisst es klar im Text. «Die Kirche ist begründet und verankert

im ganzen vom Heiligen Geist getragenen Christusgeschehen» (Nr. 6).

«Die Kirche als die vom dreieinigen Gott ins Leben gerufene Gemeinschaft

der Gläubigen ist eine gottgeschaffene menschliche Wirklichkeit
und ihrem Wesen nach ein Mysterium» (Nr. 7). Dass die Kirche im
Geheimnis des Dreieinigen Gottes verankert ist, bedeutet nicht, dass ihr
damit die menschliche Dimension abgesprochen ist. Im Gegenteil, sie ist
dem Menschen zutiefst verbunden. Durch die Gemeinschaft mit dem Vater

durch Jesus Christus im Heiligen Geist verbindet sich die Kirche mit
dem Leben eines jeden Menschen, tritt in seine Geschichte ein, prägt und

heiligt sie (vgl. Nr. 8). Dank der Gegenwart des Heiligen Geistes in der

Kirche eröffnet sie sich in ihren Grundvollzügen Martyria, Leitourgia
und Diakonia als Heils- und Lebensraum, deren Mitte die Eucharistiefeier
ist (vgl. Nr. 13).

Die so konstituierte Kirche - betont das Dokument - ist eng an einen
«Ort» gebunden, der durch die an diesem Ort lebenden Getauften zur
Ortskirche wird (vgl. Nr. 14). An ihrer Spitze bzw. in ihrer Mitte steht der
Bischof als der Erstverantwortliche und zugleich der Vorsitzende der
Eucharistiefeier. Jede Ortskirche ist eine Vergegenwärtigung der einen,
heiligen, katholischen und apostolischen Kirche, so sagt es das Konzil von
Nizäa-Konstantinopel, die sich durch die implizierte Einheit und Gemeinschaft

mit den anderen Ortskirchen verbindet (communio communionum
ecclesiarum) (vgl. Nr. 16 und 37). Die Hauptaufgabe des Bischofs einer
Diözese ist die Sorge um die Pfarrgemeinden im Bereich seiner Ortskirche.

Die in der Diözese eingesetzten Priester repräsentieren den Bischof
während der heiligen Messe; Diakone und andere getaufte Christen nehmen

in je unterschiedlichem Grad den Dienst am Evangelium wahr.
Die Ortskirche ist eingebunden in die überregionale und universale

Gemeinschaft, denn «die lokale Kirche ist zwar ganz Kirche, aber sie ist
nicht die ganze Kirche» (Nr. 17). Kirche als communio hat im gleichen
Mass lokale, regionale und überregionale sowie universale Dimensionen,
denen entsprechende Strukturen folgen, die die Verantwortung für Leben
und richtiges Handeln übernehmen. Entsprechende Ämter und Dienste
gehören also zur Natur der Sendung der Kirche und haben die Aufgabe
«die Einheit und ihr Bleiben in der einen Wahrheit» zu bewahren (Nr. 20).
«Diese einzelnen Aufgaben werden in personaler, kollegialer und
gemeinschaftlicher Verantwortung (episkop wahrgenommen, und zwar sowohl

186



Der Dialog zwischen der Römisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

in der Ortskirche als auch in der überörtlichen (regionalen und universalen)

Gemeinschaft von Ortskirchen» (Nr. 20).
In der Ortskirche ist der Bischof der Träger der personalen episkop

der seinen Leitungsdienst in Verbindung mit den übrigen Teilhabern am
apostolischen Amt und mit dem Glaubenszeugnis aller Getauften
wahrnimmt (Nr. 21). In der supralokalen Gemeinschaft der Ortskirchen sind
die Träger der episkop in erster Linie die Bischöfe, welche die Ortskirchen

auf synodalen Versammlungen vertreten und, gegebenenfalls
zusammen mit anderen Gliedern des Gottesvolkes, die Aufgabe des Suchens,
Findens und Verkündens der Wahrheit übernehmen (vgl. Nr. 22). Im
Zusammenhang dieser Aussage stellt das Dokument fest, dass sowohl
Primat (Leitungsdienst) wie Synodalität nicht anderes sind als die
gemeinsame Verantwortung - der Bischöfe und der Getauften - für das
Leben der Kirche. «Es ist die Aufgabe eines Bischofs, dafür zu sorgen,
dass die vielen Bischöfe in einem synodalen Prozess die ihnen zugedachte

Verantwortung wahrnehmen» (Nr. 22).

2.3.2 Der Dienst des Papstes im synodalen Prozess der Bewahrung der
Einheit und Bezeugung der Wahrheit

Bei der Frage der Universalität der Kirche wurde von der internationalen
Kommission auch das heikle Thema des «Primates des Papstes» zur Sprache

gebracht. Die Diskussion zu diesem Thema wurde im 5. Kapitel «Der
Dienst des Papstes an der Einheit der Kirche und ihrem Bleiben in der
Wahrheit» aufgenommen: Der Primat des Bischofs von Rom wird, wie
oben erwähnt, aus der Sicht beider Traditionen dargestellt (vgl. Nr. 27-33).

Gerade hier bediente sich die Kommission der Methode des «differenzierten

Konsenses», was deutlich macht, dass durch das unterschiedliche
Verständnis in dieser Frage noch kein vollständiger Konsens gefunden
wurde (vgl. Nr. 39.41-47). Zum einen weisen die Mitglieder der Kommission

auf die schon bestehenden Gemeinsamkeiten im Verständnis des

Mysteriums der Kirche hin; vielleicht müsste man auch noch an die
Berücksichtigung des Prinzips der «hierarchia veritatum» (vgl. Nr. 11 des

Dekrets über den Ökumenismus «Unitatis redintegratio») erinnern: Man
darf nicht vergessen, dass die römisch-katholische Lehre eine «Hierarchie»

der Wahrheiten kennt, die «kleinere» Wahrheiten mit wesentlichen
Wahrheiten verbindet, die zusammen das Fundament des christlichen
Glaubens ausmachen.

187



Zdzislaw J. Kijas

2.3.3 Die noch weiterhin offene Frage des Papstamtes

Aus dem Bericht wird deutlich, dass das Hauptproblem zwischen der

römisch-katholischen Kirche und den altkatholischen Kirchen der Utrechter
Union das Papstamt ist, seine Unfehlbarkeit in der Lehre und sein

Universalprimat, wie es in der dogmatischen Entscheidung des Ersten Vatikanischen

Konzils vorliegt (vgl. Nr. 41-47). Nach Ansicht der am Dialog
beteiligten Theologen konnte auch die Dogmatische Konstitution über die

Kirche «Lumen gentium» des Zweiten Vatikanischen Konzils nicht zu
einer eindeutigen Annährung der unterschiedlichen Sichtweisen beitragen,

sodass bei dem Dialog über diese Frage eine gewisse Spannung
wahrnehmbar wurde. Auf der einen Seite hebt «Lumen gentium» die neue

Stellung und Bedeutung der Ortskirchen hervor, ihren theologischen und
rechtlichen Status, auf der anderen jedoch wiederholt die Konstitution
nachdrücklich, dass sie die Lehre des Ersten Vatikanischen Konzils über
die Jurisdiktion des Bischofs von Rom und über den Primat seines
Lehramtes nicht in Frage stellt. Der Bericht lässt auch die altkatholische Seite

zu Wort kommen: Sie anerkennt die besondere Stellung des Bischofs von
Rom in der Gemeinschaft der Kirche, nicht aber seine Jurisdiktion in dem

Umfang, die sie gemäss dem Dogma von 1870 hat. Die Kommission
betont, dass aber auch von römisch-katholischer Seite in dieser schwierigen
und sehr komplizierten Frage das letzte Wort noch nicht gesprochen ist. In
seiner Enzyklika «Ut unum sint» sprach der selige Papst Johannes Paul IL
die Bitte aus, dass die Christen geduldig, brüderlich und gemeinsam nach
einer Form der Ausübung des Papstprimates suchen, das möglichst von
allen angenommen werden kann.

3. Andere «noch offene Fragen»

3.1 Die Mariendogmen von 1854 und 1950

Eine andere Schwierigkeit auf dem Weg zur sichtbaren Einheit der beiden
Kirchen sind die beiden marianischen Dogmen, die die römisch-katholische

Kirche im Jahr 1854 und 1950 verkündete (vgl. Nr. 48-55). Einmal
ist es das Dogma der Unbefleckten Empfängnis Mariens, dann das Dogma

über die Leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel. Diese beiden
Wahrheiten wurden nicht, wie frühere Dogmen, durch ein Konzil verkün-

188



Der Dialog zwischen der Römisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

det, sondern durch Päpste: Pius IX. (1792-1878) und Pius XII. (1876-
1958). Sie betreffen sowohl den Glaubensinhalt als auch die Glaubenspraxis.

Die altkatholische Seite erkennt diese Wahrheiten nicht an, weil sie

ihrer kirchlichen Tradition fremd sind. Sie betont jedoch, dass ihre Ablehnung

der Dogmen nicht gleichzeitig die Ablehnung der Verehrung der
Gottesmutter Maria bedeutet, die in der altkatholischen Theologie, Liturgie

und Frömmigkeit der Gläubigen durchaus eine besondere Stellung
einnimmt.

3.2 Die Ordination von Frauen zum priesterlichen Dienst

Ein weiterer Diskussionspunkt und Hindernis auf dem Weg zu einer
sichtbaren Einheit der Kirche ist die Ordination von Frauen zum priesterlichen
Dienst (vgl. Nr. 56-73). Zu dieser Frage äussert sich das Dokument ziemlich

trocken und eindeutig: Für die altkatholische Seite ist diese Frage
abgeschlossen und erfordert keine weitere Diskussion. Warum? Im Text
finden wir nur eine indirekte Begründung dieser Haltung. Sie taucht an
der Stelle auf, an der darüber gesprochen wird, dass die altkatholische
Gemeinschaft einen verhältnismässig hohen Preis für die Einführung dieser

Praxis hat zahlen müssen (Nr. 71): Hier wird indirekt auf eine interne
Spaltung der Utrechter Union hingewiesen als Folge dieser Entscheidung,
denn deswegen schied im Jahr 2003 die Polish National Catholic Church
in den USA aus den kanonischen Strukturen der Utrechter Union aus.
Nach wie vor existieren innerhalb der Utrechter Union Kirchen, welche
die Ordination von Frauen zum priesterlichen Dienst nicht zulassen3, aber
diese Tatsache ist - wie aus dem Dokument hervorgeht - keine ernsthafte
Gefahr für die aktuelle Einheit der Union. Sie akzeptiert die Entscheidungen

der in kirchlicher Gemeinschaft lebenden Kirchen und zwingt sie

nicht, die Praxis der Ordination von Frauen einzuführen. Bezugnehmend
auf die unterschiedliche Praxis der Ordination von Frauen, fragt die
altkatholische Seite, «ob die unterschiedliche Praxis und die zugehörige
theologische Begründung einen Aspekt des christlichen Glaubens betreffen,

der die kirchliche Gemeinschaft als solche verunmöglicht oder
zulässt» (Nr. 72).

Diese Frage ist sehr wichtig und lässt sich nicht so schnell beantworten.

Sie bezieht sich direkt auf die Praxis der altkatholischen Kirche, aber

3 So werden etwa in der Polnisch-Katholischen Kirche Frauen zum priesterlichen

Dienst nicht zugelassen.

189



Zdzislaw J. Kijas

indirekt betrifft sie auch die römisch-katholische Kirche, die diese Praxis
nicht hat und sie sogar als mcht konform mit der Offenbarung ansieht.

Obwohl die altkatholische Seite diese Frage nicht direkt beantwortet,
scheint sie sagen zu wollen, dass die unterschiedliche Praxis der Ordination

von Frauen die kirchliche Gemeinschaft nicht zerstört. Die Praxis

zeigt nämlich, dass es ausser den Kirchen, die die Ordination von Frauen

billigen, auch solche gibt, die sie ablehnen (wie z.B. die Polnisch-Katholische

Kirche), ohne dass die Einheit der Union selbst zerbricht. Die Vertreter

der altkatholischen Seite sehen darin eine Möglichkeit, ähnliche

Lösungen auf gesamtkirchlicher Ebene anzuwenden. Das würde bedeuten,
dass die sichtbare Einheit der Kirche Hand in Hand gehen kann mit einer
differenzierten Praxis des Weihesakramentes.

Auf römisch-katholischer Seite findet dieser Vorschlag jedoch kein
Verständnis. Die Ordination von Frauen wird als Widerspruch zur christlichen

Tradition empfunden. Ihr «Nein» begründet die katholische Kirche
damit, dass sie sich theologisch auf den christologisch-bräutlichen
Charakter der Priesterweihe beruft. Was heisst das?

Erstens: Die katholische Theologie lehrt, dass Jesus Christus keine
Frau unter den zwölf Jüngern berufen hat. Wenn er so gehandelt hat, dann
tat er es nicht, um sich den Sitten seiner Zeit anzupassen, denn oft genug
unterschied sich sein Verhalten in einzigartiger Weise von dem seiner
Umwelt und war ein absichtlicher und mutiger Bruch mit ihr4. Obwohl
viele Frauen Christus nachfolgten und den Kreis der engsten Jünger bildeten,

obwohl sie treu unter seinem Kreuz standen, die ersten Zeugen seiner
Auferstehung waren und dieses Zeugnis weitergaben, wurde jedoch keine
von den Frauen in den Kreis der Zwölf berufen, nicht einmal Maria, die
Mutter Jesu. So wurde es auch später in der Zeit der Apostel praktiziert,
und diese Tradition war richtungsweisend und normativ für die ganze
Kirchengeschichte und gilt bis in unsere Zeit.

Zweitens: Die katholische Theologie lehrt, «dass der Bischof oder
Priester bei der Ausübung seines Amtes nicht in eigener Person, in
persona proprio, handelt, sondern er repräsentiert Christus, der durch ihn
handelt»5. Schon der hl. Cyprian im 3. Jahrhundert schreibt wörtlich:

4 Kongregation für die Glaubenslehre, Erklärung zur Frage der Zulassung
der Frauen zum Priesteramt. Inter insigniores. 15.10. 1976, Nr. 2, in: AAS 69 (1977)
98-116.

5 A.a.O., Nr. 5.

190



Der Dialog zwischen der Römisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

«Der Priester waltet wirklich an Christi statt»6. In der Feier der Eucharistie,

die die Quelle und Kraft der Kirche ist, handelt der Priester nicht
nur kraft der ihm von Christus übertragenen Amtsgewalt, sondern «in

persona Christi»7, «indem er die Stelle Christi einnimmt und sogar sein
Abbild wird, wenn er die Wandlungsworte spricht»8. Christus ist der

Bräutigam, die Kirche ist seine Braut, die er liebt und die er heilig und
makellos sehen möchte. In dieser Aufzählung zeigt sich deutlich das Thema

der Vermählung, das auch in den Schriften des hl. Paulus (vgl. 2 Kor
11,2; Eph 5,22-23) und des hl. Johannes (Joh 3,29; Offb 19,7.9) stark
vorhanden ist. Eine ähnliche Begründung finden wir auch in den synoptischen

Evangelien. Man kann nicht ausser Acht lassen, dass Christus ein
Mann war. Das bedeutet, dass die Funktionen, die mit dem Weihesakrament

gegeben sind und wo Christus selbst repräsentiert wird, ein Mann
verkörpern sollte. Christus war ein Mann, von daher repräsentiert ein
Mann eindeutiger Jesus Christus als Haupt und Bräutigam der Kirche, die
ihrerseits sein Leib und seine Braut (vgl. Nr. 58-59) ist. Die Kongregation
für die Glaubenslehre ergänzt diese Aussage, indem sie sagt, dass «dies
nicht in irgendeiner persönlichen höheren Würde in der Wertordnung
gründet, sondern sich allein ergibt aus einer faktischen Verschiedenheit
in der Verteilung der Aufgaben und Dienste»9. Die römisch-katholische
Theologie hält schliesslich daran fest, dass «die heilige Weihe nur ein
getaufter Mann gültig empfängt» (c. 1024 CIC 1983).

Die altkatholische Kirche ist in dieser Frage anderer Ansicht. Sie ist
nicht mit der christologisch- bräutlichen Deutung des «männlichen»
Charakters des Weihesakramentes einverstanden und schlägt eine
kulturellsoziologische Interpretation vor. Der Bericht der Dialogkommission
macht deutlich, dass die altkatholische Kirche die NichtOrdination der
Frauen als eine Folge der androzentrischen Kultur der alten Welt (vgl.
Nr. 65) interpretiert, und sie nicht als Auftrag Jesu Christi sieht. Indirekt
lehnt sie das Bild der metaphorischen Verbindung «Christus als Bräutigam

und die Kirche als Braut» ab. Die altkatholischen Theologen finden
in den Heiligen Schriften keine ausreichende Begründung für die männliche

Person des Erlösers, welche die Frau vom priesterlichen Dienst
ausschliesst. Im Gegenteil, sie sagen, dass Jesus Christus die ganze mensch-

6 Cyprian, Epistula 63,14 (PL 4,397 B).
7 Vgl. die Konstitution über die heilige Liturgie «Sacrosanctum Concüium», 33.
8 Inter insigniores (wie Anm. 4), Nr. 5.
9 Ebd.

191



Zdzislaw J. Kijas

liehe Natur, in ihrer männlichen und weiblichen Dimension, angenommen
und erlöst hat. Daher darf das Weihesakrament nicht ausschliesslich den

Männern vorbehalten sein. Und obwohl die von den Altkatholiken
angenommene Praxis der Ordination von Frauen konträr zur christlichen
Tradition steht, sind die Altkatholiken überzeugt, in Treue zum Geist des

Evangeliums einen Schritt weiter gehen zu müssen und die Frauen in den

priesterlichen Kreis einzubeziehen (vgl. Nr. 70).
Die römisch-katholische Seite ihrerseits nimmt die Entscheidung der

Altkatholischen Kirche zur Kenntnis, stimmt ihr aber nicht zu. Eine kurze

Erwähnung finden die theologischen und pastoralen Konsequenzen einer
solchen Entscheidung, dass nämlich im Fall einer Vereinbarung zwischen
beiden Kirchen über eine communicatio in sacris die römisch-katholischen

Gläubigen die Kommunion von altkatholischen Priesterinnen nicht
empfangen dürfen (vgl. Nr. 82).

3.3. Die schmerzliche Frage ehemals römisch-katholischer Kleriker

Es gibt noch eine andere Frage, die den ökumenischen Dialog erschwert
und die Einheit beider Kirchen verhindert. Dazu gehören auch die
kirchenrechtlichen Fragen, welche die verheirateten Bischöfe und Priester
wie auch die ehemals römisch-katholischen Gläubigen und Priester, die
Mitglied der altkatholischen Kirche geworden sind, betreffen (74-82).
Die Kommission sieht klar die Wichtigkeit dieses Problems und schlägt
für seine Lösung eine bestimmte Vorgehensweise vor.

Für die Mitglieder der altkatholischen Kommission sind verheiratete
Priester kein Hindernis auf dem Weg zur Einheit mit der römisch-katholischen

Kirche. Sie weisen auf die Praxis der östlichen katholischen
Kirchen hin, die mit der römisch-katholischen Kirche vereint sind und wo
auch verheiratete Geistliche den priesterlichen Dienst ausüben.

Eine ernsthafte Schwierigkeit bedeuten die ehemals römisch-katholischen

Gläubigen, die mit ihrem Übertritt in die altkatholische Kirche
exkommuniziert sind. Trotzdem haben die Mitglieder der Kommission
grosse Hoffnung, dass die ökumenischen Gespräche weitergeführt werden

können, um die genannten Hindernisse zu überwinden und auch die
Fragen um Häresie und Schisma zu klären (vgl. Nr. 78).

Noch viel schwieriger ist die Frage der ehemals römisch-katholischen
Geistlichen (Priester und zölibatär lebende Diakone), die nach einer
Eheschliessung und dem Übertritt zur altkatholischen Kirche in der
römischkatholischen Kirche der Strafe der Exkommunikation unterliegen. Dieses

192



Der Dialog zwischen der Römisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

Problem betrifft auch indirekt die Kirchen der Utrechter Union, in denen
die ehemaligen römisch-katholischen Geistlichen den pastoralen Dienst
versehen und auch in Zukunft weiter ausüben werden. Welche Lösung
schlägt das Dokument in dieser Frage vor?

An einer Stelle wird die Auffassung vertreten, dass diese Situation,
obwohl ungewollt, zu billigen ist, da die altkatholischen Kirchen auf den

Dienst der ehemaligen römisch-katholischen Priester nicht verzichten
können, weil der eigene Priesternachwuchs zu gering ist (vgl. Nr. 79). Um
dieses Problem zu lösen, schlägt das Dokument zwei Schritte vor: (1) Im
Fall der römisch-katholischen Geistlichen, die schon in der altkatholischen

Kirche ihr Amt ausüben, könnte «ein einmaliger Akt der Entlassung

aus der Jurisdiktion der Römisch-Katholischen Kirche (Dispens von
c. 11 CIC 1983), eine Befreiung von der Exkommunikation und der
Suspension bewirken» (Nr. 79). (2) Im Blick auf eventuelle künftige Übertritte

sollte ein entsprechendes Verfahren erarbeitet werden. Die Kommission
gibt jedoch keine näheren Hinweise.

4. Reale Träume der sichtbaren Einheit

Der Kommissionsbericht formuliert schliesslich auch noch eine altkatholische

Vorstellung von der Gestalt einer möglichen Kirchengemeinschaft
(83-86). Sie fällt vorsichtig und zurückhaltend aus: Man möchte den Weg
fortsetzen, dessen Ziel eine Gemeinschaft ist, in der die Verantwortung
für die Kirche (episkop gemeinsam getragen wird (vgl. Nr. 85). Es werden

jedoch Bedingungen genannt für eine solche Gemeinschaft, die jegliche

Form der Unterwerfung oder des Verlustes der Jurisdiktion
ausschliessen. Das Dokument spricht klar aus, dass eine Einheit, in der «die
Kirchen und Bischöfe der Utrechter Union der Jurisdiktion des Papstes
unterstellt wären» (Nr. 86), abgelehnt wird. Deshalb müsste nach

Meinung der altkatholischen Seite vorher «ein Modell gefunden und vereinbart

werden, das die dargelegte Sicht des Primates in der Spannung von
wechselseitiger Verpflichtung für die Gemeinschaft und dem Prinzip der
Subsidiarität konkretisiert» (Nr. 86). Dann erst können konkrete Schritte
auf eine sichtbare Einheit hin gegangen werden.

Immerhin gibt es dazu wesentliche Hinweise, wie sich die altkatholische

Kirche die zukünftige Gestalt einer sichtbaren Einheit mit der
römisch-katholischen Kirche vorstellt, und zwar derart, dass auch die
Kirchen der Utrechter Union ihren Platz finden können. Diese Hinweise
lassen sich so zusammenfassen:

193



Zdzislaw J. Kijas

1. Bei einer eventuellen Einheit mit der Römisch-Katholischen Kirche
behalten die altkatholischen Kirchen der Utrechter Union ihre juristische
Persönlichkeit, ihre liturgisch-kanonischen Strukturen und ihre ökumenischen

Verpflichtungen (z.B. die frühere Vereinbarung zwischen Utrechter
Union und anglikanischer Kirche);

2. der Name des Papstes wird in den Kanon der altkatholischen Kirche
aufgenommen;

3. die Wahl eines altkatholischen Bischofs wird dem Papst zur
Bestätigung vorgelegt10;

4. Stellungnahmen und doktrinäre Entscheidungen der Internationalen
Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK) werden dem Papst mitgeteilt;

5. der Papst hat das Recht, Aussagen und Entscheidungen der IBK oder
einzelner altkatholischen Kirchen daraufhin zu prüfen, ob sie die
Gemeinschaft im Glauben und in der Liebe verletzen;

6. bei Konflikten in der Utrechter Union und in strittigen Fragen kann
der Papst um Hilfe und um sein Urteil ersucht werden;

7. die Kirchen und Bischöfe der Utrechter Union unterstehen nicht der
Jurisdiktion des Papstes.

Diese Elemente einer zukünftigen Einheit der altkatholischen Kirche
mit der römisch-katholischen Kirche bedürfen aber einer weiteren
Präzisierung. Im Mittelpunkt der Diskussionen steht immer wieder die Person
des Papstes und die Frage nach seiner Befugnis innerhalb der künftigen
Einheit. Auf viele Fragen gibt der Bericht jedoch nur unzureichende
Antworten. So z.B. in der Frage: Was bedeutet in der Praxis die «Reaktion»
des Papstes auf Entscheidungen der IBK, wenn die Einheit der Kirche im
Glauben und in der Liebe verletzt wird? Beschränkt sie sich ausschliesslich

auf das persönliche Bedauern des Papstes über die Gefährdung der
Einheit der Kirche, oder gibt sie dem Papst Mittel in die Hand (rechtliche,
persönliche oder synodale), um die Einheit zu stärken und zu bewahren?
Wir dürfen nicht vergessen, dass die Einheit der Kirche, wenn sie zustande

kommt, nicht allein die Frucht von Dialogen, theologischen Betrachtungen,

diplomatischen Gesten und Lächeln ist, sondern sie ist vor allem

10 Anm. d. Red.: Diese Interpretation der zugegebenermassen etwas verklausulierten

Aussage, dass «ihm die Wahl der Bischöfe der Utrechter Union angezeigt
wird, wobei durch die Anzeige der Wahl und deren Willkommenheissung durch den
Papst die Aufrechterhaltung der bestehenden Kirchengemeinschaft manifestiert
wird», geht über das hinaus, was altkatholischerseits intendiert ist. Ähnliches liesse
sich auch zu Punkt 6 und partiell zu Punkt 5 sagen.

194



Der Dialog zwischen der Römisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

ein Werk des Heiligen Geistes, der die Kraft hat, Sünden zu vergeben,
Wunden zu heilen, Trennung zu überwinden und auf Trümmern neue
Gebäude einer dauerhaften Einheit zu bauen. Die Instrumente zur Bewahrung

dieser Einheit sind vor allem die Instrumente der «Gnade» und nicht
der Unfreiheit und Unterdrückung.

5. Die schwierige Rezeption ökumenischer Dokumente im Leben
der Kirche

Die Internationale Römisch-Katholische - Altkatholische Kommission,
die ihre Arbeit im Jahr 2009 beendet hat, hält die Fortsetzung des Dialogs
für unbedingt notwendig. Ziel ist: (1) Die bisherigen Fragen, von denen
viele nur angedeutet wurden und noch auf eine Klärung und Lösung warten,

zu vertiefen; (2) die Umsetzung von schon erarbeiteten Vereinbarungen

in die Praxis. Dieser letzte Punkt ist nicht neu, aber es gibt noch keine

Lösung. Obwohl schon viel überlegt und diskutiert wurde, ist das Ergebnis

im Allgemeinen nach wie vor sehr bescheiden. Warum?
Ich meine, dass es dafür mehrere Ursachen gibt, die aber nicht in gleicher

Weise für alle noch offenen Punkte zutreffen. Sicherlich hängt die

Umsetzung von schon getroffenen ökumenischen Vereinbarungen nicht
ausschliesslich von den Medien ab. Die Information darüber, was stattgefunden

hat und welche Dokumente erarbeitet wurden, ist wichtig, aber sie

allein genügt nicht. Es braucht mehr, nämlich die Hineinnahme der
Ergebnisse von Vereinbarungen in den «Geist» der Kirche, d.h. in ihr Gebet,
ihre Frömmigkeit, ihre Liturgie und in ihre Strukturen. Warum geschieht
das nicht? Was steht dem im Weg? Wie kann man eventuelle Widerstände
abbauen?

Es ist hier nicht der Raum, um diese Fragen umfassend zu beantworten,

aber wir können sie auch nicht ausklammern. Ich glaube, dass eines
der ersten Hindernisse für die institutionelle und persönliche Umsetzung
von gemeinsamen ökumenischen Erklärungen und Berichten ein
Sprachproblem ist. Auch der römisch-katholisch - altkatholische Kommissionsbericht

spricht eine sehr theologische und dogmatische Sprache, die nur
für einen kleinen Kreis von Profis verständlich ist, nicht für den Grossteil
der Gläubigen. Die Umsetzung in die Praxis darf nicht nur auf der
hierarchischen und theologischen Ebene geschehen, sondern im ganzen Gottesvolk.

Aber das Volk Gottes spricht nicht den theologischen Fachjargon.
Daher ist notwendig, über die Theologie, die theologisch-kanonischen
Fragen, über die Ursachen und Gründe der Trennung, über den Weg zur

195



Zdzislaw J. Kijas

Einheit, in einer Sprache der «mitmachenden und teilnehmenden» Theologie

zu sprechen, engagiert und existenziell das Leben der Gläubigen
betreffend. Die Sprache der engagierten Theologie hat einen pastoralen
Ton. Sie ist eine Sprache, die am Prozess der Bekehrung und Versöhnung
teilnimmt und sie anschliessend anderen kommuniziert. Diese Sprache

spricht über die wichtigen Anliegen gewissermassen «aus ihrer Mitte
heraus» und nicht aus Sicht des Zuschauers oder Schiedsrichters. Sie freut
sich über die schon beantworteten Fragen und trauert darüber, dass der

Weg zur vollen Einheit noch so lang und beschwerlich ist; sie macht nicht

mutlos, fordert nicht zum Verlassen des ökumenischen Weges auf,
sondern ermutigt zum Glauben an das Wirken des Heiligen Geistes, der Zeit
und Ort einer künftigen Einheit kennt.

Man darf nicht glauben, dass die Einheit der Kirche Christi in der

Zukunft nur die Frucht der Arbeit einer theologischen Kommission ist. Sie

ist vor allem auch ein Ergebnis der pastoralen Erfahrung und des gemeinsamen

Tuns der Gläubigen in den verschiedenen Kirchen, Frucht ihres
Gebetes, ihrer Sorge um die Anliegen der Welt, ihres Engagements in
wirtschaftlichen, sozialen und ethischen Fragen. Die sichtbare Einheit der
Kirche Jesu Christi wächst auf dem Fundament der Zusammenarbeit der

Gläubigen der verschiedenen Kirchen, durch die Förderung der christlichen

Werte in Politik, Familie, Schule, Arbeitsplatz und in Medien. Die
Einheit der Kirche als theologische Realität ist ausserdem auch ein kulturelles

Ereignis. Daraus ergibt sich die Notwendigkeit der rechten Sorge
um die christliche, dem Evangelium entsprechende Kultur. Aus der
Kirchengeschichte wissen wir, dass schon oft dogmatische und theologische
Diskrepanzen im Verständnis von Glaubensfragen zu einer Vertiefung der
schon vorher bestehenden kulturellen Verschiedenheiten geführt haben.

6. Nochmals zur Frage der Methodik ökumenischer Dialoge

6.1 Die Methode des «differenzierten Konsenses» und ihre Grenzen

Oben ist schon die Methode des «differenzierten Konsenses» zur Sprache
gekommen, wie sie auch in anderen ökumenischen Dialogen für die
gemeinsame Arbeit verwendet wurde. Sie impliziert eine Aufforderung zum
gegenseitigen Vertrauen, das unverzichtbar ist für den Beginn und die
Fortführung eines Dialogs, für eine eventuelle Annährung in seinem Verlauf.

196



Der Dialog zwischen der Römisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

Wo es an Vertrauen fehlt, geht auch die innere Offenheit verloren und die
Bereitschaft zum Eingehen eines Risikos, wenn es gilt, weiterzukommen,
um miteinander zu tieferer Einheit zu finden und freundschaftliche
Beziehungen zu begründen. Zweifellos ist Vertrauen die unverzichtbare
Voraussetzung, um ökumenische Gespräche überhaupt zu beginnen und dann
auch fortzuführen, um Brücken zur Einheit zu bauen, um erreichte
Vereinbarungen umzusetzen und immer wieder nach neuen Wegen zur
Annäherung der getrennten Kirchen zu suchen.

Man kann sagen, dass diese Methode einen Wert in sich hat. Das wird
gerade auch im Dialog zwischen der römisch-katholischen und der
altkatholischen Kirche deutlich. Sie stehen sich theologisch und historisch nahe,

aber beide bringen auch die Bürde einer Vergangenheit mit, welche die

Wiederherstellung einer sichtbaren Einheit erschwert. Die Mitglieder der

Dialogkommission gestehen ein, dass die beiden Kirchen, die sie

repräsentieren, sich zugleich nahe und fremd sind. Einander nahe sind sie da,

wo es um theologische Fragen geht, «fremd» durch ihre historische,
emotionale und institutionelle Last. Dadurch wird Versöhnung einerseits
geradezu natürlich, anderseits aber fast unmöglich. Warum? Womit kann
man diese Schwierigkeit erklären?

Die Wurzeln reichen ins 19. Jahrhundert zurück. Die damalige Trennung

- geschichtlich immer noch sehr «jung» - gefährdet aufkeimendes
gegenseitiges Vertrauen. In der altkatholischen Kirche entwickelten sich
zudem neue Denkweisen in spiritueller, theologischer, liturgischer und
rechtlicher Hinsicht, als deren Folge langsam, aber systematisch neue
kirchliche Strukturen entstanden, die der römisch-katholischen Tradition
fremd waren. Als ein Beispiel möchte ich das Wahlverfahren des Bischofs

nennen, das unter grosser Teilnahme der Gläubigen erfolgte und den
Laien einen wichtigen Platz in den Strukturen der altkatholischen Kirche
einräumte. Dieses wiederum zog grosse Veränderungen bei der Gestaltung

der Amtsausübung in der Kirche nach sich. Während die
römischkatholische Kirche sie auf hierarchische Art löste, führte die altkatholische

Kirche das episkopal-synodale Modell der kirchlichen Gemeinschaft
ein, die wesentliche Beschlüsse auf dem Weg des Konsenses trafen und
nicht durch die Entscheidung einer Autorität wie bei dem hierarchischen
Modell der römisch-katholischen Kirche.

Die Frage der Methodik spielt eine wichtige Rolle im ökumenischen
Dialog. Sie ist von Bedeutung bei der Formulierung von theologischen
Folgerungen und bei konkreten Schritten zur Konstituierung der sichtbaren

Einheit der Kirche. In der Bewertung des Glaubens, den wir bekennen,

197



Zdzislaw J. Kijas

und der kirchlichen Praxis ist von Bedeutung, ob die einzelnen Dialogpartner

den (gemeinsamen) Ausgangspunkt anerkennen oder nicht. Wenn
beide Seiten einen unterschiedlichen Ausgangspunkt und unterschiedliche

Methoden haben, wird auch die Annährung in theologischen und

rechtlichen Fragen sehr schwierig bzw. fast unmöglich sein.

Beim Lesen des Abschlussdokuments stellt sich die Frage, ob die

Aufgabe der Kommission nur darin besteht, die unterschiedlichen Glaubenspraktiken

der beiden Kirchen darzustellen und zu erläutern oder noch
etwas mehr? Bringt der Hinweis auf die ekklesialen Verschiedenheiten den

Fortschritt im Dialog und Hoffnung auf sichtbare Einheit? Ich wiederhole
die schon oben gestellte kritische Frage: Ist die Methode des «differenzierten

Konsenses» die einzige, die man bei ökumenischen Gesprächen anwenden

sollte, oder gibt es auch noch eine andere, eine eher dynamische, die
nicht nur die verschiedenen Standpunkte beschreibt, sondern auch gangbare

Wege zu ihrer Überwindung aufzeigt? Trotz des grossen Verdienstes der
Methode des «differenzierten Konsenses» scheint ihre Ergänzung durch
eine andere Methoden notwendig. Hier ist nicht der Ort, um die positiven
Seiten der bisherigen Methode noch einmal zu nennen. Es gibt deren viele,
und darüber wird im Dokument ausführlich gesprochen. Es scheint jedoch

- ich möchte das nochmals betonen -, dass die Schwäche dieser Methode
darin liegt, dass sie die Fakten nur «statisch» beschreibt, Unterschiede und
Übereinstimmungen aufzählt, die zwischen den Kirchen bestehen, aber
kaum Wege zu deren Lösung vorschlägt. Dabei ist sehr wichtig und
notwendig, nicht nur den status quo zu beschreiben, sondern auch Wege zur
Überwindung der Probleme aufzuzeigen. Dieser zweite Aspekt ist
vielleicht noch wichtiger als der erste. Natürlich ist es notwendig, die bestehenden

Unterschiede zwischen den Kirchen zu benennen, aber es bedarf auch
noch der konkreteren Aussage bezüglich Gewicht und Wertigkeit eines
Problems, ob es sich um eine zentrale Aussage oder um eine etwas weniger
zentrale Aussage handelt. Es kann sein, dass die Bewertung des Problems
nur einseitig ist und nicht der wirklichen Situation gerecht wird. Hinter
ihrer scheinbaren «Einfachheit» kann eine mehr oder weniger komplizierte

Wirklichkeit verborgen sein, deren Ursache die Mentalität der Gläubigen,

ihre Geschichte und Kultur ist. Diese Bewertung einer Situation oder
eines Problems ist keine Aussage über die ganze Wahrheit und kann daher
zur Falscheinschätzung, Fehlbewertung und zum Irrtum führen.

Bisherige ökumenische Dialoge zeigen, dass der Versuch, hinter
unterschiedlichen Aussagen der einzelnen Kirchen eine ähnliche Absicht zu
suchen, nicht immer überzeugend und oft sogar falsch ist. So sind Texte

198



Der Dialog zwischen der Römisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

abgefasst und Dokumente verabschiedet worden, die an der Oberfläche
der Probleme bleiben, ohne nach deren Herkunft zu fragen oder Lösungen
zu suchen. Daneben gibt es sehr viele auch ausgezeichnete ökumenische
Texte, aber es zeigen sich kaum Veränderungen in der Praxis der Kirchen
und der Ökumene. Auch die Umsetzung von gemeinsamen Feststellungen
ökumenischer Kommissionen geht, wie schon erwähnt, nur sehr schleppend

und langsam voran. Weithin bleibt es bei theoretischen «Vereinbarungen».

Zweifellos gibt es hierfür eine Reihe von Ursachen, aber ich bin
überzeugt, dass ein wichtiger Grund darin besteht, dass solche «Vereinbarungen»

nur in begrenztem Mass die Lebenswirklichkeit der konkreten
Menschen in den Kirchen berühren. Ohne Zweifel sind Texte wichtig, sie

geben starke Impulse. Aber gleicherweise ist wichtig, dass sie das konkrete

Leben der Gläubigen in den Blick nehmen, den Ausgangspunkt eines

neuen Miteinanders bilden und neue liturgische und religiöse Erfahrungen

schaffen. Ein «Sichverschanzen» auf der Ebene bisheriger
theologischer Dialogtexte bringt keinen Fortschritt. Nur die Bereitschaft, sich
äusserer Kritik zu stellen und sich dem Heiligen Geist anzuvertrauen,
macht Wandlung möglich.

6.2 Die Methode der «Neu-Evangelisierung» und ihre spirituelle
Dimension

Es geht also um Verfahrensweisen, welche die Hindernisse bestehender

theologischer Unterschiede nicht übersehen, aber zugleich dem Wirken
des Heiligen Geistes Raum geben, der das Unmögliche möglich macht, da

er der Geist ist, der das Antlitz der Erde erneuert. Diese Methode möchte
ich als Methode der «Neu-Evangelisierung» bezeichnen. Was bedeutet
sie? Meiner Meinung nach sollte sie eine Art spezifische und dynamische
Lektüre der dogmatischen, liturgischen und geschichtlichen Vergangenheit

des ökumenischen Partners sein, was die Methode des «differenzierten

Konsenses», meiner Ansicht nach, nur zum Teil leisten kann. Diese

dynamische Methode bleibt nicht bei den schon erkannten und bekannten
Wahrheiten stehen, sondern ermutigt, weiterzugehen zu ständiger Vertiefung

des Glaubens. Glaube aber ist «Feststehen in dem, was man erhofft»
und «Überzeugt sein von dem, was man nicht sieht» (Hebr 11,1). Daher ist
Glaube immer eine gewisse Weise des «Ausblickes» in die Zukunft, des

Sich-Öffnens für die Wahrheit, um sie tiefer zu erkennen und zu leben -
was dann die bisher bestehenden Trennungen zwischen den Kirchen fast

unbegründet erscheinen lässt.

199



Zdzislaw .1. Kijas

Diese Art des Verfahrens ist aus vielerlei Gründen wichtig. Vor allem
ist sie mit der Logik der christlichen Offenbarung besser vereinbar, die

lehrt, dass Jesus sich als derselbe und immer neue offenbart, und die
Glaubenden einlädt, sich aus alten eingefahrenen Gleisen zu befreien und sich

auf die ewige Neuheit des Evangeliums hin zu öffnen. Darüber hinaus

vertraut der christliche Glaube fest auf das Wort Christi, der verheisst:
«Wenn aber jener kommt, der Geist der Wahrheit, wird er euch in die

ganze Wahrheit führen. Denn er wird nicht aus sich selbst heraus reden,
sondern er wird sagen, was er hört, und euch verkünden, was kommen
wird» (Joh 16,13). Das bedeutet, dass die volle Erkenntnis der christlichen
Wahrheit immer noch vor uns liegt. Sie geht uns stets voraus, weil sie

voller Leben und Dynamik ist
Diese Methode der Neu-Evangelisierung ist auch Ermutigung, nach

Gründen der Trennung, nach ihren wirklichen Ursachen, nach theologischen

und liturgischen Unterschieden zu fragen. Andererseits spornt sie

an, nach Lösungen für diese Schwierigkeiten und nach Wegen zu konkreter

und dauerhafter Annährung zu suchen. Diese Methode durchbricht die
Logik menschlicher Strukturen und hört nicht auf, zuversichtlich auf die
Allmacht Gottes zu schauen und zu glauben, dass seine Gnade grösser ist
als unsere menschliche Schwachheit, ohne dabei die bisherigen
Schwierigkeiten und Teilungen zwischen den getrennten Kirchen zu unterschätzen.

Diese Methode ermutigt, Theorie und Praxis, den Glauben und das

Zeugnis des Alltags stärker miteinander zu verbinden. Sie ist ein echtes
christliches Unterwegs-Sein, unterwegs zum persönlichen, geistlichen
und theologischen Emmaus, wenn wir auf dem Weg Jesus Christus begegnen,

der uns verwandelt, uns die Schrift erklärt und uns zu Boten seiner
Gegenwart in der Welt macht (vgl. Lk 24,13-35).

Die Methode der Neu-Evangelisierung, die allerdings noch weiter
entwickelt werden muss, erinnert an einen Familienvater, der «aus seinem
reichen Vorrat Neues und Altes hervorholt» (vgl. Mt 13,52). Sie ist ein Teil
des richtig verstandenen ökumenischen Dialogs, geführt von den gläubigen

Menschen, die den Willen Gottes sowohl für sich selbst als auch für
ihre Kirchen besser und tiefer erkennen wollen. So beschränkt sich der
Dialog nicht nur auf Kenntnisse über sich selbst und die eigene religiöse
Gemeinschaft. Das Wissen um die beiden Wirklichkeiten ist wichtig und
sogar unerlässlich. um die göttlichen Absichten hinsichtlich der Zukunft
ergründen zu können. Da die Liebe das Herz jeder echten Evangelisierung
ist, muss sie auch in den ökumenischen Gesprächen das «Herz» der Neu-
Evangelisierung sein. Sie lässt Raum für Offenheit, Vertrauen und Liebe,

200



Der Dialog zwischen der Römisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

zwischen denen, die den Dialog führen als auch zwischen den gläubigen
Menschen, und letztendlich zwischen allen Menschen, die sich nach

einem einmütigen christlichen Zeugnis in vielen Bereichen des sozialen,
ethischen und wirtschaftlichen Lebens sehnen. Die Methode der Neu-

Evangelisierung im ökumenischen Dialog hilft, immer tiefer in der innigen

Gemeinschaft mit Christus zu wachsen. Ausgangspunkt ist die aktuelle

Situation, der gelebte Glauben und die konkreten Strukturen. Ziel ist
die tiefere Verwurzelung in Gott, eine stärkere kirchliche Gemeinschaft
und ein transparenteres Zeugnis für Christus in der Welt.

7. Schlussbemerkungen

7.1 Noch eine kurze Bemerkung zum Schluss. Die Feststellung des

Kommissionstextes, dass die bestehenden Unterschiede gering sind im
Vergleich zu den Gemeinsamkeiten löst meines Erachtens die Probleme nicht.
Wir dürfen nicht vergessen, dass die unterschiedliche Sicht eines Problems,

wenn auch nur geringfügig, sich wie eine Welle auf die ganze Kirche

überträgt. Ein Beispiel ist das Weihesakrament. Die Unterschiede im
Verständnis des priesterlichen Dienstes (ob Mann oder Frau) zeigen
Wirkung für das Leben der ganzen Kirche und das konkrete Leben der
Gläubigen, weil sie ihnen die Teilnahme an der gemeinsamen Kommunion
nicht ermöglichen. Die unterschiedliche Sicht der Spendung des Weihesakraments

macht es den Mitgliedern der römisch-katholischen Kirche
unmöglich, die Kommunion in einer hl. Messe der altkatholischen Kirche zu

empfangen, wenn sie von einer Frau (Priesterin) zelebriert wird. Auch
wenn die römisch-katholische Kirche eine Frau hoch schätzt, ist sie doch
der Ansicht, dass Jesus ausschliesslich dem Mann das Weihesakrament
übertragen hat. Dadurch wird die communicatio in sacris zwischen beiden

Kirche in Frage gestellt.

7.2 Man muss die bisherige Arbeit der römisch-katholisch - altkatholischen

Kommission würdigen und anerkennen. Ihre Leistungen und

Diskussionsergebnisse ermutigen zur Fortsetzung dieses Weges. Die
unterschiedlichen Sichtweisen und die im Bericht auftauchenden Fragen sind

zugleich Ansporn, den Dialog fortzusetzen, in der Hoffnung auf Klärung
und weitere Annäherung. Es ist zu vermuten, dass die beiden Kirchen
nach der vorübergehenden Einstellung des Dialogs erneut die zuständigen
theologischen Gremien einberufen, um die Arbeit fortzuführen, um die

201



Zdzislaw J. Kijas

Erinnerungen an die Vergangenheit zu reinigen und nach neuen Wegen zu

einer sichtbaren Einheit der Kirchen zu suchen. Auch unsere heutige Welt,

die sich nach der Einheit aller Menschen sehnt, ruft danach.

Zdzislaw JózefKijas OFMConv (geb. 1960 in ywiec/Saybusch PL). Prof. Dr.
theol. Studium der Philosophie und Theologie in Krakau, Rom (1987 Lizenti-
at im Fach Ostkirchenkunde). Louvain-La-Neuve (1990 Dr. theol. im Fach

Systematische Theologie) und New York (1997 MA). 1996 Habilitation in
Krakau. seit 1997 ord. Professurfür Ökumene am Interfakultären Institutfür
Ökumene und Dialog der Päpstlichen Theologischen Universität in Krakau.
2005-2010 Rektor der Päpstlichen Theologischen Fakultät San Bonaventura
(Seraphicum); seit 2010 Relator der Päpstlichen Kongregation fiir die Selig-
und Heiligsprechungsprozesse.

Adresse: Via di San Teodoro 42.1-00186 Roma, Italien.
E-Mail: zjkantony@gmail.com.

English Summary

The official ecumenical talks between the Roman Catholic church and the Old
Catholic churches of the Union of Utrecht opened shortly after the conclusion of
the Second Vatican Council. Now, an international Roman Catholic - Old Catholic

dialogue commission which began its work in May 2004. concluded it in 2009
with the report "Church and Communion". This embodies the method of
"differentiated agreement".
The report shows basic accordances in the understanding of the church and its
structure as communion. A central difference between the two Churches remains
the question of the Papacy: How can the First Vatican Council's definition of Papal

supremacy and infallibility be reconciled with the structure of the church as
communion? Further differences are the Marian dogmas of 1854 and 1950 on one
hand, and the priestly ordination of women on another. Further problems of a
canonical nature concern married bishops and priests, and the position of former
Roman Catholic clergy and lay people in the Old Catholic church. The report also
includes a brief sketch of some Old Catholic ideas on the possible shape of a union
with the Roman Catholics.
There will (and must) certainly be further intensive discussion on several of these
points, both from the Old Catholic and Roman Catholic sides. I suggest that a

possible reception process will require some time. At the same time, I argue for a

further, and new, method - that of re-evangelization. This method breaks through
the logic of human structures, and looks confidently to God's omnipotence, trusting

that his grace is stronger than human weakness - but without underestimating
the existing difficulties and divisions between the two churches.

202


	Der Dialog zwischen der Römisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche auf internationaler Ebene (2004-2009)

