Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 102 (2012)

Heft: 3

Artikel: Der Dialog zwischen der Romisch-Katholischen und der Altkatholischen
Kirche auf internationaler Ebene (2004-2009)

Autor: Kijas, Zdisaw J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405105

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Dialog zwischen der Romisch-Katholischen und
der Altkatholischen Kirche auf internationaler Ebene
(2004-2009)

Zdzistaw J. Kijas OFMConv

1. Einleitung®

Ich habe die Aufgabe, den Bericht, der 2009 von der Internationalen Ro-
misch-Katholisch — Altkatholischen Dialogkommission, der unter dem
Titel «Kirche und Kirchengemeinschaft» veroffentlicht wurde!, etwas zu
analysieren.

Die Kommission konstituierte sich im Mai 2004. Mit der Formulie-
rung dieses Dokumentes, das die Grundlage meines Referates ist, hat die
internationale Dialogkommission im Mai 2009 ihre Arbeit abgeschlos-
sen. Im Text dieses Dokumentes sind einige wichtige Beobachtungen im
Blick auf die Beziehungen zwischen den beiden kirchlichen Gemein-
schaften in der Vergangenheit und in der Zukunft festgehalten.

Gleich eingangs mochte ich betonen, dass der Bericht der internationa-
len Kommission zu den wenigen bilateralen 6kumenischen Dokumenten
der letzten Jahre gehort, obwohl immer wieder 6kumenische Begegnun-
gen und Ereignisse stattgefunden haben. Und es fillt positiv auf, dass das

*

Der vorliegende Text stellt eine iiberarbeitete Fassung eines Referates dar, das
auf der Sitzung der Romisch-Katholisch — Polnisch-Katholischen [Altkatholischen]
Dialogkommission vom 26./27. September 2011 in Gietrzwald (bei Olsztyn) in pol-
nischer Sprache gehalten wurde, und zwar im Sinn einer ersten Vorstellung und Be-
wertung des romisch-katholisch — altkatholischen Dialogtextes aus polnischer r6-
misch-katholischer Sicht. Die beiden polnischen Kirchen waren nicht in den interna-
tionalen Dialog eingebunden. — Zu friiheren Stellungnahmen vgl. IKZ 100 (2010)
1-68; 101 (2011) 51-54, 339-340 [Anm. d. Red.].

' Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen Romisch-Ka-
tholisch — Altkatholischen Dialogkommission, Paderborn/Frankfurt a. M. (Bonifa-
tius/Lembeck) 2009, 22010, 85 S. [ohne den Anhang jetzt auch in: JOHANNES OELDE-
MANN u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Ubereinstimmung. Samtliche Berichte und
Konsenstexte interkonfessioneller Gespriiche auf Weltebene. Band 4: 2001-2010,
Paderborn/Leipzig (Bonifatius/EVA) 2012, 19-52. Der ganze Kommissionsbericht
samt Anhang liegt jetzt auch in einer franzdsischen Ubersetzung vor in: Istina 57
(2012) 3-102, hier 45-102. Anm. d. Red.].

180

IKZ 102 (2012) Seiten 180-202



Der Dialog zwischen der Romisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

Dokument die Probleme in grosser Klarheit benennt und mutig iiber eine
sichtbare Einheit reflektiert — vielen pessimistischen Stimmen zum Trotz.
Meiner Ansicht nach liegt darin die Besonderheit dieses Textes. Sicherlich
ist er aber auch eine Frucht der guten Atmosphire in der Kommission, die
geprigt war von gegenseitigem Vertrauen und von der grossen Hoffnung,
dass eine volle und sichtbare Einheit zwischen den Kirchen moglich ist.

Die Vertreter beider Kirchen gingen davon aus, dass die dogmatischen
Divergenzen als Folge der Lehrdefinitionen des Ersten Vatikanischen
Konzils vor allem ein innerkatholisches Problem sind, dessen Losung
moglich erscheint. Mit Hilfe einer neuen Hermeneutik und eines Prozes-
ses der Reinigung des Gedichtnisses sollen sich beide Seiten bemiihen,
die Erinnerung an die Wunden der Vergangenheit zu heilen.

Zunichst mochte ich das Dokument etwas niher vorstellen, wobel ich
auch seine Vorgeschichte beriihre (wie sie ebenfalls die Priaambel des
Berichts zusammenfasst); dann mache ich eine Reihe von Anmerkungen
zum Inhalt und gehe schliesslich auf Fragen zur Methodik kumenischer
Dialoge im Allgemeinen ein — Fragen, die sich angesichts ihrer offenkun-
dig miihsamen Rezeption aufdriangen.

2. Einfithrung in den Bericht der Dialogkommission

2.1 Zur Vorgeschichte des Berichts

Der im Jahr 2009 publizierte Bericht war der vorldufige Abschluss eines
Dialogs, der in gewisser Weise schon in den 1960er Jahren begonnen hat-
te. Bald nach Beendigung des Zweiten Vatikanischen Konzils wurden in
der Schweiz, in Deutschland und in Holland von den jeweiligen nationalen
Kirchenleitungen bilaterale romisch-katholische — altkatholische Ge-
sprichskommissionen eingesetzt, zu denen Theologen und Historiker ge-
horten. Sie sollten die Situation der katholischen Kirche im 19. Jahrhun-
dert untersuchen und bewerten, wie auch die theologischen Ursachen fiir
die Entstehung altkatholischer Kirchen darstellen. Sie hatten die Aufgabe,
aufzuzeigen, ob und wie es moglich ist, zu einer zunichst pastoral orien-
tierten communicatio in sacris zu gelangen.

Um die Arbeit der nationalen Gruppen in ihren Léndern besser koor-
dinieren zu konnen, berief das damalige Sekretariat fiir die Einheit der
Christen im Vatikan die katholischen Mitglieder der Kommissionen im

181



Zdzistaw J. Kijas

Jahr 1968 zu einer Beratung nach Ziirich ein. Ergebnis dieser Beratung
war die sogenannte «Ziircher Nota», die u.a. feststellte, dass in den alt-
katholischen Kirchen «die urspriinglichen Sakramente geblieben sind,
insbesondere das Sakrament der Weihe und der Eucharistie». Ausserdem,
so heisst es weiter, «besteht zwischen der Altkatholischen und der Ro-
misch-Katholischen Kirche eine sehr enge Gemeinschaft in Glaubenssa-
chen». Diese fundamentale Aussage sollte den Weg zu einem Zusammen-
riicken der beiden Kirchen in Fragen des Glaubens und der Sakramente
offnen.

Die «Ziircher Nota» wurde sowohl durch die Bischofskonferenzen der
drei genannten Linder als auch durch die Internationale Altkatholische
Bischofskonferenz (IBK) angenommen. Die «Nota» war sowohl Quelle
von ersten Vereinbarungen wie auch das Fundament fiir spitere Schritte
der Anniaherung. Aufgrund der theologischen Feststellungen der «Ziircher
Nota» wurde bald eine erste Vereinbarung, die die «gegenseitige Hilfe in
Seelsorgefragen» betraf, unterzeichnet. Dies war ein wichtiger theologi-
scher Erfolg, der auf einen weiteren konstruktiven Arbeitsverlauf der bi-
lateralen Kommissionsarbeiten hoffen liess. Bevor jedoch weitere Schritte
in der 6kumenischen Annidhrung gemacht werden konnten, wartete man
auf eine Stellungnahme des Vatikanischen Sekretariats fiir die Einheit
der Christen beziiglich des Inhaltes der «Ziircher Nota» — entweder eine
Zustimmung, allenfalls mit qualifizierenden Anmerkungen verbunden,
oder eine vollige Ablehnung. Nicht unerwartet wihlte der Vatikan einen
indirekten Weg, d.h., er lehnte das Dokument zwar nicht ab, aber er bewil-
ligte es auch nicht in seiner Ganzheit. Hindernis fiir die Annahme der
«Nota» war (besonders in Deutschland) die ziemlich hohe Prisenz ehe-
mals romisch-katholischer Priester in den Strukturen der altkatholischen
Kirche. Daher berief die vatikanische Behorde auch keine Kommission
fiir den Dialog mit der ganzen altkatholischen Kirchengemeinschaft ein.
Der Dialog schien mit der Zeit zu versanden.

Dennoch wurde der bilaterale Dialog in den Niederlanden und ins-
besondere in der Schweiz auf nationaler Ebene eine Zeitlang fortgefiihrt.
So erarbeitete die Christkatholisch — Romisch-Katholische Gespriichs-
kommission in der Schweiz (CRGK) drei Dokumente: Der erste Text
«Ortskirche — Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit» wurde
im Oktober 1981 unterzeichnet; sechs Jahren spiiter (1987) verdffentlichte
die Kommission ein weiteres Dokument «Abendmahlsgemeinschaft —
Kirchengemeinschaft»; im Jahr 1992 wurde ein drittes Dokument erar-

182



Der Dialog zwischen der Rémisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

beitet «Die Unfehlbarkeit der Kirche», welches aber auf Wunsch der
Schweizer Bischofskonferenz nicht veroffentlicht wurde?.

Die Notwendigkeit, den Dialog auf internationaler Ebene zu fiihren,
wurde immer deutlicher spiirbar. Das anstehende Jubeljahr der Erlosung
(2000) war ein gegebener Anlass, die Beziehungen zwischen der romisch-
katholischen Kirche und der altkatholischen Kirchengemeinschaft wieder
neu aufzunehmen. Der Pipstliche Rat zur Forderung der Einheit der
Christen und die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz be-
schlossen eine gemeinsame, nun von vornherein internationale Dialog-
kommission einzurichten. Sie nahm, wie erwihnt, ihre Arbeit im Mai
2004 auf und beendete sie nach fiinf Jahren im Mai 2009. Die romisch-
katholische Seite wurde vom Wiirzburger Bischof Paul-Werner Scheele
prisidiert, die altkatholische Seite vom christkatholischen Bischof Fritz-
René Miiller (Bern).

2.2 Zur Methodik des Berichts: die Methode des «differenzierten
Konsenses»

Ankniipfend an die Erfahrungen anderer internationaler 6kumenischer
Arbeitsgruppen verwendete die Romisch-Katholisch — Altkatholische
Dialogkommission in ihrer Arbeit zum aktuellen theologischen und geist-
lichen Stand beider Kirchen die Methode des «differenzierten Konsen-
ses» (Nr. 34-35). Dies ist eine wichtige und hilfreiche Methode, um 6ku-
menische Gespriche zu fiihren. Der erste Schritt besteht in der moglichst
genauen Untersuchung der Glaubenslehre und -praxis jeder einzelnen am
Dialog teilnehmenden Kirche. In einem zweiter Schritt sind die Gemein-
samkeiten und Unterschiede beider Kirchen wissenschaftlich-methodisch
zu beschreiben: das, was verbindet und eint, wie auch das, was nach wie
vor noch voneinander trennt.

Im Blick auf den Bericht lisst sich sagen, dass im Rahmen dieser Me-
thode die positiven Aspekte und die verbindenden Elemente betont und
die Ubereinstimmung in grundlegenden Aussagen herausgestellt werden,
ohne die noch bestehenden Schwierigkeiten zu verschweigen; vielmehr
werden auch in grosser Klarheit die theologischen Unterschiede benannt,
welche die Kirchen voneinander trennen, und es werden auch die Proble-

2 Der erste Text findet sich auch als «Text 8» im Anhang des Berichts «Kirche
und Kirchengemeinschaft» (wie Anm. 2), 74—85. Der Zweite wurde verdffentlicht in:
SKZ 155 (1987) 18-20; IKZ 77 (1987) 53-61.

183



Zdzistaw J. Kijas

me und Fragen angesprochen, die auf eine Losung warten. Dadurch er-
mutigt diese Methode des «differenzierten Konsenses», den Dialog fort-
zufiihren, der ein wichtiges und unverzichtbares Instrument ist, um nach
wie vor bestehendes Misstrauen auszurdumen, Vertrauen zu schaffen und
gemeinsame Wege in die Zukunft zu suchen (Nr. 34).

Man muss freilich auch sehen, dass die Methode des «differenzierten
Konsenses» ihre Grenzen hat. Sie beschriankt sich priméir auf die be-
schreibende Darstellung der Glaubenswahrheiten, Haltungen oder From-
migkeitsstile der betreffenden Kirchen, fragt aber nicht nach ihrer Her-
kunft oder Entstehung. Sie beschreibt eher «statisch» den theologischen
status quo der betreffenden Kirche, ohne jedoch Wege zu einer Annéhe-
rung in den Blick zu nehmen. Sie zeigt keine Wege und Losungen auf, um
bestehende Unterschiede zwischen den Kirchen zu iiberwinden (z.B. in
der Frage des Primats des Papstes). Obwohl also die Methode des «diffe-
renzierten Konsenses» fiir den 6kumenischen Dialog unverzichtbar ist,
darf sie nicht die einzige sein auf dem Weg der Suche nach der Einheit
der Kirche Christi. Sie muss durch eine andere, eine mehr dynamische
Methode, einen Dialog zu fiihren, erginzt werden, durch eine Methode,
die im Stand ist, in gleichem Mass Intellekt und Herz der Mitglieder der
Kirche anzusprechen, d.h. Liturgie, Frommigkeit, die verschiedenen Tra-
ditionen in Brduchen und Riten. Diese sind ndmlich wichtig fiir die eigene
«Identitidt» der jeweiligen Kirche. Diese eher dynamische Methode im
okumenischen Dialog, auf die ich unten noch niher eingehen werde,
mochte ich die Methode der «Neu-Evangelisierung» nennen. Hier geht es
primir darum, dem Ruf Christi zu folgen: seinem immer neuen und ein-
dringlichen Anspruch an uns, als seine Jiinger eins zu sein, wie er im
Vater und der Vater in ihm eins ist (vgl. Joh 17,21 f.).

2.3 Themen grundsdtzlicher Ubereinstimmung und offene F ragen in der
Ekklesiologie

Im Folgenden soll zunéchst zur Sprache kommen, woriiber auf beiden
Seiten Ubereinstimmung besteht, nimlich im Verstindnis des Geheim-
nisses der Kirche. In den ersten drei Kapiteln des Berichtes werden diese
Ubereinstimmungen unter folgenden Uberschriften erliutert: (1) «Die
Kirche — trinitarisch-soteriologische Grundlegung», (2) «Lokale, regiona-
le und universale Dimensionen der Kirche» und (3) «Personale, kollegiale
und gemeinschaftliche Verantwortung fiir die Einheit der Kirche und ihr
Bleiben in der Wahrheit». Jedem dieser Themen ist ein eigenes Kapitel des

184



Der Dialog zwischen der Romisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

Berichtes gewidmet, d.h. das zweite, dritte und vierte Kapitel (die Praam-
bel bildet das erste Kapitel).

Ein allerdings weiterhin strittiges Thema des Dialogs wird im fiinften
Kapitel angesprochen: «Der Dienst des Papstes an der Einheit der Kirche
und ihr Bleiben in der Wahrheit». Zuerst legt die altkatholische Seite ihre
Stellungnahme im Blick auf die Person und die Rolle des Papstes vor,
anschliessend wird die romisch-katholische Lehre diesbeziiglich darge-
stellt. Der letzte Teil des Kapitels deutet die Richtung fiir eine weitere
Diskussion dieser Frage an.

Im letzten, dem sechsten Kapitel mit der Uberschrift «Auf dem Weg
zur vollen Kirchengemeinschaft» kommt die schon erwéihnte Methode
des «differenzierten Konsenses» explizit zur Sprache, und zwar im Blick
auf die ersten vier Kapitel einerseits und auf das fiinfte Kapitel anderer-
seits: Die erreichten Ubereinstimmungen werden explizit ausgesprochen
und die noch verbleibenden Unterschiede klar benannt.

Eine Reihe von weiteren noch offenen Fragen ergibt sich im Hinblick
auf eine sichtbare Kirchengemeinschaft (Nr. 48—82), auf die ich unten
zuriickkomme. Am Ende des sechsten Kapitels (Nr. 83—-86) formuliert die
altkatholische Seite einige theologisch-rechtliche Fragen, die man nach
ithrer Ansicht auf dem Weg zu einer sichtbaren Einheit beider Kirchen
beriicksichtigen sollte. Dies ist ohne Zweifel der interessanteste Teil des
Schlussdokumentes, auf den ich ebenfalls noch eigens zuriickkommen
werde. Der Text ist ein mutiger Blick nach vorn, weit iiber die gegenwiir-
tigen Verschiedenheiten und die 6kumenische Miidigkeit hinaus. Er ist ein
Zeichen der grossen Kraft, die der Traum einer sichtbaren Einheit von
Kirche generiert. Voraussetzung und unerlissliche Bedingung dieser Ein-
heit ist jedoch die Heilung der Erinnerung an die schmerzlichen Wunden
der Vergangenbheit.

2.3.1 Eine gemeinsame Sicht des Geheimnisses der Kirche

Die Einmaligkeit des Mysteriums der Kirche, das im Zentrum des Dialo-
ges steht, ist der Grund, dass das Dokument an erster Stelle davon spricht.
Der Abschlussbericht stellt im Zentrum seiner Uberlegungen das Ge-
heimnis der Kirche dar, die in ihrem ganzen Wesen und Wirken vom
Geheimnis der Heiligen Dreifaltigkeit bestimmt und durchdrungen ist.
Die Communio-Struktur der Kirche erwichst aus ihrer tiefen trinitarisch-
soteriologischen Verwurzelung. «Der eine und einzige Grund der Kirche

185



Zdzistaw J. Kijas

ist das ein fiir alle Mal vollbrachte Heilswerk Gottes in Jesus Christus»
(Nr. 5), so heisst es klar im Text. «Die Kirche ist begriindet und verankert
im ganzen vom Heiligen Geist getragenen Christusgeschehen» (Nr. 6).
«Die Kirche als die vom dreieinigen Gott ins Leben gerufene Gemein-
schaft der Glidubigen ist eine gottgeschaffene menschliche Wirklichkeit
und ihrem Wesen nach ein Mysterium» (Nr. 7). Dass die Kirche im
Geheimnis des Dreieinigen Gottes verankert ist, bedeutet nicht, dass ihr
damit die menschliche Dimension abgesprochen ist. Im Gegentelil, sie ist
dem Menschen zutiefst verbunden. Durch die Gemeinschaft mit dem Va-
ter durch Jesus Christus im Heiligen Geist verbindet sich die Kirche mit
dem Leben eines jeden Menschen, tritt in seine Geschichte ein, prigt und
heiligt sie (vgl. Nr. 8). Dank der Gegenwart des Heiligen Geistes in der
Kirche eroffnet sie sich in ihren Grundvollziigen Martyria, Leitourgia
und Diakonia als Heils- und Lebensraum, deren Mitte die Eucharistiefeier
ist (vgl. Nr. 13).

Die so konstituierte Kirche — betont das Dokument — ist eng an einen
«Ort» gebunden, der durch die an diesem Ort lebenden Getauften zur
Ortskirche wird (vgl. Nr. 14). An ihrer Spitze bzw. in ihrer Mitte steht der
Bischof als der Erstverantwortliche und zugleich der Vorsitzende der
Eucharistiefeier. Jede Ortskirche ist eine Vergegenwirtigung der einen,
heiligen, katholischen und apostolischen Kirche, so sagt es das Konzil von
Nizida-Konstantinopel, die sich durch die implizierte Einheit und Gemein-
schaft mit den anderen Ortskirchen verbindet (communio communionum
ecclesiarum) (vgl. Nr. 16 und 37). Die Hauptaufgabe des Bischofs einer
Diozese ist die Sorge um die Pfarrgemeinden im Bereich seiner Ortskir-
che. Die in der Didzese eingesetzten Priester représentieren den Bischof
withrend der heiligen Messe; Diakone und andere getaufte Christen neh-
men in je unterschiedlichem Grad den Dienst am Evangelium wahr.

Die Ortskirche ist eingebunden in die iiberregionale und universale
Gemeinschaft, denn «die lokale Kirche ist zwar ganz Kirche, aber sie ist
nicht die ganze Kirche» (Nr. 17). Kirche als communio hat im gleichen
Mass lokale, regionale und iiberregionale sowie universale Dimensionen,
denen entsprechende Strukturen folgen, die die Verantwortung fiir Leben
und richtiges Handeln iibernehmen. Entsprechende Amter und Dienste
gehoren also zur Natur der Sendung der Kirche und haben die Aufgabe
«die Einheit und ihr Bleiben in der einen Wahrheit» zu bewahren (Nr. 20).
«Diese einzelnen Aufgaben werden in personaler, kollegialer und gemein-
schaftlicher Verantwortung (episkop ) wahrgenommen, und zwar sowohl

186



Der Dialog zwischen der Romisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

in der Ortskirche als auch in der iiberortlichen (regionalen und universa-
len) Gemeinschaft von Ortskirchen» (Nr. 20).

In der Ortskirche ist der Bischof der Triger der personalen episkop ,
der seinen Leitungsdienst in Verbindung mit den iibrigen Teilhabern am
apostolischen Amt und mit dem Glaubenszeugnis aller Getauften wahr-
nimmt (Nr. 21). In der supralokalen Gemeinschaft der Ortskirchen sind
die Triger der episkop in erster Linie die Bischofe, welche die Ortskir-
chen auf synodalen Versammlungen vertreten und, gegebenenfalls zu-
sammen mit anderen Gliedern des Gottesvolkes, die Aufgabe des Suchens,
Findens und Verkiindens der Wahrheit iibernehmen (vgl. Nr. 22). Im
Zusammenhang dieser Aussage stellt das Dokument fest, dass sowohl
Primat (Leitungsdienst) wie Synodalitidt nicht anderes sind als die ge-
meinsame Verantwortung — der Bischofe und der Getauften — fiir das
Leben der Kirche. «Es ist die Aufgabe eines Bischofs, dafiir zu sorgen,
dass die vielen Bischofe in einem synodalen Prozess die ihnen zugedach-
te Verantwortung wahrnehmen» (Nr. 22).

2.3.2 Der Dienst des Papstes im synodalen Prozess der Bewahrung der
Einheit und Bezeugung der Wahrheit

Bei der Frage der Universalitit der Kirche wurde von der internationalen
Kommission auch das heikle Thema des «Primates des Papstes» zur Spra-
che gebracht. Die Diskussion zu diesem Thema wurde im 5. Kapitel «Der
Dienst des Papstes an der Einheit der Kirche und ihrem Bleiben in der
Wahrheit» aufgenommen: Der Primat des Bischofs von Rom wird, wie
oben erwihnt, aus der Sicht beider Traditionen dargestellt (vgl. Nr. 27-33).

Gerade hier bediente sich die Kommission der Methode des «differen-
zierten Konsenses», was deutlich macht, dass durch das unterschiedliche
Verstiindnis in dieser Frage noch kein vollstindiger Konsens gefunden
wurde (vgl. Nr. 39. 41-47). Zum einen weisen die Mitglieder der Kommis-
sion auf die schon bestehenden Gemeinsamkeiten im Verstindnis des
Mysteriums der Kirche hin; vielleicht miisste man auch noch an die Be-
riicksichtigung des Prinzips der «hierarchia veritatum» (vgl. Nr. 11 des
Dekrets iiber den Okumenismus «Unitatis redintegratio») erinnern: Man
darf nicht vergessen, dass die romisch-katholische Lehre eine «Hierar-
chie» der Wahrheiten kennt, die «kleinere» Wahrheiten mit wesentlichen
Wahrheiten verbindet, die zusammen das Fundament des christlichen
Glaubens ausmachen.

187



Zdzistaw J. Kijas

2.3.3 Die noch weiterhin offene Frage des Papstamtes

Aus dem Bericht wird deutlich, dass das Hauptproblem zwischen der r6-
misch-katholischen Kirche und den altkatholischen Kirchen der Utrechter
Union das Papstamt ist, seine Unfehlbarkeit in der Lehre und sein Univer-
salprimat, wie es in der dogmatischen Entscheidung des Ersten Vatikani-
schen Konzils vorliegt (vgl. Nr. 41-47). Nach Ansicht der am Dialog be-
teiligten Theologen konnte auch die Dogmatische Konstitution iiber die
Kirche «Lumen gentium» des Zweiten Vatikanischen Konzils nicht zu
einer eindeutigen Annihrung der unterschiedlichen Sichtweisen beitra-
gen, sodass bei dem Dialog iiber diese Frage eine gewisse Spannung
wahrnehmbar wurde. Auf der einen Seite hebt «Lumen gentium» die neue
Stellung und Bedeutung der Ortskirchen hervor, ihren theologischen und
rechtlichen Status, auf der anderen jedoch wiederholt die Konstitution
nachdriicklich, dass sie die Lehre des Ersten Vatikanischen Konzils iiber
die Jurisdiktion des Bischofs von Rom und iiber den Primat seines Lehr-
amtes nicht in Frage stellt. Der Bericht ldsst auch die altkatholische Seite
zu Wort kommen: Sie anerkennt die besondere Stellung des Bischofs von
Rom in der Gemeinschaft der Kirche, nicht aber seine Jurisdiktion in dem
Umfang, die sie gemiss dem Dogma von 1870 hat. Die Kommission be-
tont, dass aber auch von romisch-katholischer Seite in dieser schwierigen
und sehr komplizierten Frage das letzte Wort noch nicht gesprochen ist. In
seiner Enzyklika «Ut unum sint» sprach der selige Papst Johannes Paul I1.
die Bitte aus, dass die Christen geduldig, briiderlich und gemeinsam nach
einer Form der Ausiibung des Papstprimates suchen, das moglichst von
allen angenommen werden kann.

3. Andere «noch offene Fragen»

3.1 Die Mariendogmen von 1854 und 1950

Eine andere Schwierigkeit auf dem Weg zur sichtbaren Einheit der beiden
Kirchen sind die beiden marianischen Dogmen, die die romisch-katholi-
sche Kirche im Jahr 1854 und 1950 verkiindete (vgl. Nr. 48-55). Einmal
ist es das Dogma der Unbefleckten Emptingnis Mariens, dann das Dog-
ma tiber die Leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel. Diese beiden
Wabhrheiten wurden nicht, wie friihere Dogmen, durch ein Konzil verkiin-

188



Der Dialog zwischen der Romisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

det, sondern durch Pipste: Pius IX. (1792—-1878) und Pius XII. (1876—
1958). Sie betreffen sowohl den Glaubensinhalt als auch die Glaubenspra-
xis. Die altkatholische Seite erkennt diese Wahrheiten nicht an, weil sie
ihrer kirchlichen Tradition fremd sind. Sie betont jedoch, dass ihre Ableh-
nung der Dogmen nicht gleichzeitig die Ablehnung der Verehrung der
Gottesmutter Maria bedeutet, die in der altkatholischen Theologie, Litur-
gie und Frommigkeit der Gldubigen durchaus eine besondere Stellung
einnimmt.

3.2 Die Ordination von Frauen zum priesterlichen Dienst

Ein weiterer Diskussionspunkt und Hindernis auf dem Weg zu einer sicht-
baren Einheit der Kirche ist die Ordination von Frauen zum priesterlichen
Dienst (vgl. Nr. 56—73). Zu dieser Frage dussert sich das Dokument ziem-
lich trocken und eindeutig: Fiir die altkatholische Seite ist diese Frage
abgeschlossen und erfordert keine weitere Diskussion. Warum? Im Text
finden wir nur eine indirekte Begriindung dieser Haltung. Sie taucht an
der Stelle auf, an der dariiber gesprochen wird, dass die altkatholische
Gemeinschaft einen verhdltnismissig hohen Preis fiir die Einfiihrung die-
ser Praxis hat zahlen miissen (Nr. 71): Hier wird indirekt auf eine interne
Spaltung der Utrechter Union hingewiesen als Folge dieser Entscheidung,
denn deswegen schied im Jahr 2003 die Polish National Catholic Church
in den USA aus den kanonischen Strukturen der Utrechter Union aus.
Nach wie vor existieren innerhalb der Utrechter Union Kirchen, welche
die Ordination von Frauen zum priesterlichen Dienst nicht zulassen?, aber
diese Tatsache ist — wie aus dem Dokument hervorgeht — keine ernsthafte
Gefahr fiir die aktuelle Einheit der Union. Sie akzeptiert die Entscheidun-
gen der in kirchlicher Gemeinschaft lebenden Kirchen und zwingt sie
nicht, die Praxis der Ordination von Frauen einzufiihren. Bezugnehmend
auf die unterschiedliche Praxis der Ordination von Frauen, fragt die alt-
katholische Seite, «ob die unterschiedliche Praxis und die zugehorige
theologische Begriindung einen Aspekt des christlichen Glaubens betref-
fen, der die kirchliche Gemeinschaft als solche verunméglicht oder zu-
ldsst» (Nr. 72).

Diese Frage ist sehr wichtig und lédsst sich nicht so schnell beantwor-
ten. Sie bezieht sich direkt auf die Praxis der altkatholischen Kirche, aber

* So werden etwa in der Polnisch-Katholischen Kirche Frauen zum priesterli-

chen Dienst nicht zugelassen.

189



Zdzistaw J. Kijas

indirekt betrifft sie auch die romisch-katholische Kirche, die diese Praxis
nicht hat und sie sogar als nicht konform mit der Offenbarung ansieht.
Obwohl die altkatholische Seite diese Frage nicht direkt beantwortet,
scheint sie sagen zu wollen, dass die unterschiedliche Praxis der Ordina-
tion von Frauen die kirchliche Gemeinschaft nicht zerstort. Die Praxis
zeigt namlich, dass es ausser den Kirchen, die die Ordination von Frauen
billigen, auch solche gibt, die sie ablehnen (wie z.B. die Polnisch-Katholi-
sche Kirche), ohne dass die Einheit der Union selbst zerbricht. Die Vertre-
ter der altkatholischen Seite sehen darin eine Moglichkeit, dhnliche Lo-
sungen auf gesamtkirchlicher Ebene anzuwenden. Das wiirde bedeuten,
dass die sichtbare Einheit der Kirche Hand in Hand gehen kann mit einer
differenzierten Praxis des Weihesakramentes.

Auf romisch-katholischer Seite findet dieser Vorschlag jedoch kein
Verstindnis. Die Ordination von Frauen wird als Widerspruch zur christ-
lichen Tradition empfunden. Ihr «Nein» begriindet die katholische Kirche
damit, dass sie sich theologisch auf den christologisch-bréutlichen Cha-
rakter der Priesterweihe beruft. Was heisst das?

Erstens: Die katholische Theologie lehrt, dass Jesus Christus keine
Frau unter den zwolf Jiingern berufen hat. Wenn er so gehandelt hat, dann
tat er es nicht, um sich den Sitten seiner Zeit anzupassen, denn oft genug
unterschied sich sein Verhalten in einzigartiger Weise von dem seiner
Umwelt und war ein absichtlicher und mutiger Bruch mit ihr¢. Obwohl
viele Frauen Christus nachfolgten und den Kreis der engsten Jiinger bilde-
ten, obwohl sie treu unter seinem Kreuz standen, die ersten Zeugen seiner
Auferstehung waren und dieses Zeugnis weitergaben, wurde jedoch keine
von den Frauen in den Kreis der Zwolf berufen, nicht einmal Maria, die
Mutter Jesu. So wurde es auch spiter in der Zeit der Apostel praktiziert,
und diese Tradition war richtungsweisend und normativ fiir die ganze
Kirchengeschichte und gilt bis in unsere Zeit.

Zweitens: Die katholische Theologie lehrt, «dass der Bischof oder
Priester bei der Ausiibung seines Amtes nicht in eigener Person, in per-
sona proprio, handelt, sondern er reprisentiert Christus, der durch ihn
handelt». Schon der hl. Cyprian im 3. Jahrhundert schreibt wortlich:

4 KONGREGATION FUR DIE GLAUBENSLEHRE, Erklirung zur Frage der Zulassung

der Frauen zum Priesteramt. Inter insigniores, 15.10. 1976, Nr. 2, in: AAS 69 (1977)
98-116.

5 AaO,Nr5.

190



Der Dialog zwischen der Romisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

«Der Priester waltet wirklich an Christi statt» ©. In der Feier der Eucha-
ristie, die die Quelle und Kraft der Kirche ist, handelt der Priester nicht
nur kraft der ihm von Christus iibertragenen Amtsgewalt, sondern «in
persona Christi»’, «indem er die Stelle Christi einnimmt und sogar sein
Abbild wird, wenn er die Wandlungsworte spricht»8. Christus ist der
Briutigam, die Kirche ist seine Braut, die er liebt und die er heilig und
makellos sehen mochte. In dieser Aufzihlung zeigt sich deutlich das The-
ma der Verméhlung, das auch in den Schriften des hl. Paulus (vgl. 2 Kor
11,2; Eph 5,22-23) und des hl. Johannes (Joh 3,29; Offb 19,7.9) stark
vorhanden ist. Eine dhnliche Begriindung finden wir auch in den synopti-
schen Evangelien. Man kann nicht ausser Acht lassen, dass Christus ein
Mann war. Das bedeutet, dass die Funktionen, die mit dem Weihesakra-
ment gegeben sind und wo Christus selbst repriasentiert wird, ein Mann
verkorpern sollte. Christus war ein Mann, von daher reprisentiert ein
Mann eindeutiger Jesus Christus als Haupt und Brautigam der Kirche, die
ihrerseits sein Leib und seine Braut (vgl. Nr. 58-59) ist. Die Kongregation
fiir die Glaubenslehre erginzt diese Aussage, indem sie sagt, dass «dies
nicht in irgendeiner personlichen hoheren Wiirde in der Wertordnung
griindet, sondern sich allein ergibt aus einer faktischen Verschiedenheit
in der Verteilung der Aufgaben und Dienste»’. Die romisch-katholische
Theologie hilt schliesslich daran fest, dass «die heilige Weihe nur ein
getaufter Mann giiltig empfingt» (c. 1024 CIC 1983).

Die altkatholische Kirche ist in dieser Frage anderer Ansicht. Sie ist
nicht mit der christologisch- bréiutlichen Deutung des «ménnlichen» Cha-
rakters des Weihesakramentes einverstanden und schligt eine kulturell-
soziologische Interpretation vor. Der Bericht der Dialogkommission
macht deutlich, dass die altkatholische Kirche die Nichtordination der
Frauen als eine Folge der androzentrischen Kultur der alten Welt (vgl.
Nr. 65) interpretiert, und sie nicht als Auftrag Jesu Christi sieht. Indirekt
lehnt sie das Bild der metaphorischen Verbindung «Christus als Brauti-
gam und die Kirche als Braut» ab. Die altkatholischen Theologen finden
in den Heiligen Schriften keine ausreichende Begriindung fiir die méann-
liche Person des Erlésers, welche die Frau vom priesterlichen Dienst aus-
schliesst. Im Gegenteil, sie sagen, dass Jesus Christus die ganze mensch-

Cyrprian, Epistula 63,14 (PL 4,397 B).
Vgl. die Konstitution iiber die heilige Liturgie «Sacrosanctum Concilium», 33.

Inter insigniores (wie Anm. 4), Nr. 5.
Ebd.

O 00 N DD

191



Zdzistaw J. Kijas

liche Natur, in ihrer ménnlichen und weiblichen Dimension, angenommen
und erlost hat. Daher darf das Weihesakrament nicht ausschliesslich den
Miinnern vorbehalten sein. Und obwohl die von den Altkatholiken ange-
nommene Praxis der Ordination von Frauen kontrir zur christlichen Tra-
dition steht, sind die Altkatholiken iiberzeugt, in Treue zum Geist des
Evangeliums einen Schritt weiter gehen zu miissen und die Frauen in den
priesterlichen Kreis einzubeziehen (vgl. Nr. 70).

Die romisch-katholische Seite ihrerseits nimmt die Entscheidung der
Altkatholischen Kirche zur Kenntnis, stimmt ihr aber nicht zu. Eine kurze
Erwihnung finden die theologischen und pastoralen Konsequenzen einer
solchen Entscheidung, dass nidmlich im Fall einer Vereinbarung zwischen
beiden Kirchen iiber eine communicatio in sacris die romisch-katholi-
schen Gldubigen die Kommunion von altkatholischen Priesterinnen nicht
empfangen diirfen (vgl. Nr. 82).

3.3. Die schmerzliche Frage ehemals rémisch-katholischer Kleriker

Es gibt noch eine andere Frage, die den 6kumenischen Dialog erschwert
und die Einheit beider Kirchen verhindert. Dazu gehoren auch die kir-
chenrechtlichen Fragen, welche die verheirateten Bischofe und Priester
wie auch die ehemals romisch-katholischen Glidubigen und Priester, die
Mitglied der altkatholischen Kirche geworden sind, betreffen (74—82).
Die Kommission sieht klar die Wichtigkeit dieses Problems und schligt
fiir seine Losung eine bestimmte Vorgehensweise vor.

Fiir die Mitglieder der altkatholischen Kommission sind verheiratete
Priester kein Hindernis auf dem Weg zur Einheit mit der romisch-katho-
lischen Kirche. Sie weisen auf die Praxis der ostlichen katholischen Kir-
chen hin, die mit der romisch-katholischen Kirche vereint sind und wo
auch verheiratete Geistliche den priesterlichen Dienst ausiiben.

Eine ernsthafte Schwierigkeit bedeuten die ehemals rémisch-katho-
lischen Gldubigen, die mit ihrem Ubertritt in die altkatholische Kirche
exkommuniziert sind. Trotzdem haben die Mitglieder der Kommission
grosse Hoffnung, dass die 6kumenischen Gespriiche weitergefiihrt wer-
den konnen, um die genannten Hindernisse zu iiberwinden und auch die
Fragen um Hiiresie und Schisma zu kliren (vgl. Nr. 78).

Noch viel schwieriger ist die Frage der ehemals rémisch-katholischen
Geistlichen (Priester und zolibatiir lebende Diakone), die nach einer Ehe-
schliessung und dem Ubertritt zur altkatholischen Kirche in der rémisch-
katholischen Kirche der Strafe der Exkommunikation unterliegen. Dieses

192



Der Dialog zwischen der Romisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

Problem betrifft auch indirekt die Kirchen der Utrechter Union, in denen
die ehemaligen romisch-katholischen Geistlichen den pastoralen Dienst
versehen und auch in Zukunft weiter ausiiben werden. Welche Losung
schldgt das Dokument in dieser Frage vor?

An einer Stelle wird die Auffassung vertreten, dass diese Situation,
obwohl ungewollt, zu billigen ist, da die altkatholischen Kirchen auf den
Dienst der ehemaligen romisch-katholischen Priester nicht verzichten
konnen, weil der eigene Priesternachwuchs zu gering ist (vgl. Nr. 79). Um
dieses Problem zu l6sen, schldgt das Dokument zwei Schritte vor: (1) Im
Fall der romisch-katholischen Geistlichen, die schon in der altkatholi-
schen Kirche ihr Amt ausiiben, konnte «ein einmaliger Akt der Entlas-
sung aus der Jurisdiktion der Romisch-Katholischen Kirche (Dispens von
c. 11 CIC 1983), eine Befreiung von der Exkommunikation und der Sus-
pension bewirken» (Nr. 79). (2) Im Blick auf eventuelle kiinftige Ubertrit-
te sollte ein entsprechendes Verfahren erarbeitet werden. Die Kommission
gibt jedoch keine niheren Hinweise.

4. Reale Traume der sichtbaren Einheit

Der Kommissionsbericht formuliert schliesslich auch noch eine altkatho-
lische Vorstellung von der Gestalt einer moglichen Kirchengemeinschaft
(83-86). Sie fillt vorsichtig und zuriickhaltend aus: Man mochte den Weg
fortsetzen, dessen Ziel eine Gemeinschaft ist, in der die Verantwortung
fiir die Kirche (episkop ) gemeinsam getragen wird (vgl. Nr. 85). Es wer-
den jedoch Bedingungen genannt fiir eine solche Gemeinschaft, die jegli-
che Form der Unterwerfung oder des Verlustes der Jurisdiktion aus-
schliessen. Das Dokument spricht klar aus, dass eine Einheit, in der «die
Kirchen und Bischofe der Utrechter Union der Jurisdiktion des Papstes
unterstellt wiren» (Nr. 86), abgelehnt wird. Deshalb miisste nach Mei-
nung der altkatholischen Seite vorher «ein Modell gefunden und verein-
bart werden, das die dargelegte Sicht des Primates in der Spannung von
wechselseitiger Verpflichtung fiir die Gemeinschaft und dem Prinzip der
Subsidiaritit konkretisiert» (Nr. 86). Dann erst konnen konkrete Schritte
auf eine sichtbare Einheit hin gegangen werden.

Immerhin gibt es dazu wesentliche Hinweise, wie sich die altkatho-
lische Kirche die zukiinftige Gestalt einer sichtbaren Einheit mit der
romisch-katholischen Kirche vorstellt, und zwar derart, dass auch die
Kirchen der Utrechter Union ihren Platz finden konnen. Diese Hinweise
lassen sich so zusammenfassen:

193



Zdzistaw J. Kijas

1. Bei einer eventuellen Einheit mit der Romisch-Katholischen Kirche
behalten die altkatholischen Kirchen der Utrechter Union ihre juristische
Personlichkeit, ihre liturgisch-kanonischen Strukturen und ihre kumeni-
schen Verpflichtungen (z.B. die frithere Vereinbarung zwischen Utrechter
Union und anglikanischer Kirche);

2. der Name des Papstes wird in den Kanon der altkatholischen Kirche
aufgenommen;

3. die Wahl eines altkatholischen Bischofs wird dem Papst zur Besta-
tigung vorgelegt!?;

4. Stellungnahmen und doktrinire Entscheidungen der Internationalen
Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK) werden dem Papst mitgeteilt;

5. der Papst hat das Recht, Aussagen und Entscheidungen der IBK oder
einzelner altkatholischen Kirchen daraufthin zu priifen, ob sie die Ge-
meinschaft im Glauben und in der Liebe verletzen;

6. bei Konflikten in der Utrechter Union und in strittigen Fragen kann
der Papst um Hilfe und um sein Urteil ersucht werden;

7. die Kirchen und Bischéfe der Utrechter Union unterstehen nicht der
Jurisdiktion des Papstes.

Diese Elemente einer zukiinftigen Einheit der altkatholischen Kirche
mit der romisch-katholischen Kirche bediirfen aber einer weiteren Prizi-
sierung. Im Mittelpunkt der Diskussionen steht immer wieder die Person
des Papstes und die Frage nach seiner Befugnis innerhalb der kiinftigen
Einheit. Auf viele Fragen gibt der Bericht jedoch nur unzureichende Ant-
worten. So z.B. in der Frage: Was bedeutet in der Praxis die «Reaktion»
des Papstes auf Entscheidungen der IBK, wenn die Einheit der Kirche im
Glauben und in der Liebe verletzt wird? Beschrinkt sie sich ausschliess-
lich auf das personliche Bedauern des Papstes iiber die Gefihrdung der
Einheit der Kirche, oder gibt sie dem Papst Mittel in die Hand (rechtliche,
personliche oder synodale), um die Einheit zu stirken und zu bewahren?
Wir diirfen nicht vergessen, dass die Einheit der Kirche, wenn sie zustan-
de kommt, nicht allein die Frucht von Dialogen, theologischen Betrach-
tungen, diplomatischen Gesten und Licheln ist, sondern sie ist vor allem

0" Anm. d. Red.. Diese Interpretation der zugegebenermassen etwas verklausu-
lierten Aussage, dass «ihm die Wahl der Bischofe der Utrechter Union angezeigt
wird, wobei durch die Anzeige der Wahl und deren Willkommenheissung durch den
Papst die Aufrechterhaltung der bestehenden Kirchengemeinschaft manifestiert

wird», geht iiber das hinaus, was altkatholischerseits intendiert ist. Ahnliches liesse
sich auch zu Punkt 6 und partiell zu Punkt 5 sagen.

194



Der Dialog zwischen der Romisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

ein Werk des Heiligen Geistes, der die Kraft hat, Siinden zu vergeben,
Wunden zu heilen, Trennung zu iiberwinden und auf Triimmern neue
Gebiude einer dauerhaften Einheit zu bauen. Die Instrumente zur Bewah-
rung dieser Einheit sind vor allem die Instrumente der «Gnade» und nicht
der Unfreiheit und Unterdriickung.

S. Die schwierige Rezeption 6kumenischer Dokumente im Leben
der Kirche

Die Internationale Romisch-Katholische — Altkatholische Kommission,
die ihre Arbeit im Jahr 2009 beendet hat, hilt die Fortsetzung des Dialogs
fiir unbedingt notwendig. Ziel ist: (1) Die bisherigen Fragen, von denen
viele nur angedeutet wurden und noch auf eine Klirung und Losung war-
ten, zu vertiefen; (2) die Umsetzung von schon erarbeiteten Vereinbarun-
gen in die Praxis. Dieser letzte Punkt ist nicht neu, aber es gibt noch keine
Losung. Obwohl schon viel iiberlegt und diskutiert wurde, ist das Ergeb-
nis im Allgemeinen nach wie vor sehr bescheiden. Warum?

Ich meine, dass es dafiir mehrere Ursachen gibt, die aber nicht in glei-
cher Weise fiir alle noch offenen Punkte zutreffen. Sicherlich hiangt die
Umsetzung von schon getroffenen dkumenischen Vereinbarungen nicht
ausschliesslich von den Medien ab. Die Information dariiber, was stattge-
funden hat und welche Dokumente erarbeitet wurden, ist wichtig, aber sie
allein geniigt nicht. Es braucht mehr, nimlich die Hineinnahme der Er-
gebnisse von Vereinbarungen in den «Geist» der Kirche, d.h. in ihr Gebet,
ihre Frommigkeit, ihre Liturgie und in ihre Strukturen. Warum geschieht
das nicht? Was steht dem im Weg? Wie kann man eventuelle Widerstinde
abbauen?

Es ist hier nicht der Raum, um diese Fragen umfassend zu beantwor-
ten, aber wir konnen sie auch nicht ausklammern. Ich glaube, dass eines
der ersten Hindernisse fiir die institutionelle und personliche Umsetzung
von gemeinsamen okumenischen Erkldarungen und Berichten ein Sprach-
problem ist. Auch der romisch-katholisch — altkatholische Kommissions-
bericht spricht eine sehr theologische und dogmatische Sprache, die nur
fiir einen kleinen Kreis von Profis verstindlich ist, nicht fiir den Grossteil
der Glaubigen. Die Umsetzung in die Praxis darf nicht nur auf der hierar-
chischen und theologischen Ebene geschehen, sondern im ganzen Gottes-
volk. Aber das Volk Gottes spricht nicht den theologischen Fachjargon.
Daher ist notwendig, iiber die Theologie, die theologisch-kanonischen
Fragen, iiber die Ursachen und Griinde der Trennung, iiber den Weg zur

195



Zdzistaw J. Kijas

Einheit, in einer Sprache der «mitmachenden und teilnehmenden» Theo-
logie zu sprechen, engagiert und existenziell das Leben der Glidubigen
betreffend. Die Sprache der engagierten Theologie hat einen pastoralen
Ton. Sie ist eine Sprache, die am Prozess der Bekehrung und Verséhnung
teilnimmt und sie anschliessend anderen kommuniziert. Diese Sprache
spricht iiber die wichtigen Anliegen gewissermassen «aus ihrer Mitte he-
raus» und nicht aus Sicht des Zuschauers oder Schiedsrichters. Sie freut
sich iiber die schon beantworteten Fragen und trauert dariiber, dass der
Weg zur vollen Einheit noch so lang und beschwerlich ist; sie macht nicht
mutlos, fordert nicht zum Verlassen des okumenischen Weges auf, son-
dern ermutigt zum Glauben an das Wirken des Heiligen Geistes, der Zeit
und Ort einer kiinftigen Einheit kennt.

Man darf nicht glauben, dass die Einheit der Kirche Christi in der
Zukunft nur die Frucht der Arbeit einer theologischen Kommission ist. Sie
ist vor allem auch ein Ergebnis der pastoralen Erfahrung und des gemein-
samen Tuns der Gliubigen in den verschiedenen Kirchen, Frucht ihres
Gebetes, ihrer Sorge um die Anliegen der Welt, ihres Engagements in
wirtschaftlichen, sozialen und ethischen Fragen. Die sichtbare Einheit der
Kirche Jesu Christi wiichst auf dem Fundament der Zusammenarbeit der
Gldubigen der verschiedenen Kirchen, durch die Forderung der christli-
chen Werte in Politik, Familie, Schule, Arbeitsplatz und in Medien. Die
Einheit der Kirche als theologische Realitit ist ausserdem auch ein kultu-
relles Ereignis. Daraus ergibt sich die Notwendigkeit der rechten Sorge
um die christliche, dem Evangelium entsprechende Kultur. Aus der Kir-
chengeschichte wissen wir, dass schon oft dogmatische und theologische
Diskrepanzen im Verstindnis von Glaubensfragen zu einer Vertiefung der
schon vorher bestehenden kulturellen Verschiedenheiten gefiihrt haben.

6. Nochmals zur Frage der Methodik 6kumenischer Dialoge

6.1 Die Methode des «differenzierten Konsenses» und ihre Grenzen

Oben ist schon die Methode des «differenzierten Konsenses» zur Sprache
gekommen, wie sie auch in anderen 6kumenischen Dialogen fiir die ge-
meinsame Arbeit verwendet wurde. Sie impliziert eine Aufforderung zum
gegenseitigen Vertrauen, das unverzichtbar ist fiir den Beginn und die Fort-
fiihrung eines Dialogs, fiir eine eventuelle Anniihrung in seinem Verlauf.

196



Der Dialog zwischen der Romisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

Wo es an Vertrauen fehlt, geht auch die innere Offenheit verloren und die
Bereitschaft zum Eingehen eines Risikos, wenn es gilt, weiterzukommen,
um miteinander zu tieferer Einheit zu finden und freundschaftliche Bezie-
hungen zu begriinden. Zweifellos ist Vertrauen die unverzichtbare Voraus-
setzung, um Okumenische Gespriche iiberhaupt zu beginnen und dann
auch fortzufiihren, um Briicken zur Einheit zu bauen, um erreichte Ver-
einbarungen umzusetzen und immer wieder nach neuen Wegen zur An-
niiherung der getrennten Kirchen zu suchen.

Man kann sagen, dass diese Methode einen Wert in sich hat. Das wird
gerade auch im Dialog zwischen der romisch-katholischen und der altka-
tholischen Kirche deutlich. Sie stehen sich theologisch und historisch na-
he, aber beide bringen auch die Biirde einer Vergangenheit mit, welche die
Wiederherstellung einer sichtbaren Einheit erschwert. Die Mitglieder der
Dialogkommission gestehen ein, dass die beiden Kirchen, die sie repri-
sentieren, sich zugleich nahe und fremd sind. Einander nahe sind sie da,
wo es um theologische Fragen geht, «fremd» durch ihre historische, emo-
tionale und institutionelle Last. Dadurch wird Versohnung einerseits ge-
radezu natiirlich, anderseits aber fast unmoglich. Warum? Womit kann
man diese Schwierigkeit erkldren?

Die Wurzeln reichen ins 19. Jahrhundert zuriick. Die damalige Tren-
nung — geschichtlich immer noch sehr «jung» — gefihrdet aufkeimendes
gegenseitiges Vertrauen. In der altkatholischen Kirche entwickelten sich
zudem neue Denkweisen in spiritueller, theologischer, liturgischer und
rechtlicher Hinsicht, als deren Folge langsam, aber systematisch neue
kirchliche Strukturen entstanden, die der romisch-katholischen Tradition
fremd waren. Als ein Beispiel mochte ich das Wahlverfahren des Bischofs
nennen, das unter grosser Teilnahme der Gldubigen erfolgte und den
Laien einen wichtigen Platz in den Strukturen der altkatholischen Kirche
einrdumte. Dieses wiederum zog grosse Verdnderungen bei der Gestal-
tung der Amtsausiibung in der Kirche nach sich. Wiihrend die romisch-
katholische Kirche sie auf hierarchische Art loste, fiihrte die altkatholi-
sche Kirche das episkopal-synodale Modell der kirchlichen Gemeinschaft
ein, die wesentliche Beschliisse auf dem Weg des Konsenses trafen und
nicht durch die Entscheidung einer Autoritit wie bei dem hierarchischen
Modell der romisch-katholischen Kirche.

Die Frage der Methodik spielt eine wichtige Rolle im 6kumenischen
Dialog. Sie ist von Bedeutung bei der Formulierung von theologischen
Folgerungen und bei konkreten Schritten zur Konstituierung der sichtba-
ren Einheit der Kirche. In der Bewertung des Glaubens, den wir bekennen,

197



Zdzistaw J. Kijas

und der kirchlichen Praxis ist von Bedeutung, ob die einzelnen Dialog-
partner den (gemeinsamen) Ausgangspunkt anerkennen oder nicht. Wenn
beide Seiten einen unterschiedlichen Ausgangspunkt und unterschiedli-
che Methoden haben, wird auch die Annidhrung in theologischen und
rechtlichen Fragen sehr schwierig bzw. fast unmoglich sein.

Beim Lesen des Abschlussdokuments stellt sich die Frage, ob die Auf-
gabe der Kommission nur darin besteht, die unterschiedlichen Glaubens-
praktiken der beiden Kirchen darzustellen und zu erldutern oder noch et-
was mehr? Bringt der Hinweis auf die ekklesialen Verschiedenheiten den
Fortschritt im Dialog und Hoffnung auf sichtbare Einheit? Ich wiederhole
die schon oben gestellte kritische Frage: Ist die Methode des «differenzier-
ten Konsenses» die einzige, die man bei 6kumenischen Gesprichen anwen-
den sollte, oder gibt es auch noch eine andere, eine eher dynamische, die
nicht nur die verschiedenen Standpunkte beschreibt, sondern auch gangba-
re Wege zu ihrer Uberwindung aufzeigt? Trotz des grossen Verdienstes der
Methode des «differenzierten Konsenses» scheint ihre Ergidnzung durch
eine andere Methoden notwendig. Hier ist nicht der Ort, um die positiven
Seiten der bisherigen Methode noch einmal zu nennen. Es gibt deren viele,
und dariiber wird im Dokument ausfiihrlich gesprochen. Es scheint jedoch
— ich mochte das nochmals betonen —, dass die Schwiiche dieser Methode
darin liegt, dass sie die Fakten nur «statisch» beschreibt, Unterschiede und
Ubereinstimmungen aufzihlt, die zwischen den Kirchen bestehen, aber
kaum Wege zu deren Losung vorschlidgt. Dabei ist sehr wichtig und not-
wendig, nicht nur den status quo zu beschreiben, sondern auch Wege zur
Uberwindung der Probleme aufzuzeigen. Dieser zweite Aspekt ist viel-
leicht noch wichtiger als der erste. Natiirlich ist es notwendig, die bestehen-
den Unterschiede zwischen den Kirchen zu benennen, aber es bedarf auch
noch der konkreteren Aussage beziiglich Gewicht und Wertigkeit eines
Problems, ob es sich um eine zentrale Aussage oder um eine etwas weniger
zentrale Aussage handelt. Es kann sein, dass die Bewertung des Problems
nur einseitig ist und nicht der wirklichen Situation gerecht wird. Hinter
threr scheinbaren «Einfachheit» kann eine mehr oder weniger komplizier-
te Wirklichkeit verborgen sein, deren Ursache die Mentalitiit der Gliiubi-
gen, ihre Geschichte und Kultur ist. Diese Bewertung einer Situation oder
eines Problems ist keine Aussage iiber die ganze Wahrheit und kann daher
zur Falscheinschiitzung, Fehlbewertung und zum Irrtum fiihren.

Bisherige 6kumenische Dialoge zeigen, dass der Versuch, hinter unter-
schiedlichen Aussagen der einzelnen Kirchen eine dhnliche Absicht zu
suchen, nicht immer iiberzeugend und oft sogar falsch ist. So sind Texte

198



Der Dialog zwischen der Romisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

abgefasst und Dokumente verabschiedet worden, die an der Oberfliche
der Probleme bleiben, ohne nach deren Herkunft zu fragen oder Losungen
zu suchen. Daneben gibt es sehr viele auch ausgezeichnete dkumenische
Texte, aber es zeigen sich kaum Verédnderungen in der Praxis der Kirchen
und der Okumene. Auch die Umsetzung von gemeinsamen Feststellungen
okumenischer Kommissionen geht, wie schon erwihnt, nur sehr schlep-
pend und langsam voran. Weithin bleibt es bei theoretischen «Vereinba-
rungen». Zweifellos gibt es hierfiir eine Reihe von Ursachen, aber ich bin
iiberzeugt, dass ein wichtiger Grund darin besteht, dass solche «Vereinba-
rungen» nur in begrenztem Mass die Lebenswirklichkeit der konkreten
Menschen in den Kirchen beriihren. Ohne Zweifel sind Texte wichtig, sie
geben starke Impulse. Aber gleicherweise ist wichtig, dass sie das konkre-
te Leben der Gliubigen in den Blick nehmen, den Ausgangspunkt eines
neuen Miteinanders bilden und neue liturgische und religiose Erfahrun-
gen schaffen. Ein «Sichverschanzen» auf der Ebene bisheriger theolo-
gischer Dialogtexte bringt keinen Fortschritt. Nur die Bereitschaft, sich
dusserer Kritik zu stellen und sich dem Heiligen Geist anzuvertrauen,
macht Wandlung moglich.

6.2 Die Methode der «Neu-Evangelisierung» und ihre spirituelle
Dimension

Es geht also um Verfahrensweisen, welche die Hindernisse bestehender
theologischer Unterschiede nicht iibersehen, aber zugleich dem Wirken
des Heiligen Geistes Raum geben, der das Unmogliche moglich macht, da
er der Geist ist, der das Antlitz der Erde erneuert. Diese Methode mochte
ich als Methode der «Neu-Evangelisierung» bezeichnen. Was bedeutet
sie? Meiner Meinung nach sollte sie eine Art spezifische und dynamische
Lektiire der dogmatischen, liturgischen und geschichtlichen Vergangen-
heit des 6kumenischen Partners sein, was die Methode des «differenzier-
ten Konsenses», meiner Ansicht nach, nur zum Teil leisten kann. Diese
dynamische Methode bleibt nicht bei den schon erkannten und bekannten
Wahrheiten stehen, sondern ermutigt, weiterzugehen zu stindiger Vertie-
fung des Glaubens. Glaube aber ist «Feststehen in dem, was man erhofft»
und «Uberzeugt sein von dem, was man nicht sieht» (Hebr 11,1). Daher ist
Glaube immer eine gewisse Weise des «Ausblickes» in die Zukunft, des
Sich-Offnens fiir die Wahrheit, um sie tiefer zu erkennen und zu leben —
was dann die bisher bestehenden Trennungen zwischen den Kirchen fast
unbegriindet erscheinen lisst.

199



Zdzistaw J. Kijas

Diese Art des Verfahrens ist aus vielerlei Griinden wichtig. Vor allem
ist sie mit der Logik der christlichen Offenbarung besser vereinbar, die
lehrt, dass Jesus sich als derselbe und immer neue offenbart, und die Glau-
benden einlidt, sich aus alten eingefahrenen Gleisen zu befreien und sich
auf die ewige Neuheit des Evangeliums hin zu 6ffnen. Dariiber hinaus
vertraut der christliche Glaube fest auf das Wort Christi, der verheisst:
«Wenn aber jener kommt, der Geist der Wahrheit, wird er euch in die
ganze Wahrheit fiihren. Denn er wird nicht aus sich selbst heraus reden,
sondern er wird sagen, was er hort, und euch verkiinden, was kommen
wird» (Joh 16,13). Das bedeutet, dass die volle Erkenntnis der christlichen
Wahrheit immer noch vor uns liegt. Sie geht uns stets voraus, weil sie
voller Leben und Dynamik ist

Diese Methode der Neu-Evangelisierung ist auch Ermutigung, nach
Griinden der Trennung, nach ihren wirklichen Ursachen, nach theologi-
schen und liturgischen Unterschieden zu fragen. Andererseits spornt sie
an, nach Losungen fiir diese Schwierigkeiten und nach Wegen zu konkre-
ter und dauerhafter Annidhrung zu suchen. Diese Methode durchbricht die
Logik menschlicher Strukturen und hort nicht auf, zuversichtlich auf die
Allmacht Gottes zu schauen und zu glauben, dass seine Gnade grosser ist
als unsere menschliche Schwachheit, ohne dabei die bisherigen Schwie-
rigkeiten und Teilungen zwischen den getrennten Kirchen zu unterschiit-
zen. Diese Methode ermutigt, Theorie und Praxis, den Glauben und das
Zeugnis des Alltags stirker miteinander zu verbinden. Sie ist ein echtes
christliches Unterwegs-Sein, unterwegs zum personlichen, geistlichen
und theologischen Emmaus, wenn wir auf dem Weg Jesus Christus begeg-
nen, der uns verwandelt, uns die Schrift erkliirt und uns zu Boten seiner
Gegenwart in der Welt macht (vgl. Lk 24,13-35).

Die Methode der Neu-Evangelisierung, die allerdings noch weiter ent-
wickelt werden muss, erinnert an einen Familienvater, der «aus seinem
reichen Vorrat Neues und Altes hervorholt» (vgl. Mt 13, 52). Sie ist ein Teil
des richtig verstandenen 6kumenischen Dialogs, gefiihrt von den gliubi-
gen Menschen, die den Willen Gottes sowohl fiir sich selbst als auch fiir
thre Kirchen besser und tiefer erkennen wollen. So beschrinkt sich der
Dialog nicht nur auf Kenntnisse iiber sich selbst und die eigene religiose
Gemeinschaft. Das Wissen um die beiden Wirklichkeiten ist wichtig und
sogar unerldsslich, um die gottlichen Absichten hinsichtlich der Zukunft
ergriinden zu konnen. Da die Liebe das Herz jeder echten Evangelisierung
ist, muss sie auch in den ékumenischen Gesprichen das «Herz» der Neu-
Evangelisierung sein. Sie lisst Raum fiir Offenheit, Vertrauen und Liebe,

200



Der Dialog zwischen der Romisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche

zwischen denen, die den Dialog fiihren als auch zwischen den gldaubigen
Menschen, und letztendlich zwischen allen Menschen, die sich nach ei-
nem einmiitigen christlichen Zeugnis in vielen Bereichen des sozialen,
ethischen und wirtschaftlichen Lebens sehnen. Die Methode der Neu-
Evangelisierung im okumenischen Dialog hilft, immer tiefer in der inni-
gen Gemeinschaft mit Christus zu wachsen. Ausgangspunkt ist die aktu-
elle Situation, der gelebte Glauben und die konkreten Strukturen. Ziel ist
die tiefere Verwurzelung in Gott, eine stirkere kirchliche Gemeinschaft
und ein transparenteres Zeugnis fiir Christus in der Welt.

7. Schlussbemerkungen

7.1 Noch eine kurze Bemerkung zum Schluss. Die Feststellung des Kom-
missionstextes, dass die bestehenden Unterschiede gering sind im Ver-
gleich zu den Gemeinsamkeiten 10st meines Erachtens die Probleme nicht.
Wir diirfen nicht vergessen, dass die unterschiedliche Sicht eines Prob-
lems, wenn auch nur geringfiigig, sich wie eine Welle auf die ganze Kir-
che iibertrigt. Ein Beispiel ist das Weihesakrament. Die Unterschiede im
Verstindnis des priesterlichen Dienstes (ob Mann oder Frau) zeigen Wir-
kung fiir das Leben der ganzen Kirche und das konkrete Leben der Gliu-
bigen, weil sie ihnen die Teilnahme an der gemeinsamen Kommunion
nicht erméglichen. Die unterschiedliche Sicht der Spendung des Weihesa-
kraments macht es den Mitgliedern der romisch-katholischen Kirche un-
moglich, die Kommunion in einer hl. Messe der altkatholischen Kirche zu
empfangen, wenn sie von einer Frau (Priesterin) zelebriert wird. Auch
wenn die romisch-katholische Kirche eine Frau hoch schiitzt, ist sie doch
der Ansicht, dass Jesus ausschliesslich dem Mann das Weihesakrament
libertragen hat. Dadurch wird die communicatio in sacris zwischen bei-
den Kirche in Frage gestellt.

7.2 Man muss die bisherige Arbeit der romisch-katholisch — altkatholi-
schen Kommission wiirdigen und anerkennen. Ihre Leistungen und Dis-
kussionsergebnisse ermutigen zur Fortsetzung dieses Weges. Die unter-
schiedlichen Sichtweisen und die im Bericht auftauchenden Fragen sind
zugleich Ansporn, den Dialog fortzusetzen, in der Hoffnung auf Kldrung
und weitere Anniherung. Es ist zu vermuten, dass die beiden Kirchen
nach der voriibergehenden Einstellung des Dialogs erneut die zustindigen
theologischen Gremien einberufen, um die Arbeit fortzufiihren, um die

201



Zdzistaw J. Kijas

Erinnerungen an die Vergangenheit zu reinigen und nach neuen Wegen zu
einer sichtbaren Einheit der Kirchen zu suchen. Auch unsere heutige Welt,
die sich nach der Einheit aller Menschen sehnt, ruft danach.

Zdzistaw Jozef Kijas OFMConv (geb. 1960 in ywiec/Saybusch PL), Prof. Dr.
theol. Studium der Philosophie und Theologie in Krakau, Rom (1987 Lizenti-
at im Fach Ostkirchenkunde), Louvain-La-Neuve (1990 Dr. theol. im Fach
Systematische Theologie) und New York (1997 MA). 1996 Habilitation in
Krakau, seit 1997 ord. Professur fiir Okumene am Interfakultiren Institut fiir
Okumene und Dialog der Pépstlichen Theologischen Universitiit in Krakau,
2005-2010 Rektor der Pépstlichen Theologischen Fakultdt San Bonaventura
(Seraphicum); seit 2010 Relator der Pépstlichen Kongregation fiir die Selig-
und Heiligsprechungsprozesse.

Adresse: Via di San Teodoro 42, [-00186 Roma, [talien.
E-Mail: zjkantony@gmail.com.

English Summary

The official ecumenical talks between the Roman Catholic church and the Old
Catholic churches of the Union of Utrecht opened shortly after the conclusion of
the Second Vatican Council. Now, an international Roman Catholic — Old Catho-
lic dialogue commission which began its work in May 2004, concluded it in 2009
with the report “Church and Communion”. This embodies the method of “differ-
entiated agreement”.

The report shows basic accordances in the understanding of the church and its
structure as communion. A central difference between the two Churches remains
the question of the Papacy: How can the First Vatican Council’s definition of Papal
supremacy and infallibility be reconciled with the structure of the church as com-
munion? Further differences are the Marian dogmas of 1854 and 1950 on one
hand, and the priestly ordination of women on another. Further problems of a ca-
nonical nature concern married bishops and priests, and the position of former
Roman Catholic clergy and lay people in the Old Catholic church. The report also
includes a brief sketch of some Old Catholic ideas on the possible shape of a union
with the Roman Catholics.

There will (and must) certainly be further intensive discussion on several of these
points, both from the Old Catholic and Roman Catholic sides. I suggest that a
possible reception process will require some time. At the same time, I argue for a
further, and new, method — that of re-evangelization. This method breaks through
the logic of human structures, and looks confidently to God’s omnipotence, trust-
ing that his grace is stronger than human weakness — but without underestimating
the existing difficulties and divisions between the two churches.

202



	Der Dialog zwischen der Römisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche auf internationaler Ebene (2004-2009)

