Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 101 (2011)
Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

MarIANO DELGADO/LuUCIO GUTIERREZ,
Die Konzilien auf den Philippinen
(KonGe A) Paderborn (Schoningh)
2008, XXI, 304 S. ISBN 978-3-
506-74677-1

Anliegen der Reihe Konzilienge-
schichte ist die Aufarbeitung aller
Konzilien der (vornehmlich westli-
chen) christlichen Tradition. Da die
Kirchengeschichte der Philippinen
auch weitgehend Teil der «aussereu-
ropdischen Christentumsgeschichte»
ist, war es angebracht, dass eine Dar-
stellung der insgesamt fiinf Synoden
und Konzilien verschiedener Art ei-
nen Platz in dieser Reihe erhilt; eine
Aufmerksamkeit fiir philippinische
Kirchengeschichte ist ja nicht selbst-
verstandlich.

Der vorliegende Band stellt eine
Zusammenarbeit zwischen dem Frei-
burger (CH) Kirchenhistoriker Maria-
no Delgado (D.) und seinem philippi-
nischen Fachkollegen Lucio Gutierrez
(G — Archivar an der Universitit Santo
Tomas, Manila) dar und verkérpert
damit gewissermassen auch die enge
Verbindung philippinischer und euro-
piischer Kirchengeschichte.

D. hat einen historischen Uber-
blick tiber die ganze Kirchengeschich-
te der Philippinen (1-26) sowie eine
Darstellung der ersten beiden synoda-
len Versammlungen der philippini-
schen Kolonialkirche (27-121) beige-
tragen; G. beschiftigt sich dagegen
mit der neueren philippinischen Kir-
chengeschichte und beschreibt dann
das erste Provinzialkonzil auf den

58

Philippinen (1907) sowie die beiden
Plenarkonzilien von 1953 und 1991.
Beide Autoren beschiftigen sich somit
in Bezug auf das Verhiltnis zwischen
Kirche und Staat mit zwei sehr unter-
schiedlichen Perioden der philippini-
schen Kirchengeschichte: Die philip-
pinische Kirche (die Autoren sprechen
fast durchweg von Kirche im Singular,
dies sei hier im Originalton iibernom-
men) befand sich ab ihrer Griindung
withrend der spanischen Kolonialzeit
(1565) bis zu deren Beendigung durch
die US-amerikanische Ubernahme
der Philippinen (1898, Vertrag von Pa-
ris) unter dem Patronat der spanischen
Krone. Unter US-amerikanischer (und
japanischer) Oberherrschaft sowie in
den unabhidngigen Philippinen (ab
1946) wurden (und sind) Kirche und
Staat nach US-amerikanischem Mo-
dell voneinander getrennt. Zudem
muss sich die Kirche in den Philippi-
nen seit dem Ende der spanischen Ko-
lonialherrschaft mit einer Vielfalt von
Kirchen auseinandersetzen. Damit
sind die beiden besonderen Schwer-
punkte dieser Rezension bereits ange-
deutet: die historische Ekklesiologie
und die Okumene.

D. beschreibt im Kapitel tiber die
«Synode» von Manila (1582, im kir-
chenrechtlichen Sinne keine eigentli-
che Synode, sondern ein Treffen geist-
licher und weltlicher Fiihrer), wie eine
fundamentale, jedoch nie wirklich ge-
loste Frage der Kolonialkirche, nam-
lich die des Umgangs mit den kolonia-
len Untertanen bzw. des Verhiltnisses
von (gewaltsamer) Kolonisierung und

IKZ 101 (2011) Seiten 5864



Bibliographie

(prinzipiell friedfertiger) Missions-
arbeit, Hauptgegenstand der Verhand-
lungen war (27-66). Leitfaden ist in
diesem Kapitel die Auffassung des
Bartholomeus de las Casas, dass Mis-
sion immer friedlich sein solle und
nicht verbunden mit Eroberungskrie-
gen stattfinden diirfe — eine Aufas-
sung, der im missionstheologischen
Diskurs Widerstand erwuchs. Diese
Diskussion im Kontext des Konzils
von 1582 wurde schliesslich zu Guns-
ten der Auffassung von de las Casas
entschieden, was jedoch fiir die Phil-
ippinen keine wesentlichen Konse-
quenzen mehr hatte. Hauptthema der
nichsten konziliaren Versammlung
auf den Philippinen, nidmlich des
(nicht approbierten) Provinzialkonzils
unter Erzbischof Basilio Sancho von
1771, war das Verhiltnis zwischen
Krone und Kirche, besonders zwi-
schen spanischer Krone und den Or-
den auf den Philippinen. Die Krone
wollte aufgrund ihrer Eigenschaft als
Souverin weitgehende jurisdiktionel-
le Befugnisse iiber die Kirche in den
Kolonien wahrnehmen. Insbesondere
war ihr daran gelegen, gewisse Ent-
scheidungen des Konzils von Trient
(1545-1563) einzufiihren, nicht zu-
letzt beziiglich der — gegeniiber Orden
und sonstigen privilegierten Instituti-
onen innerhalb der Kirche — Stdrkung
des Episkopats bei der Ausbildung der
Geistlichkeit, der Herausgabe ortho-
doxer (= nichtlaxer) Katechismen so-
wie der Gestaltung der Mission. Die
Agenda dieses Konzils war weitge-
hend von der «Tomo Regio», einem
koniglichen Erlass Konig Karls IIL
aus dem Jahr 1769, vorgegeben, in
dem zur Abhaltung von Provinzial-
konzilien mit einer von dem Konig

vorgelegten Agenda in den Philippi-
nen und Mexico aufgefordert wurde.
Obwohl die Dekrete des Konzils im
Grossen und Ganzen der regalisti-
schen Richtung entsprachen (104-
119), unterlagen sie letztendlich der
Lobby der religiésen Orden und wur-
den (paradoxerweise) vom spanischen
Konig nicht approbiert (99-104). Die
fehlende Approbation dieses Konzils
schliesst es auch aus der formellen
Zdhlung der philippinischen Konzi-
lien aus.

Ekklesiologisch und okumenisch
besonders interessant ist das Erste
Provinzialkonzil auf den Philippinen
(1907). Damals musste die Kirche sich
nicht nur mit dem Ende des konigli-
chen Patronats und der Trennung von
Kirche und Staat auseinandersetzen,
sondern auch mit der Existenz anderer
Kirchen auf den Philippinen (129-
187). Die philippinische Kirche reor-
ganisierte sich weitgehend aufgrund
der Apostolischen Konstitution Quae
mare sinico (Papst Leo XIII., 1902),
was eine Stidrkung der kirchlichen
Struktur und Verwaltung, unter ande-
rem durch die Schaffung neuer Bis-
tiimer, die Griindung neuer Bildungs-
stitten sowie die Integration der Or-
den in diesem Aufbauwerk zur Folge
hatte. 1906 kam es dabei auch zur Er-
nennung eines ersten einheimischen
romisch-katholischen Bischofs (Jorge
Barlin [1850-1909], der allerdings
nach seinem Tod durch den US-Ame-
rikaner John Bernard MacGinley ab-
gelost wurde). Forderungen der «ein-
heimischen» Geistlichkeit (wie auch
der einheimischen Philippinos iiber-
haupt), die sich wihrend der kurzlebi-
gen (und international kaum aner-
kannten) philippinischen Republik zu

59



Bibliographie

einer Nationalkirche unter der Fiih-
rung des Bistumsverwesers der Dio-
zose Nueva Segovia, Gregorio L. Ag-
lipay zusammengeschlossen hatten,
wurden in dem Kontext dieser kirchli-
chen Erneuerung nur sehr beschrinkt
beriicksichtigt. Diese Forderungen
zielten insbesondere auf eine kano-
nisch selbstindige und besser inkultu-
rierte Kirche auf den Philippinen, als
es bisher der Fall war. G. (wie iibri-
gens auch D., der auf S.20 von der
«Griindung schismatischer Kirchen»
spricht und Aglipay zu den «Nati-
visten» zihlt) steht der aus dieser Na-
tionalkirche entstandenen /glesia Fili-
pina Independiente (IF1) nur mit
beschriinkter Sympathie gegeniiber:
«[Die Mitgliedschaft in der IFI war]
das Ergebnis glatter Apostasie, wenn
wir das Wort gebrauchen diirfen, und
nicht etwa der inneren Konversion zu
einer hoheren und besseren Kirche. Es
war schlicht und einfach das Verlas-
sen einer Kirche aus nationalistischen
Griinden. Es gab kein neues Credo,
keinen neuen Glauben, es herrschte
einfach Ungehorsam gegeniiber der
Kirche und Gehorsam gegeniiber
Gregorio Aglipay und seiner fglesia
Filipina Independiente» (166). Dieses
Urteil verriit etwas von der von G. vor-
ausgesetzten Ekklesiologie. Wichtiger
wiren aber wenigstens die zwei fol-
genden Sachverhalte: Erstens hitte,
aus der Perspektive der Reihe, in wel-
cher der vorliegende Band erschien,
wenigstens erwithnt werden diirfen,
dass die IFI nicht zuletzt aufgrund ei-
ner Reihe von konziliaren Beratungen
entstand. Zweitens hitte beachtet wer-
den sollen, dass die IFI und ihre Vor-
laufer durchaus eine Ekklesiologie
vertraten, die liber Apostasie, Nativis-

60

mus oder Nationalismus hinausging,
ndmlich eine Nationalkirchenekkle-
siologie, in der auch nach der Griin-
dung der IFI eine besondere Bezie-
hung zur Kirche von Rom durchaus
ihren Platz hatte.

Das nichste von G. besprochene
Konzil ist das erste Plenarkonzil der
Philippinen von 1953, dessen Haupt-
gegenstinde die vollstindige Imple-
mentation des CIC von 1917 und eine
erneute missionstheologische Refle-
xion der Kirche, wie sie sich in den
vorangehenden Jahrzehnten entwi-
ckelt hatte (189-222), waren. Die Ak-
ten des Konzils sind stark von der
Auseinandersetzung der Kirche mit
der Welt (der Nichtkatholiken und der
Ungldaubigen), wie sie vor dem Zwei-
ten Vatikanischen Konzil konzeptua-
lisiert wurde, geprigt. Exemplarisch
geht dies aus der von G. wiedergege-
benen Abhandlung der IFI, die auch
auf diesem Konzil eine Rolle spielte,
hervor. Angesichts der Tatsache des
schismatischen Charakters der IFI
sind ihre Amtshandlungen nach der
Ansicht des Plenarkonzils ungiiltig
(wobei G. nicht anmerkt, dass die
presbyterale Sukzession der IFI hier
das eigentliche Problem gewesen sein
muss — auch die Ubernahme anglika-
nischer Gebetsbiicher nach dem Zwei-
ten Weltkrieg und der Empfang angli-
kanischer Weihen 1947 seitens der IFI
findet hier keine Beachtung). Da auf
dieses Plenarkonzil bald das Zweite
Vatikanische Konzil folgte (1962—
1965), wurde das erste Plenarkonzil
kaum rezipiert (221-222).

Das erste (und einzige) philippini-
sche Konzil der Zeit nach dem Zwei-
ten Vatikanischen Konzil ist das Zwei-
te Plenarkonzil der Philippinen von



Bibliographie

1991 (223-289). Griinde fiir dieses
Konzil war die neue pastorale Situa-
tion der Philippinen (nach der Mar-
cos-Diktatur und in einer globalisier-
ten Welt) sowie die Rezeption des
Zweiten Vatikanischen Konzils und
die Im-plementation des CIC von 1983
(223-227). Diese Anliegen tfanden ih-
ren Ausdruck in den vier Hauptthe-
men des Konzils: Christus, eine pasto-
rale Orientierung, die Evangelisierung
und der philippinische Kontext bilden
zusammen das Leitmotiv des Konzils.
Im Gegensatz zum Ersten Plenarkon-
zil von 1953 ist vor allem die vom
Zweiten Plenarkonzil vertretene Com-
munio-Ekklesiologie von Bedeutung,
nicht zuletzt auch ihre Ausrichtung
auf eine engagierte und auf Inkultura-
tion des Evangeliums zielende Ausei-
nandersetzung mit dem philippini-
schen Kontext. Auch die Okumene hat
ihren Platz auf diesem Konzil, aller-
dings wird sie in der Darstellung von
G. dem interreligiosen Dialog, der aus
missiologischen Griinden von Bedeu-
tung ist, weitgehend nachgeordnet. G.
liefert dafiir auch eine Begriindung,
indem er alle nicht romisch-katholi-
schen Kirchen zusammenfassend so
beschreibt: «Diese fanatischen, exklu-
sivistischen, antikatholischen Grup-
pierungen sind die Ursache dafiir,
dass der okumenische Dialog gleich
Null war» (26). Warum G. dabei nicht
erwiihnt, dass es seit 1963 einen Nati-
onal Council of Churches in the Phil-
ippines gibt, dass Obispo Maximo Isa-
belo de los Reyes Jr. (Obispo Maximo
der IFI: 1946—1971) damals von Kar-
dinal Bea in Rom empfangen wurde
und wiederholt seine Bewunderung
fiir diesen Kardinal und fiir Papst Jo-
hannes XXII. zum Ausdruck brachte

(und nach seinem Tod auch von der
Seite der Romisch-Katholischen Kir-
che als Okumeniker gefeiert wurde),
dass es Ende der 1970er-Jahre einen
Versuch zur gegenseitiger Taufaner-
kennung zwischen der IFI und der
Romisch-Katholischen Kirche gab
und dass seit 1984 ein Ecumenical Bi-
shops’ Forum unter Beteiligung ro-
misch-katholischer Bischofe besteht,
bleibt eine offene Frage.

Der vorliegende Band, dessen In-
halt von Karten und einem Register
weiter erschlossen wird, ist ein ambi-
valentes Werk. Auf der einen Seite ist
es eine grosse Hilfe, jetzt auch in deut-
scher Sprache iiber ein so ausfiihr-
liches Werk zur philippinischen Kir-
chengeschichte verfiigen zu konnen,
das anhand der Konzilien der Kirche
in den Philippinen deren Entwicklung
aufzeigt. Aut der anderen Seite scheint
es, wie oben exemplarisch angedeutet,
manchmal in einem wenig irenischen
Geist verfasst worden zu sein, was die
Darstellungen und Analysen beider
Autoren leider bisweilen als zweifel-
haft und einseitig erscheinen lésst.

Peter-Ben Smit, Bern

61



Bibliographie

ANATOLY A. ALEXEEV/CHRISTOS KA-
RAKOLIS/ULRICH Luz (unter Mitar-
beit von KARL-WILHELM NIEBUHR)
(Hg.), Einheit der Kirche im Neuen
Testament. Dritte europdische or-
thodox-westliche Exegetenkonfe-
renz in St. Petersburg, 24.-31. Au-
gust 2005 (WUNT 218), Tiibingen
(Mohr ) 2008, 311 S. ISBN 978-3-
16-149560-1

Der vorliegende Band enthélt die Bei-
trige einer Konferenz, wie sie vom
«Liaison Committee for Eastern Eu-
rope» der «Studiorum Novi Testament
Societas» (SNTS) organisiert und un-
ter anderem von der Christkatholi-
schen Kirche der Schweiz unterstiitzt
wurde. Leitmotiv der Beitrige ist die
Einheit der Kirche im NT, die aus den
folgenden Perspektiven beleuchtet
wird: «Einheit der Kirche in der
neutestamentlichen  Ekklesiologie»,
«Geschichtliche Vielfalt der Kirche
im Urchristentum», «Eucharistie und
Einheit der Kirche», «Mission und

Einheit der Kirche,» sowie «Wir-
kungsgeschichtliche Aspekte» (V-
VI).

In einem ersten Beitrag (3—-17, 17—
33) arbeitet James D.G. Dunn, unter
Aufnahme friiherer Arbeiten zum
Thema u.a. heraus, inwiefern das Ver-
hiltnis «Israel—Kirche» in der pauli-
nischen Ekklesiologie ein ¢kumeni-
sches und nicht ein interreligioses
Problem ist — was anschliessend kont-
rovers diskutiert wurde (18-22: Wie-
dergabe der Diskussion). Er hilt aber
am Ende beziiglich christlicher Ein-
heit und Vielfalt fest: «... the body of
Christ is one only when its diversity
functions properly. That is, the univer-
sal Church is only one insofar as it is

62

the place where reconciliation bet-
ween peoples happens, where there is
a mutual recognition of the ministries
of the whole people of God, and where
the oneness of Christ’s body is ex-
pressed by the working together, in
mutual interdependence, of the diver-
sity of the churches» (17). In seinem
darauf folgenden Aufsatz bearbeitet
Jannuari Ivliev (23-32), ausgehend
von einer Auffassung der Kirche als
proleptische irdische Vergegenwirti-
gung des noch zu vollendenden escha-
tologischen Gottesvolkes und unter
Beriicksichtigung paulinischer Mis-
siologie, die Verhdltnisse zwischen
Gemeinde und Gesellschaft (die Ge-
meinde soll in der Gesellschaft integ-
riert sein und sich ihr um der Mission
willen weitgehend anpassen: 29-31)
und Gemeinde und Obrigkeit (die
Letztgenannte soll Dienerin Gottes
sein und insofern sie dies ist, soll ihr
auch gehorcht werden: 31-32). Stelian
Tofand nimmt in seinem Beitrag
(33—44) Bezug auf das Verhiltnis Lo-
kalkirche —Universalkirche im Neuen
Testament. Dabei vertritt er die (wohl
«mainstream» orthodoxe) Auffas-
sung, dass in der Lokalkirche die Kir-
che iiberhaupt umfassend gegenwiirtig
ist (weil in der Ortskirche in der Eu-
charistie Christus ganz gegenwirtig
ist, da die apostolische Verkiindigung
in ihr wegen der apostolische Sukzes-
sion prisent ist und sie {iber die Macht
verfiigt, alle Sakramente der Kirche
zu feiern (38), obwohl die Universal-
kirche die Ortskirche gleichzeitig
iibersteigt, was nach Tofana seinen
Grund unter anderem darin hat, dass
Christi Sendung gemiss der kosmi-
schen Christologie der (Deutero-)Pau-
linen darin besteht, die Harmonie des



Bibliographie

gesamten Universums wiederherzu-
stellen. Loveday Alexander (45-78)
beschreibt Aspekte der Ekklesiologie
der Apg. Sie beriicksichtigt dabei so-
wohl die polyzentrische Ekklesiologie
dieses Buches als auch die Art und
Weise des Ablaufs von Prozessen der
Entscheidungsfindung, besonders be-
ziiglich des «Apostelkonzils,» dessen
«minimalist formula» ein «common
platform for engaging difference» bot,
«allowing both sides to maintain com-
munitas while continuing to respect
the irreducable diversity of each
other’s experience of Gospel and Spi-
rit» (77).

Im zweiten Teil des Bandes be-
griindet Gerd Theissen (81-101), aus-
gehend von der These, dass sich im
Urchristentum die Grundziige dessen,
was (soziologisch gesehen) Kirche ist,
schon herausbilden: «Kirche ist nicht
nur eine Sozialform neben anderen re-
ligiosen Gruppenbildungen, sondern
zeichnet sich durch eine inklusive So-
zialstruktur aus: Sie gibt Sekten, Kult-
gruppen und Denominationen in ih-
rem Innern einen Platz. Pluralitit nach
Innen und ein Bemiihen um ein ent-
spanntes Verhiltnis nach aussen sind
soziologische gesehen Kriterien von
Kirchen» (101). In einem ausgespro-
chen «gender-sensitiven», wenn nicht
gar feministischen Beitrag behan-
delt Eleni Kasselouri-Hatzivassiliadi
(103—117) das Thema «Women and
Mission in the New Testament» und
vertritt u.a. die folgende Auffassung:
«...there were radical ideas floating
around in early Christianity that sug-
gested that gender hierarchy had been
dissolved through baptism into Christ
for a new humanity beyond gender»
(116).

In dem dritten Teil des Bandes
gibt es die folgenden Beitrige: Petros
Vassiliadis (121-145) behandelt die
Eucharistie als «inclusive and unify-
ing element in the New Testament ec-
clesiology», wobei er die ekklesiologi-
schen und eschatologischen Aspekte
der Eucharistie hervorhebt, um damit
eine zu starke Betonung einer theolo-
gia crucis in Bezug auf die Eucharis-
tie, die er als trennend ansieht, zu kor-
rigieren (145). Martin Ebner zeigt in
seinem Beitrag (147-168) durch den
Vergleich mit einer Reihe von Mahl-
zeiten, die miteinander kontrastieren,
auf, wie im Markusevangelium die
(sozialethisch bestimmte) Zugehorig-
keit zum Herrenmahl herausgearbeitet
wird. Durch diesen narrativen Vor-
gang wird der Leser gelenkt bzw. ein-
geladen, sich fiir die eine oder andere
Art von Mahlgemeinschaft zu ent-
scheiden. Otfried Hofius (169—183)
bearbeitet die Frage der Zulassung
zum Mahl des Herrn: «Als einzige
prinzipielle Bedingung fiir die Teil-
nahme an diesem Mahl [sc. wozu
Christus einladt und worin er Ge-
meinschaft mit sich und mit den Glie-
dern der Gemeinde schenkt] gilt...
die Zugehorigkeit zu Christus, mit der
zugleich die Zugehorigkeit zu seiner
Kirche gegeben ist, und also die Taufe
auf den Namen dessen, der fiir die Sei-
nen den Tod am Kreuz erlitten hat.
Der Ausschluss eines Getauften von
der Gemeinschaft am Tisch des Herrn
ist damit als im Grunde unmdoglich er-
wiesen» (183). David G. Horell bietet
in seinem Beitrag (185-203) u.a. eine
wertvolle Kritik des Begriffes «Pau-
line community», der manchmal ohne
Riicksicht auf das mogliche Vorhan-
densein anderer Missionare im friihen

63



Bibliographie

Christentum verwendet wird. Er fol-
gertu.a. «...there seems no clear justi-
fication for speaking of <Pauline chur-
ches>, or at least, not without heavily
qualifying what that might mean»
(203). Gleichzeitig vertritt er, dass die
Einheit der frithen Christen, trotz
weitgehender Diversitit, im folgenden
Sachverhalt begriindet war: «Without
downplaying the diversity of form
and practice in early Christian eucha-
rists, and the associated diversity of
meanings, we can nonetheless speak
broadly of a common identity among
those who, in their shared ritual mean-
ing, give thanks to God for Jesus»
(202).

Im missiologischen Teil des Ban-
des widmet sich Hans Kvalbein (207—-
229) in interkultureller Perspektive
der Frage der Mission im NT, die er
als das Gewinnen von Jiingern und
Jiingerinnen, als die Verkiindigung
des Evangeliums des Reiches Gottes
und als Aufruf zur Umkehr und zur
Vergebung der Siinden versteht. Ar-
mand Puig I Tarrech (231-247) be-
griindet in seinem Beitrag die Auffas-
sung, dass Mission im N'T in doppelter
Weise begegnet: «the activity of some
individuals based on Christian com-
munities, who have devoted their life
to preaching the gospel, and the pow-
erful attraction of Christian commu-
nities, which with their presence, acti-
vity and example of life according to
the Gospel announce God’s salvation
through Christ in the Spirit» (247).

Aus wirkungsgeschichtlicher Per-
spektive zeigt Dimitrij Bumazhnov
(251-264) Aspekte der Entwicklung
des Begriffes «Monachos» auf, und
Alexander Negrov (265-275) betrach-
tet die Interaktion zwischen Kultur,

64

(dogmatischer) Theologie und neutes-
tamentlicher Ekklesiologie im Werk
von Erzbischof Vasilii (Dmitrii Bog-
dashevskii, 1861-1933) und lenkt da-
mit die Aufmerksamkeit auf die Kon-
textualitit aller Exegese.

Christos Karakolis (277-287)
fasst anschliessend die Diskussionen,
die im Laufe der Konferenz stattfan-
den, zusammen, in denen termino-
logische Probleme, Fragen explizit
ekklesiologischer Natur, der neutesta-
mentlichen Hermeneutik sowie der
okumenischen Theologie zur Sprache
kamen. Autoren-, Teilnehmer-, Bibel-
stellen-, Sach- und Autorenregister
schliessen den Band ab.

Der Band bietet einen reichhalti-
gen Uberblick iiber verschiedene The-
men und vor allem tiber verschiedene
Zuginge zum NT und zur 6kumeni-
schen Diskussion. Wie Karakolis’ Re-
stimee zeigt, hat die Diskussion zu-
dem viele zusitzliche Gegenstands-
bereiche aufgenommen. Es ist zu
wiinschen, dass solche Begegnungen
weiterhin stattfinden konnen und zu
einem weiteren Okumenischen und
interkulturellen Verstindnis fiihren
diirfen. Jedes der Themen, die auf
S. 277-287 angesprochen werden, wi-
re es wert, weiter diskutiert zu werden.

Peter-Ben Smit, Bern



	Bibliographie

