
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 101 (2011)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Mariano Delgado/Lucio Gutierrez,
Die Konzilien auf den Philippinen
(KonGe A) Paderborn (Schöningh)
2008, XXI, 304 S. ISBN 978-3-
506-74677-1

Anliegen der Reihe Konziliengeschichte

ist die Aufarbeitung aller
Konzilien der (vornehmlich westlichen)

christlichen Tradition. Da die

Kirchengeschichte der Philippinen
auch weitgehend Teil der «aussereu-
ropäischen Christentumsgesch ichte»
ist, war es angebracht, dass eine
Darstellung der insgesamt fünf Synoden
und Konzilien verschiedener Art
einen Platz in dieser Reihe erhält; eine
Aufmerksamkeit für philippinische
Kirchengeschichte ist ja nicht
selbstverständlich.

Der vorliegende Band stellt eine
Zusammenarbeit zwischen dem Frei-

burger (CH) Kirchenhistoriker Mariano

Delgado (D.) und seinem philippinischen

Fachkollegen Lucio Gutierrez
(G - Archivar an der Universität Santo

Tomas, Manila) dar und verkörpert
damit gewissermassen auch die enge
Verbindung philippinischer und

europäischer Kirchengeschichte.
D. hat einen historischen Überblick

über die ganze Kirchengeschichte
der Philippinen (1-26) sowie eine

Darstellung der ersten beiden synodalen

Versammlungen der philippinischen

Kolonialkirche (27-121)
beigetragen; G. beschäftigt sich dagegen
mit der neueren philippinischen
Kirchengeschichte und beschreibt dann
das erste Provinzialkonzil auf den

Philippinen (1907) sowie die beiden
Plenarkonzilien von 1953 und 1991.

Beide Autoren beschäftigen sich somit
in Bezug auf das Verhältnis zwischen
Kirche und Staat mit zwei sehr
unterschiedlichen Perioden der philippinischen

Kirchengeschichte: Die
philippinische Kirche (die Autoren sprechen
fast durchweg von Kirche im Singular,
dies sei hier im Originalton übernommen)

befand sich ab ihrer Gründung
während der spanischen Kolonialzeit
(1565) bis zu deren Beendigung durch
die US-amerikanische Übernahme
der Philippinen (1898, Vertrag von
Paris) unter dem Patronat der spanischen
Krone. Unter US-amerikanischer (und
japanischer) Oberherrschaft sowie in
den unabhängigen Philippinen (ab

1946) wurden (und sind) Kirche und
Staat nach US-amerikanischem Modell

voneinander getrennt. Zudem
muss sich die Kirche in den Philippinen

seit dem Ende der spanischen
Kolonialherrschaft mit einer Vielfalt von
Kirchen auseinandersetzen. Damit
sind die beiden besonderen Schwerpunkte

dieser Rezension bereits
angedeutet: die historische Ekklesiologie
und die Ökumene.

D. beschreibt im Kapitel über die

«Synode» von Manila (1582, im
kirchenrechtlichen Sinne keine eigentliche

Synode, sondern ein Treffen
geistlicher und weltlicher Führer), wie eine

fundamentale, jedoch nie wirklich
gelöste Frage der Kolonialkirche, nämlich

die des Umgangs mit den kolonialen

Untertanen bzw. des Verhältnisses

von (gewaltsamer) Kolonisierung und

58 IKZ 101 (2011) Seiten 58-64



Bibliographie

(prinzipiell friedfertiger) Missionsarbeit,

Hauptgegenstand der Verhandlungen

war (27-66). Leitfaden ist in
diesem Kapitel die Auffassung des

Bartholomeus de las Casas, dass Mission

immer friedlich sein solle und
nicht verbunden mit Eroberungskriegen

stattfinden dürfe - eine Aufas-

sung, der im missionstheologischen
Diskurs Widerstand erwuchs. Diese
Diskussion im Kontext des Konzils
von 1582 wurde schliesslich zu Gunsten

der Auffassung von de las Casas

entschieden, was jedoch für die
Philippinen keine wesentlichen
Konsequenzen mehr hatte. Hauptthema der
nächsten konziliaren Versammlung
auf den Philippinen, nämlich des

(nicht approbierten) Provinzialkonzils
unter Erzbischof Basilio Sancho von
1771, war das Verhältnis zwischen
Krone und Kirche, besonders
zwischen spanischer Krone und den
Orden auf den Philippinen. Die Krone
wollte aufgrund ihrer Eigenschaft als

Souverän weitgehende jurisdiktionel-
le Befugnisse über die Kirche in den

Kolonien wahrnehmen. Insbesondere

war ihr daran gelegen, gewisse
Entscheidungen des Konzils von Trient
(1545-1563) einzuführen, nicht
zuletzt bezüglich der - gegenüber Orden
und sonstigen privilegierten Institutionen

innerhalb der Kirche - Stärkung
des Episkopats bei der Ausbildung der

Geistlichkeit, der Herausgabe orthodoxer

nichtlaxer) Katechismen
sowie der Gestaltung der Mission. Die

Agenda dieses Konzils war weitgehend

von der «Tomo Regio», einem

königlichen Erlass König Karls III.
aus dem Jahr 1769, vorgegeben, in
dem zur Abhaltung von Provinzial-
konzilien mit einer von dem König

vorgelegten Agenda in den Philippinen

und Mexico aufgefordert wurde.
Obwohl die Dekrete des Konzils im
Grossen und Ganzen der regalisti-
schen Richtung entsprachen (104-
119), unterlagen sie letztendlich der
Lobby der religiösen Orden und wurden

(paradoxerweise) vom spanischen
König nicht approbiert (99-104). Die
fehlende Approbation dieses Konzils
schliesst es auch aus der formellen
Zählung der philippinischen Konzilien

aus.

Ekklesiologisch und ökumenisch
besonders interessant ist das Erste
Provinzialkonzil auf den Philippinen
(1907). Damals müsste die Kirche sich
nicht nur mit dem Ende des königlichen

Patronats und der Trennung von
Kirche und Staat auseinandersetzen,
sondern auch mit der Existenz anderer
Kirchen auf den Philippinen (129—

187). Die philippinische Kirche
reorganisierte sich weitgehend aufgrund
der Apostolischen Konstitution Quae
mare sinico (Papst Leo XIIL, 1902),

was eine Stärkung der kirchlichen
Struktur und Verwaltung, unter anderem

durch die Schaffung neuer
Bistümer, die Gründung neuer Bildungsstätten

sowie die Integration der
Orden in diesem Aufbauwerk zur Folge
hatte. 1906 kam es dabei auch zur
Ernennung eines ersten einheimischen
römisch-katholischen Bischofs (Jorge
Bariin [1850-1909], der allerdings
nach seinem Tod durch den US-Amerikaner

John Bernard MacGinley
abgelöst wurde). Forderungen der
«einheimischen» Geistlichkeit (wie auch

der einheimischen Philippinos
überhaupt), die sich während der kurzlebigen

(und international kaum
anerkannten) philippinischen Republik zu

59



Bibliographie

einer Nationalkirche unter der
Führung des Bistumsverwesers der Diözose

Nueva Segovia, Gregorio L.
Aglipay zusammengeschlossen hatten,
wurden in dem Kontext dieser kirchlichen

Erneuerung nur sehr beschränkt
berücksichtigt. Diese Forderungen
zielten insbesondere auf eine kanonisch

selbständige und besser inkultu-
rierte Kirche auf den Philippinen, als

es bisher der Fall war. G. (wie übrigens

auch D.. der auf S. 20 von der

«Gründling schismatischer Kirchen»
spricht und Aglipay zu den «Nati-
visten» zählt) steht der aus dieser
Nationalkirche entstandenen Iglesia
Filipina Independiente (IFI) nur mit
beschränkter Sympathie gegenüber:
«[Die Mitgliedschaft in der IFI war]
das Ergebnis glatter Apostasie, wenn
wir das Wort gebrauchen dürfen, und
nicht etwa der inneren Konversion zu
einer höheren und besseren Kirche. Es

war schlicht und einfach das Verlassen

einer Kirche aus nationalistischen
Gründen. Es gab kein neues Credo,
keinen neuen Glauben, es herrschte
einfach Ungehorsam gegenüber der
Kirche und Gehorsam gegenüber
Gregorio Aglipay und seiner Iglesia
Filipino Independiente» (166). Dieses

Urteil verrät etwas von der von G.

vorausgesetzten Ekklesiologie. Wichtiger
wären aber wenigstens die zwei
folgenden Sachverhalte: Erstens hätte,

aus der Perspektive der Reihe, in
welcher der vorliegende Band erschien,
wenigstens erwähnt werden dürfen,
dass die IFI nicht zuletzt aufgrund
einer Reihe von konziliaren Beratungen
entstand. Zweitens hätte beachtet werden

sollen, dass die IFI und ihre
Vorläufer durchaus eine Ekklesiologie
vertraten, die über Apostasie, Nativis-

mus oder Nationalismus hinausging,
nämlich eine Nationalkirchenekkle-
siologie, in der auch nach der Gründung

der IFI eine besondere Beziehung

zur Kirche von Rom durchaus
ihren Platz hatte.

Das nächste von G. besprochene
Konzil ist das erste Plenarkonzil der

Philippinen von 1953, dessen

Hauptgegenstände die vollständige
Implementation des CIC von 1917 und eine

erneute missionstheologische Reflexion

der Kirche, wie sie sich in den

vorangehenden Jahrzehnten entwickelt

hatte (189-222), waren. Die Akten

des Konzils sind stark von der

Auseinandersetzung der Kirche mit
der Welt (der Nichtkatholiken und der

Ungläubigen), wie sie vor dem Zweiten

Vatikanischen Konzil konzeptua-
lisiert wurde, geprägt. Exemplarisch
geht dies aus der von G. wiedergegebenen

Abhandlung der IFI, die auch

auf diesem Konzil eine Rolle spielte,
hervor. Angesichts der Tatsache des

schismatischen Charakters der IFI
sind ihre Amtshandlungen nach der
Ansicht des Plenarkonzils ungültig
(wobei G. nicht anmerkt, dass die

presbyterale Sukzession der IFI hier
das eigentliche Problem gewesen sein

muss - auch die Übernahme anglikanischer

Gebetsbücher nach dem Zweiten

Weltkrieg und der Empfang
anglikanischer Weihen 1947 seitens der IFI
findet hier keine Beachtung). Da auf
dieses Plenarkonzil bald das Zweite
Vatikanische Konzil folgte (1962-
1965), wurde das erste Plenarkonzil
kaum rezipiert (221-222).

Das erste (und einzige) philippinische

Konzil der Zeit nach dem Zweiten

Vatikanischen Konzil ist das Zweite

Plenarkonzil der Philippinen von

60



Bibliographie

1991 (223-289). Gründe für dieses
Konzil war die neue pastorale Situation

der Philippinen (nach der
Marcos-Diktatur und in einer globalisierten

Welt) sowie die Rezeption des

Zweiten Vatikanischen Konzils und
die Im-plementation des CIC von 1983

(223-227). Diese Anliegen fanden
ihren Ausdruck in den vier Hauptthemen

des Konzils: Christus, eine pastorale

Orientierung, die Evangelisierung
und der philippinische Kontext bilden
zusammen das Leitmotiv des Konzils.
Im Gegensatz zum Ersten Plenarkonzil

von 1953 ist vor allem die vom
Zweiten Plenarkonzil vertretene
Communio-Ekklesiologie von Bedeutung,
nicht zuletzt auch ihre Ausrichtung
auf eine engagierte und auf Inkulturation

des Evangeliums zielende
Auseinandersetzung mit dem philippinischen

Kontext. Auch die Ökumene hat

ihren Platz auf diesem Konzil,
allerdings wird sie in der Darstellung von
G. dem interreligiösen Dialog, der aus

missiologischen Gründen von Bedeutung

ist, weitgehend nachgeordnet. G.

liefert dafür auch eine Begründung,
indem er alle nicht römisch-katholischen

Kirchen zusammenfassend so

beschreibt: «Diese fanatischen, exklu-
sivistischen, antikatholischen
Gruppierungen sind die Ursache dafür,
dass der ökumenische Dialog gleich
Null war» (26). Warum G. dabei nicht
erwähnt, dass es seit 1963 einen National

Council of Churches in the

Philippines gibt, dass Obispo Maximo
Isabelo de los Reyes Jr. (Obispo Maximo
der IFI: 1946-1971) damals von
Kardinal Bea in Rom empfangen wurde

und wiederholt seine Bewunderung
für diesen Kardinal und für Papst
Johannes XXII. zum Ausdruck brachte

(und nach seinem Tod auch von der
Seite der Römisch-Katholischen Kirche

als Ökumeniker gefeiert wurde),
dass es Ende der 1970er-Jahre einen
Versuch zur gegenseitiger Taufanerkennung

zwischen der IFI und der
Römisch-Katholischen Kirche gab
und dass seit 1984 ein Ecumenical
Bishops' Forum unter Beteiligung
römisch-katholischer Bischöfe besteht,
bleibt eine offene Frage.

Der vorliegende Band, dessen
Inhalt von Karten und einem Register
weiter erschlossen wird, ist ein
ambivalentes Werk. Auf der einen Seite ist
es eine grosse Hilfe, jetzt auch in
deutscher Sprache über ein so ausführliches

Werk zur philippinischen
Kirchengeschichte verfügen zu können,
das anhand der Konzilien der Kirche
in den Philippinen deren Entwicklung
aufzeigt. Auf der anderen Seite scheint

es, wie oben exemplarisch angedeutet,
manchmal in einem wenig irenischen
Geist verfasst worden zu sein, was die

Darstellungen und Analysen beider
Autoren leider bisweilen als zweifelhaft

und einseitig erscheinen lässt.

Peter-Ben Smit. Bern

61



Bibliographie

Anatoly A. Alexeev/Christos Ka-
rakolis/Ulrich Luz (unter Mitarbeit

von Karl-Wilhelm Niebuhr)
(Hg.), Einheit der Kirche im Neuen
Testament. Dritte europäische
orthodox-westliche Exegetenkonfe-
renz in St. Petersburg, 24.-31.
August 2005 (WUNT 218), Tübingen
(Mohr 2008, 311 S. ISBN 978-3-
16-149560-1

Der vorliegende Band enthält die
Beiträge einer Konferenz, wie sie vom
«Liaison Committee for Eastern

Europe» der «Studiorum Novi Testament
Soeietas» (SNTS) organisiert und unter

anderem von der Christkatholischen

Kirche der Schweiz unterstützt
wurde. Leitmotiv der Beiträge ist die
Einheit der Kirche im NT, die aus den

folgenden Perspektiven beleuchtet
wird: «Einheit der Kirche in der
neutestamentlichen Ekklesiologie».
«Geschichtliche Vielfalt der Kirche
im Urchristentum», «Eucharistie und

Einheit der Kirche», «Mission und
Einheit der Kirche,» sowie
«Wirkungsgeschichtliche Aspekte» (V-
VI).

In einem ersten Beitrag (3-17, 17-
33) arbeitet James D.G. Dunn, unter
Aufnahme früherer Arbeiten zum
Thema u.a. heraus, inwiefern das
Verhältnis «Israel-Kirche» in der
paulinischen Ekklesiologie ein ökumenisches

und nicht ein interreligiöses
Problem ist - was anschliessend
kontrovers diskutiert wurde (18-22:
Wiedergabe der Diskussion). Er hält aber

am Ende bezüglich christlicher Einheit

und Vielfalt fest: «... the body of
Christ is one only when its diversity
functions properly. That is. the universal

Church is only one insofar as it is

the place where reconciliation
between peoples happens, where there is

a mutual recognition of the ministries
of the whole people of God, and where
the oneness of Christ's body is

expressed by the working together, in
mutual interdependence, of the diversity

of the churches» (17). In seinem
darauf folgenden Aufsatz bearbeitet
Jannuari lvliev (23-32), ausgehend
von einer Auffassung der Kirche als

proleptische irdische Vergegenwärtigung

des noch zu vollendenden
eschatologischen Gottesvolkes und unter
Berücksichtigung paulinischer Mis-
siologie, die Verhältnisse zwischen
Gemeinde und Gesellschaft (die
Gemeinde soll in der Gesellschaft integriert

sein und sich ihr um der Mission
willen weitgehend anpassen: 29-31)
und Gemeinde und Obrigkeit (die
Letztgenannte soll Dienerin Gottes
sein und insofern sie dies ist, soll ihr
auch gehorcht werden: 31-32). Stelian
Tofana nimmt in seinem Beitrag
(33-44) Bezug auf das Verhältnis
Lokalkirche-Universalkirche im Neuen
Testament. Dabei vertritt er die (wohl
«mainstream» orthodoxe) Auffassung,

dass in der Lokalkirche die Kirche

überhaupt umfassend gegenwärtig
ist (weil in der Ortskirche in der
Eucharistie Christus ganz gegenwärtig
ist, da die apostolische Verkündigung
in ihr wegen der apostolische Sukzession

präsent ist und sie über die Macht
verfügt, alle Sakramente der Kirche
zu feiern (38), obwohl die Universalkirche

die Ortskirche gleichzeitig
übersteigt, was nach Tofana seinen

Grund unter anderem darin hat, dass

Christi Sendung gemäss der kosmischen

Christologie der (Deutero-)Pau-
linen darin besteht, die Harmonie des

62



Bibliographie

gesamten Universums wiederherzustellen.

Loveday Alexander (45-78)
beschreibt Aspekte der Ekklesiologie
der Apg. Sie berücksichtigt dabei
sowohl die polyzentrische Ekklesiologie
dieses Buches als auch die Art und
Weise des Ablaufs von Prozessen der

Entscheidungsfindung, besonders
bezüglich des «Apostelkonzils,» dessen

«minimalist formula» ein «common
platform for engaging difference» bot,

«allowing both sides to maintain com-
munitas while continuing to respect
the irreducable diversity of each

other's experience of Gospel and Spirit»

(77).
Im zweiten Teil des Bandes

begründet Gerd Theissen (81-101),
ausgehend von der These, dass sich im
Urchristentum die Grundzüge dessen,

was (soziologisch gesehen) Kirche ist,
schon herausbilden: «Kirche ist nicht

nur eine Sozialform neben anderen

religiösen Gruppenbildungen, sondern
zeichnet sich durch eine inklusive
Sozialstruktur aus: Sie gibt Sekten,

Kultgruppen und Denominationen in
ihrem Innern einen Platz. Pluralität nach

Innen und ein Bemühen um ein

entspanntes Verhältnis nach aussen sind

soziologische gesehen Kriterien von
Kirchen» (101). In einem ausgesprochen

«gender-sensitiven», wenn nicht

gar feministischen Beitrag behandelt

Eleni Kasselouri-Hatzivassiliadi
(103-117) das Thema «Women and

Mission in the New Testament» und

vertritt u.a. die folgende Auffassung:
«...there were radical ideas floating
around in early Christianity that

suggested that gender hierarchy had been

dissolved through baptism into Christ
for a new humanity beyond gender»

(116).

In dem dritten Teil des Bandes

gibt es die folgenden Beiträge: Petros
Vassiliadis (121-145) behandelt die
Eucharistie als «inclusive and unifying

dement in the New Testament
ecclesiology», wobei er die ekklesiologischen

und eschatologischen Aspekte
der Eucharistie hervorhebt, um damit
eine zu starke Betonung einer theologia

crucis in Bezug auf die Eucharistie,

die er als trennend ansieht, zu
korrigieren (145). Martin Ebner zeigt in
seinem Beitrag (147-168) durch den

Vergleich mit einer Reihe von
Mahlzeiten, die miteinander kontrastieren,
auf, wie im Markusevangelium die

(sozialethisch bestimmte) Zugehörigkeit

zum Herrenmahl herausgearbeitet
wird. Durch diesen narrativen
Vorgang wird der Leser gelenkt bzw.
eingeladen, sich für die eine oder andere

Art von Mahlgemeinschaft zu
entscheiden. Otfried Hofius (169-183)
bearbeitet die Frage der Zulassung
zum Mahl des Herrn: «Als einzige
prinzipielle Bedingung für die
Teilnahme an diesem Mahl [sc. wozu
Christus einlädt und worin er
Gemeinschaft mit sich und mit den Gliedern

der Gemeinde schenkt] gilt...
die Zugehörigkeit zu Christus, mit der

zugleich die Zugehörigkeit zu seiner
Kirche gegeben ist, und also die Taufe
auf den Namen dessen, der für die Seinen

den Tod am Kreuz erlitten hat.

Der Ausschluss eines Getauften von
der Gemeinschaft am Tisch des Herrn
ist damit als im Grunde unmöglich
erwiesen» (183). David G. Horell bietet
in seinem Beitrag (185-203) u.a. eine

wertvolle Kritik des Begriffes «Pauline

community», der manchmal ohne

Rücksicht auf das mögliche Vorhandensein

anderer Missionare im frühen

63



Bibliographie

Christentum verwendet wird. Er
folgert u.a. «... there seems no clear
justification for speaking of <Pauline chur-
ches>, or at least, not without heavily
qualifying what that might mean»
(203). Gleichzeitig vertritt er, dass die
Einheit der frühen Christen, trotz
weitgehender Diversität, im folgenden
Sachverhalt begründet war: «Without
downplaying the diversity of form
and practice in early Christian eucha-

rists, and the associated diversity of
meanings, we can nonetheless speak
broadly of a common identity among
those who, in their shared ritual meaning,

give thanks to God for Jesus»

(202).
Im missiologischen Teil des Bandes

widmet sich Hans Kvalbein (207-
229) in interkultureller Perspektive
der Frage der Mission im NT. die er
als das Gewinnen von Jüngern und

Jüngerinnen, als die Verkündigung
des Evangeliums des Reiches Gottes
und als Aufruf zur Umkehr und zur
Vergebung der Sünden versteht.
Armand Puig 1 Turiech (231-247)
begründet in seinem Beitrag die Auffassung,

dass Mission im NT in doppelter
Weise begegnet: «the activity of some
individuals based on Christian
communities, who have devoted their life
to preaching the gospel, and the powerful

attraction of Christian communities,

which with their presence, activity

and example of life according to
the Gospel announce God's salvation
through Christ in the Spirit» (247).

Aus wirkungsgeschichtlicher
Perspektive zeigt Dimitrij Bumazhnov
(251-264) Aspekte der Entwicklung
des Begriffes «Monachos» auf. und
Alexander Negrov (265-275) betrachtet

die Interaktion zwischen Kultur,

(dogmatischer) Theologie und
neutestamentlicher Ekklesiologie im Werk
von Erzbischof Vasilii (Dmitrii Bog-
dashevskii, 1861-1933) und lenkt
damit die Aufmerksamkeit auf die
Kontextualität aller Exegese.

Christas Karakal is (277-287)
fasst anschliessend die Diskussionen,
die im Laufe der Konferenz stattfanden,

zusammen, in denen terminologische

Probleme, Fragen explizit
ekklesiologischer Natur, der
neutestamentlichen Hermeneutik sowie der
ökumenischen Theologie zur Sprache
kamen. Autoren-, Teilnehmer-,
Bibelstellen-, Sach- und Autorenregister
schliessen den Band ab.

Der Band bietet einen reichhaltigen

Überblick über verschiedene Themen

und vor allem über verschiedene
Zugänge zum NT und zur ökumenischen

Diskussion. Wie Karakolis'
Resümee zeigt, hat die Diskussion
zudem viele zusätzliche Gegenstands-
bereiche aufgenommen. Es ist zu
wünschen, dass solche Begegnungen
weiterhin stattfinden können und zu
einem weiteren ökumenischen und
interkulturellen Verständnis führen
dürfen. Jedes der Themen, die auf
S. 277-287 angesprochen werden, wäre

es wert, weiter diskutiert zu werden.
Peter-Ben Smit. Bern

64


	Bibliographie

