Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 101 (2011)
Heft: 1
Artikel: Eucharistie, Amt und Kirche : gemeinsame und unterschiedliche

Perspektiven : altkatholische Uberlegungen zum 25-Jahr Jubilaum der
EKD-AKD-Vereinbarung

Autor: Ploeger, Mattijs
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405078

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eucharistie, Amt und Kirche — gemeinsame und
unterschiedliche Perspektiven

Altkatholische Uberlegungen zum 25-Jahr
Jubilium der EKD-AKD-Vereinbarung

Mattijs Ploeger

1. FEinleitung

Wir feiern heute, dass die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) und
das Katholische Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland (AKD) seit
25 Jahren einander gegenseitig zur eucharistischen Kommunion einladen,
und dies nicht nur als mehr oder weniger private Geste von Ortsgemein-
den oder Pfarrern, sondern als offizielle kirchliche Feststellung. Die ge-
genseitige Einladung erfolgt auf der Basis eines Kommissionsdokumen-
tes, in dem evangelische und altkatholische Theologen und Bischofe ein
kurzes gemeinsames Bekenntnis vom Glauben ihrer Kirchen in Bezug auf
den dreieinen Gott, die Schrift, das Credo, die Gnade, die Kirche, die
Taufe, das Amt und schliesslich die Eucharistie ablegen'.

Es ist mir fiir diesen Anlass nicht die Aufgabe gestellt worden, die
Entstehungsgeschichte der «Vereinbarung» von 1985 zu schildern. Noch
viel weniger kann es mein Ziel sein, die festliche Freude mit einer Aufziih-
lung der internen altkatholischen Probleme zu storen, die sich u.a. mit
diesem Dokument ergeben haben?. Da ich Sie mit dieser Bemerkung viel-
leicht aber doch etwas neugierig gemacht habe, will ich auf die internen
altkatholischen Problem in dem Sinn eingehen, als dies mir erméglicht, in
meinem Referat das altkatholisch-theologische Denken tiber eucharisti-
sche und kirchliche Gemeinschaft etwas zu erldutern. Denn darum geht
es im 25-jahrigen Dokument, darum geht es in der internen altkatho-
lischen Auseinandersetzungen und darum geht es auch im neuen Doku-
ment, das heute vorgestellt worden ist. Es geht um Fragen wie: Was ist
eigentlich eucharistische Gemeinschaft? Und was ist eigentlich Kirchen-
gemeinschaft?

I Evangelisch-altkatholischer Dialog iiber das Abendmahl, in: US 40 (1985)
249-250. Vgl. auch http://www.velkd.de/downloads/Vereinbarung_Eucharistie.pdf.

2 Vgl. HaraLD REIN, Kirchengemeinschaft. Die anglikanisch-altkatholisch-or-
thodoxen Beziehungen von 1870 bis 1990 und ihre 6kumenische Relevanz. Band 2

(EHS.T 511) Bern (Lang) 1994, 381-428.

IKZ 101 (2011) Seiten 23-41 23



Mattijs Ploeger

2. «Einladung» zur Kommunion? Die Zusammenhéinge zwischen
kirchlicher und eucharistischer Gemeinschaft

Lassen Sie mich zuerst einige Gedanken zum Thema «Einladung» zur
Kommunion vortragen. Das Dokument von 1985 ist bekannt unter dem
Titel «Vereinbarung iiber eine gegenseitige Einladung zur Teilnahme an
der Feier der Eucharistie». Das ist auch tatsidchlich, was im Text des Do-
kuments steht: «Die bisher festgestellten grundlegenden Ubereinstim-
mungen [ndmlich der knapp formulierte Konsens iiber Gott, Schrift, Cre-
do, Gnade, Kirche, Taufe, Amt und Eucharistie] erlauben uns, die Glieder
unserer Kirche gegenseitig zur Teilnahme an der Eucharistie einzuladen.»

2.1 Das Prinzip der eucharistischen Ekklesiologie

Warum hat nun diese offizielle Erkldrung der gegenseitigen Einladung zur
Kommunion zu Spannungen innerhalb der altkatholischen Theologie und
Kirche gefiihrt? Nicht primir, wie man vielleicht denken konnte, weil
altkatholischerseits die evangelische Eucharistielehre oder das evange-
lische Amt fiir mangelhatt gehalten werden. Der primire Grund, warum
eine offizielle Einladung zur Kommunion schwer mit dem mainstream
des altkatholischen ekklesiologischen Selbstverstindnisses zu vereinen
1st3, 1st die Tatsache, dass in der internationalen altkatholischen Theolo-
gie, kurz und biindig gesagt, die kirchliche Gemeinschaft und die eucha-
ristische Gemeinschaft als identisch betrachtet werden®. Das ist — ich wie-
derhole es — nicht primiir eine Sache der Eucharistie- oder Amterlehre,
sondern des Verstiandnisses des inneren Zusammenhangs von Kirche und
Eucharistie. Die koinonia oder communio, die die Kirche ist, ist die glei-
che koinonia oder communio, die wir in der eucharistischen Kommunion
feiern. Im altkatholischen theologischen Selbstverstindnis ist die Kirche
eine Gemeinschaft, die sich an einem Ort in zwei Arten von konkreter

3 Zum Begriff der mainstream altkatholischen Theologie vgl. Urs voN ArX, The
Old Catholic Church of the Union of Utrecht, in: Paul Avis (Hg.), The Christian
Church: An Introduction to the Major Traditions, London (SPCK) 2002, 157-185, hier
160: «what 1 would call the Old Catholic mainstream theology manifesting a marked
closeness to Anglican and Orthodox ecclesiology».

4 Vgl. MatTus PLOEGER, Celebrating Church: Ecumenical Contributions to a Li-
turgical Ecclesiology (Netherlands Studies in Ritual and Liturgy 7), Groningen/Til-
burg (Liturgisch Instituut) 2008, 161-233.

24



Eucharistie, Amt und Kirche — gemeinsame und unterschiedliche Perspektiven

Versammlung sichtbar und erfahrbar zeigt: in der «gewohnlichen» sonn-
taglichen eucharistischen Versammlung sowie in der von Zeit zu Zeit ein-
berufenen synodalen Versammlung. Kirche ist nach diesem Verstindnis
also nicht nur eine «geistliche» Grosse, eine «spirituelle» — wenn man
will: «unsichtbare» — Wirklichkeit, sondern auch und zugleich eine kon-
krete, sichtbare, fassbare, erfahrbare Wirklichkeit.

Dass die kirchliche Gemeinschaft und die eucharistische Gemein-
schaft die gleiche Gemeinschaft sind, ist das Grundprinzip der in der
okumenischen Ekklesiologie inzwischen sehr bekannten sogenannten
«eucharistischen Ekklesiologie». Die «Schule» der eucharistischen Ek-
klesiologie entstammt der neo-patristischen Richtung der orthodoxen
Theologie und ihrer westlichen Variante, der réomisch-katholischen res-
sourcement-Bewegung. Wegen ihres Potenzials, alte Gegensitze durch
Zuriickgreifen auf vormittelalterliche Denkmuster zu iibersteigen, ist die-
se Schule der eucharistischen Ekklesiologie ziemlich weit rezipiert wor-
den — von Orthodoxen, Rom-Katholiken, Altkatholiken, Anglikanern und
sicherlich auch von Protestanten, die sich der 6kumenischen Theologie
verpflichtet wissen?.

Um der eucharistischen Ekklesiologie nicht Unrecht zu tun, muss im-
mer wieder gesagt werden, dass man sie missversteht, wenn man ihr un-
terstellt, dass sie das Eucharistie-Feiern als das einzig Wichtige betrach-
tet, was die Kirche zu tun habe. Dem bekannten Vertreter der eucharis-
tischen Ekklesiologie, [oaNNIs ZiziouLAas®, wurde mal vorgeworfen, nach
seiner Auffassung bestehe die Kirche eigentlich nur withrend der Eucha-
ristiefeier, und daher miisse die Kirche von der einen Eucharistiefeier zur
anderen eilen, um iiberhaupt Kirche zu sein und zu bleiben’. Damit ist
zwar etwas Witziges gesagt, aber noch nicht die eucharistische Ekklesio-
logie verstanden. Diese sagt ja nicht, dass die Kirche nur wihrend der

5 Fiir Beispiele von solchen Theologen und 6kumenischen Texten vgl. PLOEGER,
a.a.0., passim.

6 Vgl. Joun D. Ziziouras, Eucharist, Bishop, Church: The Unity of the Church in
the Divine Eucharist and the Bishop during the First Three Centuries, Brookline MA
(Holy Cross Orthodox Press) 2001 (griechisches Original 1965); DErs., Being as Com-
munion: Studies in Personhood and the Church, Crestwood NY (St Vladimir’s Semi-
nary Press) 1985; pers., Communion and Otherness: Further Studies in Personhood
and the Church, edited by Paul McPartlan, London (T&T Clark) 2006.

7 Vgl. MirosLAv VOLF, Trinitit und Gemeinschaft. Eine 6kumenische Ekklesio-
logie, Mainz (Griinewald) und Neukirchen-Vluyn (Neukirchener) 1996, 98-99, 112
Anm. 232.

25



Mattijs Ploeger

Eucharistiefeier besteht. Sie sagt, dass die Kirche konkret fassbar wird,
wenn sie an einem Ort zusammengekommen ist zur Feier der Eucharistie;
sie sagt auch, dass die Kirche in der Eucharistie ihr eigentliches Selbst ist
(ndmlich das Volk Gottes, das vom Heiligen Geist zum Leib Christi auf-
gebaut ist und wird); und sie sagt schliesslich auch, dass von der Eucha-
ristie her und zur Eucharistie hin alles vom kirchlichen und christlichen
Leben Sinn und Zusammenhang bekommt. Das ist etwas anderes als zu
sagen, dass die Kirche eigentlich nur Eucharistie zu feiern hat. Es ist auch
etwas anderes als zu behaupten, dass die in der Kirche arbeitenden Men-
schen den grossten Teil ihrer Arbeitszeit mit der Vorbereitung, Darstel-
lung und Evaluation liturgischer Feier zu verbringen haben. Man kann
nicht leben, ohne zu essen und zu trinken, aber wenn das ganze Leben nur
Essen und Trinken wird, ist es auch kein Leben mehr. Die Eucharistie ist,
wie das Zweite Vatikanische Konzil sagt, sowohl Quelle als Ziel alles
kirchlichen Lebens®. Wenn wir uns dariiber einig sind, konnen wir end-
lich weitergehen mit dem kirchlichen und christlichen Leben in seiner
ganzen Vielfalt.

Diese Grundgedanken der eucharistischen Ekklesiologie sind in der
neueren internationalen altkatholischen Theologie weitgehend rezipiert
worden®. Deshalb wird es als konsistent mit dem altkatholischen ekklesio-
logischen Selbstbewusstsein betrachtet, die eucharistische Gemeinschaft
(konkret: die Einladung zur Kommunion) parallel mit der kirchlichen
Gemeinschaft (konkret: den Gliedern aller Kirchen, mit denen wir in vol-
ler Kirchengemeinschaft leben) zu sehen.

2.2 «Interkommunion» als die «kleinere Anomalie»

Macht diese Auffassung nun alle okumenische «Interkommunion» un-
moglich? Bekanntlich lautet die Antwort der orthodoxen und der romisch-
katholischen Kirche, dass «Interkommunion» bei nicht erreichter voller
Kirchengemeinschaft unmoglich sei. Es ist auch die Antwort der klassi-
schen altkatholischen Theologie. Es ist iibrigens ebenso die klassische
evangelisch-lutherische Position!?.

8 Sacrosanctum Concilium. Konstitution iiber die heilige Liturgie, 10.

9 Siehe Anm. 4.

10 Vgl. FLorian Tusen, Eine Kirche in der Liturgie. Zur ekklesiologischen Rele-
vanz 6kumenischer Gottesdienstgemeinschaft (FSOTh 129), Gottingen (V&R) 2010,
93-96.

26



Eucharistie, Amt und Kirche — gemeinsame und unterschiedliche Perspektiven

In der neueren Zeit hat sich, von der 6kumenischen Situation her, eine
andere Sicht durchgesetzt. Niamlich, dass die Anerkennung der Taufe von
Menschen in anderen Kirchen theologisch eigentlich die Folge mit sich
bringt, dass wir diese Getauften nicht anders betrachten konnen als das,
was Getauftsein heisst, ndmlich als aufgenommen in die Kirche, einge-
gliedert und einverleibt in den Leib Christi. Diese Anerkennung der Taufe
von Menschen in anderen Kirchen bringt die theologisch unlésbare Situa-
tion mit sich, dass wir durch die Taufe sakramental vereint sind mit Men-
schen, mit denen wir doch nicht in voller Kirchengemeinschaft leben.

Daraus folgt, dass sich hinsichtlich der Kommunion in zwei Richtun-
gen eine Anomalie zeigt. Entweder teilt man die Eucharistie mit Men-
schen, mit denen man nicht in voller Kirchengemeinschaft lebt. Das ist —
zumindest von der eucharistischen Ekklesiologie her gedacht — eine Ano-
malie, weil eucharistische Gemeinschaft und Kirchengemeinschaft das-
selbe sind. Oder man verweigert die eucharistische Gemeinschaft Perso-
nen, deren Taufe man anerkennt. Das ist auch eine Anomalie, denn wenn
man getauft ist, ist man in irgendeiner Weise mit der Kirche verbunden
und damit auch mit der eucharistischen Gemeinschaft, die die Kirche ist.

Ich schliesse mich dem Berner altkatholischen Theologen HERWIG
ALDENHOVEN an, der gesagt hat, dass es theologisch durchaus angemessen
sei, die Spannung dieser Anomalie nicht in der einen oder anderen Rich-
tung aufzulosen!!, Wenn man — wie Orthodoxe und Rom-Katholiken — die
Spannung zugunsten der konsistenten eucharistischen Ekklesiologie auf-
16st, behilt man die Anomalie, getauften Christen die Kommunion zu
verweigern. Wenn man andererseits die Spannung auflost, indem Getauf-
ten aus anderen Kirchen gegeniiber eine offizielle Einladung zur Kommu-
nion ausgesprochen wird, behilt man die Anomalie der Eucharistiege-
meinschaft mit Menschen, mit denen man nicht in voller Kirchengemein-
schaft lebt. Diese Spannung zwischen den beiden Anomalien nicht aufzu-
I6sen, ist die theologisch angemessene Position. Theologie kann alles 16-
sen, aber nicht, wenn die Grundsituation nicht stimmt. Und unsere Grund-
situation — die kirchliche Trennung von einander als Christinnen und

Il HErwiG ALDENHOVEN, Einladung zur Eucharistie — Eucharistiegemeinschaft —
Kirchengemeinschaft, in: IKZ 77 (1987) 257-265, hier 263-265. Vielleicht erweitere
ich mit meinen Formulierungen schon etwas die Position Aldenhovens, der zwischen
der (seines Erachtens konsequent festzuhaltenden) Theologie der eucharistischen und
kirchlichen Gemeinschaft einerseits und der (seines Erachtens 6kumenisch relativ of-
fen zu gestaltenden) pastoralen Praxis andererseits unterscheidet.

27



Mattijs Ploeger

Christen anerkennenden Menschen — ist eine Situation, die nicht stimmt
und fiir die eine gute Theologie auch keine Losung finden kann.

Aber was nun, wenn in einem eucharistischen Gottesdienst die Austei-
lung der Kommunion ansteht? Die amtierende Pfarrerin ist theologisch
gut ausgebildet: Sie weiss, dass man die Kommunion Menschen, mit de-
nen man nicht in voller Kirchengemeinschaft steht, nicht spenden darf, sie
weiss aber auch, dass man die Kommunion getauften Mitchristen nicht
verweigern darf. Was soll sie nun tun, wenn Getaufte aus anderen Kirchen
zur Kommunion erscheinen? Der ebenfalls schweizerische altkatholische
Theologe Urs voN ARrRX hat mal gesagt: Das Einzige, was wir in dieser
Situation sagen konnen ist: Wir weisen niemanden zuriick!2. Ich fiige hin-
zu: Wenn man niemanden zuriickweist, spendet man die Kommunion.
Und das ist gerade die altkatholische Position. Nicht allzu demonstrativ
einladen — als ob wir am Tisch des Herrn einzuladen hitten. Aber auch
nicht zuriickweisen — als ob wir am Tisch des Herrn Getaufte zuriickzu-
weisen hitten.

Ich gehe gerne noch einen Schritt weiter in Anlehnung an den britisch-
amerikanischen methodistischen Liturgiker GEOFFREY WAINWRIGHT, der
sagt, dass wir in der Praxis die kleinste der Anomalien wihlen sollten's.
Die grossere Anomalie wiire, getauften Mitchristen die Kommunion zu
verweigern. Die kleinere Anomalie ist, dass wir als Getaufte untereinan-
der Eucharistiegemeinschaft haben, obwohl unsere Kirchengemeinschaft
noch nicht voll und sichtbar realisiert ist. Ich denke, dass dieser Gedanke
der «kleineren Anomalie» fiir die Praxis in eine Richtung weist, ohne
damit das theologische Dilemma l6sen zu wollen — das unlosbar ist, solan-
ge die volle Kirchengemeinschaft zwischen den Kirchen nicht wiederher-
gestellt ist.

12° Ausgesprochen im Rahmen der 38. Internationalen Altkatholischen Theolo-
genkonferenz 2003 in Elspeet/NL, die sich mit dem Thema «Eucharistie und Kirchen-
gemeinschaft» in anglikanischer, altkatholischer und schwedisch-lutherischer Tradi-
tion beschiftigt und auch thesenartige «Ergebnisse» formuliert hat; vgl. IKZ 93 (2003)
295-207.

13 GEOFFREY WAINWRIGHT, The Ecumenical Moment: Crisis and Opportunity for
the Church, Grand Rapids MI (Eerdmans) 1983, 93-94; vgl. PLOEGER, Celebrating
Church (wie Anm. 4), 350, 485—488.

28



Eucharistie, Amt und Kirche — gemeinsame und unterschiedliche Perspektiven

2.3 Fazit

Ich hoffe, dass diese vielleicht etwas gar detaillierten Ausfithrungen ge-
zeigt haben, warum die EKD-AKD-Vereinbarung von 1985 interne alt-
katholische Spannungen hervorgerufen hat. Es ist altkatholischerseits
nicht fremd oder unerwiinscht, die Kommunion an getauften Glieder aus
anderen Kirchen zu spenden. Es ist aber vielleicht ein Schritt zu weit,
dieser impliziten Interkommunionspraxis durch eine offizielle «gegensei-
tige Einladung» den Status einer expliziten Regelung zu geben.

Ich vermute dariiber hinaus, dass auch das Wort «Einladung» zu den
Spannungen beigetragen hat. Die klassische altkatholische ékumenische
Position ist, dass man kirchliche Einheit nicht «machen», sondern nur
«feststellen» kann. Man kann also «feststellen», dass wir — Evangelische
und Altkatholiken — getaufte Christinnen und Christen sind und deshalb
zur ekklesialen Realitédt und damit zur eucharistischen Gemeinschaft ge-
horen. Wir laden einander nicht ein, wir spenden auch keine Kommunion
an Menschen, die darauf ein «Recht» hitten. Nein, wir stellen einfach fest,
dass wir mit getauften Mitchristen zu tun haben, mit denen man die Kom-
munion teilt.

Deshalb kann ich mir auch nicht so gut vorstellen — wie das neue Do-
kument es vorschlidgt —, die gemeinsame Kommunion zu definieren als
Vorwegnahme der zukiinftigen Einheit, als Speise des «pilgernden Got-
tesvolkes»!4, Das wire meines Erachtens ein Schritt zuriick. Wir teilen ja
nicht die Kommunion miteinander, obwohl wir dazu noch nicht «befugt»
wiiren. Wenn die gemeinsame Taufe, und damit die gemeinsame Teilhabe
an der ekklesialen Realitit des Leibes Christi durch den Geist, die Grund-
lage ist, einander die Kommunion nicht zu verweigern, brauchen wir uns
nicht zuriickzuziehen auf Theorien des pilgernden Gottesvolkes oder der
Speise unterwegs. Die Einheit ist schon da — in der gemeinsamen Taufe,
die Eingliederung in den Leib Christi ist. Was noch fehlt, ist die konkrete,

14 Uberlegungen zur Realisierung weiterer Schritte auf dem Weg zur sichtbaren
Kirchengemeinschaft von Alt-Katholischer Kirche in Deutschland und Vereinigter
Evangelisch-Lutherischer Kirche Deutschlands. Abschlussdokument der bilateralen
Gesprichskommission der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutsch-
lands (VELKD) und des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in Deutschland
vom 3. Mirz 2010, Bonn (Alt-Katholisches Ordinariat) 2010, Nr. 33-34 (abrufbar
unter:  http://www.alt-katholisch.de/fileadmin/red_ak/neuheiten/Pressemitteilungen/
AKD-VELKD Kommission_Abschlussdokument.pdf).

29



Mattijs Ploeger

sichtbare Form dieser Einheit. Und diese konkrete Form ist, zumindest in
altkatholischer Sicht, wesentlicher Teil einer kirchlichen Einheit!s.

3. Das EKD-AKD-Dokument und das VELKD-AKD-Dokument
gelesen als Versuche, in Richtung auf volle Kirchengemeinschaft
unterwegs zu sein

3.1 Ist der Minimalkonsens als Maximalkonsens zu verstehen?

An diesem Punkt muss ich sagen, dass die «Vereinbarung» von 1985 viel-
leicht gerade ein Versuch gewesen ist, moglichst weit zu kommen in Rich-
tung auf eine solche volle kirchliche Anerkennung, eine volle sichtbare
Kirchengemeinschaft. Es wird nimlich Ubereinstimmung ausgesprochen
tiber ungefihr alles, was man in den grossen bilateralen Dialogtexten an-
trifft, wenn auch nur in einigen knappen Sitzen. Hier ist sozusagen ein
Minimalkonsens auf eine Weise ausgedriickt, der auch als Maximalkon-
sens ausgelegt werden konnte.

Die Knappheit dieses Minimalkonsenses wird nur {ibertroffen durch
jene andere Vereinbarung, die wir Altkatholiken kennen, ndmlich das
Bonner Abkommen von 1931, das uns sofort in volle kirchliche Gemein-
schaft —also Kirchengemeinschaft und Eucharistiegemeinschaft — mit der
Anglican Communion gefiihrt hat. Das Bonn Agreement ist ein seltenes
Beispiel dafiir, wie man mit einem Minimum an Worten ein Maximum an
Kirchengemeinschaft erreichen kann'®.

Diese Stérke ist zugleich auch die Schwiche des Bonn Agreement.
Diese Schwiiche zeigt sich zuerst «intern«, weil Anglikaner und Altkatho-
liken inzwischen erfahren haben, dass man zwar feierlich erklidren kann,

15 Zum eigentlich auch schon problematischen Charakter eines solchen relativ
weitgehenden Vertrauens auf eine dkumenische Taufekklesiologie vgl. Urs voN ARX,
Dooperkenning en kerkelijke gemeenschap: Kan en moet de laatste uit de eerste vol-
gen? Een oproep tot herziening van de dooppraktijk, in: Urs von Arx & Anton Houte-
pen, Toegewijd denken. Pascalprijzen 2008 en 2009 (Publicatieserie Stichting Oud-
Katholiek Seminarie 44), Amersfoort (Centraal Oud-Katholiek Boekhuis)/Sliedrecht
(Merweboek) 2009, 24-51 [deutsch als: Taufanerkennung und Kirchengemeinschaft.
Kann und muss das zweite aus dem ersten folgen? Zugleich ein Aufruf zur Reform der
Taufpraxis, in: OR 59 (2010) 60-86).

16 Protokoll der Sitzung (2. Juli 1931) und Text der Vereinbarung in: Urs KURY,
Die altkatholische Kirche. Thre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen (KW 3), Stuttgart
(EVW) 1966, 468-478.

30



Eucharistie, Amt und Kirche — gemeinsame und unterschiedliche Perspektiven

einander die Katholizitit anzuerkennen — wie das Bonn Agreement es
ausdriickt —, aber dass eine solche pauschale Aussage im Laufe der Zeit
eigentlich mehr Fragen aufwirft als beantwortet!”. Die Schwiiche solch
einer Knappheit zeigt sich dann auch «extern», weil wir Altkatholiken in
den anderen bilateralen Dialogen, die wir vor allem mit Orthodoxen und
Rom-Katholiken fiihren, immer wieder gefragt werden, was nun eigent-
lich das Bonn Agreement aussagt und was demnach unsere full communi-
on mit den Anglikanern theologisch bedeutet.

Ich vermute, dass das Gleiche fiir das EKD-AKD-Dokument 1985 gilt,
und damit auch fiir das neue Dokument der VELKD und AKD, das auf
dem bestehenden Konsens von 1985 basiert. Die Konsensformulierungen
sind kurz und pauschal, und das ist zugleich stark und schwach. Stark ist
es, weil es die Kraft einer bestimmten «Evidenz» besitzt. Die evangeli-
schen und altkatholischen Kirchen begegnen einander stindig im selben
Kulturkreis und konnen sich einfach nicht der Evidenz entziehen, dass es
mehr gibt, was sie eint, als was sie trennt. Die Schwiiche ist, dass diese
Evidenz bei einem tieferen theologischen Gesprich sofort Briiche zeigt.
Die Evidenz des Gemeinsamen entstammt, so vermute ich, eher dem ge-
meinsamen Leben in derselben kulturellen Situation als einer gemeinsa-
men Basis des Glaubens und der Theologie. Im Grossen und Ganzen kann
man vielleicht das Umgekehrte sagen vom altkatholischen Verhiltnis zur
Orthodoxie: Dort ist die theologische Nihe sofort erkennbar, der kulturel-
le, spirituelle, geschichtliche, gesellschaftliche Kontext ist aber eher wech-
selseitig entfremdend und daher blockierend fiir konkretere Schritte zur
Einheit's,

17 Neuere anglikanisch-altkatholische ekklesiologische Begegnungen sind z.B.
dokumentiert in Urs vON ArX/PauL Avis/MarTus PLOEGER (Hg.), Towards Further
Convergence: Anglican and Old Catholic Ecclesiologies, in: Beiheft zu IKZ 96 (2006),
Bern (Stiampfli) 2006.

18 Der offizielle theologische Dialog zwischen die orthodoxen und altkatho-
lischen Kirchen ist in 1987 erfolgreich abgeschlossen; vgl. Urs von Arx (Hg.), Koi-
nonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte des
orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit franzésischer und englischer Uber-
setzung, in: Beiheft zu IKZ 79 (1989), Bern (Stimpfli) 1989. Dieser theologische Er-
folg hat aber nicht zur erhofften kirchlichen Gemeinschaft gefiihrt; vgl. z.B. Urs voN
ARrx, Vertane Chancen. Der Dialog zwischen der Altkatholischen und der Orthodoxen
Kirche, in: Evmenios von Lefka u.a. (Hg.), Die Orthodoxe Kirche. Eine Standortbe-
stimmung an der Jahrtausendwende. FS Anastasios Kallis, Frankfurt a.M. (Lembeck)
1999, 199-222.

31



Mattijs Ploeger

Auch wenn ich nicht glaube, dass es so schnell zur vollen kirchlichen
Gemeinschaft zwischen unseren Kirchen kommen wird, kann und will
ich nicht die Wichtigkeit der Evidenz des Gemeinsamen leugnen. Es be-
steht eine sozusagen ganz selbstverstdndliche Art und Weise, in der wir,
Protestanten und Altkatholiken, in derselben kulturellen und gesellschaft-
lichen Situation «vor Ort» miteinander umgehen. Beeindruckt bin ich
zum Beispiel vom Zeugnis dlterer Altkatholiken aus Franken die, aus
Tschechien vertrieben, ein neues geistliches (und auch steinernes) Haus in
lutherischen Kirchen in ihrer neuen Lebensumgebung gefunden haben.
Ich habe verstanden, dass Erfahrungen wie diese damals beigetragen ha-
ben zu dem, was 1985 zustande gekommen ist. Gerade einer Kirche wie
der altkatholischen, die sich mit kontextuellem Katholizismus und mit
«verleiblichtem» Glauben beschiftigen will, muss dieser kontextuelle
Hintergrund und diese «Evidenz» des Zusammenlebens wichtig sein.

Ich bin mir aber nicht sicher, ob das EKD-AKD-Dokument und das
neue VELKD-AKD-Dokument uns nun wirklich weiterhelfen auf dem
Weg zur vollen Kirchengemeinschaft. Was 1931 zwischen Anglikanern
und Altkatholiken geschehen ist, ndimlich ein relativ schneller Beschluss
zur full communion aufgrund einer pauschalen theologischen Uberein-
stimmung, sehe ich in der heutigen 6kumenischen Situation sich nicht so
schnell wiederholen. Dazu kommt der nicht unwichtige Unterschied, dass
die damaligen Anglikaner und Altkatholiken die Amtsfrage als geklart
betrachteten. Und die Amtsfrage ist gerade die Frage, die zwischen Pro-
testanten und Altkatholiken noch immer trennend — und vielleicht leider
auch noch immer etwas befremdend und irritierend — wirkt.

3.2 Die Amtsfrage und die dahinter liegende Frage

Ich wiederstehe der Versuchung, die Thematik meines Referates jetzt auf
Bischofsamt und apostolische Sukzession zu verlegen. Ich spreche nur die
Vermutung aus, dass es nicht stimmen kann, dass die Amtsfrage das Ein-
zige sei, was uns 6kumenisch noch voneinander trennt. So wird es aber im
neuen Dokument dargestellt. Das Dokument fiangt an mit einigen gemein-
samen Thesen und fihrt fort mit vielen praktischen Empfehlungen zur
gemeinsamen Gestaltung von leitourgia, martyria und diakonia, um fast
am Ende in einem relativ ausfiihrlichen Abschnitt «Ungeloste Probleme
im Bereich der Amtsdiskussion» aufzugreifen!'”. Damit wird die Amtsfra-

19 Uberlegungen, Nr. 21-29.

32



Eucharistie, Amt und Kirche — gemeinsame und unterschiedliche Perspektiven

ge in diesem Dokument als das einzige noch kirchentrennende Problem
prasentiert, ja als die einzige Ursache fiir das Fehlen einer «sichtbaren
Kirchengemeinschaft» von Lutheranern und Altkatholiken.

Es kann aber meines Erachtens nur so sein, dass entweder die Amts-
frage uns in Wirklichkeit gar nicht mehr trennt, weil eine isolierte Frage
keine wesentliche Frage sein kann, oder aber dass die Beharrlichkeit, mit
der wir beide unsere jeweilige Auffassung vom Amt — wenn auch mit
vielen Nuancierungen — verteidigen, darauf hinweist, dass sich hinter der
Amtsfrage eine tiefere theologische, ndmlich eine ekklesiologische und
soteriologische Denkverschiedenheit verbirgt. Ich vermute, dass eben
Letzteres der Fall ist. Deshalb hoffe ich, dass zukiinftiges dkumenisches
Denken iiber das Amt sich vor allem der Frage stellen wird, was nun ei-
gentlich das Ungreifbare, aber offenbar so Wesentliche ist, das sich hinter
unserer Ohnmacht, in der Amtsfrage wirklich weiterzukommen, ver-
steckt.

Ich vermute, dass dieses Ungreifbare irgendwie mit dem zusammen-
hingt, was in den Anfangsthesen des neuen Dokuments zu lesen ist. Fast
zu Beginn der «Uberlegungen» steht ein kurzer Abschnitt, der das Ge-
meinsame zwischen VELKD und AKD auszudriicken versucht: «Grund-
lage all unserer 6kumenischen Bemiihungen ist letztlich die Akzeptanz
unserer einen und gemeinsamen Verantwortung fiir eine glaubhafte Ver-
kiindigung des Evangeliums als eine die Menschen froh machende und
befreiende Botschaft.» Auch im nichsten Satz ist wieder die Rede vom
«Verkiinden» der «Frohen Botschaft». Und dann wird hinzugefiigt: «Die-
se fundamentale Berufung der Christinnen und Christen [nd@mlich zur
Verkiindigung der Botschaft] geht allen gewachsenen strukturellen Aus-
formungen [der Kirche] ... voraus»?°,

Wenn man als Grundlage des Dokuments ein Verstidndnis des christ-
lichen Glaubens formuliert, in dem dieser auf die Verkiindigung der Bot-
schaft reduziert wird, und damit nicht nur implizit, sondern gleich auch
explizit die konkrete Gestalt der Kirche als adiaphoron qualifiziert wird,
dann setzt man ein Verstandnis des christlichen Glaubens voraus, in dem
es fiir ein katholisches Kirchenverstiandnis prinzipiell keinen Platz gibt.
Denn die Kirche — der Lebensvollzug der Gemeinschaft der Glaubigen —
ist im katholischen Glaubensverstindnis ein Teil der Wirklichkeit des
Glaubens, nicht nur ein Instrument zum Glauben oder eine praktische

20 Uberlegungen, Nr. 4-6.

33



Mattijs Ploeger

Konsequenz des Glaubens. Es gehort zur «fundamentalen Berufung der
Christinnen und Christen», nicht nur die Botschaft zu verkiinden, sondern
auch in der versohnten Realitit des Geistes und des fotus Christus zu le-
ben. Der Glaube ist nicht nur eine Idee oder eine Botschaft. Der Glaube ist
eine verleiblichte, inkarnierte Lebensrealitit. Und das Zum-Glauben-
Kommen ist nicht nur eine Sache des Horens und der innerlichen Akzep-
tanz, sondern auch der sakramentalen, ekklesialen Inkorporation in den
Leib Christi durch den Heiligen Geist.

Ich vermute also, dass es nicht nur das Amt ist, das uns noch trennt.
Wie alles im christlichen Glauben steht auch das Amt nicht isoliert da,
sondern ist organisch verbunden mit seinem Kontext, der Kirche. Ich ver-
mute, dass es darauf ankommt, den christlichen Glauben nicht nur als Idee
und Botschaft vorzustellen, sondern auch die konkret-soziale Lebensrea-
litéit (die Kirche) als Teil des Glaubens zu qualifizieren.

4. Pladoyer gegen 6kumenische Konzelebration und gegen
Konzelebration iiberhaupt

4.1 Interkonfessionelle Konzelebration als hichst erreichbares Ziel?

Das Thema des Amtes ist auch noch von einer anderen Seite her zu be-
leuchten, nimlich von der Seite der liturgischen Praxis, die sich aufgrund
der Vereinbarung 1985 entwickelt hat. Ich muss gestehen, dass ich diese
Praxis fast ausschliesslich von Fotos von 6kumenischen Gottesdiensten
kenne. Aber falls diese auf dem Internet zugéinglichen Bilder nicht elek-
tronisch manipuliert worden sind, betrachte ich sie doch als eine zuverlis-
sige Quelle fiir einen Aspekt der 6kumenisch-liturgischen Praxis.

Die «Vereinbarung» von 1985 spricht von einer «gegenseitige[n] Ein-
ladung zur Teilnahme an der Feier der Eucharistie». Gemeint ist — so lese
ich den Text — eine Einladung zur Kommunion. Was ich aber auf den Fotos
wahrnehme, ist zugleich eine Art 6kumenischer Konzelebration, bei de-
nen Amtstriger der beiden Kirchen gemeinsam oder zugleich das Vorste-
heramt am Altar ausiiben. Man kann sich fragen, ob die «Vereinbarung»
eine solche okumenische Konzelebration gemeint hat. Man kann sich
auch fragen, ob das Dokument dazu iiberhaupt die Grundlage bildet. Ich
vermute, dass das nicht der Fall ist?!. Aber das ist jetzt nicht mein Thema.

21 Vgl. Insen, Kirche (wie Anm. 10), 103: «Die Konzelebration von Eucharis-
tiefeiern unter Beteiligung alt-katholischer und evangelischer Amtstriiger, wie sie bei-

34



Eucharistie, Amt und Kirche — gemeinsame und unterschiedliche Perspektiven

Es geht mir vielmehr um die Frage, ob es iiberhaupt angemessen ist — sei
es in einem 6kumenischen oder einem anderen Kontext — das Amt des
Vorstehers in der Eucharistiefeier gemeinsam auszuiiben. Ich spreche die-
se Frage an, weil ich den Eindruck habe, dass bei all unseren 6kumeni-
schen Bemiihungen zum gemeinsamen Abendmahl die interkonfessionel-
le Konzelebration so ungefihr als das hochst erreichbare Ideal angestrebt
wird. Es ist aber fragwiirdig, ob Konzelebration die liturgisch-theologisch
und amtstheologisch angemessene Weise ist, eine erhoffte oder erreichte
Amtsanerkennung zum Ausdruck zu bringen.

4.2 Der eine Vorsteher des Gottesdienstes

Die niederlidndische altkatholische Kirche hat sich (im Grossen und Gan-
zen) dem internationalen liturgisch-theologischen Konsens angeschlos-
sen, wonach es im Gottesdienst — inmitten der ganzen Gemeinde mit ihren
vielfiltigen Charismen — nur einen einzigen Vorsteher oder eine einzige
Vorsteherin gibt22, Dahinter steht nicht die Auffassung, das Ideal der Got-
tesdienstgestalt sei ein Gottesdienst, in dem neben der amorphen Masse
der Gemeinde nur ein Amtstriger «alles macht» — sei es in einem Predigt-
gottesdienst oder in einer Messe. Vielmehr verhilt es sich gerade umge-
kehrt: Aus ekklesiologischer Sicht ist das Ideal der Gottesdienstgestalt ein
Gottesdienst, in dem alle Charismen und Amter der sogenannten «Orts-
kirche» prisent und aktiv sind. In altkatholischer Sicht ist das eine Eucha-
ristiefeier, der grundsitzlich der Bischof vorsteht, in der aber Presbyter,
Diakone, Lektoren, Kantoren usw. die ihnen zukommenden «Rollen»,
Aufgaben, Dienste ausiiben. Liturgiegeschichtlich formuliert ist nicht die
Privatmesse, auch nicht die Gemeindemesse mit einem Pfarrer oder einer
Pfarrerin, sondern das Pontifikalamt die Grundlage einer ekklesiologi-
schen Reflexion iiber die gottesdienstlichen Amter. Dabei ist es nicht
zufillig, dass das «altmodische» Pontifikalamt — noch immer liturgiege-

spielsweise zu Kirchentagen regelmissig stattfindet, geht weit iiber die Vereinbarung
van 1985 hinaus.» Anders REIN, Kirchengemeinschaft (wie Anm. 2), 384-385: «Die
Interzelebration wurde zwar nicht vereinbart, spiter auch ausdriicklich von beiden
Seiten verneint, aber sie wurde und wird praktiziert», weshalb ReiN die Absicht der
Vereinbarung als «Interkommunion und Interzelebration» interpretiert.

22 7u diesem Abschnitt vgl. Cor Tor, Concelebratie (Publicatieserie Stichting
Oud-Katholieck Seminarie 19), Amersfoort (Centraal Oud-Katholiek Boekhuis) 1988;
PLOEGER, Celebrating Church (wie Anm. 4), 495-502.

35



Maittijs Ploeger

schichtlich gesprochen — die meisten Elemente aus der friiheren liturgi-
schen Praxis beibehalten hat und sich am wenigsten an die sich durch die
Jahrhunderte hindurch vollziehenden Klerikalisierung und (damit auch)
rituellen Verengung und Vereinfachung angepasst hat. Eine Vielzahl litur-
gischer Akteure — ordinierte und nicht ordinierte — ist nicht primér Zei-
chen ritueller Ubertreibung, sondern Ausdruck des ekklesiologischen
Prinzips, dass es die Kirche ist, die Liturgie feiert — die Kirche in all ihrer
vom Geist geschenkten charismatischen und amtlichen Vielfalt.

Inmitten all dieser Vielfalt, all dieser liturgischen Akteure, gibt es die
eine Vorsteherin (oder den einen Vorsteher). Sie ist nicht diejenige, die
alles macht, die alles allein tut, die ununterbrochen der Gemeinde gegen-
iibersteht, sondern sie ist diejenige, welche die Einheit in der Vielfalt ver-
korpert. Sie eréffnet und schliesst ab, sie ist «Vorbeterin» bei den zentra-
len Gebeten, insbesondere beim eucharistischen Gebet. Dass das Amt
synodal, konziliar in das Ganze der Kirche eingebunden ist, zeigt sich li-
turgisch darin, dass die Vorsteherin nichts anderes tut, als dass sie die
Beitriage und Aufgaben der tibrigen Gemeindemitglieder koordiniert und
«zusammenhalt».

Das eine Vorsteheramt inmitten der vielen Charismen «relativiert» al-
so das Amt in dem Sinne, dass es nicht diktatorisch und exklusiv funk-
tioniert. Andererseits aber wird erst bei diesem Verstiandnis des Vorste-
heramtes auch klar, was die wesentliche und konstitutive Rolle des Amtes
in der Kirche ist — nimlich in der Vielfalt die Einheit zu verkorpern. Die
Vorsteherin handelt nicht isoliert in persona Christi, weil die ganze ge-
taufte (und «chrismatisierte») Gemeinde in persona Christi handelt — die
Gemeinde ist ja, als Leib, auf sakramentale Weise Teil der Person Christi.
Es geniigt auch nicht, zu sagen, dass die Vorsteherin in persona ecclesiae
handelt, obwohl das ein Teil ihrer Aufgabe ist. Das wesentlich Unterschei-
dende der einen Vorsteherin in dem einen Gottesdienst ist, dass sie in
persona Christi capitis ecclesiae handelt. Das heisst: Sie verkorpert (wie-
derum natiirlich auf sakramentale Weise) den einen Herrn als Haupt sei-
ner Gemeinde. Dass es den einen Herr und die vielen Jiinger und Jiinge-
rinnen gibt, den einen Weinstock und die vielen Reben: Dies verkorpert
die eine Vorsteherin der kirchlichen Liturgie.

36



Eucharistie, Amt und Kirche — gemeinsame und unterschiedliche Perspektiven

4.3 Auch in einem okumenischen Gottesdienst gibt es den einen
Vorsteher

Dieses Prinzip gilt natiirlich sowohl inner-konfessionell als auch inter-
konfessionell. Auch in einem 6kumenischen Gottesdienst — wenn er nicht
ein alternatives Happening, sondern eine seriose christliche Eucharis-
tiefeier sein will — gilt das wechselseitige Gegeniiber des Einen und der
Vielen. Man hat also zu wihlen, wer der Vorsteher dieses konkreten Got-
tesdienstes sein wird: der eine Bischof oder der andere Bischof, die evan-
gelische Pfarrerin oder die altkatholische Pfarrerin. Der Versuch, das eine
Vorsteheramt in einem Gottesdienst gleichzeitig gemeinsam auszuiiben,
ist okumenisch, theologisch, glaubensmiissig kein Gewinn, sondern ein
Verlust. Er wird zur Demonstration von Nivellierung und Gleichberechti-
gung am Altar. Die Struktur des christlichen Gottesdienstes erfordert,
dass man als erwachsene 6kumenische Partner Entscheidungen trifft: Du
stehst diesmal vor und ich predige, nichstes Mal machen wirs umgekehrt.

Wenn eine solche Gottesdienstgestaltung nicht als wirklich 6kume-
nisch empfunden wird, ist etwas falsch mit unseren Ideen, was 6kume-
nisch ist und was gemeinsam Liturgie feiern heisst. Zelebrant («feiernd»)
ist die Gemeinde. Konzelebranten sind wir alle, weil wir alle «mitfeiern».
Man konzelebriert nicht erst, wenn man am Altar steht und bestimmte
Worte mitspricht. Wenn es einmal zur Amtsanerkennung kommt, éndert
sich nichts am Altar. Denn dort steht nur eine oder einer, im Namen des
einen Herrn.

5. Uber die 6kumenische Berufung der altkatholischen Kirche

Zum Schluss mochte ich noch etwas sagen iiber die altkatholische 6kume-
nische «Berufung». Das gerade prisentierte Dokument zwischen VELKD
und AKD strebt — in der Zukunft — «volle Kirchengemeinschaft» an?3.
Diese Bestrebung haben die altkatholischen Kirchen aber auch hinsicht-
lich anderer Kirchen. Eine der Gewissensfragen der 6kumenischen Praxis
ist immer wieder: Wie verhalten sich unsere unterschiedlichen bilateralen
Kontakte? Ist das, zu dem wir uns mit einer Kirche verpflichten, «kompa-
tibel» mit dem, was wir mit einer anderen Kirche vereinbaren?

23 Vgl. Uberlegungen, Nr. 3, 23, 29, 30, 34.

37



Mattijs Ploeger

5.1 Die «altkirchliche Okumene»

Seit der Vereinigung der zu verschiedenen Zeiten und auf verschiedene
Weisen entstandenen altkatholischen Kirchen zur Utrechter Union im
Jahr 1889 haben sich die altkatholischen Kirchen fiir eine Art Okumene
eingesetzt, die vom schweizerischen Theologen und Bischof Urs Kury die
«altkirchliche Okumene» genannt wurde. Er definiert diesen Begriff in
Abgrenzung von zwei anderen Gestalten der Okumene, die er die «Gen-
fer» und die «vatikanische» Okumene nennt24, Nach KiUry werden das
herzliche Engagement der Altkatholiken in der «Genfer Okumene» und
das ebenfalls wesentliche Ringen um einen altkatholischen Platz inner-
halb der «vatikanischen Okumene» beide gefirbt und bestimmt durch die
altkatholische Grundposition der «altkirchlichen Okumene». Das bedeu-
tet Folgendes:

Die altkatholische Kirche hat sich... zur Okumene bekannt, bevor es die
Okumene unserer Tage gab ... Dieser zeitliche Vorsprung hat seinen Grund
darin, dass fiir die Altkatholiken die Prinzipien ihrer Okumene dieselben
waren wie diejenigen ihrer eigenen Kirchwerdung. Nach diesen Prinzipien
kann es zum 6kumenischen Zusammenschluss der Kirchen nur dadurch kom-
men, dass sie in der Unterordnung unter Jesus Christus... um im Gehorsam
gegen sein Wort... die Ubereinstimmung suchen und aufrechterhalten mit
dem Glauben und den Ordnungen der alten, ungeteilten Kirche und durch sie
mit der Einen und ganzen Kirche. Nur auf dieser festumrissenen und doch
weitgespannten Grundlage kann nach altkatholischer Uberzeugung die Ein-
heit der Kirche hergestellt werden?.

Konkret heisst das, dass die altkatholischen Kirchen als ihre selbstver-
stindlichen 6kumenischen Partner die anderen katholischen, aber nicht
romischen Kirchen ansehen, nimlich die anglikanischen und orthodoxen
Kirchen. Mit diesen Kirchen fiihren die Altkatholiken seit der Zeit DOL-
LINGERS «Unionskonferenzen», und aus diesen Beziehungen ist 1931 die
volle Kirchengemeinschaft mit den anglikanischen Kirchen hervorgegan-
gen. Bekanntlich ist es mit den orthodoxen Kirchen auch zu weitgehender
Ubereinstimmung gekommen, aber noch nicht zur Kirchengemeinschaft.
In der jiingeren Zeit ist auch unser Verhiltnis zur romisch-katholischen

24 KRy, Kirche (wie Anm. 16), 358-360.
35 A.a.0.,361.

38



Eucharistie, Amt und Kirche — gemeinsame und unterschiedliche Perspektiven

Kirche so, dass ein vorldufiger Dialog voriges Jahr mit einem Dokument
abgeschlossen werden konnte26.

5.2 Tragik und Sinn der altkatholischen okumenischen Berufung

Nun kann man sagen: Wozu dienen diese offiziellen Dialoge mit Orthodo-
xen und Rom-Katholiken? Warum sollten wir unsere Position in der Oku-
mene — vor allem unsere Haltung zu evangelischen Kirchen — beeinflussen
lassen durch scheinbar hoffnungsloses Beharren auf dem Wunsch, gute
Kontakte zu Orthodoxen und Rom-Katholiken zu gewinnen oder zu be-
halten? Der auch in altkatholischen Kreisen bekannte anglikanische
Theologe PauL Avis scheint mir die Position zu vertreten, dass sie — die
Anglikaner — natiirlich inhaltliche Dialoge mit Konstantinopel und Rom
fiithren miissen, aber dass sie sich in ihrer Zuneigung zu anderen Kirchen,
mit denen die Evidenz des Gemeinsamen und die Bereitschaft zur Verei-
nigung grosser scheinen, von den Kontakten mit der orthodoxen und der
romisch-katholischen Kirche nicht storen lassen sollen?’. Ein Beispiel:
Warum sollten wir Anglikaner zuriickhaltend sein, Frauen zur Priesterin
oder Bischofin zu weihen, wenn Rom nicht einmal unsere mdnnlichen
Priester und Bischofe anerkennt?®? Wenn ich Avis recht verstehe, ist die
Folge seiner Position, dass die Anglikaner sich mit Protestanten einfacher
und schneller — weil «evidenter» — zur Kirchengemeinschaft zusammen-
schliessen konnen und deshalb auch sollen.

Das ist aber nicht die altkatholische Position, obwohl es die Sache fiir
uns sicher vereinfachen wiirde. Denn unsere Situation ist, von der soge-
nannten «Giiltigkeit» der Weihen abgesehen, zum grossen Teil dieselbe.
Auch fiir uns wiire es einfacher — und in einigen Hinsichten auch erfreuli-
cher — uns zusammenzuschliessen mit denen, die sich mit uns zusammen-
schliessen wollen, statt Anniherungsversuche zu potenziellen Geliebten
fortzusetzen, die unsere Antrige eher zuriickhaltend beantworten. Es ist
eine gewisse «Tragik», dass wir zu vielen Kirchen gute Beziehungen ha-
ben, ohne zur vollen Kirchengemeinschaft kommen zu konnen.

26 Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen Romisch-Katho-
lisch—Altkatholischen Dialogkommission, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M.
(Lembeck) 2009.

27 Vgl. z.B. PauL Avis, The Identity of Anglicanism. Essentials of Anglican Ec-
clesiology, London (T&T Clark) 2007, 58-80.

3 A0, 129.

39



Mattijs Ploeger

Aber diese gewisse Tragik ist die Konsequenz unserer okumenischen
Position, die ich, unter Anerkennung der Tragik, doch unsere dkume-
nische Berufung nennen mochte. In der Okumene immer wieder das friih-
christliche Ideal der episkopal-synodalen Kirchengestalt mit all seinen
Konsequenzen aufrechtzuerhalten, ist unsere altkatholische 6kumenische
Berufung, die — so vertraue ich — weniger erfolglos ist, als es vielleicht auf
der Biihne einer dkumenischen Offentlichkeit der Fall zu sein scheint.
Hinter den Kulissen geht das Gespriach weiter, geht auch unser Versuch
weiter, auf moglichst nuancierte Weise unsere Sicht auf Christus und sei-
nen Leib vorzutragen. Es stimmt, dass wir dadurch eine volle Kirchenge-
meinschaft, mit welcher Kirche auch immer, nicht schnell erreichen wer-
den (obwohl es auch sicherlich nicht unmdoglich ist). Ich vermute aber
zugleich, dass unsere Treue zur «altkirchlichen Okumene» unser Beitrag
im okumenischen Gesprich wesentlicher und wertvoller macht, als unse-
re numerische Kleinheit vermuten ldsst. In der Zwischenzeit freuen wir
uns tiber die geschwisterliche Verbundenheit mit Mitchristinnen und Mit-
christen aus den verschiedensten Kirchen, mit denen wir schon durch die
Taufe, und damit in gewissem Sinne auch schon in der eucharistischen
Gemeinschaft, welche die Kirche ist, geeint sind im einen Leib des einen
Herrn Jesus Christus.

Mattijs Ploeger (geb. 1970 in Westervoort NL), Doz. Dr. theol. Studium der
Theologie in Leiden, Utrecht und Cambridge/UK. 1998-2002 Assistent in
Egmond aan Zee, 1999 Priesterweihe, 2002-2007 Pfarrer in Krommenie,
2007-2010 in Egmond aan Zee und seit 2010 an der Kathedralkirche St. An-
na und Maria in Haarlem/NL. 2008 Promotion in Utrecht bei Anton Houte-
pen und Jan Hallebeek. Seit 2009 Direktor und Dozent fiir Systematische
Theologie am Altkatholischen Seminar der Universitdt Utrecht.

Adresse: Kinderhuissingel 78, NL-2013 AV Haarlem, Niederlande. E-Mail:
m.ploeger@uu.nl

English Summary

This paper reviews the 2010 dialogue document between the United Evangelical-
Lutheran Church of Germany and the Old Catholic Church in Germany against
the background of the 1985 ‘Agreement on a Mutual Invitation to Participation in
the Eucharistic Celebration’ and in the context of ‘mainstream’ Old Catholic
theology about church and eucharist.

Trying to take seriously both ‘eucharistic ecclesiology’ and ‘baptismal ec-
clesiology’ — both of them enjoying thorough reception in ecumenical theology —

40



Eucharistie, Amt und Kirche — gemeinsame und unterschiedliche Perspektiven

one must deal with either the anomaly of sharing eucharistic communion with
those with whom one is not (yet) in full ecclesial communion, or the anomaly of
refusing eucharistic communion to those whom one accepts as fellow Christians
through baptism. As long as the churches remain divided, a proper theology can-
not solve either of these anomalies (H. Aldenhoven), but because in practice there
1s no option but choosing between one of the two, one should opt for the ‘minor
anomaly’ (G. Wainwright), which is the sharing of communion with fellow
Christians without fully realised ecclesial communion, but without formalising
this practical option as if it were a real solution.

The 1985 and 2010 documents can be read as reflecting either a ‘minimum
consensus’ (because of their brevity) or a ‘maximum consensus’ (because of the
wide range of topics treated). Building full ecclesial communion upon a wide-
ranging but very brief basis has the advantage of a certain ‘self-evidence’ — Lu-
therans and Old Catholics encounter one another in the same cultural environ-
ment and experience their likeness perhaps more than their differences. But such
a strategy will reveal its weakness as soon as theological, liturgical, ecumenical
problems occur. The main weakness of the 2010 document is that it presents the
different views on the ordained ministry as the only remaining ground for separa-
tion. An isolated question cannot be a church-dividing issue. Probably a deeper
soteriological and ecclesiological problem lies behind, such as the question
whether the identity of Christianity resides primarily in the ‘proclamation’ of the
‘message’ (as the document states), or as much in the embodiment of the faith in
a living organism.

The issue of the ordained ministry is further explored by questioning inter-
denominational ‘concelebration’ as the highest expression of ministerial recogni-
tion. Old Catholic theology of liturgy and ministry does not regard ‘concelebra-
tion’ an apt way of exercising the ordained ministry. It blurs both the role of the
(one) presider and the role of the whole (con-)celebrating community.

Finally, this paper takes up the Old Catholic emphasis on ‘Early Church ecu-
menism’ (Kiiry). Although this approach to ecumenism can seem fruitless in its
short-term effects of (not) reaching full ecclesial communion, it nevertheless re-
mains the Old Catholic ecumenical ‘vocation’ with its long-term emphasis on a
vision of the church which is episcopal-synodal with all the consequences of that
model.

41



	Eucharistie, Amt und Kirche : gemeinsame und unterschiedliche Perspektiven : altkatholische Überlegungen zum 25-Jahr Jubiläum der EKD-AKD-Vereinbarung

