
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 101 (2011)

Heft: 1

Artikel: Eucharistie, Amt und Kirche : gemeinsame und unterschiedliche
Perspektiven : altkatholische Überlegungen zum 25-Jahr Jubiläum der
EKD-AKD-Vereinbarung

Autor: Ploeger, Mattijs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405078

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eucharistie, Amt und Kirche - gemeinsame und
unterschiedliche Perspektiven
Altkatholische Überlegungen zum 25-Jahr
Jubiläum der EKD-AKD-Vereinbarung

Mattijs Ploeger

1. Einleitung

Wir feiern heute, dass die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) und
das Katholische Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland (AKD) seit
25 Jahren einander gegenseitig zur eucharistischen Kommunion einladen,
und dies nicht nur als mehr oder weniger private Geste von Ortsgemeinden

oder Pfarrern, sondern als offizielle kirchliche Feststellung. Die
gegenseitige Einladung erfolgt auf der Basis eines Kommissionsdokumentes,

in dem evangelische und altkatholische Theologen und Bischöfe ein
kurzes gemeinsames Bekenntnis vom Glauben ihrer Kirchen in Bezug auf
den dreieinen Gott, die Schrift, das Credo, die Gnade, die Kirche, die

Taufe, das Amt und schliesslich die Eucharistie ablegen1.
Es ist mir für diesen Anlass nicht die Aufgabe gestellt worden, die

Entstehungsgeschichte der «Vereinbarung» von 1985 zu schildern. Noch
viel weniger kann es mein Ziel sein, die festliche Freude mit einer Aufzählung

der internen altkatholischen Probleme zu stören, die sich u.a. mit
diesem Dokument ergeben haben2. Da ich Sie mit dieser Bemerkung
vielleicht aber doch etwas neugierig gemacht habe, will ich auf die internen
altkatholischen Problem in dem Sinn eingehen, als dies mir ermöglicht, in
meinem Referat das altkatholisch-theologische Denken über eucharistische

und kirchliche Gemeinschaft etwas zu erläutern. Denn darum geht
es im 25-jährigen Dokument, darum geht es in der internen altkatholischen

Auseinandersetzungen und darum geht es auch im neuen Dokument,

das heute vorgestellt worden ist. Es geht um Fragen wie: Was ist

eigentlich eucharistische Gemeinschaft? Und was ist eigentlich
Kirchengemeinschaft?

1 Evangelisch-altkatholischer Dialog über das Abendmahl, in: US 40 (1985)
249-250. Vgl. auch http://www.velkd.de/downloads/Vereinbarung_Eucharistie.pdf.

2 Vgl. Harald Rein. Kirchengemeinschaft. Die anglikanisch-altkatholisch-orthodoxen

Beziehungen von 1870 bis 1990 und ihre ökumenische Relevanz. Band 2

(EHS.T 511) Bern (Lang) 1994, 381^128.

IKZ IOI (2011) Seiten 23-41 23



Mattijs Ploeger

2. «Einladung» zur Kommunion? Die Zusammenhänge zwischen
kirchlicher und eucharistischer Gemeinschaft

Lassen Sie mich zuerst einige Gedanken zum Thema «Einladung» zur
Kommunion vortragen. Das Dokument von 1985 ist bekannt unter dem
Titel «Vereinbarung über eine gegenseitige Einladung zur Teilnahme an
der Feier der Eucharistie». Das ist auch tatsächlich, was im Text des
Dokuments steht: «Die bisher festgestellten grundlegenden Übereinstimmungen

[nämlich der knapp formulierte Konsens über Gott, Schrift, Credo,

Gnade, Kirche, Taufe, Amt und Eucharistie] erlauben uns, die Glieder
unserer Kirche gegenseitig zur Teilnahme an der Eucharistie einzuladen.»

2.1 Das Prinzip der eucharistischen Ekklesiologie

Warum hat nun diese offizielle Erklärung der gegenseitigen Einladung zur
Kommunion zu Spannungen innerhalb der altkatholischen Theologie und
Kirche geführt? Nicht primär, wie man vielleicht denken könnte, weil
altkatholischerseits die evangelische Eucharistielehre oder das evangelische

Amt für mangelhaft gehalten werden. Der primäre Grund, warum
eine offizielle Einladung zur Kommunion schwer mit dem mainstream
des altkatholischen ekklesiologischen Selbstverständnisses zu vereinen
ist3, ist die Tatsache, dass in der internationalen altkatholischen Theologie,

kurz und bündig gesagt, die kirchliche Gemeinschaft und die
eucharistische Gemeinschaft als identisch betrachtet werden4. Das ist - ich
wiederhole es - nicht primär eine Sache der Eucharistie- oder Ämterlehre,
sondern des Verständnisses des inneren Zusammenhangs von Kirche und
Eucharistie. Die koinonia oder communio, die die Kirche ist, ist die gleiche

koinonia oder communio, die wir in der eucharistischen Kommunion
feiern. Im altkatholischen theologischen Selbstverständnis ist die Kirche
eine Gemeinschaft, die sich an einem Ort in zwei Arten von konkreter

1 Zum Begriff der mainstream altkatholischen Theologie vgl. Urs von Arx, The
Old Catholic Church of the Union of Utrecht, in: Paul Avis (Hg.), The Christian
Church: An Introduction to the Major Traditions, London (SPCK) 2002, 157-185, hier
160: «what I would call the Old Catholic mainstream theology manifesting a marked
closeness to Anglican and Orthodox ecclesiology».

4 Vgl. Mattijs Ploeger, Celebrating Church: Ecumenical Contributions to a

Liturgical Ecclesiology (Netherlands Studies in Ritual and Liturgy 7), Groningen/Til-
burg (Liturgisch Instituut) 2008, 161-233.

24



Eucharistie, Amt und Kirche - gemeinsame und unterschiedliche Perspektiven

Versammlung sichtbar und erfahrbar zeigt: in der «gewöhnlichen»
sonntäglichen eucharistischen Versammlung sowie in der von Zeit zu Zeit
einberufenen synodalen Versammlung. Kirche ist nach diesem Verständnis
also nicht nur eine «geistliche» Grösse, eine «spirituelle» - wenn man
will: «unsichtbare» - Wirklichkeit, sondern auch und zugleich eine
konkrete, sichtbare, fassbare, erfahrbare Wirklichkeit.

Dass die kirchliche Gemeinschaft und die eucharistische Gemeinschaft

die gleiche Gemeinschaft sind, ist das Grundprinzip der in der
ökumenischen Ekklesiologie inzwischen sehr bekannten sogenannten
«eucharistischen Ekklesiologie». Die «Schule» der eucharistischen
Ekklesiologie entstammt der neo-patristischen Richtung der orthodoxen
Theologie und ihrer westlichen Variante, der römisch-katholischen res-

sourcement-Bewegung. Wegen ihres Potenzials, alte Gegensätze durch

Zurückgreifen auf vormittelalterliche Denkmuster zu übersteigen, ist diese

Schule der eucharistischen Ekklesiologie ziemlich weit rezipiert worden

- von Orthodoxen, Rom-Katholiken, Altkatholiken, Anglikanern und
sicherlich auch von Protestanten, die sich der ökumenischen Theologie
verpflichtet wissen5.

Um der eucharistischen Ekklesiologie nicht Unrecht zu tun, muss
immer wieder gesagt werden, dass man sie missversteht, wenn man ihr
unterstellt, dass sie das Eucharistie-Feiern als das einzig Wichtige betrachtet,

was die Kirche zu tun habe. Dem bekannten Vertreter der eucharistischen

Ekklesiologie, Ioannis Zizioulas6, wurde mal vorgeworfen, nach

seiner Auffassung bestehe die Kirche eigentlich nur während der
Eucharistiefeier, und daher müsse die Kirche von der einen Eucharistiefeier zur
anderen eilen, um überhaupt Kirche zu sein und zu bleiben7. Damit ist

zwar etwas Witziges gesagt, aber noch nicht die eucharistische Ekklesiologie

verstanden. Diese sagt ja nicht, dass die Kirche nur während der

5 Für Beispiele von solchen Theologen und ökumenischen Texten vgl. Ploeger,
a.a.O., passim.

6 Vgl. John D. Zizioulas, Eucharist, Bishop, Church: The Unity of the Church in

the Divine Eucharist and the Bishop during the First Three Centuries, Brookline MA
(Holy Cross Orthodox Press) 2001 (griechisches Original 1965); ders., Being as

Communion: Studies in Personhood and the Church, Crestwood NY (St Vladimir's Seminary

Press) 1985; ders., Communion and Otherness: Further Studies in Personhood

and the Church, edited by Paul McPartlan, London (T&T Clark) 2006.
7 Vgl. Miroslav Voli-, Trinität und Gemeinschaft. Eine ökumenische Ekklesiologie,

Mainz (Grünewald) und Neukirchen-Vluyn (Neukirchener) 1996. 98-99, 112

Anm. 232.

25



Mattijs Ploeger

Eucharistiefeier besteht. Sie sagt, dass die Kirche konkret fassbar wird,
wenn sie an einem Ort zusammengekommen ist zur Feier der Eucharistie;
sie sagt auch, dass die Kirche in der Eucharistie ihr eigentliches Selbst ist

(nämlich das Volk Gottes, das vom Heiligen Geist zum Leib Christi
aufgebaut ist und wird); und sie sagt schliesslich auch, dass von der Eucharistie

her und zur Eucharistie hin alles vom kirchlichen und christlichen
Leben Sinn und Zusammenhang bekommt. Das ist etwas anderes als zu

sagen, dass die Kirche eigentlich nur Eucharistie zu feiern hat. Es ist auch

etwas anderes als zu behaupten, dass die in der Kirche arbeitenden
Menschen den grössten Teil ihrer Arbeitszeit mit der Vorbereitung, Darstellung

und Evaluation liturgischer Feier zu verbringen haben. Man kann
nicht leben, ohne zu essen und zu trinken, aber wenn das ganze Leben nur
Essen und Trinken wird, ist es auch kein Leben mehr. Die Eucharistie ist,
wie das Zweite Vatikanische Konzil sagt, sowohl Quelle als Ziel alles
kirchlichen Lebens8. Wenn wir uns darüber einig sind, können wir endlich

weitergehen mit dem kirchlichen und christlichen Leben in seiner

ganzen Vielfalt.
Diese Grundgedanken der eucharistischen Ekklesiologie sind in der

neueren internationalen altkatholischen Theologie weitgehend rezipiert
worden9. Deshalb wird es als konsistent mit dem altkatholischen
ekklesiologischen Selbstbewusstsein betrachtet, die eucharistische Gemeinschaft
(konkret: die Einladung zur Kommunion) parallel mit der kirchlichen
Gemeinschaft (konkret: den Gliedern aller Kirchen, mit denen wir in voller

Kirchengemeinschaft leben) zu sehen.

2.2 «Interkommunion» als die «kleinere Anomalie»

Macht diese Auffassung nun alle ökumenische «Interkommunion»
unmöglich? Bekanntlich lautet die Antwort der orthodoxen und der
römischkatholischen Kirche, dass «Interkommunion» bei nicht erreichter voller
Kirchengemeinschaft unmöglich sei. Es ist auch die Antwort der klassischen

altkatholischen Theologie. Es ist übrigens ebenso die klassische

evangelisch-lutherische Position10.

8 Sacrosanctum Concüium. Konstitution über die heilige Liturgie, 10.
9 Siehe Anm. 4.
10 Vgl. Florian Ihsen, Eine Kirche in der Liturgie. Zur ekklesiologischen Relevanz

ökumenischer Gottesdienstgemeinschaft (FSÖTh 129). Göttingen (V&R) 2010,
93-96.

26



Eucharistie, Amt und Kirche - gemeinsame und unterschiedliche Perspektiven

In der neueren Zeit hat sich, von der ökumenischen Situation her, eine
andere Sicht durchgesetzt. Nämlich, dass die Anerkennung der Taufe von
Menschen in anderen Kirchen theologisch eigentlich die Folge mit sich

bringt, dass wir diese Getauften nicht anders betrachten können als das,

was Getauftsein heisst, nämlich als aufgenommen in die Kirche,
eingegliedert und einverleibt in den Leib Christi. Diese Anerkennung der Taufe
von Menschen in anderen Kirchen bringt die theologisch unlösbare Situation

mit sich, dass wir durch die Taufe sakramental vereint sind mit
Menschen, mit denen wir doch nicht in voller Kirchengemeinschaft leben.

Daraus folgt, dass sich hinsichtlich der Kommunion in zwei Richtungen

eine Anomalie zeigt. Entweder teilt man die Eucharistie mit
Menschen, mit denen man nicht in voller Kirchengemeinschaft lebt. Das ist -
zumindest von der eucharistischen Ekklesiologie her gedacht - eine
Anomalie, weil eucharistische Gemeinschaft und Kirchengemeinschaft
dasselbe sind. Oder man verweigert die eucharistische Gemeinschaft Personen,

deren Taufe man anerkennt. Das ist auch eine Anomalie, denn wenn
man getauft ist, ist man in irgendeiner Weise mit der Kirche verbunden
und damit auch mit der eucharistischen Gemeinschaft, die die Kirche ist.

Ich schliesse mich dem Berner altkatholischen Theologen Herwig
Aldenhoven an, der gesagt hat, dass es theologisch durchaus angemessen
sei, die Spannung dieser Anomalie nicht in der einen oder anderen Richtung

aufzulösen11. Wenn man - wie Orthodoxe und Rom-Katholiken - die

Spannung zugunsten der konsistenten eucharistischen Ekklesiologie
auflöst, behält man die Anomalie, getauften Christen die Kommunion zu

verweigern. Wenn man andererseits die Spannung auflöst, indem Getauften

aus anderen Kirchen gegenüber eine offizielle Einladung zur Kommunion

ausgesprochen wird, behält man die Anomalie der Eucharistiegemeinschaft

mit Menschen, mit denen man nicht in voller Kirchengemeinschaft

lebt. Diese Spannung zwischen den beiden Anomalien nicht aufzulösen,

ist die theologisch angemessene Position. Theologie kann alles

lösen, aber nicht, wenn die Grundsituation nicht stimmt. Und unsere
Grundsituation - die kirchliche Trennung von einander als Christinnen und

11 Herwig Aldenhoven, Einladung zur Eucharistie - Eucharistiegemeinschaft -
Kirchengemeinschaft, in: IKZ 77 (1987) 257-265, hier 263-265. Vielleicht erweitere
ich mit meinen Formulierungen schon etwas die Position Aldenhovens, der zwischen

der (seines Erachtens konsequent festzuhaltenden) Theologie der eucharistischen und

kirchlichen Gemeinschaft einerseits und der (seines Erachtens ökumenisch relativ
offen zu gestaltenden) pastoralen Praxis andererseits unterscheidet.

27



Mattijs Ploeger

Christen anerkennenden Menschen - ist eine Situation, die nicht stimmt
und für die eine gute Theologie auch keine Lösung finden kann.

Aber was nun, wenn in einem eucharistischen Gottesdienst die Austeilung

der Kommunion ansteht? Die amtierende Pfarrerin ist theologisch
gut ausgebildet: Sie weiss, dass man die Kommunion Menschen, mit
denen man nicht in voller Kirchengemeinschaft steht, nicht spenden darf, sie

weiss aber auch, dass man die Kommunion getauften Mitchristen nicht
verweigern darf. Was soll sie nun tun, wenn Getaufte aus anderen Kirchen
zur Kommunion erscheinen? Der ebenfalls schweizerische altkatholische
Theologe Urs von Arx hat mal gesagt: Das Einzige, was wir in dieser
Situation sagen können ist: Wir weisen niemanden zurück12. Ich füge hinzu:

Wenn man niemanden zurückweist, spendet man die Kommunion.
Und das ist gerade die altkatholische Position. Nicht allzu demonstrativ
einladen - als ob wir am Tisch des Herrn einzuladen hätten. Aber auch

nicht zurückweisen - als ob wir am Tisch des Herrn Getaufte zurückzuweisen

hätten.
Ich gehe gerne noch einen Schritt weiter in Anlehnung an den

britischamerikanischen methodistischen Liturgiker Geoffrey Wainwright, der

sagt, dass wir in der Praxis die kleinste der Anomalien wählen sollten13.

Die grössere Anomalie wäre, getauften Mitchristen die Kommunion zu

verweigern. Die kleinere Anomalie ist, dass wir als Getaufte untereinander

Eucharistiegemeinschaft haben, obwohl unsere Kirchengemeinschaft
noch nicht voll und sichtbar realisiert ist. Ich denke, dass dieser Gedanke
der «kleineren Anomalie» für die Praxis in eine Richtung weist, ohne

damit das theologische Dilemma lösen zu wollen - das unlösbar ist, solange

die volle Kirchengemeinschaft zwischen den Kirchen nicht wiederhergestellt

ist.

12 Ausgesprochen im Rahmen der 38. Internationalen Altkatholischen
Theologenkonferenz 2003 in Elspeet/NL, die sich mit dem Thema «Eucharistie und

Kirchengemeinschaft» in anglikanischer, altkatholischer und schwedisch-lutherischer Tradition

beschäftigt und auch thesenartige «Ergebnisse» formuliert hat; vgl. IKZ 93 (2003)
295-207.

13 Geoffrey Wainwright, The Ecumenical Moment: Crisis and Opportunity for
the Church, Grand Rapids MI (Eerdmans) 1983, 93-94; vgl. Ploeger, Celebrating
Church (wie Anm. 4), 350, 485^188.

28



Eucharistie, Amt und Kirche - gemeinsame und unterschiedliche Perspektiven

2.3 Fazit

Ich hoffe, dass diese vielleicht etwas gar detaillierten Ausführungen
gezeigt haben, warum die EKD-AKD-Vereinbarung von 1985 interne
altkatholische Spannungen hervorgerufen hat. Es ist altkatholischerseits
nicht fremd oder unerwünscht, die Kommunion an getauften Glieder aus
anderen Kirchen zu spenden. Es ist aber vielleicht ein Schritt zu weit,
dieser impliziten Interkommunionspraxis durch eine offizielle «gegenseitige

Einladung» den Status einer expliziten Regelung zu geben.
Ich vermute darüber hinaus, dass auch das Wort «Einladung» zu den

Spannungen beigetragen hat. Die klassische altkatholische ökumenische
Position ist, dass man kirchliche Einheit nicht «machen», sondern nur
«feststellen» kann. Man kann also «feststellen», dass wir - Evangelische
und Altkatholiken - getaufte Christinnen und Christen sind und deshalb

zur ekklesialen Realität und damit zur eucharistischen Gemeinschaft
gehören. Wir laden einander nicht ein, wir spenden auch keine Kommunion
an Menschen, die darauf ein «Recht» hätten. Nein, wir stellen einfach fest,
dass wir mit getauften Mitchristen zu tun haben, mit denen man die
Kommunion teilt.

Deshalb kann ich mir auch nicht so gut vorstellen - wie das neue
Dokument es vorschlägt -, die gemeinsame Kommunion zu definieren als

Vorwegnahme der zukünftigen Einheit, als Speise des «pilgernden
Gottesvolkes»14. Das wäre meines Erachtens ein Schritt zurück. Wir teilen ja
nicht die Kommunion miteinander, obwohl wir dazu noch nicht «befugt»
wären. Wenn die gemeinsame Taufe, und damit die gemeinsame Teilhabe

an der ekklesialen Realität des Leibes Christi durch den Geist, die Grundlage

ist, einander die Kommunion nicht zu verweigern, brauchen wir uns

nicht zurückzuziehen auf Theorien des pilgernden Gottesvolkes oder der

Speise unterwegs. Die Einheit ist schon da - in der gemeinsamen Taufe,
die Eingliederung in den Leib Christi ist. Was noch fehlt, ist die konkrete,

14 Überlegungen zur Realisierung weiterer Schritte auf dem Weg zur sichtbaren

Kirchengemeinschaft von Alt-Katholischer Kirche in Deutschland und Vereinigter

Evangelisch-Lutherischer Kirche Deutschlands. Abschlussdokument der bilateralen

Gesprächskommission der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands

(VELKD) und des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in Deutschland

vom 3. März 2010, Bonn (Alt-Katholisches Ordinariat) 2010, Nr. 33-34 (abrufbar
unter: http://www.alt-katholisch.de/fileadmin/red_ak/neuheiten/Pressemitteilungen/
AKD-VELKD_Kommission_Abschlussdokument.pdf).

29



Mattijs Ploeger

sichtbare Form dieser Einheit. Und diese konkrete Form ist, zumindest in
altkatholischer Sicht, wesentlicher Teil einer kirchlichen Einheit15.

3. Das EKD-AKD-Dokument und das VELKD-AKD-Dokument
gelesen als Versuche, in Richtung auf volle Kirchengemeinschaft
unterwegs zu sein

3.1 Ist der Minimalkonsens als Maximalkonsens zu verstehen?

An diesem Punkt muss ich sagen, dass die «Vereinbarung» von 1985
vielleicht gerade ein Versuch gewesen ist, möglichst weit zu kommen in Richtung

auf eine solche volle kirchliche Anerkennung, eine volle sichtbare

Kirchengemeinschaft. Es wird nämlich Übereinstimmung ausgesprochen
über ungefähr alles, was man in den grossen bilateralen Dialogtexten
antrifft, wenn auch nur in einigen knappen Sätzen. Hier ist sozusagen ein
Minimalkonsens auf eine Weise ausgedrückt, der auch als Maximalkonsens

ausgelegt werden könnte.
Die Knappheit dieses Minimalkonsenses wird nur übertroffen durch

jene andere Vereinbarung, die wir Altkatholiken kennen, nämlich das

Bonner Abkommen von 1931, das uns sofort in volle kirchliche Gemeinschaft

- also K irchengemeinschaft und Eucharistiegemeinschaft - mit der

Anglican Communion geführt hat. Das Bonn Agreement ist ein seltenes

Beispiel dafür, wie man mit einem Minimum an Worten ein Maximum an

Kirchengemeinschaft erreichen kann16.

Diese Stärke ist zugleich auch die Schwäche des Bonn Agreement.
Diese Schwäche zeigt sich zuerst «intern«, weil Anglikaner und Altkatholiken

inzwischen erfahren haben, dass man zwar feierlich erklären kann,

15 Zum eigentlich auch schon problematischen Charakter eines solchen relativ
weitgehenden Vertrauens auf eine ökumenische Taufekklesiologie vgl. Urs von Arx,
Dooperkenning en kerkelijke gemeenschap: Kan en moet de laatste uit de eerste vol-
gen? Een oproep tot herziening van de dooppraktijk, in: Urs von Arx & Anton Houtepen,

Toegewijd denken. Pascalprijzen 2008 en 2009 (Publicatieserie Stichting Oud-
Katholiek Seminarie 44), Amersfoort (Centraal Oud-Katholiek Boekhuis)/Sliedrecht
(Merweboek) 2009, 24—51 [deutsch als: Taufanerkennung und Kirchengemeinschaft.
Kann und muss das zweite aus dem ersten folgen? Zugleich ein Aufruf zur Reform der

Taufpraxis, in: ÖR 59 (2010) 60-86].
16 Protokoll der Sitzung (2. Juli 1931) und Text der Vereinbarung in: Urs Küry,

Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen (KW 3), Stuttgart
(EVW) 1966,468-478.

30



Eucharistie, Amt und Kirche - gemeinsame und unterschiedliche Perspektiven

einander die Katholizität anzuerkennen - wie das Bonn Agreement es

ausdrückt -, aber dass eine solche pauschale Aussage im Laufe der Zeit
eigentlich mehr Fragen aufwirft als beantwortet17. Die Schwäche solch
einer Knappheit zeigt sich dann auch «extern», weil wir Altkatholiken in
den anderen bilateralen Dialogen, die wir vor allem mit Orthodoxen und
Rom-Katholiken führen, immer wieder gefragt werden, was nun eigentlich

das Bonn Agreement aussagt und was demnach unsere füll communion

mit den Anglikanern theologisch bedeutet.
Ich vermute, dass das Gleiche für das EKD-AKD-Dokument 1985 gilt,

und damit auch für das neue Dokument der VELKD und AKD, das auf
dem bestehenden Konsens von 1985 basiert. Die Konsensformulierungen
sind kurz und pauschal, und das ist zugleich stark und schwach. Stark ist

es, weil es die Kraft einer bestimmten «Evidenz» besitzt. Die evangelischen

und altkatholischen Kirchen begegnen einander ständig im selben

Kulturkreis und können sich einfach nicht der Evidenz entziehen, dass es

mehr gibt, was sie eint, als was sie trennt. Die Schwäche ist, dass diese
Evidenz bei einem tieferen theologischen Gespräch sofort Brüche zeigt.
Die Evidenz des Gemeinsamen entstammt, so vermute ich, eher dem
gemeinsamen Leben in derselben kulturellen Situation als einer gemeinsamen

Basis des Glaubens und der Theologie. Im Grossen und Ganzen kann

man vielleicht das Umgekehrte sagen vom altkatholischen Verhältnis zur
Orthodoxie: Dort ist die theologische Nähe sofort erkennbar, der kulturelle,

spirituelle, geschichtliche, gesellschaftliche Kontext ist aber eher

wechselseitig entfremdend und daher blockierend für konkretere Schritte zur
Einheit18.

17 Neuere anglikanisch-altkatholische ekklesiologische Begegnungen sind z.B.
dokumentiert in Urs von Arx/Paul Avis/Mattus Ploeger (Hg.), Towards Further

Convergence: Anglican and Old Catholic Ecclesiologies, in: Beiheft zu IKZ 96 (2006),
Bern (Stämpfli) 2006.

18 Der offizielle theologische Dialog zwischen die orthodoxen und altkatholischen

Kirchen ist in 1987 erfolgreich abgeschlossen; vgl. Urs von Arx (Hg.),
Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte des

orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit französischer und englischer
Übersetzung, in: Beiheft zu IKZ 79 (1989), Bern (Stämpfli) 1989. Dieser theologische
Erfolg hat aber nicht zur erhofften kirchlichen Gemeinschaft geführt; vgl. z.B. Urs von
Arx, Vertane Chancen. Der Dialog zwischen der Altkatholischen und der Orthodoxen

Kirche, in: Evmenios von Lefka u.a. (Hg.), Die Orthodoxe Kirche. Eine Standortbestimmung

an der Jahrtausendwende. FS Anastasios Kallis, Frankfurt a.M. (Lembeck)
1999, 199-222.

31



Mattijs Ploeger

Auch wenn ich nicht glaube, dass es so schnell zur vollen kirchlichen
Gemeinschaft zwischen unseren Kirchen kommen wird, kann und will
ich nicht die Wichtigkeit der Evidenz des Gemeinsamen leugnen. Es
besteht eine sozusagen ganz selbstverständliche Art und Weise, in der wir,
Protestanten und Altkatholiken, in derselben kulturellen und gesellschaftlichen

Situation «vor Ort» miteinander umgehen. Beeindruckt bin ich
zum Beispiel vom Zeugnis älterer Altkatholiken aus Franken die, aus
Tschechien vertrieben, ein neues geistliches (und auch steinernes) Haus in
lutherischen Kirchen in ihrer neuen Lebensumgebung gefunden haben.
Ich habe verstanden, dass Erfahrungen wie diese damals beigetragen
haben zu dem, was 1985 zustande gekommen ist. Gerade einer Kirche wie
der altkatholischen, die sich mit kontextuellem Katholizismus und mit
«verleiblichtem» Glauben beschäftigen will, muss dieser kontextuelle
Hintergrund und diese «Evidenz» des Zusammenlebens wichtig sein.

Ich bin mir aber nicht sicher, ob das EKD-AKD-Dokument und das

neue VELKD-AKD-Dokument uns nun wirklich weiterhelfen auf dem

Weg zur vollen Kirchengemeinschaft. Was 1931 zwischen Anglikanern
und Altkatholiken geschehen ist, nämlich ein relativ schneller Beschluss

zur full communion aufgrund einer pauschalen theologischen
Übereinstimmung, sehe ich in der heutigen ökumenischen Situation sich nicht so

schnell wiederholen. Dazu kommt der nicht unwichtige Unterschied, dass

die damaligen Anglikaner und Altkatholiken die Amtsfrage als geklärt
betrachteten. Und die Amtsfrage ist gerade die Frage, die zwischen
Protestanten und Altkatholiken noch immer trennend - und vielleicht leider
auch noch immer etwas befremdend und irritierend - wirkt.

3.2 Die Amtsfrage und die dahinter liegende Frage

Ich wiederstehe der Versuchung, die Thematik meines Referates jetzt auf
Bischofsamt und apostolische Sukzession zu verlegen. Ich spreche nur die

Vermutung aus, dass es nicht stimmen kann, dass die Amtsfrage das Einzige

sei, was uns ökumenisch noch voneinander trennt. So wird es aber im
neuen Dokument dargestellt. Das Dokument fängt an mit einigen gemeinsamen

Thesen und fährt fort mit vielen praktischen Empfehlungen zur
gemeinsamen Gestaltung von leitourgia. martyria und diakonia. um fast

am Ende in einem relativ ausführlichen Abschnitt «Ungelöste Probleme
im Bereich der Amtsdiskussion» aufzugreifen19. Damit wird die Amtsfra-

19 Überlegungen. Nr. 21-29.

32



Eucharistie, Amt und Kirche - gemeinsame und unterschiedliche Perspektiven

ge in diesem Dokument als das einzige noch kirchentrennende Problem
präsentiert, ja als die einzige Ursache für das Fehlen einer «sichtbaren

Kirchengemeinschaft» von Lutheranern und Altkatholiken.
Es kann aber meines Erachtens nur so sein, dass entweder die Amtsfrage

uns in Wirklichkeit gar nicht mehr trennt, weil eine isolierte Frage
keine wesentliche Frage sein kann, oder aber dass die Beharrlichkeit, mit
der wir beide unsere jeweilige Auffassung vom Amt - wenn auch mit
vielen Nuancierungen - verteidigen, darauf hinweist, dass sich hinter der
Amtsfrage eine tiefere theologische, nämlich eine ekklesiologische und

soteriologische Denkverschiedenheit verbirgt. Ich vermute, dass eben

Letzteres der Fall ist. Deshalb hoffe ich, dass zukünftiges ökumenisches
Denken über das Amt sich vor allem der Frage stellen wird, was nun
eigentlich das Ungreifbare, aber offenbar so Wesentliche ist, das sich hinter
unserer Ohnmacht, in der Amtsfrage wirklich weiterzukommen,
versteckt.

Ich vermute, dass dieses Ungreifbare irgendwie mit dem zusammenhängt,

was in den Anfangsthesen des neuen Dokuments zu lesen ist. Fast

zu Beginn der «Überlegungen» steht ein kurzer Abschnitt, der das

Gemeinsame zwischen VELKD und AKD auszudrücken versucht: «Grundlage

all unserer ökumenischen Bemühungen ist letztlich die Akzeptanz
unserer einen und gemeinsamen Verantwortung für eine glaubhafte
Verkündigung des Evangeliums als eine die Menschen froh machende und
befreiende Botschaft.» Auch im nächsten Satz ist wieder die Rede vom
«Verkünden» der «Frohen Botschaft». Und dann wird hinzugefügt: «Diese

fundamentale Berufung der Christinnen und Christen [nämlich zur
Verkündigung der Botschaftj geht allen gewachsenen strukturellen
Ausformungen [derKirche]... voraus»20.

Wenn man als Grundlage des Dokuments ein Verständnis des christlichen

Glaubens formuliert, in dem dieser auf die Verkündigung der
Botschaft reduziert wird, und damit nicht nur implizit, sondern gleich auch

explizit die konkrete Gestalt der Kirche als adiaphoron qualifiziert wird,
dann setzt man ein Verständnis des christlichen Glaubens voraus, in dem

es für ein katholisches Kirchenverständnis prinzipiell keinen Platz gibt.
Denn die Kirche - der Lebensvollzug der Gemeinschaft der Gläubigen -
ist im katholischen Glaubensverständnis ein Teil der Wirklichkeit des

Glaubens, nicht nur ein Instrument zum Glauben oder eine praktische

Überlegungen, Nr. 4—6.

33



Mattijs Ploeger

Konsequenz des Glaubens. Es gehört zur «fundamentalen Berufung der
Christinnen und Christen», nicht nur die Botschaft zu verkünden, sondern
auch in der versöhnten Realität des Geistes und des totus Christus zu
leben. Der Glaube ist nicht nur eine Idee oder eine Botschaft. Der Glaube ist
eine verleiblichte, inkarnierte Lebensrealität. Und das Zum-Glauben-
Kommen ist nicht nur eine Sache des Hörens und der innerlichen Akzeptanz,

sondern auch der sakramentalen, ekklesialen Inkorporation in den

Leib Christi durch den Heiligen Geist.
Ich vermute also, dass es nicht nur das Amt ist, das uns noch trennt.

Wie alles im christlichen Glauben steht auch das Amt nicht isoliert da,
sondern ist organisch verbunden mit seinem Kontext, der Kirche. Ich
vermute, dass es darauf ankommt, den christlichen Glauben nicht nur als Idee
und Botschaft vorzustellen, sondern auch die konkret-soziale Lebensrealität

(die Kirche) als Teil des Glaubens zu qualifizieren.

4. Plädoyer gegen ökumenische Konzelebration und gegen
Konzelebration überhaupt

4.1 Interkonfessionelle Konzelebration als höchst erreichbares Ziel?

Das Thema des Amtes ist auch noch von einer anderen Seite her zu
beleuchten, nämlich von der Seite der liturgischen Praxis, die sich aufgrund
der Vereinbarung 1985 entwickelt hat. Ich muss gestehen, dass ich diese

Praxis fast ausschliesslich von Fotos von ökumenischen Gottesdiensten
kenne. Aber falls diese auf dem Internet zugänglichen Bilder nicht
elektronisch manipuliert worden sind, betrachte ich sie doch als eine zuverlässige

Quelle für einen Aspekt der ökumenisch-liturgischen Praxis.
Die «Vereinbarung» von 1985 spricht von einer «gegenseitige[n]

Einladung zur Teilnahme an der Feier der Eucharistie». Gemeint ist - so lese

ich den Text - eine Einladung zur Kommunion. Was ich aber auf den Fotos

wahrnehme, ist zugleich eine Art ökumenischer Konzelebration, bei
denen Amtsträger der beiden Kirchen gemeinsam oder zugleich das Vorsteheramt

am Altar ausüben. Man kann sich fragen, ob die «Vereinbarung»
eine solche ökumenische Konzelebration gemeint hat. Man kann sich
auch fragen, ob das Dokument dazu überhaupt die Grundlage bildet. Ich

vermute, dass das nicht der Fall ist21. Aber das ist jetzt nicht mein Thema.

21 Vgl. Ihsen. Kirche (wie Anm. 10). 103: «Die Konzelebration von Eucharistiefeiern

unter Beteiligung alt-katholischer und evangelischer Amtsträger, wie sie bei-

34



Eucharistie, Amt und Kirche - gemeinsame und unterschiedliche Perspektiven

Es geht mir vielmehr um die Frage, ob es überhaupt angemessen ist - sei

es in einem ökumenischen oder einem anderen Kontext - das Amt des
Vorstehers in der Eucharistiefeier gemeinsam auszuüben. Ich spreche diese

Frage an, weil ich den Eindruck habe, dass bei all unseren ökumenischen

Bemühungen zum gemeinsamen Abendmahl die interkonfessionelle
Konzelebration so ungefähr als das höchst erreichbare Ideal angestrebt

wird. Es ist aber fragwürdig, ob Konzelebration die liturgisch-theologisch
und amtstheologisch angemessene Weise ist, eine erhoffte oder erreichte
Amtsanerkennung zum Ausdruck zu bringen.

4.2 Der eine Vorsteher des Gottesdienstes

Die niederländische altkatholische Kirche hat sich (im Grossen und Ganzen)

dem internationalen liturgisch-theologischen Konsens angeschlossen,

wonach es im Gottesdienst - inmitten der ganzen Gemeinde mit ihren
vielfältigen Charismen - nur einen einzigen Vorsteher oder eine einzige
Vorsteherin gibt22. Dahinter steht nicht die Auffassung, das Ideal der

Gottesdienstgestalt sei ein Gottesdienst, in dem neben der amorphen Masse

der Gemeinde nur ein Amtsträger «alles macht» - sei es in einem
Predigtgottesdienst oder in einer Messe. Vielmehr verhält es sich gerade umgekehrt:

Aus ekklesiologischer Sicht ist das Ideal der Gottesdienstgestalt ein

Gottesdienst, in dem alle Charismen und Ämter der sogenannten
«Ortskirche» präsent und aktiv sind. In altkatholischer Sicht ist das eine

Eucharistiefeier, der grundsätzlich der Bischof vorsteht, in der aber Presbyter,
Diakone, Lektoren, Kantoren usw. die ihnen zukommenden «Rollen»,

Aufgaben, Dienste ausüben. Liturgiegeschichtlich formuliert ist nicht die

Privatmesse, auch nicht die Gemeindemesse mit einem Pfarrer oder einer

Pfarrerin, sondern das Pontifikalamt die Grundlage einer ekklesiologischen

Reflexion über die gottesdienstlichen Ämter. Dabei ist es nicht

zufällig, dass das «altmodische» Pontifikalamt - noch immer liturgiege-

spielsweise zu Kirchentagen regelmässig stattfindet, geht weit über die Vereinbarung

van 1985 hinaus.» Anders Rein. Kirchengemeinschaft (wie Anm. 2). 384-385: «Die

Interzeiebration wurde zwar nicht vereinbart, später auch ausdrücklich von beiden

Seiten verneint, aber sie wurde und wird praktiziert», weshalb Rein die Absicht der

Vereinbarung als «Interkommunion und Interzeiebration» interpretiert.
22 Zu diesem Abschnitt vgl. Cor Tol. Concelebratie (Publicatieserie Stichting

Oud-Katholiek Seminarie 19). Amersfoort (Centraal Oud-Katholiek Boekhuis) 1988;

Ploeger, Celebrating Church (wie Anm. 4), 495-502.

35



Mattijs Ploeger

schichtlich gesprochen - die meisten Elemente aus der früheren liturgischen

Praxis beibehalten hat und sich am wenigsten an die sich durch die
Jahrhunderte hindurch vollziehenden Klerikalisierung und (damit auch)
rituellen Verengung und Vereinfachung angepasst hat. Eine Vielzahl
liturgischer Akteure - ordinierte und nicht ordinierte - ist nicht primär
Zeichen ritueller Übertreibung, sondern Ausdruck des ekklesiologischen
Prinzips, dass es die Kirche ist, die Liturgie feiert - die Kirche in all ihrer
vom Geist geschenkten charismatischen und amtlichen Vielfalt.

Inmitten all dieser Vielfalt, all dieser liturgischen Akteure, gibt es die
eine Vorsteherin (oder den einen Vorsteher). Sie ist nicht diejenige, die
alles macht, die alles allein tut, die ununterbrochen der Gemeinde
gegenübersteht, sondern sie ist diejenige, welche die Einheit in der Vielfalt
verkörpert. Sie eröffnet und schliesst ab, sie ist «Vorbeterin» bei den zentralen

Gebeten, insbesondere beim eucharistischen Gebet. Dass das Amt
synodal, konziliar in das Ganze der Kirche eingebunden ist, zeigt sich

liturgisch darin, dass die Vorsteherin nichts anderes tut, als dass sie die

Beiträge und Aufgaben der übrigen Gemeindemitglieder koordiniert und
«zusammenhält».

Das eine Vorsteheramt inmitten der vielen Charismen «relativiert» also

das Amt in dem Sinne, dass es nicht diktatorisch und exklusiv
funktioniert. Andererseits aber wird erst bei diesem Verständnis des

Vorsteheramtes auch klar, was die wesentliche und konstitutive Rolle des Amtes
in der Kirche ist - nämlich in der Vielfalt die Einheit zu verkörpern. Die
Vorsteherin handelt nicht isoliert in persona Christi, weil die ganze
getaufte (und «chrismatisierte») Gemeinde in persona Christi handelt - die
Gemeinde ist ja, als Leib, auf sakramentale Weise Teil der Person Christi.
Es genügt auch nicht, zu sagen, dass die Vorsteherin in persona ecclesiae

handelt, obwohl das ein Teil ihrer Aufgabe ist. Das wesentlich Unterscheidende

der einen Vorsteherin in dem einen Gottesdienst ist, dass sie in

persona Christi capitis ecclesiae handelt. Das heisst: Sie verkörpert
(wiederum natürlich auf sakramentale Weise) den einen Herrn als Haupt seiner

Gemeinde. Dass es den einen Herr und die vielen Jünger und Jüngerinnen

gibt, den einen Weinstock und die vielen Reben: Dies verkörpert
die eine Vorsteherin der kirchlichen Liturgie.

36



Eucharistie. Amt und Kirche - gemeinsame und unterschiedliche Perspektiven

4.3 Auch in einem ökumenischen Gottesdienst gibt es den einen
Vorsteher

Dieses Prinzip gilt natürlich sowohl inner-konfessionell als auch
interkonfessionell. Auch in einem ökumenischen Gottesdienst - wenn er nicht
ein alternatives Happening, sondern eine seriöse christliche Eucharistiefeier

sein will - gilt das wechselseitige Gegenüber des Einen und der
Vielen. Man hat also zu wählen, wer der Vorsteher dieses konkreten
Gottesdienstes sein wird: der eine Bischof oder der andere Bischof, die
evangelische Pfarrerin oder die altkatholische Pfarrerin. Der Versuch, das eine
Vorsteheramt in einem Gottesdienst gleichzeitig gemeinsam auszuüben,
ist ökumenisch, theologisch, glaubensmässig kein Gewinn, sondern ein
Verlust. Er wird zur Demonstration von Nivellierung und Gleichberechtigung

am Altar. Die Struktur des christlichen Gottesdienstes erfordert,
dass man als erwachsene ökumenische Partner Entscheidungen trifft: Du
stehst diesmal vor und ich predige, nächstes Mal machen wirs umgekehrt.

Wenn eine solche Gottesdienstgestaltung nicht als wirklich ökumenisch

empfunden wird, ist etwas falsch mit unseren Ideen, was ökumenisch

ist und was gemeinsam Liturgie feiern heisst. Zelebrant («feiernd»)
ist die Gemeinde. Konzelebranten sind wir alle, weil wir alle «mitfeiern».
Man konzelebriert nicht erst, wenn man am Altar steht und bestimmte
Worte mitspricht. Wenn es einmal zur Amtsanerkennung kommt, ändert
sich nichts am Altar. Denn dort steht nur eine oder einer, im Namen des

einen Herrn.

5. Über die ökumenische Berufung der altkatholischen Kirche

Zum Schluss möchte ich noch etwas sagen über die altkatholische ökumenische

«Berufung». Das gerade präsentierte Dokument zwischen VELKD
und AKD strebt - in der Zukunft - «volle Kirchengemeinschaft» an23.

Diese Bestrebung haben die altkatholischen Kirchen aber auch hinsichtlich

anderer Kirchen. Eine der Gewissensfragen der ökumenischen Praxis

ist immer wieder: Wie verhalten sich unsere unterschiedlichen bilateralen
Kontakte? Ist das, zu dem wir uns mit einer Kirche verpflichten, «kompatibel»

mit dem, was wir mit einer anderen Kirche vereinbaren?

Vgl. Überlegungen. Nr. 3. 23. 29. 30, 34.

37



Mattijs Ploeger

5.1 Die «altkirchliche Ökumene»

Seit der Vereinigung der zu verschiedenen Zeiten und auf verschiedene
Weisen entstandenen altkatholischen Kirchen zur Utrechter Union im
Jahr 1889 haben sich die altkatholischen Kirchen für eine Art Ökumene

eingesetzt, die vom schweizerischen Theologen und Bischof Urs Küry die
«altkirchliche Ökumene» genannt wurde. Er definiert diesen Begriff in
Abgrenzung von zwei anderen Gestalten der Ökumene, die er die «Genfer»

und die «vatikanische» Ökumene nennt24. Nach Küry werden das

herzliche Engagement der Altkatholiken in der «Genfer Ökumene» und
das ebenfalls wesentliche Ringen um einen altkatholischen Platz innerhalb

der «vatikanischen Ökumene» beide gefärbt und bestimmt durch die
altkatholische Grundposition der «altkirchlichen Ökumene». Das bedeutet

Folgendes:

Die altkatholische Kirche hat sich... zur Ökumene bekannt, bevor es die
Ökumene unserer Tage gab Dieser zeitliche Vorsprung hat seinen Grund
darin, dass für die Altkatholiken die Prinzipien ihrer Ökumene dieselben

waren wie diejenigen ihrer eigenen Kirchwerdung. Nach diesen Prinzipien
kann es zum ökumenischen Zusammenschluss der Kirchen nur dadurch kommen,

dass sie in der Unterordnung unter Jesus Christus... um im Gehorsam

gegen sein Wort... die Übereinstimmung suchen und aufrechterhalten mit
dem Glauben und den Ordnungen der alten, ungeteilten Kirche und durch sie
mit der Einen und ganzen Kirche. Nur auf dieser festumrissenen und doch

weitgespannten Grundlage kann nach altkatholischer Überzeugung die Einheit

der Kirche hergestellt werden25.

Konkret heisst das, dass die altkatholischen Kirchen als ihre
selbstverständlichen ökumenischen Partner die anderen katholischen, aber nicht
römischen Kirchen ansehen, nämlich die anglikanischen und orthodoxen
Kirchen. Mit diesen Kirchen führen die Altkatholiken seit der Zeit
Döllingers «Unionskonferenzen», und aus diesen Beziehungen ist 1931 die
volle Kirchengemeinschaft mit den anglikanischen Kirchen hervorgegangen.

Bekanntlich ist es mit den orthodoxen Kirchen auch zu weitgehender
Übereinstimmung gekommen, aber noch nicht zur Kirchengemeinschaft.
In der jüngeren Zeit ist auch unser Verhältnis zur römisch-katholischen

24 Küry. Kirche (wie Anm. 16). 358-360.
25 A.a.O.. 361.

38



Eucharistie. Amt und Kirche - gemeinsame und unterschiedliche Perspektiven

Kirche so, dass ein vorläufiger Dialog voriges Jahr mit einem Dokument
abgeschlossen werden konnte26.

5.2 Tragik und Sinn der altkatholischen ökumenischen Berufung

Nun kann man sagen: Wozu dienen diese offiziellen Dialoge mit Orthodoxen

und Rom-Katholiken? Warum sollten wir unsere Position in der
Ökumene - vor allem unsere Haltung zu evangelischen Kirchen - beeinflussen
lassen durch scheinbar hoffnungsloses Beharren auf dem Wunsch, gute
Kontakte zu Orthodoxen und Rom-Katholiken zu gewinnen oder zu
behalten? Der auch in altkatholischen Kreisen bekannte anglikanische
Theologe Paul Avis scheint mir die Position zu vertreten, dass sie - die

Anglikaner - natürlich inhaltliche Dialoge mit Konstantinopel und Rom
führen müssen, aber dass sie sich in ihrer Zuneigung zu anderen Kirchen,
mit denen die Evidenz des Gemeinsamen und die Bereitschaft zur
Vereinigung grösser scheinen, von den Kontakten mit der orthodoxen und der
römisch-katholischen Kirche nicht stören lassen sollen27. Ein Beispiel:
Warum sollten wir Anglikaner zurückhaltend sein, Frauen zur Priesterin
oder Bischöfin zu weihen, wenn Rom nicht einmal unsere männlichen
Priester und Bischöfe anerkennt28? Wenn ich Avis recht verstehe, ist die

Folge seiner Position, dass die Anglikaner sich mit Protestanten einfacher
und schneller - weil «evidenter» - zur Kirchengemeinschaft zusammen-
schliessen können und deshalb auch sollen.

Das ist aber nicht die altkatholische Position, obwohl es die Sache für
uns sicher vereinfachen würde. Denn unsere Situation ist, von der
sogenannten «Gültigkeit» der Weihen abgesehen, zum grossen Teil dieselbe.

Auch für uns wäre es einfacher - und in einigen Hinsichten auch erfreulicher

- uns zusammenzuschliessen mit denen, die sich mit uns zusammen-
schliessen wollen, statt Annäherungsversuche zu potenziellen Geliebten

fortzusetzen, die unsere Anträge eher zurückhaltend beantworten. Es ist

eine gewisse «Tragik», dass wir zu vielen Kirchen gute Beziehungen
haben, ohne zur vollen Kirchengemeinschaft kommen zu können.

26 Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen
Römisch-Katholisch-Altkatholischen Dialogkommission. Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M.

(Lembeck) 2009.
27 Vgl. z.B. Paul Avis, The Identity of Anglicanism. Essentials of Anglican

Ecclesiology, London (T&T Clark) 2007. 58-80.
28 A.a.O.. 129.

39



Mattijs Ploeger

Aber diese gewisse Tragik ist die Konsequenz unserer ökumenischen
Position, die ich, unter Anerkennung der Tragik, doch unsere ökumenische

Berufung nennen möchte. In der Ökumene immer wieder das
frühchristliche Ideal der episkopal-synodalen Kirchengestalt mit all seinen

Konsequenzen aufrechtzuerhalten, ist unsere altkatholische ökumenische

Berufung, die - so vertraue ich - weniger erfolglos ist, als es vielleicht auf
der Bühne einer ökumenischen Öffentlichkeit der Fall zu sein scheint.
Hinter den Kulissen geht das Gespräch weiter, geht auch unser Versuch

weiter, auf möglichst nuancierte Weise unsere Sicht auf Christus und
seinen Leib vorzutragen. Es stimmt, dass wir dadurch eine volle
Kirchengemeinschaft, mit welcher Kirche auch immer, nicht schnell erreichen werden

(obwohl es auch sicherlich nicht unmöglich ist). Ich vermute aber

zugleich, dass unsere Treue zur «altkirchlichen Ökumene» unser Beitrag
im ökumenischen Gespräch wesentlicher und wertvoller macht, als unsere

numerische Kleinheit vermuten lässt. In der Zwischenzeit freuen wir
uns über die geschwisterliche Verbundenheit mit Mitchristinnen und
Mitchristen aus den verschiedensten Kirchen, mit denen wir schon durch die

Taufe, und damit in gewissem Sinne auch schon in der eucharistischen

Gemeinschaft, welche die Kirche ist, geeint sind im einen Leib des einen

Herrn Jesus Christus.

Mattijs Ploeger (geb. 1970 in Westervoort NL), Doz. Dr. theol. Studium der
Theologie in Leiden, Utrecht und Cambridge/UK. 1998-2002 Assistent in

Egmond aan Zee, 1999 Priesterweihe. 2002-2007 Pfarrer in Krommenie.
2007-2010 in Egmond aan Zee und seit 2010 an der Kathedralkirche St. Anna

und Maria in Haarlem/NL. 2008 Promotion in Utrecht bei Anton Houtepen

und Jan Hallebeek. Seit 2009 Direktor und Dozent für Systematische
Theologie am Altkatholischen Seminar der Universität Utrecht.

Adresse: Kinderhuissingel 78, NL-2013 AV Haarlem, Niederlande. E-Mail:
m.ploeger@uu.nl

English Summary

This paper reviews the 2010 dialogue document between the United Evangelical-
Lutheran Church of Germany and the Old Catholic Church in Germany against
the background of the 1985 'Agreement on a Mutual Invitation to Participation in
the Eucharistie Celebration' and in the context of 'mainstream' Old Catholic
theology about church and eucharist.

Trying to take seriously both 'eucharistie ecclesiology' and 'baptismal
ecclesiology' - both of them enjoying thorough reception in ecumenical theology -

40



Eucharistie, Amt und Kirche - gemeinsame und unterschiedliche Perspektiven

one must deal with either the anomaly of sharing eucharistie communion with
those with whom one is not (yet) in full ecclesial communion, or the anomaly of
refusing eucharistie communion to those whom one accepts as fellow Christians
through baptism. As long as the churches remain divided, a proper theology cannot

solve either of these anomalies (H. Aldenhoven), but because in practice there
is no option but choosing between one of the two, one should opt for the 'minor
anomaly' (G. Wainwright), which is the sharing of communion with fellow
Christians without fully realised ecclesial communion, but without formalising
this practical option as if it were a real solution.

The 1985 and 2010 documents can be read as reflecting either a 'minimum
consensus' (because of their brevity) or a 'maximum consensus' (because of the
wide range of topics treated). Building full ecclesial communion upon a wide-
ranging but very brief basis has the advantage of a certain 'self-evidence' -
Lutherans and Old Catholics encounter one another in the same cultural environment

and experience their likeness perhaps more than their differences. But such

a strategy will reveal its weakness as soon as theological, liturgical, ecumenical

problems occur. The main weakness of the 2010 document is that it presents the

different views on the ordained ministry as the only remaining ground for separation.

An isolated question cannot be a church-dividing issue. Probably a deeper
soteriological and ecclesiological problem lies behind, such as the question
whether the identity of Christianity resides primarily in the 'proclamation' of the

'message' (as the document states), or as much in the embodiment of the faith in
a living organism.

The issue of the ordained ministry is further explored by questioning
interdenominational 'concelebration' as the highest expression of ministerial recognition.

Old Catholic theology of liturgy and ministry does not regard 'concelebration'

an apt way of exercising the ordained ministry. It blurs both the role of the

(one) présider and the role of the whole (con-)celebrating community.
Finally, this paper takes up the Old Catholic emphasis on 'Early Church

ecumenism' (Küry). Although this approach to ecumenism can seem fruitless in its

short-term effects of (not) reaching full ecclesial communion, it nevertheless

remains the Old Catholic ecumenical 'vocation' with its long-term emphasis on a

vision of the church which is episcopal-synodal with all the consequences ofthat
model.

41


	Eucharistie, Amt und Kirche : gemeinsame und unterschiedliche Perspektiven : altkatholische Überlegungen zum 25-Jahr Jubiläum der EKD-AKD-Vereinbarung

