Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 101 (2011)

Heft: 3-4

Artikel: "Es gibt nichts Erhebenderes als eine solche Feier!" : Zur Bedeutung
liturgischer Frommigkeit bei Bischof Eduard Herzog

Autor: Bangert, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405090

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Es gibt nichts Erhebenderes als eine solche Feier!»!
Zur Bedeutung liturgischer Frommigkeit bei Bischof
Eduard Herzog

Michael Bangert

1. Historische Rahmenbedingungen

Die Auseinandersetzung um die dogmatisierten Lehrsitze des Ersten Va-
tikanums wurde in vielen Lindern Europas zum einen als Bedrohung der
kirchlichen Freiheit, zum anderen aber auch als Gefihrdung der natio-
nalen Identitit aufgefasst. Die modernen Nationalstaaten hatten neue
«nationale» Gemeinschaften geschaffen, die auf gemeinsamen Werten
und Symbolen griindeten?. Nun schien sich eine Konkurrenzsituation
zwischen Konfession und Nationalitdt zu ergeben. Der ultramontane Ka-
tholizismus der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts verfiigte iiber einen
hohen Organisationsgrad. Zudem bot die klare Leitungsstruktur die Po-
tenz, Massenbewegungen zu initiieren, um auch politische Macht zu de-
monstrieren?. In der Schweiz hatte sich, wie Oliver Zimmer zeigen konn-
te*, im Prozess der Herausbildung einer modernen Nation das konfliktive
Verhiltnis von Nation und Religion, insbesondere in Hinsicht auf die rom-
verbundenen Katholiken, als geradezu charakteristisch gezeigt. So bilde-
ten sich in der Eidgenossenschaft ab den 1840er Jahren katholische Paral-
lel- oder Sondergesellschaften, die sich tendenziell immer stirker abson-
derten. Daher kann Urs Altermatt fiir das Verhiltnis von katholischer

' EpuarD HERZOG, Hirtenbriefe. Neue Folge, Aarau (E. Wirz) 1901, 37.

2 Urs ALTERMATT, Religion und Nation, in: Urs Altermatt/Franziska Metzger
(Hg.), Religion und Nation. Katholizismen im Europa des 19. und 20. Jahrhunderts,
Stuttgart (Kohlhammer) 2007, 15-33, hier 16.

3 Als friihes Exempel kann die Organisation der Heilig-Rock-Wallfahrt im Jahr
1844 nach Trier mit ca. einer Million Pilgern gelten. Hier wurde die neueste Trans-
porttechnik der Eisenbahn innovativ genutzt. Ahnliches gilt fiir die Schweiz in Bezug
auf die Wallfahrt nach Einsiedeln: Der Geschiftsbericht der Nord-Ost-Bahn ver-
zeichnet im Jahr 1870 noch 45 108 Billette an Pilger nach Einsiedeln. 1871 sind es
bereits 75 612 und 1872 wird die Zahl 83 146 erreicht. Vgl. PAuLIN GscHWIND, Ge-
schichte der Entstehung der christkatholischen Kirche der Schweiz, Bd. 2, Solothurn
(Gassmann) 1910, 188.

4 OLIVER ZIMMER, A contested Nation. History, Memory and Nationalism in
Switzerland 1761-1891, Cambridge (CUP) 2003, 14—15 und 243-245.

284 IKZ 101 (2011) Seiten 284-301



Zur Bedeutung liturgischer Frommigkeit bei Bischof Eduard Herzog

Kirche und Schweizer Nation im 19. Jahrhundert ein Konkurrenzverhilt-
nis bestimmen, das gegenlidufige Kommunikationsgemeinschaften in
konfessioneller und nationaler Hinsicht kenne.

Die «doppelte Loyalitiit»® der Katholiken wurde in den Kantonen, die
das Bistum Basel umfasste, virulent, als dessen Bischof Eugéne Lachat
(1819-1886) in seinem Fastenhirtenbrief vom 6. Februar 1871 die Be-
schliisse des Konzils beziiglich der personlichen Infallibilitdt des Papstes
und des pépstlichen Jurisdiktionsprimates promulgierte. Der gemeinsame
Hirtenbrief der katholischen schweizerischen Bischofe vom Juli 1871 ver-
schirfte den Ton, indem nachdriicklich die Papstdogmen als katholische
Glaubenspflicht definiert wurden. Nur eine verschwindend kleine Gruppe
von Geistlichen konnte sich zu offenem Widerspruch entscheiden.

Die Gruppe von liberalen Katholiken, die von einer Elite mehrheitlich
freisinniger Politiker gefiihrt wurde, konzentrierte sich in den Jahren nach
dem Ersten Vatikanum auf die politische Abwehr. In diesem Kontext fin-
det sich weder insgesamt noch in Bezug auf die einzelnen Fiihrungskopfe
eine konsistente Auffassung von Frommigkeit oder spiritueller Kultur. So
sind die Versammlungen der «freisinnigen Katholiken» im Friihling 1871
von kirchenpolitischen und exekutiven Inhalten bestimmt. Es wird die
Gefahr eines «kirchlichen Staatsstreiches» beschworen und die «Unkirch-
lichkeit» bzw. die fehlende Vernunftgemissheit der Konzilsbeschliisse
konstatiert. Es sollen die Widerstand leistenden Pfarrer unterstiitzt wer-
den, doch im engeren Sinne ist die sich formierende Bewegung nahezu
vollstindig untheologisch. Ein markantes Defizit an spiritueller Kultur
geht damit einher.

Der in Bern als Professor fiir Bundesstaatsrecht amtende Walther
Munzinger (1830-1873), der seine Zugehorigkeit zu dem zunéchst nur
informellen Kreis der «freisinnigen Katholiken» u.a. dadurch unter Be-
weis stellte, dass er den aus dem Amt entfernten Luzerner Gefdngnis-
pfarrer Johann Baptist Egli (1821-1886)7 unterstiitzte®, sah durchaus die
staatskirchenrechtliche und operative Einseitigkeit der Widerstandsaktio-

5 ALTERMATT, Religion (wie Anm. 2), 24.

¢ A.aO.,3l

7 Der Amtsantritt der streng konservativen Regierung unter Philipp Anton von
Segesser (1817-1888) im Mai 1871 liess Eglis Appellation an die staatlichen Behor-

den ins Leere laufen.
8 EpuarD HERZOG, Beitrige zur Vorgeschichte der christkatholischen Kirche in
der Schweiz, Bern (K.J. Wyss) 1896, 20-21.

285



Michael Bangert

nen gegen die neuen Papstdogmen. Auch wenn die Didzesankonferenz
ihre Einflussmoglichkeiten auf die Leitung des Bistums Basel bis hin zur
Absetzung von Bischof Lachat am 29. Januar 1873 geltend machen konn-
te, blieben die Interventionen in Bezug auf die grosse Mehrheit der katho-
lischen Bevolkerung schwach, in Hinsicht auf das bernische Jura sogar
kontraproduktiv. Die junge christkatholische Kirche wurde nolens volens
in die Aktivitidten des kulturkdampferischen Staatskirchentums verwickelt.
Dieser Prozess verdeckte ihr geistlich-theologisches Bemiihen und be-
schiidigte ihr Ansehen in den katholischen Milieus schwer. Zudem wurde
der Wert von Kirche und Religion von Teilen der christkatholischen Pro-
tagonisten im Sinne einer aufgekldrten Gesellschaftsauffassung und einer
Priorisierung des Staates relativiert, was als Unterminierung des kirchli-
chen Brauchtums und der theologischen Kultur kolportiert wurde. Mit
diesem Verdacht stand auch die Kompetenz und der Wille der christkatho-
lischen Kirche in Frage, die als «katholisch» identifizierten Formen und
Mentalitédten zu schiitzen und zu fordern. In diesem Zusammenhang kann
die — im Ubrigen von seinen Gegnern hiiufig polemisch kolportierte —
Ausserung von Basil Ferdinand Curti (1804-1888), Regierungsrat in
St. Gallen und einer der Protagonisten der St. Gallischen Altkatholiken,
als emblematisch gelten:

Wie wir Freisinnige oder Altkatholiken von dieser Seite des Berges vom
Aberglauben (...) arbeiten, so arbeiten die der freieren Richtung im protestan-
tischen Lager Angehdrenden auf ihrer Seite und bald wird dann der Tag an-
brechen, an dem vor dem letzten Hammerstreiche der gesunden Vernunft die
letzte Schranke im Tunnel zwischen den freisinnigen Katholiken und den
freisinnigen Protestanten féllt und beide sich zum volkerbegliickenden Bunde
die Hande reichen.”

Die gewiihlte technisch-moderne Tunnelbau-Metaphorik und die Ten-
denz, sich mit den reformierten Kirchen zukiinftig verbinden zu wollen,
konnten leicht als schleichende Destruktion der katholischen Eigenart
verstanden werden. Solch spitaufklirerische Positionen, die zudem mit
einer Befiirwortung strenger Staatsgewalt einhergingen, trugen erheblich
zum disparaten Einscheinungsbild des Widerstandes gegen Infallibilitit
und Jurisdiktionsprimat bei.

Die provisorische Konstituierung des «Centralkomitees freisinniger
Katholiken» im Sommer 1871 und der Schweizerische Katholikenkon-

? NoTker Hauser, Geschichte der altkatholischen Bewegung in der Stadt
St. Gallen, St. Gallen (Moosberger) 1880, 4.

286



Zur Bedeutung liturgischer Frommigkeit bei Bischof Eduard Herzog

gress am 18. September desselben Jahres mit der von Munzinger bean-
tragten Konstituierung des «Schweizerischen Vereins freisinniger Katho-
liken» wurden von strukturellen Fragen und Organisationsstrategien do-
miniert'’. Es machte sich allerdings innerhalb der Protestbewegung bald
ein retardierendes Moment breit, das Munzinger als eine verzagte Haltung
brandmarkte, die alles «Auffillige» und «Widerstindige» als «inoppor-
tun» mit vornehmer Zuriickhaltung ablehnte!!. Die Eindriicke vom Miin-
chener (22.-24. September 1871) und vom Kolner (20.-22. September
1872) Altkatholikenkongress fiihrten bei Walther Munzinger und dem
gesamten Zentralkomitee zu dem Entschluss, zu einer Delegierten- und
offentlichen Katholikenversammlung am 1. Dezember 1871 nach Olten
einzuladen. Die Delegierten verabschiedeten u.a. die von Munzinger vor-
gelegten Statuten des «Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken».
Fiir Munzinger hatte die strategische Bewegung der freisinnigen Katholi-
ken ihren eigentlichen Auftrag im Vollzug einer kirchlich gesicherten Re-
ligiositit. Diese Metamorphose hin zu einer spirituellen Bewegung miisse
sich allernichster Zukunft ereignen, um die Hoffnungen und Bediirfnisse
des Kirchenvolkes nicht fehlzuleiten bzw. nicht zu frustrieren. Das, was
der bedeutende Historiker des 19. Jahrhunderts, Thomas Nipperdey
(1927-1992), fiir den Altkatholizismus insgesamt konstatiert, nimlich
letztlich eine «Gelehrtenhiiresie, eine kleine Protestkirche biirgerlicher
Bildung»!? gewesen zu sein, sah Walther Munzinger als einen Irrweg. Der
Traditionalismus von weiten Teilen des katholischen Kirchenvolkes und
dessen ultramontane Vorprigung waren stirker als die popularisierte
Emporung iiber die neuen Papstdogmen. Diese trug keine so elementare
Sprengkraft in sich, um eine dauerhafte Absetzbewegung zu begriinden.
Munzinger wollte dem kirchlichen Widerstand eine zukunftsfidhige Form
durch eine geistlich-religiose Fundierung geben. Dafiir suchte Munzinger
geeignete Geistliche'3. Darin trat bei ihm eine ekklesiologische Position
zutage, die in ihren Grundziigen im Amtsverstidndnis und im sacerdotalen
Priesterideal des Tridentinums bzw. in einer bestimmten Rezeptionslinie

10 A.a.0, 14,

11 A.a.0., 15-17.

12 THoMAS NIPPERDEY, Religion im Umbruch. Deutschland 1879-1918, Miinchen
(Beck) 1988, 13.

13 HErZOG, Vorgeschichte (wie Anm. 8), 25-28.

287



Michael Bangert

der entsprechenden Konzilsbeschliisse von Trient wurzelt'*. Nur der ge-
weihte, gebildete und beauftragte Priester kann die religiose Handlung
und die geistliche Formation kompetent und in einem Vertrauensverhilt-
nis zu der ihm anvertrauten Gemeinde vollziehen'>. Der Laie organisiert
die weltlich-dusseren Dinge und der Priester ist vom Wesen seines Amtes
her fiir die «spiritualia» zustindig. Darum suchte er auch Priester zu ge-
winnen, die der Anforderung der geistlich-inhaltlichen Erziehung ge-
wachsen waren'®,

2. Eduard Herzog als Forderer einer liturgisch-eucharistischen
Frommigkeit

Der Mann, der iiber das von Munzinger geforderte Profil verfiigte bzw. es
entwickeln konnte, war Eduard Herzog. Der spitere Bischof strebte nach
einer von der Eucharistie bestimmten und begriindeten Spiritualitit, die
zugleich der biblischen Botschaft eine Alltagsperspektive zu geben bereit
war. Indem er die Eucharistie in das Zentrum stellte, die Freude am Got-
teslob und an der Beschiiftigung mit der Gottesbotschaft betonte, sowie
der Dienst an den Mitmenschen fordert, vertrat Herzog Positionen, die
weitgehend dem tridentinischen Priesterideal entsprachen und einen we-

4 Vgl. GisBerT GRESHAKE, Art. «Priester, Priestertum. I1I. Historisch-theolo-
gisch. I'V. Systematisch-theologisch», in: LThK, Freiburg i.Br. (Herder) 1999, Bd. 8,
564-567. Instruktiv zu dieser Thematik insgesamt: JOSEF FREITAG, Sakramentale Sen-
dung, Freiburg 1. Br. (Herder) 1990.

15 WALTHER MUNZINGER, Was wir wollen. Teil II, in: Katholische Blitter. Organ
des Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken 1 (1873) Nr. 2, 2. Das Bestre-
ben, die Priesterbildung zu heben, war in der Schweiz eines der Motive fiir die Griin-
dung der Universitit Freiburg i.Ue. im Jahr 1889. Vgl. Urs ALTERMATT, Der Weg der
Schweizer Katholiken ins Ghetto, Ziirich (Benziger) 1972, 94.

16 Wie hoch die Bildung des katholischen Klerus selbst im Kulturkampf iiber
alle Grenzlinien hinweg bewertet wurde, zeigen die Auseinandersetzungen um das
enorme Legat, das die Basler Kiinstlerin und Kaufmannserbin, Emilie Linder (1797—
1867), die unter dem Einfluss von verschiedenen spitromantischen Kiinstlerperson-
lichkeiten in Miinchen zum Katholizismus konvertierte, dem Bistum Basel vermach-
te. Deren Erbzuweisung «an den jeweiligen Ditzesanbischof von Basel» wurde von
der Diozesankonferenz blockiert. Erst Bischof Friedrich Fiala (1817-1888) konnte
nach langen juristischen Streitigkeiten das Kapital mit dem Argument «Heranbildung
erleuchteter und wiirdiger Priester» 1887 freibekommen und verwenden. Vgl. PETER
StaDpLER, Der Kulturkampf in der Schweiz. Eidgenossenschaft und Katholische Kir-
che im europiischen Umkreis 18481888, Frauenfeld (Huber) 1984, 303f.

288



Zur Bedeutung liturgischer Frommigkeit bei Bischof Eduard Herzog

sentlichen Grundpfeiler kirchlicher Spiritualitit bildeten.!” Im Riickblick
beschreibt Herzog in fast konfessorischer Weise sein Ziel am Anfang sei-
nes bischoflichen Dienstes:

Die wesentliche Aufgabe, die uns obliege, schien mir die Erbauung eines
Gotteshauses zu sein, in welchem die Katholiken, die den vom vatikanischen
Konzil mit dogmatischer Autoritit bekleideten Ultramontanismus von sich
wiesen, christlichen und katholischen Gottesdienst fortsetzen konnten. Um
Reformen durchfiihren zu konnen, muss man eine Kirche haben.!8

Glaubensbekenntnisse und Tradition bleiben verbindlich. Seine innige
Schopfungsfrommigkeit, nach Herzogs eigener Aussage wesentlich von
seiner Grossmutter und Patin beeinflusst, fiigt sich in seine kirchliche
Spiritualitidt unkompliziert ein'?.

Die iiberaus fruchtbare Studienzeit, die Herzog 1867/68 in Bonn ver-
lebte, gilt ihm selbst als die Zeit, da er «eigentlich in die Stromung, die
man altkatholische Bewegung nennt, geraten sei» und in der er eine nach-
haltige Beeinflussung durch seine akademischen Lehrer Franz Heinrich
Reusch (1825-1900) und Joseph Langen (1837-1901) erfuhr?°. Der Katho-
lizismus im Bonn jener Jahre war in wichtigen Teilen geprigt von den
Folgen der Auseinandersetzungen um die Positionen von Georg Hermes
(1775-1831) und Anton Giinther (1783-1863). Als Vertreter des Giinther-
kreises verfiigte der Pfarrer der Bonner Kirche St. Remigius, Wilhelm
Reinkens (1811-1889), {iber eine betrichtliche Ausstrahlung?!. Auch wenn
sich keine dezidierte Bewegung im Sinne der spiteren «freisinnigen Ka-
tholiken» fand, so pragten doch Kopfe wie W. Reinkens und Johann Hein-
rich Achterfeldt (1788—1877) das kirchliche Klima in weiten Teilen der

17" Vgl. Viktor Conzemius, Katholizismus ohne Rom, Ziirich (Benziger) 1969,
13-21. S. auch Joser FrREITAG, Sacramentum ordinis auf dem Konzil von Trient. Aus-
geblendeter Dissens und erreichter Konsens, Innsbruck (Tyrolia) 1991, 362-375.

18 EpuarD HERZOG, Der religiose Standpunkt der christkatholischen Kirche, in:
IKZ 9 (1919) 273-288, hier 275.

19 WaLTER HERZOG, Bischof Dr. Eduard Herzog. Ein Lebensbild, Laufen (Volks-
freund) o.J. [1935], 4.

20 Urs voN ARrX, Was wird bleiben? Ein Riickblick auf ein Grundanliegen von
Eduard Herzog, in: IKZ 82 (1992) 206-232, hier 222.

21 HuserTus LuTTERBACH, Gotteskindschaft. Kultur- und Sozialgeschichte eines
christlichen Ideals, Freiburg i.Br. (Herder), 392-395.

289



Michael Bangert

Stadt?2. W. Reinkens, der ein spirituelles Netzwerk aufgebaut hatte??, das
enge geistliche Begleitung enthielt und in dem die Liturgie so intensiv und
kompetent gepflegt wurde, dass einige «geistliche Kinder» von W. Rein-
kens wie die Briider Rudolf (1825—-1890) und Ernst Wolter (1828—1908),
die spiter unter ihren monastischen Namen Maurus bzw. Placidus die
beiden ersten Erzibte von Beuron wurden, welche die romisch-katholische
Liturgiereform entscheidend beforderten?4. Dieses bedeutende Phidnomen
gehorte zu dem geistig-geistlichen Klima, in dem Eduard Herzog wesent-
liche Erkenntnisse iiber die Bedeutung und Wirksamkeit des geistlichen
Lebens, der praktischen Diakonie und der Liturgie gewinnen konnte, die
er in den Briefen an seine Mutter erwihnt>3.

2.1 Herzogs Verstdndnis der Eucharistie

Bischof Herzog wollte, wie er in seinen Hirtenbriefen klar formulierte,
vitale und solidarische Gemeinden als dem wesentlichen Merkmal einer
katholischen Spiritualitit entwickeln?¢. Das Verstindnis von der Sakra-
mentalitit der liturgischen Handlungen bleibt vollumfinglich erhalten.
Allerdings wird die «Lehre von den Messfriichten» insofern geéndert, als
dass die Messstipendien abgeschafft werden?’. Fiir die konkrete Entwick-
lung der Frommigkeit war entscheidend, dass von Herzog und seinen
Mitabeitern liturgische Biicher erstellt wurden, auch wenn sich in der
Zeitschrift «Katholische Blitter. Organ des Schweizerischen Vereins frei-
sinniger Katholiken», fiir die der spitere Bischof in den Jahren 1873 bis

22 Zum weitgreifenden Einfluss und zum grossen Ansehen Achterfeldts vgl.
ANNETTE VON DROSTE HULSHOFF, Briefe 1842-1848, bearb. v. Winfried Woesler,
Bd. I, Tiibingen (Niemeyer) 1992, 6. 55. 71. 228. 408.

23 Vgl. EwaLp KESSLER, Die Lebenserinnerungen des Historikers Moriz Ritter,
Teil 1, in: IKZ 86 (1996) 161-189.

24 In diesem Kontext scheint die Bemerkung des Liturgiehistorikers Theodor
Klauser (1894-1984) instruktiv, der gerade dem Jansenismus, dem Gallikanismus
und der katholischen Aufklidrung eine tiefenwirksame Innovationskraft auf dem Feld
der Liturgie zuschreibt. Vgl. THEODOR KLAUSER, Kleine Abendliandische Liturgiege-
schichte, Bonn (Hanstein) 1965, 122.

25 HEerzoG, Lebensbild (wie Anm. 19), 27-29,

26 Epuarp HERZOG, Synodalpredigten und Hirtenbriefe, Bern (K.J. Wyss) 1886,
21.

27 Katholische Blatter 5 (1877) Nr. 28, 217-219.

290



Zur Bedeutung liturgischer Frommigkeit bei Bischof Eduard Herzog

1876 als Herausgeber fungierte, 1874 der Hinweis findet: «Die Bibel ist
das gewohnliche> christkatholische Gebetbuch»?3.

Zunichst wird 1879 das «Christkatholische Gebetbuch fiir den ge-
meinsamen Gottesdienst», dann 1880 die «Messliturgie der christkatho-
lischen Kirche der Schweiz» und 1879 das «Christkatholische Rituale» bis
zur Druckreife bearbeitet. Herzog hielt das gemeinsame Gebet fiir die
entscheidende Klammer: «Als notwendige Mittel zur Bewahrung der in-
neren Einheit sind das gemeinschaftliche liturgische Gebetbuch und der
gemeinschaftliche Katechismus anzusehen.»2?

Das vorrangige Arbeitsfeld Herzogs fiir die Entwicklung einer «echt
katholischen» Frommigkeit war daher die Liturgie der Eucharistie und
der anderen Sakramente. Diese eindeutigen Vorgaben waren insofern
dringend notwendig, als wihrend des gesamten Episkopates Herzogs be-
stindig heteronome Phidnomene auftauchten wie 1875 die «Zelebrations-
Experimente» des eher unsteten Pfarrers Dr. h. ¢. Johannes Matthias Wat-
terich (1826—-1904), der von 18741878 in der Basler Gemeinde amtete?0.
Hier wire auch der Ritual-Entwurf fiir Beisetzungen des Anthroposophen
Rudolf Steiner (1861-1925) fiir den christkatholischen Pfarrer Hugo
Schuster (1876—1925) und dessen erste Anwendung im September 1918 zu
nennen. In liturgischer Hinsicht zeigen sich aus historischer Perspektive
regelmissig Wirrungen und pritentiose Eigenwilligkeiten3!.

Hinzu kam die oftmals himische Stellungnahme in der Presse insbe-
sondere der «Neuen Ziircher Zeitung»*? oder von intellektuell-protestan-
tischer Seite wie dem Kulturhistoriker Jacob Burckhardt (1818—1897), der
im Christkatholizismus nichts anders zu sehen vermochte als eine An-
sammlung von Halbheiten?}. Aber allen Fihrnissen zum Trotz konnte
Herzog die liturgische Orientierung und die entsprechende Frommigkeit
als einen wesentlichen Pfeiler der Frommigkeitskultur innerhalb der
christkatholischen Kirche etablieren, der im Ubrigen bis heute fortwirkt
und ein Charakteristikum des gegenwiirtigen kirchlichen Lebens bildet.

In einer liturgischen Anweisung schreibt Herzog:

28 Katholische Blitter 2 (1874) Nr. 39, 310.

29 HERzOG, Standpunkt (wie Anm. 18), 281.

30 Vgl. HERZOG, Standpunkt (wie Anm. 18), 282.

3 A0, 284,

32 Vgl. Katholische Blitter 2 (1874) Nr. 28, 221-228.
3 Vgl. Katholische Blitter 1 (1873), Nr. 2.

291



Michael Bangert

Wer an dem offentlichen Gottesdienst teilnehmen kann, tut gut, sich des offi-
ziellen christkatholischen Gebet- und Gesangbuches zu bedienen, still die
Gebete des Priesters mitzubeten und die Gemeindelieder mitzusingen oder
doch zur eigenen Erbauung die Liedertexte zu lesen. So wird die altchristliche
Ubung wiederhergestellt, nach welcher der Priester nicht so fast fiir die Ge-
meinde als vielmehr mit der Gemeinde, als deren Organ, die heilige Hand-
lung vollzieht. Das entspricht dem Worte des Herrn, der da gegenwirtig sein
will, wo man in seinem Namen versammelt ist, und der seinen Jiingern schon
mit dem Vaterunser die Weisung gibt, dass sie nicht bloss fiireinander, son-
dern auch miteinander beten sollen.’*

Wenn das Zweite Vatikanum in seiner Liturgiekonstitution «Sacrosanctum
Concilium» festhilt, dass die Liturgie die Mitte der Kirche sei?, dann hat
innerhalb des Schweizerischen Altkatholizismus vor allem Eduard Herzog
eine solche liturgische Frommigkeit bereits Jahrzehnte zuvor gefordert.
Herzogs Konzept des wirklichen «Mitbetens»*®, d.h. der engen Verbindung
von priesterlichem Gebet der Gemeinde und priesterlichem Gebet des
Amtstragers, gleicht strukturell und inhaltlich weitgehend der deutschen
Ubersetzung des romischen Missale «fiir Laien bearbeitet», das Friedrich
August [Anselm] Schott (1843—1896) im Jahr 1884 erstmals publizierte.
Diese klare liturgische Orientierung und die Forderung einer eucha-
ristiezentrierten Frommigkeit der christkatholischen Kirche hat Analo-
gien in der liturgischen Bewegung Frankreichs, aber auch in derjenigen
Deutschlands, welche sich aber erst mit einer gewissen zeitlichen Verzo-
gerung Geltung verschaffen konnte. Hier wiiren insbesondere die Bene-
diktinerabteien Solesmes und Beuron zu nennen. Analogien finden sich
ebenso in den liturgischen Bewegungen innerhalb der Kirchen der Refor-
mation. Nicht zuletzt wegen dieser spirituellen Verwandtschaft hat Fried-

34 Epuarp HErzoG, Gott ist die Liebe. Andachtsbuch fiir katholische Christen
zum privaten und hiuslichen Gebrauch, Solothurn (Oltner Tagblatt) 1914, 17.

35 Constitutio de Sacra Liturgia Sacrosanctum Concilium, 1.10: «Attamen Litur-
gia est culmen ad quod actio Ecclesiae tendit et simul fons unde omnis eius virtus
emanat. Nam labores apostolici ad id ordinantur ut omnes, per fidem et Baptismum
filii Dei facti, in unum conveniant, in medio Ecclesiae Deum laudent, Sacrificium
participent et cenam dominicam manducent. / Dennoch ist die Liturgie der Hohe-
punkt, dem das Tun der Kirche zustrebt, und zugleich die Quelle, aus der all ihre
Kraft stromt. Denn die apostolische Arbeit ist darauf hingeordnet, dass alle, durch
Glauben und Taufe Kinder Gottes geworden, sich versammeln, inmitten der Kirche
Gott loben, am Opfer teilnehmen und das Herrenmahl geniessen.» LThK.E, Band 1,
Freiburg i.Br. (Herder), 1966, 24f.

3% Vgl. HERZOG, Liebe (wie Anm. 34), 17.

292



Zur Bedeutung liturgischer Frommigkeit bei Bischof Eduard Herzog

rich Heiler (1892-1967) den christkatholischen Bischof in der Perspektive
einer «evangelischen Katholizitdt» gesehen?’. Fraglos hat Herzog eines
seiner Grundanliegen, grundlegend und umfassend katholisch zu sein, auf
dem Feld der Liturgie verwirklichen konnen. Das liesse sich auch an der
Theologie seiner eucharistischen Gebete und Meditationen zeigen, die er
in dem Andachtsbuch «Gott ist die Liebe» vorlegte. In einer Betrachtung
zu den Messgebeten heisst es:

O Gott, du Schopfer und Spender aller guten Gaben, nimm gnidig an, was ich
von den Geschenken deiner Giite zur Ehre deines Namens in die Hand der
Diener deiner Kirche lege (...) Lass diese Gaben ein Zeichen sein, dass wir
uns selbst dir darbringen wollen zu einem lebendigen Lob- und Dankopfer.
Sollte mein Bruder etwas gegen mich haben, so will ich nach der Weisung
deines Sohnes Verzeihung suchen und Verzeihung iiben. Schenke mir deine
Gnade, damit ich mit versohntem Herzen das Opfer der Versohnung feiere.?®

Hier finden wir in sehr verinnerlichter und sublimierter Form das Prinzip
des «do ut des» wieder, welches das katholische Liturgieverstindnis in
wesentlichen Teilen seit dem Friihmittelalter priagt. Die Selbstdarbrin-
gung und die Bitte um Verzeihung werden mit dem biblisch gut begriin-
deten Angebot, selbst Verzeihung zu iiben, verbunden. Der Beter gibt sich
selbst und erhilt gottliche Verzeihung! Jedem Getauften wird es ein An-
liegen sein, den Sonntag nicht voriibergehen zu lassen, «ohne mit dem
Opfer der Anbetung, des Dankes, der Fiirbitte, der Reue, des heiligen
Entschlusses, vor den Altar Gottes zu treten»’. Im Sinne der tridentini-
schen Messtheologie kann Herzog die Gemeinden bitten, zahlreich und
intensiv die Eucharistie mitzufeiern: «Wenn viele erscheinen mit man-
cherlei Gaben, werden auch viele mit mannigfachem Segen von dannen
gehen.»*? Die Frommigkeit des Einzelnen geht ein in die umfassende Hin-
gabe Christi: «Zum Gottesopfer Christi weiht sich, wer aus Gehorsam
gegen Gott Selbstverleugnung {ibt und eher auf Hand und Auge verzichtet,
als dass er sich von dem abwendet, was Gottes Wille von ithm fordert.»#!

3 Vgl. FriepricH HEILER, Fiinfzig Jahre Altkatholizismus. Zum Tode von Bi-
schof Eduard Herzog (26.3.1924), in: ders., Evangelische Katholizitit. Gesammelte
Vortrige und Aufsitze, Bd. I, Miinchen (Reinhardt) 1926, 9-37.

38 HERrzoG, Liebe (wie Anm. 34), 21.

39 Herzog, Hirtenbriefe (wie Anm. 1), 55.

40 A .a.0., 56. Zu den entsprechenden Mess-Katechesen und ihrer Aufforderun-
gen zum Mess-Besuch vgl. MARTIN von CocHEM, Die Erkldrung des heiligen Mess-
opfers, hg. von Lorenz Beer, Regensburg (Habbel) 1914, 256-311.

41 Herzog, Hirtenbriefe (wie Anm. 1), 53.

293



Michael Bangert

2.2 Positionen in den Hirtenbriefen

Besonders aber in seinen Hirtenbriefen tritt die Kultur der eucharistischen
Frommigkeit, einer «Lebensfrage»*? der Kirche, deutlich zutage. Hier wii-
ren vor allem die Hirtenbriefe aus den Jahren 1882, 1883, 1897, 1898, 1901
und 1905 zu nennen. Herausragende Bedeutung fiir unsere Fragestellung
kommt dem Hirtenbrief von 1888 zu, weil er ausserdem dazu angetan war,
den geistlichen Aufbau der Gemeinden zu beférdern. Herzog legt darin
einen wesentlichen Akzent darauf, dass die Eucharistie ein Miteinander
von Gemeinde und Priester darstelle. Zwischen den durch die Gotteskind-
schaft*} verbundenen Christen soll eine dialogische Gemeinschaft herr-
schen, in der die substantielle Beteiligung aller an allen Elementen der
Abendmabhlsfeier auch am «Weihungsakt»** erkennbar wird. Gnaden-
theologisch verfolgt Herzog dabei die Linie, dass durch die Vermehrung
der Anzahl von «Priestermessen» nicht nur keine Wirkung erzielt werde,
sondern damit der eine Leib Christi durch Diffusion Schaden nehme#.
Das priesterliche Tun ist auf die Zustimmung der Gemeinde verwie-
sen. Eine Grundvoraussetzung fiir diese dialogische Verwiesenheit aller
Gotteskinder aufeinander liegt in der sprachlichen Verstindlichkeit, wo-
bei Herzog bei der Verfassung des Hirtenbriefes die Verwendung der Lan-
dessprache in den christkatholischen Gemeinden als gegeben voraussetzt.
Seine Begriindung der Landessprache ist biblisch orientiert und allein aus
dem kommunikativen Charakter der Eucharistie entfaltet. Diese spiri-
tuell-kommunikative und aktive Teilnahme aller am Abendmahlsgesche-
hen muss bei Herzog zu einer strikten Ablehnung der romisch-katholi-
schen Praxis des Rosenkranzbetens wihrend der Messe fiihren. Hier teilt
Herzog erkennbar die Grundanliegen der liturgischen Bewegung des
20. Jahrhunderts wie «participartio actuosa», sonntagliche Kommunion*6
und «Volkskelch»! Der pipstliche Wunsch, wie ihn Papst Leo XIII. 1883
in einer Bulle formulierte, dass wihrend einer Eucharistiefeier drei Ro-
senkrinze und eine lauretanische Litanei zu beten seien, gilt Herzog als
zeremonielle Verdusserlichung der Liturgie, die im Widerspruch zur
«Ubung und Lehre der apostolischen Kirche steht»*’. Dagegen ladt der

42

b

HERz0G, Standpunkt (wie Anm. 18), 284.
43 Herzooc, Hirtenbriefe (wie Anm. 1), 28.
4 A0, 29.

4 Aa0,33.

46 A.a.0., 34.

7 A.a.0., 32.

294



Zur Bedeutung liturgischer Frommigkeit bei Bischof Eduard Herzog

Bischof die Gemeinden ein, die Eucharistiefeier zu prigen und in Freiheit
zu «nutzen». Herzog bricht der «bildenden und aufklirenden Funktion»
der Feier des Mysteriums eine Lanze, die ohne ausdriickliche Belehrun-
gen und instrumentelle Anweisungen auskomme, denn die HI. Schrift, die
rituellen Abldufe und die sakramentalen Zeichen seien in sich schon ein
«Anschauungsunterricht», der jede Predigt {ibertreffe*s. In einer markan-
ten Bemerkung verwirft Herzog in diesem Kontext die Dominanz des
stets Neuen, das eine Predigt zur Intensivierung der Belehrung liefern
solle. Er hilt die Predigt zwar fiir einen wichtigen, aber doch eingeordne-
ten Bestandteil der Liturgie, der starke personliche Einfiarbungen tragt+.
Das Wesentliche ist die iiberpersonliche Feier der Gesamtheit der Ge-
meinde, die 1m Geist Gottes betet.

Die eigentliche Funktion und Bedeutung der liturgischen Frommigkeit
im Sinne Herzogs liesse sich aus heutiger Sicht und in liturgiegeschicht-
licher Perspektive folgendermassen zusammenfassen: Nur die wiirdige
Feier des Christusmysteriums trostet das Gottesvolk! Die Abendmahlsfei-
er soll Frieden in die Menschen legen, denn das Volk will «ein wenig
ruhn, ein wenig aufathmen, froh werden und sich erquicken»Y. Dass es
dabei zu einer Bewegung des Gemiites und zu Gefiihlsregungen kommen
kann, hilt Herzog fiir erwartbar und gerade fiir «einfachere Charaktere»
fiir berechtigt. Herzog tendiert nicht zu einer Elitenfrommigkeit. Er hilt
die schlicht und wiirdig vollzogene Eucharistiefeier fiir fihig, sich Men-
schen unterschiedlichster Pragung und Bildung zu 6ffnen.

Die pneumatologische Dimension, die bei Herzog entsprechend der
abendlandischen Tradition insgesamt gegeniiber der christologischen Be-
trachtung der Eucharistie eher zuriickhaltend thematisiert wird, erhilt da
einen starken Akzent, wo er betont, dass das Gebet der Gemeinde vom
Geist Gottes getragen sei:

Solchen Gebeten schliesst sich in der versammelten Gemeinde der einzelne
an, ohne schwere menschliche Geistesarbeit. Denn da kommt der Geist des
Herrn, der gegenwiirtig ist in der versammelten Gemeinde, zu Hiilfe unserer
Schwachheit und tridgt auch ohne Worte unsere Anbetung, unsern Dank und
unsere Bitte zu Gott empor.!

R8O, 36
49 Ebd.

0 A0, 37.
31 ALa 0., 40.

295



Michael Bangert

Die im Geist der Gotteskindschaft gefeierte Eucharistie konstituiert nach
Herzog auch die kirchliche Einheit und Gemeinschaft iiber den Gottes-
dienst hinaus: «(...) sollen wir uns auch ausserhalb des Gotteshauses zu
einander verhalten als Kinder des einen Vaters.»? Die mit dem Sinn eines
Gotteskindes gefeierte Liturgie ist die Basis jeder Gemeindebildung. Die
Bedeutung der Spiritualitiat der Eucharistie liegt in der Identitétssicherung
innerhalb der Gemeinden sowie in der Darstellung der kontinuierlichen
Katholizitit.

Nach dem grossen Erfolg des 1888er Hirtenbriefes fiihrte Bischof Her-
zog im folgenden Jahr sein Konzept unter dem Titel «Uber das allgemeine
Priestertum der Christgldubigen»? weiter aus. Die Frommigkeit und die
Feier der christkatholischen Kirche seien durch das Weiheamt geordnet,
aber jede Privilegierung, jeder Klerikalismus hat durch die apostolische
Vorgabe des «Allgemeinen Priestertums» sein geistliches Gegenge-
wicht54, Das besondere Priestertum definiert Herzog so sehr vom liturgi-
schen Dienst her, dass er iiber die Sprachregelung «Liturge» anstelle von
«Priester» oder «Aeltester» nachdenkt. Fehlentwicklungen wie z.B. Kle-
rikerzentrierung der Kirche will der Bischof nicht dadurch begegnen, dass
er die traditionelle Form der Eucharistie abschafft, sondern sie revita-
lisiert, denn er traut gerade der «feststehenden Liturgie» zu, dass sie den
«Gldubigen die Mitwirkung ermdogliche». Herzogs Amtsverstindnis
trigt fraglos auch eine institutionskritische Komponente in sich, wenn er
betont, dass eine priesterliche Vermittlung zwischen Gott und Mensch
allein Christus obliege: «Eben so wenig gibt es Priester, die Anspruch
darauf machen konnen, Mittler zwischen Gott und siindiger Menschheit
zu sein. Es hiesse den wahren Hohenpriester von seiner Stelle verdrin-
gen.»® Wer im Bewusstsein lebt, dass wir durch Christus «von Sklaven zu
freien Gotteskindern geweiht»*” wurden, der ist auch aus der sklavischen
Abhingigkeit von den «Opferpriestern» befreit. Die Kinder diirfen in das
Allerheiligste «zum frohen Genuss der gottlichen Gnadengaben»>8 eintre-
ten. Darum sind alle Christen gerufen, das von Christus iibertragene

2 Aa0, 38
3 Aa0, 42-57.
M AaO,43.
3 Aal0i, 50,
% Aa0., 47
7 Aa0, Sl
B Aa0O., Sl

296



Zur Bedeutung liturgischer Frommigkeit bei Bischof Eduard Herzog

Priestertum im Alltag zu realisieren: «So haben auch wir, durch den Glau-
ben mit Christus verbunden, uns selbst dem himmlischen Vater als Opfer-
gabe darzubringen.»®

Ein weiterer wichtiger Aspekt dieser letztlich eucharistischen From-
migkeit ist das Streben nach Einheit mit den anderen christlichen Kirchen.
Christus als Herr der einen Kirche steht vom Anfang an in Herzogs theo-
logischem Fokus®®. Die Einheit innerhalb seiner Kirche zu férdern und
den Einklang aller Getauften anzustreben, betrachtet Herzog als seine
genuine bischofliche Aufgabe®!.

2.3 Einbindung der Volksfrommigkeit in die eucharistische Ausrichtung

Der prinzipielle Umgang des Bischofs mit traditionellen Formen der
Volksfrommigkeit wird erkennbar bei einem Vortrag am 4. November
1874 in Rheinfelden, wo er anlisslich einer Feier zur Erinnerung an den
hundertsten Geburtstag von Ignaz Heinrich von Wessenberg (1774—1860)
sprach:

Wessenberg befolgte den apostolischen Grundsatz, dass man das Bose durch
das Gute iiberwinden soll; er schaffte nichts ab, was dem Volk lieb war und
seiner Meinung nach geduldet werden konnte. (...) Er schaffte nichts ab, ohne
etwas Besseres an dessen Stelle zu setzen.5?

Der Biograph, Walter Herzog, erginzt mit bedauerndem Unterton: «Das
war auch genau Herzogs eigene Meinung, die er anfénglich leider nur zu
wenig geltend machte.»® Das gilt insbesondere fiir die Marienfrommig-
keit, die in den ersten Kampfzeiten als Proprium der «unfehlbaren Rich-
tung»%* angesehen wurde®. Herzog sicherte diese wichtige Spiritualitts-
kultur fiir die Christkatholische Kirche und begriindete sie spitestens in
seinem Andachtsbuch «Gott ist die Liebe» neu. So entwickelte er die An-
rufung Mariens als «unsere Mutter» gradlinig aus der Perspektive der
Gotteskindschaft der Getauften. In einem Gebet, das an den gottlichen
Vater gerichtet ist, heisst es: «Wir gedenken auch in Ehrfurcht der Mutter

% A0, 52,

60 Herzog, Standpunkt (wie Anm. 18), 278.
61 A.a.0., 28l.

62 Herzog, Lebensbild (wie Anm. 19), 151.

63 Ebd.

64 GSCcHWIND, Geschichte (wie Anm. 3), 447.
65 Vgl. Kath(B) 16 (1893) 146—149.

297



Michael Bangert

deines eingeborenen Sohnes, der uns Macht gegeben hat, deine Kinder zu
werden.»% Fiir Herzog war es deshalb in einem logischen Dreierschritt
sinnvoll, die Gottesmutter auch als Mutter der Glaubenden zu verstehen:
«Da er uns zu solcher Wiirde erhoben hat, gestattete er uns nicht nur, dich
Vater zu nennen, sondern auch uns selbst als seine Briider und Schwestern
anzusehen. So ist seine Mutter auch unsere Mutter geworden.»®” Die Ab-
lehnung der barocken Marienfrommigkeit sowie des Mariendogmas von
1854 schwiichten die Marienfrommigkeit innerhalb der christkatholischen
Kirche. Zwar blieben gewisse Strukturen erhalten, doch insgesamt fun-
gierte die marianische Spiritualitdt als populdres — bis heute in christ-
katholischen Gemeinden genutztes — Unterscheidungsmoment gegeniiber
dem ultramontanen Katholizismus. Dazu haben die zahlreichen Artikel in
der Wochenschrift «Katholische Blitter» bzw. im «Katholik» beigetra-
gen, welche Wundersucht und absonderliche Wallfahrtpraktiken ironi-
siertenfs.

In dhnlicher Weise scheint es sich mit der Heiligenverehrung zu ver-
halten. Wiihrend die Gemeindepraxis durchaus traditionelle Formen der
Heiligendevotion bis hin zu Segnungen mit einer Reliquienmonstranz —
z.B. in der christkatholischen Kirchgemeinde Laufen — weiterhin kannte,
wurde die Ablehnung dieser Frommigkeit zum leicht nutzbaren Identitéts-
kriterium. Auch hier versuchte Herzog kldrend und auferbauend einzu-
greifen. 1886 widmete er einen Hirtenbrief dem Thema: «Uber die Ge-
meinschaft der Heiligen». Es ist fiir seine grundsitzliche Absicht, eine
christozentrische Frommigkeit zu vermitteln, charakteristisch, dass er die
Heiligenverehrung an die Feier der Eucharistie riickbindet: «Die erha-
benste Form, in der wir unseren Glauben an die fortdauernde Gemein-
schaft mit den hingeschiedenen Briidern und Schwestern aussprechen und
unsere Flirbitte fiir sie Gottdarbringen, istdie Feierdes hl. Abendmahles.»”
Die Christusverbundenheit ist fiir den Bischof auch die Norm jeder Heili-
genverehrung: «Durch die Feier der hl. Eucharistie erneuern und befesti-
gen wir ja unsere Gemeinschaft mit Christus, an dessen Leben und Frie-
den auch die Entschlafenen teilnehmen.»” Die Frage nach der Fiirbitte der

66 HerzOG, Liebe (wie Anm. 34), 206.

67 Ebd.

68 Artikel iiber den Marienwallfahrtsort Lourdes in: Katholische Blitter 5 (1877)
Nr. 28, 283; vgl. auch: 380. 389. 396. 412.

% HErzoG, Lebensbild (wie Anm. 19), 110.

70 Ebd.

298



Zur Bedeutung liturgischer Frommigkeit bei Bischof Eduard Herzog

Heiligen fiir die auf der Erde Lebenden, wie sie beispielsweise durch die
Anrufung der 14 Nothelfer auch am Ende des 19. Jahrhunderts in weiten
Kreisen der Bevolkerung beliebt war, wurde ebenfalls im eucharistischen
Kontext beantwortet:

Diirfen die Christgldaubigen die vollendeten Gerechten des Jenseits auch da-
durch ehren, dass sie dieselben um ihre Fiirbitte anrufen? Auch diese Sitte ist
in der christlichen Kirche schon sehr friih eingebiirgert worden. Wie die Mit-
glieder des Reiches Gottes hienieden mit ihren Gedanken, Gebeten und Fiir-
bitten emporstreben zu den Hohen der Seligen, so geben sie sich gerne dem
Glauben hin, dass es auch den Seligen des Himmels moglich sei, ihre Liebe
zu den auf Erden Weilenden zu betitigen.”!

Diese Einflussmoglichkeit der Verstorbenen bestehe allein in der Fiirbitte
beim Vater. Eine eigenstindige Wirkmacht, wie sie eine gewisse Form der
abergldubischen Heiligendevotion durchaus kannte und kennt, verneinte
Herzog. Im Sinne der neutestamentlichen Vorgabe: «Durch ihn [Christus]
haben wir Zutritt beim Vater!» (Eph 2,18), geht der Weg der Heiligenver-
ehrung unbedingt und ausschliesslich iiber Jesus Christus. Da Herzog
stets den kommunikativ-verbindenden Charakter der Eucharistie betont,
vertritt er auch die Berechtigung einer gereinigten Form der sog. «Seelen-
gottesdienste» fiir verstorbene Gemeindeglieder’?. Darin sieht Herzog
eine «geziemende und trostliche» Ubung, die die weiterdauernde Gemein-
schaft mit dem Verstorbenen realisiert. Durch dieses Konzept der Riick-
bindung einer populdren Frommigkeitsform an die kirchliche Liturgie
eroffnet der Bischof zum einen eine tolerante Haltung und zugleich kon-
zentriert er die kirchliche Ausrichtung auf das christliche Urereignis der
Abendmahlsfeier. Die von Herzog hier beforderte christozentrisch-eucha-
ristische Frommigkeit verfiigt also liber die Moglichkeit, eine Klammer
fiir Teilaspekte der geistlichen Praxis zu bilden.

Die Frommigkeit in der Familie bildet fiir Herzog die hiusliche Fort-
setzung der Eucharistie. So erwihnt er die Hausandacht im Kontext des
Allgemeinen Priestertums’. In einem eigenen Hirtenbrief fiihrt er diese
Uberlegungen im Jahr 1904 aus und skizziert bestimmte Andachtsformen,
die in den Familien gepflegt werden sollen, die aufgrund der dusseren
Umstinde nicht an einem christkatholischen Gemeindegottesdienst teil-
nehmen konnen. Auch hier hilt Herzog seine Liturgiezentrierung kon-

T A.a.0.,110.
72 Herzog, Hirtenbriefe (wie Anm. 1), 34.
3 A.a.0., 54-55.

298



Michael Bangert

sequent durch, wenn er als Grundlage dieses familidren Betens das «offi-
zielle christkatholische Gebet- und Gesangbuch»’ empfiehlt. Der Ver-
weis auf die Basis der eucharistischen Frommigkeit im Sinne einer Le-
benszentrierung konnte eine deutliche Identitéitsbildung innerhalb seiner
Kirche bewirken. Die Bedeutung einer erkennbaren und praktizierten
Frommigkeit ist fiir Eduard Herzog von hoher personlicher Bedeutung. So
schreibt er iiber das Fundament seiner bischoflichen und theologischen
Arbeit:

Wenn man selbst leer ist an religiosen Gedanken, kann man unméglich ande-
re religios anregen und erwirmen. Darum bin ich als Pfarrer jeden Tag, Som-
mer und Winter, wenn es mir immer moglich war, einen Augenblick oder eine
halbe Stunde in die Kirche gegangen, um den Tag mit Gott anzufangen und
um Segen fiir die Arbeit zu beten. Ich werde es auch als unermessliches Gliick
betrachten, wenn mir nach wenigen Jahren die Verhiltnisse fiir die letzte Zeit
meines Lebens die Wiederaufnahme der alten Ubung gestatten.’

Diese eindeutige geistliche Orientierung evoziert im privaten wie im of-
fentlichen Raum ein hohes Mass an Glaubwiirdigkeit. Diese Wirkung
Herzogs als «frommer» Bischof, der nicht aus aufklédrerisch-oberflichli-
cher Opposition heraus agiert, sondern in geistlich-ethischer Uberzeu-
gung handelt, ist fiir die Entwicklung der christkatholischen Kirche von
grosser Bedeutung gewesen. Beredtes Zeugnis dafiir ist der Gliickwunsch
eines dezidiert ultramontanen Journalisten — also eines unverdichtigen
Zeugen — zum achtzigsten Geburtstag des Bischofs, in dem er dessen
«integre Personlichkeit» lobt und dessen «liturgische Frommigkeit und
Bildung» bewundert’. Vor allem seine priesterliche Frommigkeit und de-
ren eucharistische Implikationen werden geriihmt”’. Die Bedeutung der
christkatholischen Kirche wird fiir diesen Zeitgenossen erkennbar in ihrer
spirituellen Kultur, denn die Feier der Eucharistie bildet fiir Eduard Her-
zog den Ausgangspunkt allen geistlichen Lebens, das auf diese Weise
nicht zunéchst hierarchisch, sondern kommunikativ und gottformig ange-
legt ist.

M HEerzog, Lebensbild (wie Anm. 19), 124.
5 A0, 150.

6 A.a.0., 270-272.

7T A.a.0.,272-273.



Zur Bedeutung liturgischer Frommigkeit bei Bischof Eduard Herzog

Michael Bangert (geb. 1959 in Rheinberg/Rheinland). PD Dr. theol.
Studium der Philosophie, Geschichte, Theologie und Biologie in Miinster,
Miinchen und Bern. Fernstudium Betriebswirtschaft. 1991-1995 psychothe-
rapeutische Ausbildung (nach Viktor E. Frankl) in Essen. 1995 Promotion in
Miinster mit einer spiritualitdtsgeschichtlichen Untersuchung zur Mystik im
Mittelalter. 2009 Habilitation in Bern mit einer Studie zum Verhdltnis von
Asthetik und Spiritualitit bei Ignaz Heinrich von Wessenberg. Seit 2002
christkatholischer Pfarrer an der Predigerkirche in Basel. Lehrtditigkeit an
der Theologischen Fakultit der Universitit Bern, am Departement fiir Reli-
gionswissenschaften der Universitit Basel und der Fachhochschule der
Nordwestschweiz.

Adresse: Burgunderstrasse 10, Postfach 149, CH-4011 Basel, Schweiz.
E-Mail: michaelbangert@web.de

English Summary

Eduard Herzog, the first bishop of the Old Catholic Church of Switzerland, who
himself possessed a mature culture of piety, made a significant contribution to the
spiritual development of his church. His theological and magisterial statements
focussed primarily on the liturgy of the Eucharist; including the entire commu-
nity in the celebration was an issue especially close to his heart. By looking back
towards early church traditions and their interpretation by the Council of Trent,
he conceived of community life from the point of view of the Eucharistic celebra-
tion. The Eucharist represents the foundation and the goal of church life. He even
justified ecumenism with Eucharist theology. Herzog incorporated such popular
Catholic forms of piety as veneration of the Virgin Mary or of the saints in his
Eucharistic concept, thereby making them fruitful in new ways.

301



	"Es gibt nichts Erhebenderes als eine solche Feier!" : Zur Bedeutung liturgischer Frömmigkeit bei Bischof Eduard Herzog

