
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 101 (2011)

Heft: 3-4

Artikel: "Es gibt nichts Erhebenderes als eine solche Feier!" : Zur Bedeutung
liturgischer Frömmigkeit bei Bischof Eduard Herzog

Autor: Bangert, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405090

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Es gibt nichts Erhebenderes als eine solche Feier!»1
Zur Bedeutung liturgischer Frömmigkeit bei Bischof
Eduard Herzog

Michael Bangert

1. Historische Rahmenbedingungen

Die Auseinandersetzung um die dogmatisierten Lehrsätze des Ersten
Vatikanums wurde in vielen Ländern Europas zum einen als Bedrohung der
kirchlichen Freiheit, zum anderen aber auch als Gefährdung der nationalen

Identität aufgefasst. Die modernen Nationalstaaten hatten neue
«nationale» Gemeinschaften geschaffen, die auf gemeinsamen Werten
und Symbolen gründeten2. Nun schien sich eine Konkurrenzsituation
zwischen Konfession und Nationalität zu ergeben. Der ultramontane
Katholizismus der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts verfügte über einen
hohen Organisationsgrad. Zudem bot die klare Leitungsstruktur die
Potenz, Massenbewegungen zu initiieren, um auch politische Macht zu
demonstrieren3. In der Schweiz hatte sich, wie Oliver Zimmer zeigen konnte4,

im Prozess der Herausbildung einer modernen Nation das konfliktive
Verhältnis von Nation und Religion, insbesondere in Hinsicht auf die
romverbundenen Katholiken, als geradezu charakteristisch gezeigt. So bildeten

sich in der Eidgenossenschaft ab den 1840er Jahren katholische Parallel-

oder Sondergesellschaften, die sich tendenziell immer stärker
absonderten. Daher kann Urs Altermatt für das Verhältnis von katholischer

1 Eduard Herzog, Hirtenbriefe. Neue Folge, Aarau (E. Wirz) 1901, 37.
2 Urs Altermatt, Religion und Nation, in: Urs Altermatt/Franziska Metzger

(Hg.), Religion und Nation. Katholizismen im Europa des 19. und 20. Jahrhunderts,
Stuttgart (Kohlhammer) 2007, 15-33, hier 16.

3 Als frühes Exempel kann die Organisation der Heilig-Rock-Wallfahrt im Jahr
1844 nach Trier mit ca. einer Million Pilgern gelten. Hier wurde die neueste
Transporttechnik der Eisenbahn innovativ genutzt. Ähnliches gilt für die Schweiz in Bezug
auf die Wallfahrt nach Einsiedeln: Der Geschäftsbericht der Nord-Ost-Bahn
verzeichnet im Jahr 1870 noch 45 108 Billette an Pilger nach Einsiedeln. 1871 sind es

bereits 75 612 und 1872 wird die Zahl 83 146 erreicht. Vgl. Paulin Gschwind,
Geschichte der Entstehung der christkatholischen Kirche der Schweiz. Bd. 2, Solothurn
(Gassmann) 1910, 188.

4 Oliver Zimmer, A contested Nation. History, Memory and Nationalism in
Switzerland 1761-1891, Cambridge (CUP) 2003, 14-15 und 243-245.

284 IKZ 101 (2011) Seilen 284-301



Zur Bedeutung liturgischer Frömmigkeit bei Bischof Eduard Herzog

Kirche und Schweizer Nation im 19. Jahrhundert ein Konkurrenzverhältnis

bestimmen, das gegenläufige Kommunikationsgemeinschaften in
konfessioneller und nationaler Hinsicht kenne5.

Die «doppelte Loyalität»6 der Katholiken wurde in den Kantonen, die
das Bistum Basel umfasste, virulent, als dessen Bischof Eugène Lachat
(1819-1886) in seinem Fastenhirtenbrief vom 6. Februar 1871 die
Beschlüsse des Konzils bezüglich der persönlichen Infallibilität des Papstes
und des päpstlichen Jurisdiktionsprimates promulgierte. Der gemeinsame
Hirtenbrief der katholischen schweizerischen Bischöfe vom Juli 1871

verschärfte den Ton, indem nachdrücklich die Papstdogmen als katholische
Glaubenspflicht definiert wurden. Nur eine verschwindend kleine Gruppe
von Geistlichen konnte sich zu offenem Widerspruch entscheiden.

Die Gruppe von liberalen Katholiken, die von einer Elite mehrheitlich
freisinniger Politiker geführt wurde, konzentrierte sich in den Jahren nach
dem Ersten Vatikanum auf die politische Abwehr. In diesem Kontext findet

sich weder insgesamt noch in Bezug auf die einzelnen Führungsköpfe
eine konsistente Auffassung von Frömmigkeit oder spiritueller Kultur. So

sind die Versammlungen der «freisinnigen Katholiken» im Frühling 1871

von kirchenpolitischen und exekutiven Inhalten bestimmt. Es wird die
Gefahr eines «kirchlichen Staatsstreiches» beschworen und die «Unkirchlichkeit»

bzw. die fehlende Vernunftgemässheit der Konzilsbeschlüsse
konstatiert. Es sollen die Widerstand leistenden Pfarrer unterstützt werden,

doch im engeren Sinne ist die sich formierende Bewegung nahezu

vollständig untheologisch. Ein markantes Defizit an spiritueller Kultur
geht damit einher.

Der in Bern als Professor für Bundesstaatsrecht amtende Walther

Munzinger (1830-1873), der seine Zugehörigkeit zu dem zunächst nur
informellen Kreis der «freisinnigen Katholiken» u.a. dadurch unter
Beweis stellte, dass er den aus dem Amt entfernten Luzerner Gefängnispfarrer

Johann Baptist Egli (1821-1886)7 unterstützte8, sah durchaus die
staatskirchenrechtliche und operative Einseitigkeit der Widerstandsaktio-

5 Altermatt. Religion (wie Anm. 2). 24.
6 A.a.O.. 31.
7 Der Amtsantritt der streng konservativen Regierung unter Philipp Anton von

Segesser (1817-1888) im Mai 1871 liess Eglis Appellation an die staatlichen Behörden

ins Leere laufen.
8 Eduard Herzog. Beiträge zur Vorgeschichte der christkatholischen Kirche in

der Schweiz. Bern (K.J. Wyss) 1896. 20-21.

285



Michael Bangert

nen gegen die neuen Papstdogmen. Auch wenn die Diözesankonferenz
ihre Einflussmöglichkeiten auf die Leitung des Bistums Basel bis hin zur
Absetzung von Bischof Lachat am 29. Januar 1873 geltend machen konnte,

blieben die Interventionen in Bezug auf die grosse Mehrheit der
katholischen Bevölkerung schwach, in Hinsicht auf das bernische Jura sogar
kontraproduktiv. Die junge christkatholische Kirche wurde nolens volens
in die Aktivitäten des kulturkämpferischen Staatskirchentums verwickelt.
Dieser Prozess verdeckte ihr geistlich-theologisches Bemühen und
beschädigte ihr Ansehen in den katholischen Milieus schwer. Zudem wurde
der Wert von Kirche und Religion von Teilen der christkatholischen
Protagonisten im Sinne einer aufgeklärten Gesellschaftsauffassung und einer
Priorisierung des Staates relativiert, was als Unterminierung des kirchlichen

Brauchtums und der theologischen Kultur kolportiert wurde. Mit
diesem Verdacht stand auch die Kompetenz und der Wille der christkatholischen

Kirche in Frage, die als «katholisch» identifizierten Formen und
Mentalitäten zu schützen und zu fördern. In diesem Zusammenhang kann
die - im Übrigen von seinen Gegnern häufig polemisch kolportierte -
Äusserung von Basil Ferdinand Curti (1804-1888), Regierungsrat in
St. Gallen und einer der Protagonisten der St. Gallischen Altkatholiken,
als emblematisch gelten:

Wie wir Freisinnige oder Altkatholiken von dieser Seite des Berges vom
Aberglauben arbeiten, so arbeiten die der freieren Richtung im protestantischen

Lager Angehörenden auf ihrer Seite und bald wird dann der Tag
anbrechen, an dem vor dem letzten Hammerstreiche der gesunden Vernunft die
letzte Schranke im Tunnel zwischen den freisinnigen Katholiken und den

freisinnigen Protestanten fällt und beide sich zum völkerbeglückenden Bunde
die Hände reichen.9

Die gewählte technisch-moderne Tunnelbau-Metaphorik und die
Tendenz, sich mit den reformierten Kirchen zukünftig verbinden zu wollen,
konnten leicht als schleichende Destruktion der katholischen Eigenart
verstanden werden. Solch spätaufklärerische Positionen, die zudem mit
einer Befürwortung strenger Staatsgewalt einhergingen, trugen erheblich
zum disparaten Einscheinungsbild des Widerstandes gegen Infallibilität
und Jurisdiktionsprimat bei.

Die provisorische Konstituierung des «Centralkomitees freisinniger
Katholiken» im Sommer 1871 und der Schweizerische Katholikenkon-

9 Notker Hauser, Geschichte der altkatholischen Bewegung in der Stadt
St. Gallen, St. Gallen (Moosberger) 1880. 4.

286



Zur Bedeutung liturgischer Frömmigkeit bei Bischof Eduard Herzog

gress am 18. September desselben Jahres mit der von Munzinger
beantragten Konstituierung des «Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken»

wurden von strukturellen Fragen und Organisationsstrategien
dominiert10. Es machte sich allerdings innerhalb der Protestbewegung bald
ein retardierendes Moment breit, das Munzinger als eine verzagte Haltung
brandmarkte, die alles «Auffällige» und «Widerständige» als «inopportun»

mit vornehmer Zurückhaltung ablehnte11. Die Eindrücke vom Mün-
chener (22.-24. September 1871) und vom Kölner (20.-22. September
1872) Altkatholikenkongress führten bei Walther Munzinger und dem

gesamten Zentralkomitee zu dem Entschluss, zu einer Delegierten- und
öffentlichen Katholikenversammlung am 1. Dezember 1871 nach Olten
einzuladen. Die Delegierten verabschiedeten u.a. die von Munzinger
vorgelegten Statuten des «Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken».
Für Munzinger hatte die strategische Bewegung der freisinnigen Katholiken

ihren eigentlichen Auftrag im Vollzug einer kirchlich gesicherten
Religiosität. Diese Metamorphose hin zu einer spirituellen Bewegung müsse
sich allernächster Zukunft ereignen, um die Hoffnungen und Bedürfnisse
des Kirchenvolkes nicht fehlzuleiten bzw. nicht zu frustrieren. Das, was
der bedeutende Historiker des 19. Jahrhunderts, Thomas Nipperdey
(1927-1992), für den Altkatholizismus insgesamt konstatiert, nämlich
letztlich eine «Gelehrtenhäresie, eine kleine Protestkirche bürgerlicher
Bildung»12 gewesen zu sein, sah Walther Munzinger als einen Irrweg. Der
Traditionalismus von weiten Teilen des katholischen Kirchenvolkes und
dessen ultramontane Vorprägung waren stärker als die popularisierte
Empörung über die neuen Papstdogmen. Diese trug keine so elementare

Sprengkraft in sich, um eine dauerhafte Absetzbewegung zu begründen.
Munzinger wollte dem kirchlichen Widerstand eine zukunftsfähige Form
durch eine geistlich-religiöse Fundierung geben. Dafür suchte Munzinger
geeignete Geistliche13. Darin trat bei ihm eine ekklesiologische Position

zutage, die in ihren Grundzügen im Amtsverständnis und im sacerdotalen

Priesterideal des Tridentinums bzw. in einer bestimmten Rezeptionslinie

10 A.a.O.. 14.
11 A.a.O.. 15-17.
12 Thomas Nipperdey. Religion im Umbruch. Deutschland 1879-1918. München

(Beck) 1988. 13.
13 Herzog. Vorgeschichte (wie Anm. 8). 25-28.

287



Michael Bangert

der entsprechenden Konzilsbeschlüsse von Trient wurzelt14. Nur der
geweihte, gebildete und beauftragte Priester kann die religiöse Handlung
und die geistliche Formation kompetent und in einem Vertrauensverhältnis

zu der ihm anvertrauten Gemeinde vollziehen15. Der Laie organisiert
die weltlich-äusseren Dinge und der Priester ist vom Wesen seines Amtes
her für die «spiritualia» zuständig. Darum suchte er auch Priester zu
gewinnen, die der Anforderung der geistlich-inhaltlichen Erziehung
gewachsen waren16.

2. Eduard Herzog als Förderer einer liturgisch-eucharistischen
Frömmigkeit

Der Mann, der über das von Munzinger geforderte Profil verfügte bzw. es

entwickeln konnte, war Eduard Herzog. Der spätere Bischof strebte nach

einer von der Eucharistie bestimmten und begründeten Spiritualität, die

zugleich der biblischen Botschaft eine Alltagsperspektive zu geben bereit

war. Indem er die Eucharistie in das Zentrum stellte, die Freude am
Gotteslob und an der Beschäftigung mit der Gottesbotschaft betonte, sowie
der Dienst an den Mitmenschen fordert, vertrat Herzog Positionen, die

weitgehend dem tridentinischen Priesterideal entsprachen und einen we-

14 Vgl. Gisbert Greshake, Art. «Priester, Priestertum. III. Historisch-theologisch.

IV Systematisch-theologisch», in: LThK, Freiburg i.Br. (Herder) 1999, Bd. 8,

564-567. Instruktiv zu dieser Thematik insgesamt: Josef Freitag, Sakramentale
Sendung, Freiburg i. Br. (Herder) 1990.

15 Walther Munzinger, Was wir wollen. Teil II, in: Katholische Blätter. Organ
des Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken 1 (1873) Nr. 2, 2. Das Bestreben,

die Priesterbildung zu heben, war in der Schweiz eines der Motive für die Gründung

der Universität Freiburg i.Ue. im Jahr 1889. Vgl. Urs Altermatt, Der Weg der
Schweizer Katholiken ins Ghetto, Zürich (Benziger) 1972, 94.

16 Wie hoch die Bildung des katholischen Klerus selbst im Kulturkampf über
alle Grenzlinien hinweg bewertet wurde, zeigen die Auseinandersetzungen um das

enorme Legat, das die Basler Künstlerin und Kaufmannserbin, Emilie Linder (1797-
1867), die unter dem Einfluss von verschiedenen spätromantischen Künstlerpersönlichkeiten

in München zum Katholizismus konvertierte, dem Bistum Basel vermachte.

Deren Erbzuweisung «an den jeweiligen Diözesanbischof von Basel» wurde von
der Diözesankonferenz blockiert. Erst Bischof Friedrich Fiala (1817-1888) konnte
nach langen juristischen Streitigkeiten das Kapital mit dem Argument «Heranbildung
erleuchteter und würdiger Priester» 1887 freibekommen und verwenden. Vgl. Peter
Stadler, Der Kulturkampf in der Schweiz. Eidgenossenschaft und Katholische Kirche

im europäischen Umkreis 1848-1888, Frauenfeld (Huber) 1984. 303f.

288



Zur Bedeutung liturgischer Frömmigkeit bei Bischof Eduard Herzog

sentlichen Grundpfeiler kirchlicher Spiritualität bildeten.17 Im Rückblick
beschreibt Herzog in fast konfessorischer Weise sein Ziel am Anfang seines

bischöflichen Dienstes:

Die wesentliche Aufgabe, die uns obliege, schien mir die Erbauung eines
Gotteshauses zu sein, in welchem die Katholiken, die den vom vatikanischen
Konzil mit dogmatischer Autorität bekleideten Ultramontanismus von sich

wiesen, christlichen und katholischen Gottesdienst fortsetzen konnten. Um
Reformen durchführen zu können, muss man eine Kirche haben.18

Glaubensbekenntnisse und Tradition bleiben verbindlich. Seine innige
Schöpfungsfrömmigkeit, nach Herzogs eigener Aussage wesentlich von
seiner Grossmutter und Patin beeinfiusst, fügt sich in seine kirchliche
Spiritualität unkompliziert ein19.

Die überaus fruchtbare Studienzeit, die Herzog 1867/68 in Bonn
verlebte, gilt ihm selbst als die Zeit, da er «eigentlich in die Strömung, die

man altkatholische Bewegung nennt, geraten sei» und in der er eine
nachhaltige Beeinflussung durch seine akademischen Lehrer Franz Heinrich
Reusch (1825-1900) und Joseph Langen (1837-1901) erfuhr20. Der
Katholizismus im Bonn jener Jahre war in wichtigen Teilen geprägt von den

Folgen der Auseinandersetzungen um die Positionen von Georg Hermes

(1775-1831) und Anton Günther (1783-1863). Als Vertreter des Güntherkreises

verfügte der Pfarrer der Bonner Kirche St. Remigius, Wilhelm
Reinkens (1811-1889), über eine beträchtliche Ausstrahlung21. Auch wenn
sich keine dezidierte Bewegung im Sinne der späteren «freisinnigen
Katholiken» fand, so prägten doch Köpfe wie W. Reinkens und Johann Heinrich

Achterfeldt (1788-1877) das kirchliche Klima in weiten Teilen der

17 Vgl. Viktor Conzemius, Katholizismus ohne Rom, Zürich (Benziger) 1969,

13-21. S. auch Josef Freitag, Sacramentum ordinis auf dem Konzil von Trient.
Ausgeblendeter Dissens und erreichter Konsens, Innsbruck (Tyrolia) 1991, 362-375.

18 Eduard Herzog, Der religiöse Standpunkt der christkatholischen Kirche, in:

IKZ 9 (1919) 273-288, hier 275.
19 Walter Herzog, Bischof Dr. Eduard Herzog. Ein Lebensbild. Laufen

(Volksfreund) o.J. [1935], 4.
20 Urs von Arx, Was wird bleiben? Ein Rückblick auf ein Grundanliegen von

Eduard Herzog, in: IKZ 82 (1992) 206-232, hier 222.
21 Hubertus Lutterbach, Gotteskindschaft. Kultur- und Sozialgeschichte eines

christlichen Ideals, Freiburg i.Br. (Herder), 392-395.

289



Michael Bangert

Stadt22. W. Reinkens, der ein spirituelles Netzwerk aufgebaut hatte23, das

enge geistliche Begleitung enthielt und in dem die Liturgie so intensiv und

kompetent gepflegt wurde, dass einige «geistliche Kinder» von W. Reinkens

wie die Brüder Rudolf (1825-1890) und Ernst Wolter (1828-1908),
die später unter ihren monastischen Namen Maurus bzw. Placidus die
beiden ersten Erzäbte von Beuron wurden, welche die römisch-katholische
Liturgiereform entscheidend beförderten24. Dieses bedeutende Phänomen

gehörte zu dem geistig-geistlichen Klima, in dem Eduard Herzog wesentliche

Erkenntnisse über die Bedeutung und Wirksamkeit des geistlichen
Lebens, der praktischen Diakonie und der Liturgie gewinnen konnte, die

er in den Briefen an seine Mutter erwähnt25.

2.1 Herzogs Verständnis der Eucharistie

Bischof Herzog wollte, wie er in seinen Hirtenbriefen klar formulierte,
vitale und solidarische Gemeinden als dem wesentlichen Merkmal einer
katholischen Spiritualität entwickeln26. Das Verständnis von der
Sakramentalität der liturgischen Handlungen bleibt vollumfänglich erhalten.

Allerdings wird die «Lehre von den Messfrüchten» insofern geändert, als

dass die Messstipendien abgeschafft werden27. Für die konkrete Entwicklung

der Frömmigkeit war entscheidend, dass von Herzog und seinen
Mitabeitern liturgische Bücher erstellt wurden, auch wenn sich in der
Zeitschrift «Katholische Blätter. Organ des Schweizerischen Vereins
freisinniger Katholiken», für die der spätere Bischof in den Jahren 1873 bis

22 Zum weitgreifenden Einfluss und zum grossen Ansehen Achterfeldts vgl.
Annette von Droste Hülshoff. Briefe 1842-1848. bearb. v. Winfried Woesler.
Bd. 1. Tübingen (Niemeyer) 1992. 6. 55. 71. 228. 408.

23 Vgl. Ewald Kessler. Die Lebenserinnerungen des Historikers Moriz Ritter.
Teil 1. in: IKZ 86 (1996) 161-189.

24 In diesem Kontext scheint die Bemerkung des Liturgiehistorikers Theodor
Klauser (1894-1984) instruktiv, der gerade dem Jansenismus, dem Gallikanismus
und der katholischen Aufklärung eine tiefenwirksame Innovationskraft auf dem Feld
der Liturgie zuschreibt. Vgl. Theodor Klauser. Kleine Abendländische Liturgiege-
schichte. Bonn (Hanstein) 1965, 122.

25 Herzog, Lebensbild (wie Anm. 19). 27-29.
26 Eduard Herzog. Synodalpredigten und Hirtenbriefe. Bern (K.J. Wyss) 1886.

21.
27 Katholische Blätter 5 (1877) Nr. 28. 217-219.

290



Zur Bedeutung liturgischer Frömmigkeit bei Bischof Eduard Herzog

1876 als Herausgeber fungierte, 1874 der Hinweis findet: «Die Bibel ist
das <gewöhnliche> christkatholische Gebetbuch»28.

Zunächst wird 1879 das «Christkatholische Gebetbuch für den
gemeinsamen Gottesdienst», dann 1880 die «Messliturgie der christkatholischen

Kirche der Schweiz» und 1879 das «Christkatholische Rituale» bis

zur Druckreife bearbeitet. Herzog hielt das gemeinsame Gebet für die
entscheidende Klammer: «Als notwendige Mittel zur Bewahrung der
inneren Einheit sind das gemeinschaftliche liturgische Gebetbuch und der

gemeinschaftliche Katechismus anzusehen.»29

Das vorrangige Arbeitsfeld Herzogs für die Entwicklung einer «echt
katholischen» Frömmigkeit war daher die Liturgie der Eucharistie und
der anderen Sakramente. Diese eindeutigen Vorgaben waren insofern
dringend notwendig, als während des gesamten Episkopates Herzogs
beständig heteronome Phänomene auftauchten wie 1875 die «Zelebrations-

Experimente» des eher unsteten Pfarrers Dr. h. c. Johannes Matthias
Watterich (1826-1904), der von 1874-1878 in der Basler Gemeinde amtete30.

Hier wäre auch der Ritual-Entwurf für Beisetzungen des Anthroposophen
Rudolf Steiner (1861-1925) für den christkatholischen Pfarrer Hugo
Schuster (1876-1925) und dessen erste Anwendung im September 1918 zu
nennen. In liturgischer Hinsicht zeigen sich aus historischer Perspektive
regelmässig Wirrungen und prätentiöse Eigenwilligkeiten31.

Hinzu kam die oftmals hämische Stellungnahme in der Presse
insbesondere der «Neuen Zürcher Zeitung»32 oder von intellektuell-protestantischer

Seite wie dem Kulturhistoriker Jacob Burckhardt (1818-1897), der
im Christkatholizismus nichts anders zu sehen vermochte als eine

Ansammlung von Halbheiten33. Aber allen Fährnissen zum Trotz konnte

Herzog die liturgische Orientierung und die entsprechende Frömmigkeit
als einen wesentlichen Pfeiler der Frömmigkeitskultur innerhalb der
christkatholischen Kirche etablieren, der im Übrigen bis heute fortwirkt
und ein Charakteristikum des gegenwärtigen kirchlichen Lebens bildet.

In einer liturgischen Anweisung schreibt Herzog:

28 Katholische Blätter 2 (1874) Nr. 39, 310.

Herzog, Standpunkt (wie Anm. 18), 281.

Vgl. Herzog, Standpunkt (wie Anm. 18), 282.
31 A.a.O., 284.
,î: Vgl. Katholische Blätter 2 (1874) Nr. 28, 221-228.
33 Vgl. Katholische Blätter 1 (1873), Nr. 2.

291



Michael Bangert

Wer an dem öffentlichen Gottesdienst teilnehmen kann, tut gut, sich des
offiziellen christkatholischen Gebet- und Gesangbuches zu bedienen, still die
Gebete des Priesters mitzubeten und die Gemeindelieder mitzusingen oder
doch zur eigenen Erbauung die Liedertexte zu lesen. So wird die altchristliche
Übung wiederhergestellt, nach welcher der Priester nicht so fast für die
Gemeinde als vielmehr mit der Gemeinde, als deren Organ, die heilige Handlung

vollzieht. Das entspricht dem Worte des Herrn, der da gegenwärtig sein

will, wo man in seinem Namen versammelt ist, und der seinen Jüngern schon

mit dem Vaterunser die Weisung gibt, dass sie nicht bloss füreinander,
sondern auch miteinander beten sollen.34

Wenn das Zweite Vatikanum in seiner Liturgiekonstitution «Sacrosanctum
Concüium» festhält, dass die Liturgie die Mitte der Kirche sei35, dann hat

innerhalb des Schweizerischen Altkatholizismus vor allem Eduard Herzog
eine solche liturgische Frömmigkeit bereits Jahrzehnte zuvor gefördert.
Herzogs Konzept des wirklichen «Mitbetens»36, d.h. der engen Verbindung
von priesterlichem Gebet der Gemeinde und priesterlichem Gebet des

Amtsträgers, gleicht strukturell und inhaltlich weitgehend der deutschen

Übersetzung des römischen Missale «für Laien bearbeitet», das Friedrich
August [Anselm] Schott (1843-1896) im Jahr 1884 erstmals publizierte.

Diese klare liturgische Orientierung und die Förderung einer
eucharistiezentrierten Frömmigkeit der christkatholischen Kirche hat Analogien

in der liturgischen Bewegung Frankreichs, aber auch in derjenigen
Deutschlands, welche sich aber erst mit einer gewissen zeitlichen
Verzögerung Geltung verschaffen konnte. Hier wären insbesondere die
Benediktinerabteien Solesmes und Beuron zu nennen. Analogien finden sich

ebenso in den liturgischen Bewegungen innerhalb der Kirchen der
Reformation. Nicht zuletzt wegen dieser spirituellen Verwandtschaft hat Fried-

34 Eduard Herzog, Gott ist die Liebe. Andachtsbuch für katholische Christen
zum privaten und häuslichen Gebrauch, Solothurn (Oltner Tagblatt) 1914, 17.

35 Constitutio de Sacra Liturgia Sacrosanctum Concüium, LIO: «Attamen Liturgia

est culmen ad quod actio Ecclesiae tendit et simul fons unde omnis eius virtus
émanât. Nam labores apostolici ad id ordinantur ut omnes, per fiderò et Baptismum
filii Dei facti, in unum conveniant. in medio Ecclesiae Deum laudent, Sacrificium
participent et cenam dominicam manducent. / Dennoch ist die Liturgie der
Höhepunkt, dem das Tun der Kirche zustrebt, und zugleich die Quelle, aus der all ihre
Kraft strömt. Denn die apostolische Arbeit ist darauf hingeordnet, dass alle, durch
Glauben und Taufe Kinder Gottes geworden, sich versammeln, inmitten der Kirche
Gott loben, am Opfer teilnehmen und das Herrenmahl geniessen.» LThK.E, Band 1,

Freiburg i.Br. (Herder), 1966, 24f.
36 Vgl. Herzog, Liebe (wie Anm. 34), 17.

292



Zur Bedeutung liturgischer Frömmigkeit bei Bischof Eduard Herzog

rieh Heiler (1892-1967) den christkatholischen Bischof in der Perspektive
einer «evangelischen Katholizität» gesehen37. Fraglos hat Herzog eines
seiner Grundanliegen, grundlegend und umfassend katholisch zu sein, auf
dem Feld der Liturgie verwirklichen können. Das liesse sich auch an der

Theologie seiner eucharistischen Gebete und Meditationen zeigen, die er
in dem Andachtsbuch «Gott ist die Liebe» vorlegte. In einer Betrachtung
zu den Messgebeten heisst es:

O Gott, du Schöpfer und Spender aller guten Gaben, nimm gnädig an, was ich
von den Geschenken deiner Güte zur Ehre deines Namens in die Hand der
Diener deiner Kirche lege Lass diese Gaben ein Zeichen sein, dass wir
uns selbst dir darbringen wollen zu einem lebendigen Lob- und Dankopfer.
Sollte mein Bruder etwas gegen mich haben, so will ich nach der Weisung
deines Sohnes Verzeihung suchen und Verzeihung üben. Schenke mir deine
Gnade, damit ich mit versöhntem Herzen das Opfer der Versöhnung feiere.38

Hier finden wir in sehr verinnerlichter und sublimierter Form das Prinzip
des «do ut des» wieder, welches das katholische Liturgieverständnis in
wesentlichen Teilen seit dem Frühmittelalter prägt. Die Selbstdarbrin-

gung und die Bitte um Verzeihung werden mit dem biblisch gut begründeten

Angebot, selbst Verzeihung zu üben, verbunden. Der Beter gibt sich
selbst und erhält göttliche Verzeihung! Jedem Getauften wird es ein
Anliegen sein, den Sonntag nicht vorübergehen zu lassen, «ohne mit dem

Opfer der Anbetung, des Dankes, der Fürbitte, der Reue, des heiligen
Entschlusses, vor den Altar Gottes zu treten»39. Im Sinne der tridentinischen

Messtheologie kann Herzog die Gemeinden bitten, zahlreich und

intensiv die Eucharistie mitzufeiern: «Wenn viele erscheinen mit
mancherlei Gaben, werden auch viele mit mannigfachem Segen von dannen

gehen.»40 Die Frömmigkeit des Einzelnen geht ein in die umfassende
Hingabe Christi: «Zum Gottesopfer Christi weiht sich, wer aus Gehorsam

gegen Gott Selbstverleugnung übt und eher auf Hand und Auge verzichtet,
als dass er sich von dem abwendet, was Gottes Wille von ihm fordert.»41

37 Vgl. Friedrich Heiler, Fünfzig Jahre Altkatholizismus. Zum Tode von
Bischof Eduard Herzog (26.3.1924), in: ders., Evangelische Katholizität. Gesammelte

Vorträge und Aufsätze, Bd. I, München (Reinhardt) 1926, 9-37.
38 Herzog, Liebe (wie Anm. 34), 21.
39 Herzog, Hirtenbriefe (wie Anm. 1), 55.
40 A.a.O., 56. Zu den entsprechenden Mess-Katechesen und ihrer Aufforderungen

zum Mess-Besuch vgl. Martin von Cochem, Die Erklärung des heiligen
Messopfers, hg. von Lorenz Beer, Regensburg (Habbel) 1914, 256-311.

41 Herzog, Hirtenbriefe (wie Anm. 1), 53.

293



Michael Bangert

2.2 Positionen in den Hirtenbriefen

Besonders aber in seinen Hirtenbriefen tritt die Kultur der eucharistischen

Frömmigkeit, einer «Lebensfrage»42 der Kirche, deutlich zutage. Hier wären

vor allem die Hirtenbriefe aus den Jahren 1882,1883, 1897, 1898,1901
und 1905 zu nennen. Herausragende Bedeutung für unsere Fragestellung
kommt dem Hirtenbrief von 1888 zu, weil er ausserdem dazu angetan war,
den geistlichen Aufbau der Gemeinden zu befördern. Herzog legt darin
einen wesentlichen Akzent darauf, dass die Eucharistie ein Miteinander
von Gemeinde und Priester darstelle. Zwischen den durch die Gotteskind-
schaft43 verbundenen Christen soll eine dialogische Gemeinschaft
herrschen, in der die substantielle Beteiligung aller an allen Elementen der
Abendmahlsfeier auch am «Weihungsakt»44 erkennbar wird.
Gnadentheologisch verfolgt Herzog dabei die Linie, dass durch die Vermehrung
der Anzahl von «Priestermessen» nicht nur keine Wirkung erzielt werde,
sondern damit der eine Leib Christi durch Diffusion Schaden nehme45.

Das priesterliche Tun ist auf die Zustimmung der Gemeinde verwiesen.

Eine Grundvoraussetzung für diese dialogische Verwiesenheit aller
Gotteskinder aufeinander liegt in der sprachlichen Verständlichkeit, wobei

Herzog bei der Verfassung des Hirtenbriefes die Verwendung der
Landessprache in den christkatholischen Gemeinden als gegeben voraussetzt.
Seine Begründung der Landessprache ist biblisch orientiert und allein aus
dem kommunikativen Charakter der Eucharistie entfaltet. Diese
spirituell-kommunikative und aktive Teilnahme aller am Abendmahlsgeschehen

muss bei Herzog zu einer strikten Ablehnung der römisch-katholischen

Praxis des Rosenkranzbetens während der Messe führen. Hier teilt
Herzog erkennbar die Grundanliegen der liturgischen Bewegung des

20. Jahrhunderts wie «participartio actuosa», sonntägliche Kommunion46
und «Volkskelch»! Der päpstliche Wunsch, wie ihn Papst Leo XIII. 1883

in einer Bulle formulierte, dass während einer Eucharistiefeier drei
Rosenkränze und eine lauretanische Litanei zu beten seien, gilt Herzog als

zeremonielle Veräusserlichung der Liturgie, die im Widerspruch zur
«Übung und Lehre der apostolischen Kirche steht»47. Dagegen lädt der

42 Herzog. Standpunkt (wie Anm. 18) 284
43 Herzog. Hirtenbriefe (wie: Anm • 1), 28.
44 A.a.O.. 29.
45 A.a.O.. 33.
46 A.a.O.. 34.
47 A.a.O.. 32.

294



Zur Bedeutung liturgischer Frömmigkeit bei Bischof Eduard Herzog

Bischof die Gemeinden ein, die Eucharistiefeier zu prägen und in Freiheit
zu «nutzen». Herzog bricht der «bildenden und aufklärenden Funktion»
der Feier des Mysteriums eine Lanze, die ohne ausdrückliche Belehrungen

und instrumentelle Anweisungen auskomme, denn die Hl. Schrift, die
rituellen Abläufe und die sakramentalen Zeichen seien in sich schon ein
«Anschauungsunterricht», der jede Predigt übertreffe48. In einer markanten

Bemerkung verwirft Herzog in diesem Kontext die Dominanz des

stets Neuen, das eine Predigt zur Intensivierung der Belehrung liefern
solle. Er hält die Predigt zwar für einen wichtigen, aber doch eingeordneten

Bestandteil der Liturgie, der starke persönliche Einfärbungen trägt49.

Das Wesentliche ist die überpersönliche Feier der Gesamtheit der
Gemeinde, die im Geist Gottes betet.

Die eigentliche Funktion und Bedeutung der liturgischen Frömmigkeit
im Sinne Herzogs liesse sich aus heutiger Sicht und in liturgiegeschichtlicher

Perspektive folgendermassen zusammenfassen: Nur die würdige
Feier des Christusmysteriums tröstet das Gottesvolk! Die Abendmahlsfeier

soll Frieden in die Menschen legen, denn das Volk will «ein wenig
ruhn, ein wenig aufathmen, froh werden und sich erquicken»50. Dass es

dabei zu einer Bewegung des Gemütes und zu Gefühlsregungen kommen
kann, hält Herzog für erwartbar und gerade für «einfachere Charaktere»
für berechtigt. Herzog tendiert nicht zu einer Elitenfrömmigkeit. Er hält
die schlicht und würdig vollzogene Eucharistiefeier für fähig, sich
Menschen unterschiedlichster Prägung und Bildung zu öffnen.

Die pneumatologische Dimension, die bei Herzog entsprechend der
abendländischen Tradition insgesamt gegenüber der christologischen
Betrachtung der Eucharistie eher zurückhaltend thematisiert wird, erhält da

einen starken Akzent, wo er betont, dass das Gebet der Gemeinde vom
Geist Gottes getragen sei:

Solchen Gebeten schliesst sich in der versammelten Gemeinde der einzelne

an, ohne schwere menschliche Geistesarbeit. Denn da kommt der Geist des

Herrn, der gegenwärtig ist in der versammelten Gemeinde, zu Hülfe unserer
Schwachheit und trägt auch ohne Worte unsere Anbetung, unsern Dank und

unsere Bitte zu Gott empor.51

48 A.a.O. .36.
49 Ebd.
51) A.a.O. ,37.
51 A.a.O. ,40.

295



Michael Bangert

Die im Geist der Gotteskindschaft gefeierte Eucharistie konstituiert nach

Herzog auch die kirchliche Einheit und Gemeinschaft über den Gottesdienst

hinaus: «(...) sollen wir uns auch ausserhalb des Gotteshauses zu
einander verhalten als Kinder des einen Vaters.»52 Die mit dem Sinn eines

Gotteskindes gefeierte Liturgie ist die Basis jeder Gemeindebildung. Die
Bedeutung der Spiritualität der Eucharistie liegt in der Identitätssicherung
innerhalb der Gemeinden sowie in der Darstellung der kontinuierlichen
Katholizität.

Nach dem grossen Erfolg des 1888er Hirtenbriefes führte Bischof Herzog

im folgenden Jahr sein Konzept unter dem Titel «Über das allgemeine
Priestertum der Christgläubigen»53 weiter aus. Die Frömmigkeit und die
Feier der christkatholischen Kirche seien durch das Weiheamt geordnet,
aber jede Privilegierung, jeder Klerikalismus hat durch die apostolische
Vorgabe des «Allgemeinen Priestertums» sein geistliches Gegengewicht54.

Das besondere Priestertum definiert Herzog so sehr vom liturgischen

Dienst her, dass er über die Sprachregelung «Liturge» anstelle von
«Priester» oder «Aeltester» nachdenkt. Fehlentwicklungen wie z.B.

Klerikerzentrierung der Kirche will der Bischof nicht dadurch begegnen, dass

er die traditionelle Form der Eucharistie abschafft, sondern sie revita-
lisiert, denn er traut gerade der «feststehenden Liturgie» zu, dass sie den

«Gläubigen die Mitwirkung ermögliche»55. Herzogs Amtsverständnis

trägt fraglos auch eine institutionskritische Komponente in sich, wenn er
betont, dass eine priesterliche Vermittlung zwischen Gott und Mensch
allein Christus obliege: «Eben so wenig gibt es Priester, die Anspruch
darauf machen können, Mittler zwischen Gott und sündiger Menschheit

zu sein. Es hiesse den wahren Hohenpriester von seiner Stelle verdrängen.»56

Wer im Bewusstsein lebt, dass wir durch Christus «von Sklaven zu
freien Gotteskindern geweiht»57 wurden, der ist auch aus der sklavischen

Abhängigkeit von den «Opferpriestern» befreit. Die Kinder dürfen in das

Allerheiligste «zum frohen Genuss der göttlichen Gnadengaben»58 eintreten.

Darum sind alle Christen gerufen, das von Christus übertragene

52 A.a.O.,,38.
53 A.a.O.. 42-57.
54 A.a.O.,,43.
55 A.a.O..,50.
56 A.a.O..,47.
57 A.a.O. ,51.
58 A.a.O. ,51.

296



Zur Bedeutung liturgischer Frömmigkeit bei Bischof Eduard Herzog

Priestertum im Alltag zu realisieren: «So haben auch wir, durch den Glauben

mit Christus verbunden, uns selbst dem himmlischen Vater als Opfergabe

darzubringen.»59
Ein weiterer wichtiger Aspekt dieser letztlich eucharistischen

Frömmigkeit ist das Streben nach Einheit mit den anderen christlichen Kirchen.
Christus als Herr der einen Kirche steht vom Anfang an in Herzogs
theologischem Fokus60. Die Einheit innerhalb seiner Kirche zu fördern und
den Einklang aller Getauften anzustreben, betrachtet Herzog als seine

genuine bischöfliche Aufgabe61.

2.3 Einbindung der Volksfrömmigkeit in die eucharistische Ausrichtung

Der prinzipielle Umgang des Bischofs mit traditionellen Formen der

Volksfrömmigkeit wird erkennbar bei einem Vortrag am 4. November
1874 in Rheinfelden, wo er anlässlich einer Feier zur Erinnerung an den
hundertsten Geburtstag von Ignaz Heinrich von Wessenberg (1774-1860)
sprach:

Wessenberg befolgte den apostolischen Grundsatz, dass man das Böse durch
das Gute überwinden soll; er schaffte nichts ab, was dem Volk lieb war und
seiner Meinung nach geduldet werden konnte. Er schaffte nichts ab, ohne
etwas Besseres an dessen Stelle zu setzen.62

Der Biograph, Walter Herzog, ergänzt mit bedauerndem Unterton: «Das

war auch genau Herzogs eigene Meinung, die er anfänglich leider nur zu
wenig geltend machte.»63 Das gilt insbesondere für die Marienfrömmigkeit,

die in den ersten Kampfzeiten als Proprium der «unfehlbaren
Richtung»64 angesehen wurde65. Herzog sicherte diese wichtige Spiritualitätskultur

für die Christkatholische Kirche und begründete sie spätestens in
seinem Andachtsbuch «Gott ist die Liebe» neu. So entwickelte er die
Anrufung Mariens als «unsere Mutter» gradlinig aus der Perspektive der

Gotteskindschaft der Getauften. In einem Gebet, das an den göttlichen
Vater gerichtet ist, heisst es: «Wir gedenken auch in Ehrfurcht der Mutter

59 A.a.O., 52.
(,n Herzog, Standpunkt (wie Anm. 18), 278.
61 A.a.O., 281.
62 Herzog, Lebensbild (wie Anm. 19), 151.
63 Ebd.
64 Gschwind, Geschichte (wie Anm. 3), 447.
65 Vgl. Kath(B) 16 (1893) 146-149.

297



Michael Bangert

deines eingeborenen Sohnes, der uns Macht gegeben hat, deine Kinder zu
werden.»66 Für Herzog war es deshalb in einem logischen Dreierschritt
sinnvoll, die Gottesmutter auch als Mutter der Glaubenden zu verstehen:
«Da er uns zu solcher Würde erhoben hat, gestattete er uns nicht nur, dich
Vater zu nennen, sondern auch uns selbst als seine Brüder und Schwestern
anzusehen. So ist seine Mutter auch unsere Mutter geworden.»67 Die
Ablehnung der barocken Marienfrömmigkeit sowie des Mariendogmas von
1854 schwächten die Marienfrömmigkeit innerhalb der christkatholischen
Kirche. Zwar blieben gewisse Strukturen erhalten, doch insgesamt
fungierte die marianische Spiritualität als populäres - bis heute in
christkatholischen Gemeinden genutztes - Unterscheidungsmoment gegenüber
dem ultramontanen Katholizismus. Dazu haben die zahlreichen Artikel in
der Wochenschrift «Katholische Blätter» bzw. im «Katholik» beigetragen,

welche Wundersucht und absonderliche Wallfahrtpraktiken
ironisierten68.

In ähnlicher Weise scheint es sich mit der Heiligenverehrung zu
verhalten. Während die Gemeindepraxis durchaus traditionelle Formen der

Heiligendevotion bis hin zu Segnungen mit einer Reliquienmonstranz -
z.B. in der christkatholischen Kirchgemeinde Laufen - weiterhin kannte,
wurde die Ablehnung dieser Frömmigkeit zum leicht nutzbaren
Identitätskriterium. Auch hier versuchte Herzog klärend und auferbauend
einzugreifen. 1886 widmete er einen Hirtenbrief dem Thema: «Über die
Gemeinschaft der Heiligen». Es ist für seine grundsätzliche Absicht, eine
christozentrische Frömmigkeit zu vermitteln, charakteristisch, dass er die

Heiligenverehrung an die Feier der Eucharistie rückbindet: «Die
erhabenste Form, in der wir unseren Glauben an die fortdauernde Gemeinschaft

mit den hingeschiedenen Brüdern und Schwestern aussprechen und

unsere Fürbitte für sie Gott darbringen, ist die Feier des hl. Abendmahles.»69
Die Christusverbundenheit ist für den Bischof auch die Norm jeder
Heiligenverehrung: «Durch die Feier der hl. Eucharistie erneuern und befestigen

wir ja unsere Gemeinschaft mit Christus, an dessen Leben und Frieden

auch die Entschlafenen teilnehmen.»70 Die Frage nach der Fürbitte der

66 Herzog. Liebe (wie Anm. 34). 206.
67 Ebd.
68 Artikel über den Marienwallfahrtsort Lourdes in: Katholische Blätter 5 (1877)

Nr. 28, 283: vgl. auch: 380. 389. 396. 412.
69 Herzog. Lebensbild (wie Anm. 19). 110.
70 Ebd.

298



Zur Bedeutung liturgischer Frömmigkeit bei Bischof Eduard Herzog

Heiligen für die auf der Erde Lebenden, wie sie beispielsweise durch die
Anrufung der 14 Nothelfer auch am Ende des 19. Jahrhunderts in weiten
Kreisen der Bevölkerung beliebt war, wurde ebenfalls im eucharistischen
Kontext beantwortet:

Dürfen die Christgläubigen die vollendeten Gerechten des Jenseits auch
dadurch ehren, dass sie dieselben um ihre Fürbitte anrufen? Auch diese Sitte ist
in der christlichen Kirche schon sehr früh eingebürgert worden. Wie die
Mitglieder des Reiches Gottes hienieden mit ihren Gedanken, Gebeten und
Fürbitten emporstreben zu den Höhen der Seligen, so geben sie sich gerne dem
Glauben hin, dass es auch den Seligen des Himmels möglich sei, ihre Liebe
zu den auf Erden Weilenden zu betätigen.71

Diese Einflussmöglichkeit der Verstorbenen bestehe allein in der Fürbitte
beim Vater. Eine eigenständige Wirkmacht, wie sie eine gewisse Form der

abergläubischen Heiligendevotion durchaus kannte und kennt, verneinte
Herzog. Im Sinne der neutestamentlichen Vorgabe: «Durch ihn [Christus]
haben wir Zutritt beim Vater!» (Eph 2,18), geht der Weg der Heiligenverehrung

unbedingt und ausschliesslich über Jesus Christus. Da Herzog
stets den kommunikativ-verbindenden Charakter der Eucharistie betont,
vertritt er auch die Berechtigung einer gereinigten Form der sog.
«Seelengottesdienste» für verstorbene Gemeindeglieder72. Darin sieht Herzog
eine «geziemende und tröstliche» Übung, die die weiterdauernde Gemeinschaft

mit dem Verstorbenen realisiert. Durch dieses Konzept der
Rückbindung einer populären Frömmigkeitsform an die kirchliche Liturgie
eröffnet der Bischof zum einen eine tolerante Haltung und zugleich
konzentriert er die kirchliche Ausrichtung auf das christliche Urereignis der
Abendmahlsfeier. Die von Herzog hier beförderte christozentrisch-eucha-
ristische Frömmigkeit verfügt also über die Möglichkeit, eine Klammer
für Teilaspekte der geistlichen Praxis zu bilden.

Die Frömmigkeit in der Familie bildet für Herzog die häusliche

Fortsetzung der Eucharistie. So erwähnt er die Hausandacht im Kontext des

Allgemeinen Priestertums73. In einem eigenen Hirtenbrief führt er diese

Überlegungen im Jahr 1904 aus und skizziert bestimmte Andachtsformen,
die in den Familien gepflegt werden sollen, die aufgrund der äusseren

Umstände nicht an einem christkatholischen Gemeindegottesdienst
teilnehmen können. Auch hier hält Herzog seine Liturgiezentrierung kon-

71 A.a.O.,110.
72 Herzog. Hirtenbriefe (wie Anm. 1). 34.
73 A.a.O., 54-55.

299



Michael Bangert

sequent durch, wenn er als Grundlage dieses familiären Betens das «offizielle

christkatholische Gebet- und Gesangbuch»74 empfiehlt. Der
Verweis auf die Basis der eucharistischen Frömmigkeit im Sinne einer
Lebenszentrierung konnte eine deutliche Identitätsbildung innerhalb seiner

Kirche bewirken. Die Bedeutung einer erkennbaren und praktizierten
Frömmigkeit ist für Eduard Herzog von hoher persönlicher Bedeutung. So

schreibt er über das Fundament seiner bischöflichen und theologischen
Arbeit:

Wenn man selbst leer ist an religiösen Gedanken, kann man unmöglich andere

religiös anregen und erwärmen. Darum bin ich als Pfarrer jeden Tag, Sommer

und Winter, wenn es mir immer möglich war, einen Augenblick oder eine
halbe Stunde in die Kirche gegangen, um den Tag mit Gott anzufangen und

um Segen für die Arbeit zu beten. Ich werde es auch als unermessliches Glück
betrachten, wenn mir nach wenigen Jahren die Verhältnisse für die letzte Zeit
meines Lebens die Wiederaufnahme der alten Übung gestatten.75

Diese eindeutige geistliche Orientierung evoziert im privaten wie im
öffentlichen Raum ein hohes Mass an Glaubwürdigkeit. Diese Wirkung
Herzogs als «frommer» Bischof, der nicht aus aufklärerisch-oberflächlicher

Opposition heraus agiert, sondern in geistlich-ethischer Überzeugung

handelt, ist für die Entwicklung der christkatholischen Kirche von

grosser Bedeutung gewesen. Beredtes Zeugnis dafür ist der Glückwunsch
eines dezidiert ultramontanen Journalisten - also eines unverdächtigen
Zeugen - zum achtzigsten Geburtstag des Bischofs, in dem er dessen

«integre Persönlichkeit» lobt und dessen «liturgische Frömmigkeit und

Bildung» bewundert76. Vor allem seine priesterliche Frömmigkeit und
deren eucharistische Implikationen werden gerühmt77. Die Bedeutung der
christkatholischen Kirche wird für diesen Zeitgenossen erkennbar in ihrer
spirituellen Kultur, denn die Feier der Eucharistie bildet für Eduard Herzog

den Ausgangspunkt allen geistlichen Lebens, das auf diese Weise
nicht zunächst hierarchisch, sondern kommunikativ und gottförmig angelegt

ist.

74 Herzog. Lebensbild (wie Anm. 19), 124.
75 A.a.O.. 150.
76 A.a.O.. 270-272.
77 A.a.O., 272-273.

300



Zur Bedeutung liturgischer Frömmigkeit bei Bischof Eduard Herzog

Michael Bangert (geb. 1959 in Rheinberg/Rheinland). PD Dr. theol.
Studium der Philosophie. Geschichte. Theologie und Biologie in Münster,
München und Bern. Fernstudium Betriebswirtschaft. 1991-1995
psychotherapeutische Ausbildung (nach Viktor E. Frank!) in Essen. 1995 Promotion in
Münster mit einer spiritualitätsgeschichtlichen Untersuchung zur Mystik im
Mittelalter. 2009 Habilitation in Bern mit einer Studie zum Verhältnis von
Ästhetik und Spiritualität bei Ignaz Heinrich von Wessenberg. Seit 2002
christkatholischer Pfarrer an der Predigerkirche in Basel. Lehrtätigkeit an
der Theologischen Fakultät der Universität Bern, am Departement für
Religionswissenschaften der Universität Basel und der Fachhochschule der
Nordwestschweiz.

Adresse: Burgunderstrasse 10, Postfach 149, CH-4011 Basel, Schweiz.
E-Mail: michaelbangert@web.de

English Summary

Eduard Herzog, the first bishop of the Old Catholic Church of Switzerland, who
himself possessed a mature culture of piety, made a significant contribution to the

spiritual development of his church. His theological and magisterial statements
focussed primarily on the liturgy of the Eucharist; including the entire community

in the celebration was an issue especially close to his heart. By looking back
towards early church traditions and their interpretation by the Council of Trent,
he conceived of community life from the point of view of the Eucharistie celebration.

The Eucharist represents the foundation and the goal of church life. He even

justified ecumenism with Eucharist theology. Herzog incorporated such popular
Catholic forms of piety as veneration of the Virgin Mary or of the saints in his
Eucharistie concept, thereby making them fruitful in new ways.

301


	"Es gibt nichts Erhebenderes als eine solche Feier!" : Zur Bedeutung liturgischer Frömmigkeit bei Bischof Eduard Herzog

