Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 101 (2011)

Heft: 3-4

Artikel: Die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog aufgrund der Auswertung
seiner frihen Korrespondenz

Autor: Bohm-Aebersold, Sarah

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405088

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog
aufgrund der Auswertung seiner friihen Korrespon-
denz

Sarah Bohm-Aebersold

Der folgende Beitrag zur Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog! glie-
dert sich wie folgt: Er beginnt mit einer Orientierung tiber die verwende-
ten Quellen, die sogenannten Kopialbiicher von Bischof Eduard Herzog,
und die Schwierigkeiten, die mit ihrer Aufarbeitung verbunden sind. Da-
ran schliesst sich der Hauptteil an, der sich mit ekklesiologischen Fragen
beschiiftigt. Ein erster Teil ist strukturellen Fragen gewidmet. Im Zentrum
steht dabei die Diskussion, ob eine katholische Kirche zwingend einen
Bischof braucht. In einem zweiten Teil werden verschiedene Eckpfeiler
christkatholischer Identitiit herausgearbeitet. Ein dritter Teil gibt einen
Uberblick iiber die internationalen Beziehungen, welche die christkatho-
lische Kirche in jener Zeit pflegte, und wie diese Beziehungen die Kirche
priagten. Der Beitrag wird durch einige Schlussfolgerungen abgeschlos-
sen, welche die gewonnenen Erkenntnisse sammeln und nach ihrer Be-
deutung fiir unser heutiges Kirche-Sein fragen.

1. Quellen

Meine Einsichten in die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog stiitzen
sich auf die sogenannten Kopialbiicher?, welche die von Bischof Eduard
Herzog verfassten Briefe in Kopie enthalten. Sie sind erst vor kurzem digi-
talisiert worden3. Von den insgesamt 68 Kopialbiichern aus den Jahren
1876 bis 1924 habe ich bis zum heutigen Zeitpunkt die Korrespondenz der
Jahre 1876 bis 1890 durchgearbeitet, auffindbar in den Kopialbiichern AH

I Die Endfassung des Beitrages hat viel von guten Gesprichen mit Prof. Dr. An-
gela Berlis und Prof. Dr. Urs von Arx profitiert.

2 EpuarD HEerzoG, Kopialbiicher, aufbewahrt im Bischoflichen Archiv der
Christkatholischen Kirche der Schweiz, Bern (= BABe): Im Folgenden als AH mit
der entsprechenden Nummer, allenfalls dem Jahrgang in Klammern und der Seiten-
zahl zitiert.

3 Vgl. dazu den Beitrag von Urs vON ARX, Bischof Eduard Herzog — Vorarbeiten
und Beitriige zur Forschung in den vergangenen 20 Jahren, in diesem Heft, S. 324—
334.

IKZ 101 (2011) Seiten 227-242 227



Sarah Bohm-Aebersold

54-63. Fiir die Ausfiihrungen zur Struktur der Christkatholischen Kirche
der Schweiz habe ich zusitzlich die Verfassung von 1874 in ihren Entwiir-
fen* und der definitiven Fassung> herangezogen.

Die Kopialbiicher enthalten Briefe recht unterschiedlicher Natur und
unterschiedlichen Inhaltes. So gilt es zwischen amtlichen und personli-
chen Korrespondenzen zu unterscheiden, wobei die Grenze fliessend sein
kann. Insgesamt lassen sich die Briefe unterteilen in innerkirchliche Brie-
fe, zu denen Briefe an Geistliche, kirchliche Behorden und Kirchgemein-
den gehoren, Briefe an staatliche Behorden und Vertreter anderer Kirchen
sowie Briefe an Einzelpersonen pastoralen oder privaten Inhalts.

Bei der Beschiftigung mit den Kopialbiichern ergeben sich verschie-
dene Schwierigkeiten. Wie nicht anders zu erwarten bei Briefen aus dem
19. Jahrhundert, sind die in Deutsch verfassten Briefe von Bischof Eduard
Herzog in Kurrent- oder Siitterlin-Schrift geschrieben. Eine grosse
Schwierigkeit fiir die Auswertung der Briefe bildet der Zustand der einzel-
nen Briefkopien. So sind nicht mehr alle Briefe oder Briefstellen lesbar.
Teilweise ist die Tinte auch so stark verblichen, dass sie selbst mit Hilfe
farbkorrigierender Programme nicht wieder so weit hervorgeholt werden
kann, dass eine Entzifferung moglich ist. Oder von der Riickseite schlédgt
Tinte durch, was die Lesbarkeit erschwert. Weiter hat Bischof Herzog
manchmal einen Gedanken nachtrédglich in einen Brief eingetragen, der
dann mit kleinen Buchstaben zwischen zwei Zeilen hineingekritzelt steht.

Eine weitere Schwierigkeit bietet die Tatsache, dass die meisten Briefe
keinen Adressaten nennen, sondern die Anrede schlicht lautet: «Lieber
Freund» oder etwa auch «Lieber Bruder». Bei vielen Briefen ist der Adres-
sat nachtrdglich von Dritten auf den entsprechenden Brief eingetragen
worden oder die Briefe werden im nachtriglich erstellten Register ihren-

4 Entwurf einer Verfassung der christkatholischen Kirche der Schweiz. Vorlage
des Centralcomite’s an die Delegirten des Schweizerischen Vereins freisinniger Ka-
tholiken [vom 21./22. Mirz 1874], Solothurn (Zepfel) 1874, 10 S.; Entwurf einer
Verfassung der christkatholischen Kirche der Schweiz. Vorlage des Centralcomite’s
an die Delegirten des Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken [vom 25. Juni
1874], Solothurn (Zepfel) 1874, 10 S.

> Verfassung der Christkatholischen Kirche der Schweiz, Solothurn (Zepfel)
1874, 10 S. Der definitive Text geht auf die Beratung der beiden vorgenannten Entwiir-
fe auf den Sitzungen der Delegiertenversammlung des Schweizerischen Vereins frei-
sinniger Katholiken vom 14. Juni 1874 in Bern und vom 21. September 1874 in Olten
zuriick.

228



Die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog

Adressaten zugeordnet®. Auch inhaltlich ergeben sich oft Hinweise auf
den Briefadressaten. So ldsst sich in den meisten Fillen eine eindeutige
Zuordnung des Briefes vornehmen, jedoch nicht immer?.

2. Strukturelle Aspekte der Ekklesiologie von Bischof Herzog

Eduard Herzog war Bischof einer Kirche, die noch im Werden war. Die
Bewegung freisinniger Katholiken, die durch den Protest gegen die De-
krete des ersten vatikanischen Konzils ins Leben gerufen wurde, hatte die
Aufgabe noch vor sich, sich als Kirche im positiven Sinne zu definieren.
Insbesondere auf der strukturellen Ebene war noch Vieles in Bewegung.
Bischof Eduard Herzog berichtet iiber diese Anfinge in einem Manu-
skript iiber die Geschichte der Entstehung der christkatholischen Kirche,
das er fiir die American Church Review verfasste®,

So war in den ersten Jahren umstritten, ob die Christkatholische Kir-
che einen Bischof brauche oder nicht. Fiir Eduard Herzog war es klar, dass
zu einer katholischen Kirche selbstverstindlich das Bischofsamt gehort®.
Doch viele Laien in der deutschen Schweiz befiirchteten auf Grund nega-
tiver Erfahrungen mit den Bischofen Eugéne Lachat und Gaspard Mer-
millod!?, dass eine Wiederherstellung des Episkopats in ihrer Kirche zu
Streitigkeiten fiihren konnte, etwa zwischen dem Bischof und den Kirch-
gemeinden oder dem Bischof und den staatlichen Behorden. So wurde die
Bischofsfrage auf der ersten Delegiertenversammlung des Vereins freisin-
niger Katholiken 1873 bewusst offengelassen. Der Entwurf einer christka-
tholischen Kirchenverfassung, welcher der zweiten Delegiertenver-
sammlung 1874 vorgelegt wurde, sah bereits ein Bischofsamt vor!!, gegen

6 Mit Ausnahme der Register zu AH 55 und 56 und Teilen des Registers von AH
57 sind die Register von Dritten und nicht von Herzog selbst zusammengestellt.

7 Siehe z.B. den Brief AH 57, 373f., dessen Adressat nicht identifizierbar ist.

8  Siehe AH 55 (1881), 289-309. 421-439. Das in den Kopialbiichern enthaltene
Manuskript wurde in englischer Ubersetzung verdffentlicht in: American Church
Review 33 (1881) 113-126; 134 [sic!] (1881) 205-219.

9 Siehe AH 55 (1881), 422.

10° Siehe OTtTo GiLg, Christkatholizismus in Luzern, Ein Beitrag zur Luzerner
Geistesgeschichte, Luzern (Reuss) 0.J. [1946], 132—134. Zu den Bischofen Lachat und
Mermillod siehe auch PETER STADLER, Der Kulturkampf in der Schweiz, Eidgenos-
senschaft und Katholische Kirche im europidischen Umkreis 1848—1888, erweiterte
und durchgesehene Neuauflage, Ziirich (Chronos) 1996, 175. 259-304.

11§ 20-23 des Entwurfs der Verfassung vom 21./22. Mirz 1874 (wie Anm. 4).

229



Sarah Bohm-Aebersold

das aber Einspruch erhoben wurde. Erst als Herzog das Bischofsamt zu
einer notwendigen Bedingung fiir eine katholische Kirche erklirte!2, rang
sich die Versammlung aus Laien und Geistlichen zu einer katholischen
Kirche mit Episkopat durch. Doch suchten die antiepiskopal gesinnten
Stimmen unter den Laien die Stellung des Bischofs zugleich moglichst
schwach zu halten. So wurde die Verfassung der christkatholischen Kir-
che um einen Paragraphen ergénzt, der die Moglichkeit zur Absetzung des
Bischofs durch die Synode vorsah!3. Ein weiterer Antrag, der eine perio-
dische Wiederwahl des Bischofs vorsah, fand hingegen keine Mehrheit,
«weil man sich fiirchtete, es wiirde sich kein katholischer Bischof finden,
um einem alle 6 Jahre neu zu wiihlenden Bischof die Consekration zu
ertheilen»4,

Der latente Widerstand gegen das Episkopat hielt auch in den Folge-
jahren an. Noch im Mirz 1878 lehnte die Kirchgemeinde Allschwil die
Installation ihres Pfarrers durch den Bischof oder einen Delegierten des
Bischofs ab!5. Auch manche Geistliche, insbesondere auch seine bischof-
lichen Vikare Eugéne Michaud und spiter Paulin Gschwind (wenn auch
meist aus personlichen Griinden), verhielten sich dem Bischof gegeniiber
nicht sonderlich loyal'®. Weiter definierte die Synode die Rechte und Kom-
petenzen des Bischofs so eng!’, dass es in der Praxis immer wieder zu
Situationen kam, bei denen der Bischof um Hilfe angegangen wurde, ihm
aber die Hinde gebunden waren'8. Bischof Herzog beklagte diese Situa-
tion hiufig. So schrieb er 1881:

12 Siehe AH 55 (1881), 428f., hier 428: «Herzog, zum Sprechen aufgefordert, er-
klirte, er gedenke als katholischer Priester auf dem Boden der katholischen Kirche
zu bleiben; mit der Beseitigung des Episkopates u. des katholischen Priesterthums
werde dieser Boden verlassen.. .».

13 Siehe § 24 der Verfassung vom 14. Juni/21. September 1874 (wie Anm. 5). Die
§ 24 und 25 sind auch schon im Verfassungsentwurf vom 25. Juni 1874 (wie Anm. 4)
enthalten.

4 So Eduard Herzog, in: AH 55 (1881), 430. Diesen Passus strich Eduard Herzog
nachtriglich durch.

15 Siehe AH 54 (1878), 367.

16 Fiir Michaud: AH 54 (1877), 235-240 sowie AH 54 (1878), 408—410. 427 und
fiir Gschwind: AH 60 (1889), 210-212.

17" Siehe dazu den Zusatz in § 21 der Endversion der Verfassung vom 14. Ju-
ni/21. September 1874 (wie Anm. 5).

8 Vgl. dazu AH 58 (1888), 394 und AH 61(1889), 45f., sowie beziiglich finanziel-
ler Kompetenz: AH 59 (1888), 285 und AH 62 (1890), 59f.

230



Die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog

Es gibt sicher keinen Bischof auf der Welt, dessen personlicher Arbeitskraft
mehr zugemuthet wird; dem kiirglichere Hiilfsmittel zu Gebote stehen, dem
geringere Rechte eingerdumt sind u. dem hamischere Angriffe von Mitglie-
dern der eigenen Kirche widerfahren als dem christkatholischen Bischof der
Schweiz!?.

Die Situation blieb unverédndert, wie ein Brief von 1889 zeigt:

Meine Situation ist eine iiberaus qualvolle. Ich soll fiir regelmissige Pastora-
tion der Gemeinden u. Genossenschaften sorgen, besitze aber so zu sagen
keine Kompetenzen...20

3. Ekklesiologische Eckpfeiler

Was hiess es nach Bischof Eduard Herzog, christkatholisch zu sein? Wel-
ches waren fiir ihn die ekklesiologischen Eckpfeiler seiner Kirche? Drei
Elemente stehen im Folgenden im Vordergrund. Erstens: Der Versuch
einer Verstiandigung dariiber, was mit dem Begriff «christkatholisch» ge-
meint ist; zweitens: die Beschiftigung mit der das christkatholische
Selbstverstindnis prigenden Verbindung von Einheit und Freiheit, und
drittens: die Durchleuchtung der engen Beziehung der christkatholischen
Kirche zum Staat.

3.1 Festhalten am alten bzw. christlichen Katholizismus

In einem Brief an einen Laien aus Neapel, der vom 3. Juni 1887 datiert,
gibt Bischof Eduard Herzog eine Definition des Begriffes christkatholisch
beziehungsweise altkatholisch:

Thren Freunden konnen Sie mittheilen, dass die Ausdriicke «altkatholisch»
und «christkatholisch» im Jahr 1870 gewihlt worden sind, um die kirchliche
Stellung derjenigen Katholiken zu charakterisieren, welche sich im Gegen-
satz zu den neuen Dogmen des vatikanischen Konzils (vom Jahr 1870) u. zu
den ebenfalls verhiltnissmissig neuen jesuitischen Grundsitzen, wie sie z.B.

19 AH 55 (1881), 391f.
20 AH 61 (1889), 106.

231



Sarah Bohm-Aebersold

im Syllabus (v. Jahr 1864) ausgesprochen sind, an den alten?! oder christli-
chen?? (also antipastlichen u. antijesuitischen[)] Katholizismus halten?3.

Dem entsprach Bischof Herzogs Empfehlung, dass sich die Christkatholi-
ken bei der Volkszidhlung in die Sparte «katholisch» ohne einen Zusatz
eintragen sollten, da sich die Ultramontanen durch den Zusatz «romisch»
als romisch-katholisch von ihnen abgrenzen sollten, wenn sie dies wiinsch-
ten?4. Darin spricht sich das christkatholische Selbstverstindnis aus, sich
als Fortsetzung der alten katholischen Kirche zu verstehen, von der die
romischen Katholiken durch die Neuerungen des ersten vatikanischen
Konzils abgewichen sind.

Bischof Herzog ging sogar so weit, dass er Christ-Sein und Katholisch-
Sein miteinander identifizierte?5. Er konnte dies tun, da sich fiir ithn das
Christentum in der Heiligen Schrift, in den Glaubensbekenntnissen der
Alten Kirche und in der konkreten Gestalt der organisierten Kirche mit
ihrer Liturgie und ihren Sakramenten vergegenwirtigte26. Damit sind zu-
gleich die Eckpunkte christkatholischen Kirchenverstindnisses genannt:
die Alte Kirche als theologische Grundlage, verbunden mit einer bischof-
lich-synodalen Struktur, die bereits in der Alten Kirche angelegt war?’.

3.2 Einheit und Freiheit

Der zweite Eckpfeiler christkatholischer Identitiit ldsst sich mit den Stich-
worten Einheit und Freiheit zusammenfassen. Sie finden sich in der Pri-
ambel der Verfassung der Christkatholischen Kirche: «In necessitas uni-
tas; in dubiis libertas; in omnibus caritas!»?8 Bischof Eduard Herzogs
gesamter Dienst orientierte sich an diesen Grundsitzen. Einheit und Frei-
heit — dies hiess fiir ihn, dass eine grosse Breite an theologischen Meinun-
gen und Glaubensansichten moglich war, solange davon nicht der Kern
des christlichen Glaubens betroffen war.

2l Im Original doppelt unterstrichen.

22 Im Original doppelt unterstrichen.

23 AH 56 (1887), 458f. Die hier (und auch in den weiteren Zitaten) kursiv gesetz-
ten Worter sind im Original unterstrichen.

24 Siehe AH 55 (1880), 200f.

25 Siehe AH 56 (1887), 329.

%6 Siehe AH 57 (1887), 28.

27 Siehe AH 55 (1881), 239f.

28 Verfassung vom 14. Juni/21. September 1874 (wie Anm. 5), 3.

232



Die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog

Allein ich bin der Meinung, Einheit u. Freiheit lassen sich nur dadurch retten,
dass wir die Symbole festhalten, aber keine offizielle Theologie weder in ne-
gativem noch in positivem Sinne aufstellen. Ich meinerseits gestatte gern je-
dem gebildeten Mitglied der Kirche, sich mit den traditionellen Symbolen
theologisch so abzufinden, wie er’s mit seinem Gewissen vereinbaren kann??.

Dies erlaubte es Bischof Herzog, auch Geistliche in seiner Kirche zu to-
lerieren, deren theologische Auffassung er nicht teilte3°, Andererseits fiel
Bischof Herzog nun aber selbst nicht der Beliebigkeit anheim, sondern er
versuchte Einheit insbesondere iiber die liturgische Praxis zu verwirk-
lichen. Dabei kommt dem christkatholischen Gebetbuch ein hoher Stel-
lenwert als einheitsstiftende Grosse zu. «Ich habe in den Kirchen von
England u. Amerika erfahren, was fiir ein ganz unschitzbares religioses
Bildungsmittel u. kirchliches Bindungsmittel ein offizielles Gebetsbuch
ist.»?*! Bischof Herzog war deshalb bestrebt, das offizielle Gebetbuch?? in
den Gemeinden einzufiihren3.

2 AH 57 (1887), 2. Mit «Symbolen» meint Herzog die beiden in der Liturgie
verwendeten altkirchlichen Glaubensbekenntnisse (Nicinum und Apostolicum).

30 Siehe etwa AH 54 (1876), 6; AH 54 (1878), 39 und AH 55 (1879), 73. Vgl. auch
die Streitigkeiten mit seinen bischoflichen Vikaren Eugene Michaud: AH 54 (1877),
235-240. 242-246 und Paulin Gschwind: AH 60 (1889), 216f. 277-279; AH 62
(1890), 63—65 und AH 63 (1890), 271-274.

3 AH 57 (1887), 374.

32 Christkatholisches Gebetbuch fiir gemeinsamen Gottesdienst, Bern (K.J. Wyss),
1879, 552 S. Diese erste Auflage erhielt auf der Synode zu Genf 1880 die offizielle
Anerkennung. In den von mir behandelten Jahren 1876 bis 1890 gab es zwei weitere
Auflagen: Gebetbuch der christkatholischen Kirche der Schweiz, Bern (K.J. Wyss)
21884, mit 592 S. und 31889 mit 572 S. In der franzosischen Schweiz gab es im hier
behandelten Zeitraum zwei inhaltlich voneinander abweichende Ausgaben: Livre de
priéres liturgiques a I'usage des Catholiques-chrétiens de la Suisse. Approuvé par le
Synode national, réuni A Béle, dans sa séance du 9 Juin 1881, Geneéve (Taponnier et
Studer) 1881, 669 S.; Priéres liturgiques a l'usage des Eglises catholiques-nationales
de la Suisse, Soleure (Gassmann) 1888, 408 bzw. 215 S. (mit bzw. ohne «Epitres et
Evangiles pour tous les offices de I'année»). Die bibliografischen Angaben zu den Ge-
betbiichern verdanke ich Urs von Arx.

33 Vgl. dazu z.B. den Brief an Joseph-Didyme Rey, Prisident des Conseil Supé-
rieur, Genf, in dem Bischof Herzog die Genfer Geistlichen ermahnt, sich an die offi-
zielle Liturgie zu halten: AH 60 (1889), 23-25.

233



Sarah Bohm-Aebersold

3.3 Enge Bindung an den Staat

Priigend fiir das christkatholische Selbstverstindnis ist die enge Beziehung
zum Staat. Wo immer moglich, bemiihten sich die christkatholischen
Kirchgemeinden von Anfang an um ihre staatliche Anerkennung?*. Diese
enge Beziehung zum Staat trug ihnen in der Schweiz den Namen «Staats-
katholiken» ein®. Bischof Herzog akzeptierte diese Bezeichnung als Aus-
druck ihrer Loyalitiit dem Staat gegeniiber.

(...) wiirde ich den Ausdruck «Staatskatholik» insofern acceptirt haben, als
von uns mit Recht gesagt werden konne, dass wir uns gerne iiberall loyal der
staatlichen Oberhoheit fiigten, keinen Staat im Staate bilden wollten u. durch
keine Befehle eines fremden Hierarchen mit unserm Land in Konflikt gerat-
hen konnten. Unser Bischof hat nur der eigenen Synode u. den Kantonen, von
denen er anerkannt ist, Treue gelobt39,

Fiir Bischof Herzog war es selbstverstindlich, dass er die kantonalen Re-
gierungen um das Placet fiir seine Hirtenbriefe ersuchte?” oder auch, dass
Wahlen und wichtige Verinderungen in den Kirchgemeinden den staat-
lichen Behorden angezeigt wurden?®. Umgekehrt vertraute er auf die Un-
terstiitzung durch den Staat. So ermutigte er die christkatholischen Kirch-
gemeinden, beim Staat ihre Rechte einzufordern und wandte sich auch
selbst an den Staat mit der Bitte, die christkatholische Minderheit zu
schiitzen*® und bei der Durchsetzung ihrer Rechte zu unterstiitzen*!. In
dieser Hinsicht war fiir ihn der sogenannte «Maria-Hilf-Handel» in Lu-
zern eine herbe Enttduschung*?. Dass nach sechseinhalbjdhriger Ver-
schleppung des Falles die Bundesbehorden 1890 einrdumten, dass der

34 Fiir Schaffhausen: AH 58 (1888), 139f. 177f.; AH 61 (1889), 294f. und AH 62
(1890), 93. Fiir Luzern: AH 58 (1888), 196.

35 Dieser Begriff wurde urspriinglich fiir die preussischen romischen Katholiken
verwendet, die sich den Staatsgesetzen unterstellten.

36 AH 58 (1888), 223.

37 Siehe z.B. AH 54 (1877), 227-230; AH 61 (1890), 477-482 und AH 63 (1891),
427-429. 432434,

3% Siehe AH 60 (1889), 128 und AH 63 (1890), 279f.

¥ Siehe z.B. AH 54 (1877), 318f.; AH 56 (1887),413—416 und AH 58 (1888), 125.

40 Siehe u.a. AH 55 (1880), 140—142; AH 56 (1886), 238-246 und AH 63 (1890),
86.

41 Siehe etwa AH 54 (1877), 209f. 268; AH 55 (1880), 195f. und AH 60 (1889),
365f.

4 Zum Maria-Hilf-Handel siehe STapLER, Kulturkampf (wie Anm. 10), 354f.
und ausfiihrlicher GiLG, Christkatholizismus (wie Anm. 10), 146—-148. 153-162.

234



Die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog

Kanton Luzern der Stadt verbieten konnte, den Christkatholiken ihre Kir-
che zur Verfiigung zu stellen*?, war fiir Bischof Herzog ein Skandal, der
die Rechtsstaatlichkeit in Frage stellte44.

4. Internationale Beziehungen

Im ausgehenden 19. Jahrhundert unterhielt die christkatholische Kirche
viele internationale Beziehungen. Zunichst sollen die inneraltkatholischen
Beziehungen in den Blick genommen werden, anschliessend die Bezie-
hungen mit anderen Kirchen.

4.1 Inneraltkatholische Beziehungen

Bischof Eduard Herzog (und durch ihn auch seine Kirche) stand mit Ver-
tretern aller altkatholischen Bewegungen und Kirchen in Kontakt. Es sind
dies: Deutschland, Osterreich und die Niederlande. Hinzu kamen die Re-
formbewegungen in Frankreich und Italien sowie sporadische Kontakte
nach Spanien und Portugal. Die altkatholische Bewegung verfiigte mit
den Priestern René Vilatte und Jean-Baptiste Gauthier in Amerika zeit-
weilig auch iiber eine eigene altkatholische Mission unter der Aufsicht des
jeweiligen Bischofs von Fond du Lac der Bischoflichen Kirche von Ame-
rika. Im Folgenden kann aus Platzgriinden nur auf die Beziehungen zu den
altkatholischen Kirchen in Deutschland, der Niederlande und zur altka-
tholischen Bewegung in Frankreich eingegangen werden.

Am wichtigsten waren die Beziehungen nach Deutschland, die von
Beginn an sehr intensiv und herzlich waren*. So weihte Bischof Joseph
Hubert Reinkens Eduard Herzog am 18. September 1876 zum Bischof der
Christkatholischen Kirche der Schweiz*¢. Es fand ein Austausch von
Geistlichen*” und liturgischen Biichern*® statt. Zusitzlich standen die bei-
den Bischofe in einem regen Briefwechsel und statteten sich auch immer
wieder gegenseitig Besuche ab. Dabei tauschten sie sich einerseits iiber

43 Siehe AH 62 (1890), 471-473.

44 Siehe AH 62 (1890), 128. 172. 357.

45 Siehe dazu den Beitrag von Angela Berlis in diesem Heft (S. 176-200).

46 Siehe AH 55 (1881), 438.

47 Siehe AH 54 (1877), 106; AH 56 (1882), 169f.; AH 56 (1887), 264-267 und
AH 59 (1888), 129.

48 Siehe AH 59 (1888), 306.

235



Sarah Bohm-Aebersold

Situationen aus ihrer eigenen bischoflichen Praxis, aber auch tiber Ereig-
nisse in anderen altkatholischen Kirchen® und der weiteren Okumene3°
aus. Bereits vor der Griindung der Utrechter Union versuchten die beiden
Bischofe zu einer gemeinsamen Haltung gegeniiber anderen Kirchen, et-
wa zur Kirche von England?! zu finden.

Auch mit Pere Hyacinthe Loyson als fithrendem Kopf der katholischen
Reformbewegung in Frankreich stand Bischof Eduard Herzog in engem
brieflichem Kontakt. Herzog hitte es gern gesehen, wenn die Reformbe-
wegung in Frankreich nicht nur aus Sympathisanten der altkatholischen
Anliegen bestanden, sondern sich auch kirchlich organisiert hitte, am
besten als Bistum mit einem eigenen Bischof32. Dies wire auch die Vor-
aussetzung dafiir gewesen, dass die franzosische Reformbewegung in die
Utrechter Union hiitte aufgenommen werden konnen®. Dabei lehnte Her-
zog es aber ab, sich zum Werkzeug von Loyson und insbesondere von
Madame Emilie Meriman Loyson zu machen’4. Mehrmaligen Anfragen
von franzosischer Seite>>, Loyson zum Bischof zu weihen, verhielt Herzog
sich ablehnend gegeniiber, da grundsitzliche Bedingungen wie eine gere-
gelte kanonische Wahl des Bischofs und seine Finanzierung nicht erfiillt
waren’®, Die altkatholische Gemeinde in Paris blieb der Aufsicht des Bi-
schofs der schottischen Episkopalkirche und spiter verschiedenen Bischo-
fen der Bischoflichen Kirche Amerikas unterstellt, deren Autoritit Bi-
schof Herzog achtete’’.

Obwohl Bischof Herzog sich um gute Beziechungen mit der niederldn-
dischen Kirche bemiihte, blieb das Verhiltnis lange getriibt. So erfolgte

49 Siehe AH 58 (1888), 273f. 297-299 und AH 59 (1888), 327f.

30 Siehe AH 56 (1881), 27; AH 57 (1887), 338-340; AH 58 (1888), 272f.; AH 59
(1888), 130-132. 329.

31 Siehe AH 59 (1888), 52.

32 Siehe AH 58 (1888), 299. 301f. und AH 63 (1891), 402.

33 Siehe AH 63 (1890), 307.

34 Siehe dazu: AH 58 (1888), 275. 494f und AH 56 (1887), 19. Madame Loyson
verhielt sich in einer fiir die damalige Zeit ungewohnten Art, indem sie sehr viel
Einfluss auf ihren Mann ausiibte und diesen auch auf Reisen begleitete oder zu seinen
Gunsten Reisen unternahm. So begleitete sie Abbé Télesphore Vaudry auf seiner
Reise zu Bischof Herzog: AH 56 (1887), 15. Vgl. auch AH 55 (1879), 72.

3 1887 durch Abbé Vaudry, den ersten Vikar Loysons: AH 56 (1881), 15 und
1888 durch ein gallikanisches Komitee unter der Leitung von Jules Gout: AH 58
(1888), 269-271.

36 Siehe AH 56 (1881), 15 und AH 58 (1888), 301f.

37 Siehe AH 55 (1881), 281f. sowie AH 56 (1881), 15 und AH 56 (1882), 102f.

236



Die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog

zwar die Ankiindigung seiner Weihe in die Niederlande¥, doch wurde
dort die Mitwirkung bei seiner Konsekration abgelehnt. Herzog schrieb
dariiber an Bischof Reinkens am 9. Mirz 1888:

(...) dass sich z. Zt. der Herr Erzbischof von Utrecht geweigert hat, meine ei-
gene Konsekration vorzunehmen oder auch nur an diesem Akte sich zu bet-
heiligen, u. dass er seither mir gegeniiber keinen Schritt gethan hat, aus wel-
chem ich schliessen diirfte, dass er mich als katholischen Bischof anerkenne
u. mit mir in kirchlicher Gemeinschaft stehen wolle>.

Diese schwierige Beziehung war einerseits durch die schwache Stellung
des schweizerischen Bischofs bedingt, die in den Niederlanden Zweifel an
der Katholizitit der christkatholischen Kirche weckte, andererseits durch
Reformen wie die Abschaffung der Ohrenbeichte oder die Einfiihrung der
Liturgie in der Volkssprache, die den traditionsverhafteten Niederlindern
zu schnell und zu weit gingen®®. Erst durch die Vermittlung von Pfarrer
Timotheus van Santen kam es schliesslich zu nidheren Kontakten®'. Mit
der Griindung der Utrechter Union im Jahr 1889 verwirklichte sich Bi-
schof Herzogs jahrelange Hoffnung auf eine internationale Konferenz der
Bischofe aller altkatholischen Kirchen®?.

4.2 Beziehungen zu anderen Kirchen

Bischof Eduard Herzogs Bezichungsnetz und das seiner Kirche war viel-
filtig; im Folgenden konnen nur die Beziehungen zu den Anglikanischen
Kirchen und der Orthodoxen Kirche etwas ausfiihrlicher zur Sprache
kommen.

Bischof Herzog pflegte seit den ersten Tagen seines Episkopates den
Kontakt mit der Kirche von England®®. So zeigte er seine Weihe den eng-
lischen Bischoéfen an und sandte ihnen seine Hirtenbriefe®4. Von engli-

58 Siehe AH 54 (1876), 35. 40bis.

3 AH 58 (1888), 298.

60 Siehe AH 61 (1889), 314 und AH 62 (1890), 97.

61 Siehe AH 59 (1888), 61. 163 und AH 60 (1889), 437-440.

62 Siehe AH 59 (1888), 164. 307. Bereits im Sommer 1879 hegte Bischof Herzog
die Hoffnung auf ein Zusammentreffen der Leitfiguren der altkatholischen Bewegun-
gen von Frankreich, Deutschland und der Schweiz (AH 55, 32).

63 Siehe zum Folgenden auch den Beitrag von Mark Chapman in diesem Heft
(S.243-283).

64 Siehe AH 54 (1876), 80.

237



Sarah Béhm-Aebersold

scher Seite wurde er zu Konferenzen und Vortragsreisen eingeladen. Da-
raus ergab sich ein reger Briefwechsel mit anglikanischen Freunden und
Bischofen. Anfinglich erhielt die schweizerische Kirche auch von ver-
schiedenen englischen Gesellschaften beachtliche finanzielle Spenden®.
Doch nahm diese Unterstiitzung liber die Jahre stetig ab%®. Dies fiihrte zu
einer ersten Triibung des Verhiltnisses, die nicht die einzige bleiben soll-
te. So fiihlte sich Bischof Herzog durch den Auszug der englischen Kirch-
gemeinde aus der christkatholischen Kirche in Bern ziemlich gekrankt67.
Dennoch sah er sich der Kirche von England geschwisterlich durch eine
communio in sacris verbunden®®, Uberschattet wurden die Beziehungen
jedoch durch eine eigenartige Diskrepanz. So fiihlte sich Bischof Herzog
einerseits verschiedenen Einzelpersonen freundschaftlich verbunden,
wobei es auch zu einer prinzipiellen theologischen Ubereinstimmung
kam. Andererseits gab es auch den Altkatholiken gegeniiber kritische
Stimmen. Weiter war die Frage nach dem offiziellen Status der Beziehun-
gen zwischen den beiden Kirchen offen. Dieser scheint mir fiir die von
mir behandelte Periode nicht hinreichend geklért zu sein. Hinzu kam,
dass Herzog wegen seiner Beziehungen nach England immer wieder un-
ter Beschuss kam. So wurde ihm mehrmals vorgeworfen, seine Kirche an
die Englinder zu «verkaufen» %°. Diesen Vorwurf lehnte Bischof Herzog
vehement ab, da er bei seinen Bestrebungen zu kirchlicher Gemeinschaft
nie die altkatholischen Kernpunkte preisgab. Da die niederldndische Kir-
che’™ und Teile der deutschen altkatholischen Kirche’! die Katholizitét
der anglikanischen Kirche in Frage stellten, konnte sich nach Bischof
Herzog die von der Bischofskonferenz im Sommer 1890 verabschiedete
Resolution zu den anglikanisch-altkatholischen Beziehungen nur auf die

% Siehe AH 54 (1877), 309; AH 55 (1879), 76 und AH 55 (1880), 117. 195.

% Siehe AH 57 (1887), 254 und AH 63 (1890), 170-173.

67 Siehe AH 56 (1887), 339-342.

%8 Siehe AH 57 (1887), 466 und 473.

% So vom Synodalratsprisidenten Rudolph Philippi: AH 56 (1882), 149-151 und
von Pfr. Paulin Gschwind: AH 58 (1887), 22. Vgl. im Weiteren auch weitere Kritik,
die an der Beziehung der christkatholischen Kirche zur anglikanischen Kirche gedus-
sert wurde: AH 54 (1878), 438; AH 55 (1881), 499 und AH 57 (1887), 321.

0 Siehe AH 62 (1890), 375. 458f und AH 63 (1890), 140.

"I Siehe AH 62 (1890), 272 und 292, wo Herzog schreibt: «(...) dass ich in den
Augen der Hollidnder u. auch einzelner deutscher Altkatholiken wegen meiner Bezie-
hungen zu der anglikanischen Kirche als halber Ketzer gelte.»

238



Die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog

gegenseitige Zulassung zum Abendmahl festlegen’?. Fiir Bischof Herzog
war dies zu wenig, da er dies unter Getauften als eine Selbstverstindlich-
keit ansah’’.

Den Beziehungen zur Bischdflichen Kirche Amerikas hingegen war ein
grosserer Erfolg beschieden. Bereits 1878 sprach die General Convention
den religidsen Bestrebungen der altkatholischen Kirchen gegeniiber ihre
Sympathie aus’. Im Jahre 1880 unternahm Bischof Herzog eine Reise
nach Amerika. Er war beriihrt von der Briiderlichkeit der Amerikaner und
threr Katholizitdt und amtierte zum Zeugnis der bestehenden Interkommu-
nion in vier Gottesdiensten”. In der Folge kam es zu einem regen Brief-
wechsel und theologischen Austausch’s. Eine Frucht dieser guten Bezie-
hungen war das Projekt des gemeinsamen Kirchenbaus in Luzern. Dieser
kam nicht zuletzt dank der grossziigigen finanziellen Unterstiitzung von
Bischof Doane und seiner Didzese Albany im Jahre 1891/92 zu Stande’”.

Mit den Orthodoxen Kirchen hingegen existierten anfianglich nur we-
nige Kontakte. Zwar zeigte Bischof Herzog seine Weihe der Kirche von

72 Bischof Herzog beurteilt hier m.E. die Beschliisse der Internationalen Bi-
schofskonferenz zu positiv. Man konnte sich nur darauf einigen, Anglikanern in To-
desgefahr die Kommunion nicht zu verweigern, wie man dies auch Protestanten ge-
geniiber praktizierte, die am Glauben der Kirche festhielten. (Protokoll der Bischofs-
konferenz vom 15. September 1890, 2f., IBK-Protokolle, BABe). Ob diese Praxis
auch auf andere Fille ausgeweitet werden konnte, wurde einem Komitee zur Erorte-
rung iiberlassen. Dieses fasste unter dem 6. November 1890 eine Erkldrung, die u.a.
festhielt: «4. Wir erkldren es fiir unbedenklich, dass altkatholische Geistliche Mit-
gliedern der anglicanischen Kirchengemeinschaft im Falle eines Bediirfnisses, d.h.
wo dieselben nicht in der Lage sind, einen anglicanischen Geistlichen anzugehen,
unter Beobachtung der den Altkatholiken vorgeschriebenen Bedingungen, Regeln
und Formen die hl. Kommunion ertheilen.» (Erkldrung in bezug auf das Verhiltnis
zur Anglikanischen Kirche, im Anhang desselben Protokolls, 7). Diese Erkldrung
sandte Bischof Reinkens an den Erzbischof von Utrecht, mit der Bitte, sie, falls ein-
verstanden, gegengezeichnet zuriickzusenden. Eine Antwort blieb aus, wie ein Brief
von Bischof Reinkens an Bischof Herzog vom 14. November 1890 (AH 39, BABe)
zeigt: «Ich fiirchte sehr, dass unseren hollindischen Mitbischofen unsere Erkldrung
zu weit ist; sie haben noch nicht geantwortet.» Ob es spiiter eine Antwort aus Holland
auf die Erklirung gab, entzieht sich meiner Kenntnis.

73 Siehe AH 63 (1890), 220.

74 Siehe AH 54 (1878), 419.

5 Siehe AH 55 (1880), 199.

76 Siehe z.B. AH 55 (1880), 220 und AH 55 (1881), 288.

7 Siehe AH 62 (1890), 175-178 und AH 63 (1891), 458—460. Die Christuskirche
in Luzern wurde am 19. Mirz 1892 eingeweiht.

~

239



Sarah Béhm-Aebersold

Russland an’®, doch ergab sich daraus kein weiterer Kontakt, so dass es bei
sporadischen Briefen blieb’. Dennoch war Bischof Herzog am Gesche-
hen in der orthodoxen Welt interessiert. Fiir ihn waren die autokephalen
orthodoxen Kirchen ein Beispiel dafiir, was es heisst, eine katholische
nationale Kirche zu sein und insofern geeignet, dieses Bewusstsein auch
im Westen zu erhalten und zu schirfen.

Sie haben leider ganz Recht, wenn Sie sagen, dass man im Westen den Begriff
einer katholischen Nationalkirche gar nicht mehr allgemein kenne, sondern
romisch mit katholisch identifiziere. Es wiirde uns sehr niitzlich sein, wenn wir
recht oft von den katholischen Schwesterkirchen des Ostens reden diirften (...)80

Nachdem Herzog in seinen Beziehungen zu den Englinden stark ent-
tauscht worden war, wandte er sich ab 1890 vermehrt den Orthodoxen
Kirchen zu und der Kontakt intensivierte sich®!. Dabei fragte sich Herzog,
ob er sich nicht besser bereits frither nach Osten hin orientiert hitte®2,

5. Schlussfolgerungen

Abschliessend sollen die verschiedenen kirchlichen Beziehungen, die Bi-
schof Herzog pflegte, einer Gewichtung unterzogen werden und es soll
nach der Relevanz der in diesem Beitrag gewonnenen Erkenntnisse fiir
das heutige Kirche-Sein gefragt werden.

Die Gewichtung der kirchlichen Beziehungen soll anhand eines Kreis-
modells erfolgen: Man hat sich hierzu verschiedene Kreise vorzustellen,
die konzentrisch angelegt sind. Das Zentrum bildet die Christkatholische
Kirche der Schweiz. Je weiter aussen eine Kirche angesiedelt ist, desto
geringer ist ihre Bedeutung fiir die Christkatholische Kirche. Die Altka-
tholischen Kirchen der Utrechter Union sind die der Christkatholischen
Kirche am niichsten stehenden Partnerinnen. Sie befinden sich deshalb in
dem Kreis, der das Zentrum umschliesst. Weitere kirchliche Beziehungen

78 Siehe AH 54 (1876), 35.

79 Brief an Erzbischof Emilianus von Werschetz (VrSac): AH 54 (1878), 335f.
und die Briefe an Theodor Isaak, Konstantinopel: AH 56 (1887), 362-364; AH 59
(1888), 200-203 und 252f.; AH 60 (1889), 37-39.

80 AH 59 (1888), 201.

81 Siehe allein fiir das Jahr 1890 folgende Hinweise auf Briefe und Treffen: AH
62 (1890), 67. 86. 155 und AH 63 (1890), 36 und den Brief an Propst Alexios Maltzew,
Berlin: AH 62 (1890), 403f,

82 Siehe AH 62 (1890), 67. 155.

240



Die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog

miissen sich an der Vertriglichkeit mit dieser Union messen und sind des-
halb weiter aussen im Kreismodell angesiedelt. Von den Kirchen ausser-
halb der Utrechter Union teilen sich die Anglikanischen Kirchen und die
Orthodoxen Kirchen den ndchsten Kreis um das Zentrum. In der An-
fangsphase sind es die Anglikanischen Kirchen, die fiir Eduard Herzog im
Vordergrund stehen. Durch die englische Kirche enttiuscht, treten fiir
Herzog dann die Orthodoxen Kirchen vermehrt ins Blickfeld. Den &dus-
sersten Kreis um das Zentrum bilden Kirchen wie die reformatorischen
Kirchen, mit denen Herzog nicht aktiv den Kontakt sucht, die er aber trotz
entscheidender theologischer Differenzen als Kirchen anerkennt. Die
Romisch-Katholische Kirche steht ausserhalb dieses Beziehungskreises.
Bedingt durch die geschichtliche Situation ist die wechselseitige Bezie-
hung zwischen ihr und der Christkatholischen Kirche vor allem durch
Polemik und Abgrenzung geprigt. Fiir Bischof Herzog vertritt die Christ-
katholische Kirche die Katholische Kirche, von der sich die Romisch-
Katholische Kirche durch die Neuerungen des Vatikanischen Konzils
gelost hat.

Aus den gewonnen Erkenntnissen ergeben sich die folgenden Schluss-
folgerungen. Erstens: Strukturelle Fragen sind von grosser Bedeutung.
Das Beispiel der Gemeinde von Paris unter der Leitung von Hyacinthe
Loyson und die Entstehungsgeschichte der christkatholischen Kirche in
der Schweiz zeigen, dass sich zu einer langfristigen Sicherung des altka-
tholischen Anliegens der Weg zu einer institutionellen Organisation auf-
dringt. Eine solche gehort fiir Bischof Herzog zum Wesen der katholi-
schen Kirche, welche notwendigerweise in sichtbaren Strukturen Gestalt
annimmt. Die wiederkehrenden Auseinandersetzungen des Bischofs mit
seinen bischoflichen Vikaren zeigen zudem, dass eine gute Abgrenzung
der jeweiligen Kompetenzen innerhalb der Kirche als Institution wichtig
ist, um unnotige Konflikte zu vermeiden. Dies scheint mir eine Erkenntnis
zu sein, die auch heute noch relevant ist.

Zweitens: Fiir christkatholische Identitit als prigend hat sich das Zu-
sammenspiel von Einheit und Freiheit herausgestellt. Dieses birgt sowohl
eine Chance in sich als auch eine Herausforderung. Die Chance besteht
darin, dass eine grosse Breite an theologischem Denken und kirchlichem
Vollzug moglich ist, die Herausforderung darin, bei aller Breite die klare
Linie nicht aus dem Blick zu verlieren.

Drittens: Bischof Herzog pflegte 6kumenische Offenheit, ohne dabei
die eigene Identitit unter den Scheffel zu stellen. Dies konnte umschrie-

241



Sarah Béhm-Aebersold

ben werden mit dem Satz: «Roots down, walls down, bridges out »83, zu
Deutsch «Wurzeln nach unten wachsen lassen, Mauern abbrechen, Brii-
cken ausfahren». Dieser Ansatz kann auch fiir die christkatholische Praxis
der Okumene wegleitend sein. Wenn Bischof Herzog in einer anderen
Kirche die Kirche Christi wiederzuerkennen glaubte, stand fiir ihn einer
Gemeinschaft mit dieser Kirche nichts mehr im Wege, auch wenn in der
Folge noch theologische Differenzen zu klidren waren, die aber kein kir-
chentrennendes Gewicht mehr hatten. So verlangte er nicht eine Einigung
in allen Dingen, sondern beschrinkte sich auf die Ubereinstimmung im
Wesentlichen, den Kern des Glaubens Betreffenden.

Sarah Bohm-Aebersold (geb. 1975 in Bern CH), lic. theol., studierte in Bern
und Oxford evangelische und christkatholische Theologie. Anschliessend war
sie fiir Nachdiplomstudien mit einem Schwergewicht in Pastoraler Theologie
am Ridley Hall Theological College in Cambridge (Cambridge Theological
Federation und Anglia Ruskin University). Nach einer kurzen Tdtigkeit in ei-
nem Pfarramt im Fricktal arbeitet sie als Assistentin am Departement fiir
Christkatholische Theologie bei Prof. Dr. Angela Berlis. Sie verfasst eine Dis-
sertation liber die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog. Seit Friihjahr
2011 arbeitet sie zusdtzlich in der Kirchgemeinde Solothurn als Priesterin.

Adresse: Bdreggstrasse 33, CH-4900 Langenthal, Schweiz, E-Mail: sarah.
boehm@christkath.ch

English Summary

The essay’s introduction presents the so-called “Kopialbiicher” (cartularies) and
the difficulties involved in working with them. The “Kopialbiicher” consist of
letters written by Bishop Eduard Herzog. These letters form the basis of the con-
siderations made about the ecclesiology of Bishop Herzog. The main section
takes a look at three different ecclesiological issues: firstly, structural aspects,
centring on the question whether a catholic church necessarily needs to have a
bishop; secondly, a distillation of various pillars of Old Catholic identity; and
thirdly, an overview of the international relationships in which the Old Catholic
Church of Switzerland has been involved and how the church has been shaped by
these relationships. Finally, the conclusions assess these relationships and ask
about their relevance for today’s church and in particular today’s Old Catholic
Church.

8 Http://www.theofed.cam.ac.uk/about.html. Die Cambridge Theological Fede-
ration, die sich in ihrer Arbeit von diesem Grundsatz leiten lisst, ist ein Verband von
elf theologischen Ausbildungsstitten unterschiedlicher Konfession in Cambridge
(UK).

242



	Die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog aufgrund der Auswertung seiner frühen Korrespondenz

