
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 101 (2011)

Heft: 3-4

Artikel: Die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog aufgrund der Auswertung
seiner frühen Korrespondenz

Autor: Böhm-Aebersold, Sarah

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405088

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog
aufgrund der Auswertung seiner frühen Korrespondenz

Sarah Böhm-Aebersold

Der folgende Beitrag zur Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog1 gliedert

sich wie folgt: Er beginnt mit einer Orientierung über die verwendeten

Quellen, die sogenannten Kopialbücher von Bischof Eduard Herzog,
und die Schwierigkeiten, die mit ihrer Aufarbeitung verbunden sind. Daran

schliesst sich der Hauptteil an, der sich mit ekklesiologischen Fragen
beschäftigt. Ein erster Teil ist strukturellen Fragen gewidmet. Im Zentrum
steht dabei die Diskussion, ob eine katholische Kirche zwingend einen
Bischof braucht. In einem zweiten Teil werden verschiedene Eckpfeiler
christkatholischer Identität herausgearbeitet. Ein dritter Teil gibt einen
Überblick über die internationalen Beziehungen, welche die christkatholische

Kirche in jener Zeit pflegte, und wie diese Beziehungen die Kirche
prägten. Der Beitrag wird durch einige Schlussfolgerungen abgeschlossen,

welche die gewonnenen Erkenntnisse sammeln und nach ihrer
Bedeutung für unser heutiges Kirche-Sein fragen.

1. Quellen

Meine Einsichten in die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog stützen
sich auf die sogenannten Kopialbücher2, welche die von Bischof Eduard

Herzog verfassten Briefe in Kopie enthalten. Sie sind erst vor kurzem
digitalisiert worden3. Von den insgesamt 68 Kopialbüchern aus den Jahren

1876 bis 1924 habe ich bis zum heutigen Zeitpunkt die Korrespondenz der

Jahre 1876 bis 1890 durchgearbeitet, auffindbar in den Kopialbüchern AH

1 Die Endfassung des Beitrages hat viel von guten Gesprächen mit Prof. Dr.
Angela Berlis und Prof. Dr. Urs von Arx profitiert.

2 Eduard Herzog. Kopialbücher, aufbewahrt im Bischöflichen Archiv der

Christkatholischen Kirche der Schweiz. Bern BABe): Im Folgenden als AH mit
der entsprechenden Nummer, allenfalls dem Jahrgang in Klammern und der Seitenzahl

zitiert.
3 Vgl. dazu den Beitrag von Urs von Arx. Bischof Eduard Herzog - Vorarbeiten

und Beiträge zur Forschung in den vergangenen 20 Jahren, in diesem Heft, S. 324-
334.

IKZ 101 (2011) Seilen 227-242 227



Sarah Böhm-Aebersold

54-63. Für die Ausführungen zur Struktur der Christkatholischen Kirche
der Schweiz habe ich zusätzlich die Verfassung von 1874 in ihren Entwürfen4

und der definitiven Fassung5 herangezogen.
Die Kopialbücher enthalten Briefe recht unterschiedlicher Natur und

unterschiedlichen Inhaltes. So gilt es zwischen amtlichen und persönlichen

Korrespondenzen zu unterscheiden, wobei die Grenze fliessend sein
kann. Insgesamt lassen sich die Briefe unterteilen in innerkirchliche Briefe,

zu denen Briefe an Geistliche, kirchliche Behörden und Kirchgemeinden

gehören, Briefe an staatliche Behörden und Vertreter anderer Kirchen
sowie Briefe an Einzelpersonen pastoralen oder privaten Inhalts.

Bei der Beschäftigung mit den Kopialbüchern ergeben sich verschiedene

Schwierigkeiten. Wie nicht anders zu erwarten bei Briefen aus dem
19. Jahrhundert, sind die in Deutsch verfassten Briefe von Bischof Eduard

Herzog in Kurrent- oder Sütterlin-Schrift geschrieben. Eine grosse
Schwierigkeit für die Auswertung der Briefe bildet der Zustand der einzelnen

Briefkopien. So sind nicht mehr alle Briefe oder Briefstellen lesbar.

Teilweise ist die Tinte auch so stark verblichen, dass sie selbst mit Hilfe
farbkorrigierender Programme nicht wieder so weit hervorgeholt werden

kann, dass eine Entzifferung möglich ist. Oder von der Rückseite schlägt
Tinte durch, was die Lesbarkeit erschwert. Weiter hat Bischof Herzog
manchmal einen Gedanken nachträglich in einen Brief eingetragen, der
dann mit kleinen Buchstaben zwischen zwei Zeilen hineingekritzelt steht.

Eine weitere Schwierigkeit bietet die Tatsache, dass die meisten Briefe
keinen Adressaten nennen, sondern die Anrede schlicht lautet: «Lieber
Freund» oder etwa auch «Lieber Bruder». Bei vielen Briefen ist der Adressat

nachträglich von Dritten auf den entsprechenden Brief eingetragen
worden oder die Briefe werden im nachträglich erstellten Register ihren-

4 Entwurf einer Verfassung der christkatholischen Kirche der Schweiz. Vorlage
des Centralcomite's an die Delegirten des Schweizerischen Vereins freisinniger
Katholiken [vom 21./22. März 1874], Solothurn (Zepfel) 1874, 10 S.; Entwurf einer
Verfassung der christkatholischen Kirche der Schweiz. Vorlage des Centralcomite's
an die Delegirten des Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken [vom 25. Juni
1874], Solothurn (Zepfel) 1874, 10 S.

5 Verfassung der Christkatholischen Kirche der Schweiz, Solothurn (Zepfel)
1874, 10 S. Der definitive Text geht auf die Beratung der beiden vorgenannten Entwürfe

auf den Sitzungen der Delegiertenversammlung des Schweizerischen Vereins
freisinniger Katholiken vom 14. Juni 1874 in Bern und vom 21. September 1874 in Ölten
zurück.

228



Die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog

Adressaten zugeordnet6. Auch inhaltlich ergeben sich oft Hinweise auf
den Briefadressaten. So lässt sich in den meisten Fällen eine eindeutige
Zuordnung des Briefes vornehmen, jedoch nicht immer7.

2. Strukturelle Aspekte der Ekklesiologie von Bischof Herzog

Eduard Herzog war Bischof einer Kirche, die noch im Werden war. Die
Bewegung freisinniger Katholiken, die durch den Protest gegen die
Dekrete des ersten vatikanischen Konzils ins Leben gerufen wurde, hatte die
Aufgabe noch vor sich, sich als Kirche im positiven Sinne zu definieren.
Insbesondere auf der strukturellen Ebene war noch Vieles in Bewegung.
Bischof Eduard Herzog berichtet über diese Anfänge in einem Manuskript

über die Geschichte der Entstehung der christkatholischen Kirche,
das er für die American Church Review verfasste8.

So war in den ersten Jahren umstritten, ob die Christkatholische Kirche

einen Bischof brauche oder nicht. Für Eduard Herzog war es klar, dass

zu einer katholischen Kirche selbstverständlich das Bischofsamt gehört9.
Doch viele Laien in der deutschen Schweiz befürchteten auf Grund negativer

Erfahrungen mit den Bischöfen Eugène Lachat und Gaspard
Mermillod10, dass eine Wiederherstellung des Episkopats in ihrer Kirche zu

Streitigkeiten führen könnte, etwa zwischen dem Bischof und den

Kirchgemeinden oder dem Bischof und den staatlichen Behörden. So wurde die

Bischofsfrage auf der ersten Delegiertenversammlung des Vereins freisinniger

Katholiken 1873 bewusst offengelassen. Der Entwurf einer
christkatholischen Kirchenverfassung, welcher der zweiten Delegiertenversammlung

1874 vorgelegt wurde, sah bereits ein Bischofsamt vor11, gegen

6 Mit Ausnahme der Register zu AH 55 und 56 und Teilen des Registers von AH
57 sind die Register von Dritten und nicht von Herzog selbst zusammengestellt.

7 Siehe z.B. den Brief AH 57, 373f, dessen Adressat nicht identifizierbar ist.
s Siehe AH 55 (1881), 289-309. 421-439. Das in den Kopialbüchern enthaltene

Manuskript wurde in englischer Übersetzung veröffentlicht in: American Church
Review 33 (1881) 113-126; 134 [sie!] (1881) 205-219.

9 Siehe AH 55 (1881), 422.
10 Siehe Otto Gilg, Christkatholizismus in Luzern, Ein Beitrag zur Luzerner

Geistesgeschichte, Luzern (Reuss) o.J. [1946], 132-134. Zu den Bischöfen Lachat und

Mermillod siehe auch Peter Stadler, Der Kulturkampf in der Schweiz, Eidgenossenschaft

und Katholische Kirche im europäischen Umkreis 1848-1888, erweiterte
und durchgesehene Neuauflage, Zürich (Chronos) 1996, 175. 259-304.

11 § 20-23 des Entwurfs der Verfassung vom 21./22. März 1874 (wie Anm. 4).

229



Sarah Böhm-Aebersold

das aber Einspruch erhoben wurde. Erst als Herzog das Bischofsamt zu
einer notwendigen Bedingung für eine katholische Kirche erklärte12, rang
sich die Versammlung aus Laien und Geistlichen zu einer katholischen
Kirche mit Episkopat durch. Doch suchten die antiepiskopal gesinnten
Stimmen unter den Laien die Stellung des Bischofs zugleich möglichst
schwach zu halten. So wurde die Verfassung der christkatholischen Kirche

um einen Paragraphen ergänzt, der die Möglichkeit zur Absetzung des

Bischofs durch die Synode vorsah13. Ein weiterer Antrag, der eine
periodische Wiederwahl des Bischofs vorsah, fand hingegen keine Mehrheit,
«weil man sich fürchtete, es würde sich kein katholischer Bischof finden,
um einem alle 6 Jahre neu zu wählenden Bischof die Consekration zu
ertheilen»14.

Der latente Widerstand gegen das Episkopat hielt auch in den
Folgejahren an. Noch im März 1878 lehnte die Kirchgemeinde Allschwil die
Installation ihres Pfarrers durch den Bischof oder einen Delegierten des

Bischofs ab15. Auch manche Geistliche, insbesondere auch seine bischöflichen

Vikare Eugène Michaud und später Paulin Gschwind (wenn auch

meist aus persönlichen Gründen), verhielten sich dem Bischof gegenüber
nicht sonderlich loyal16. Weiter definierte die Synode die Rechte und
Kompetenzen des Bischofs so eng17, dass es in der Praxis immer wieder zu
Situationen kam, bei denen der Bischof um Hilfe angegangen wurde, ihm
aber die Hände gebunden waren18. Bischof Herzog beklagte diese Situation

häufig. So schrieb er 1881:

12 Siehe AH 55 (1881). 428f., hier 428: «Herzog, zum Sprechen aufgefordert,
erklärte, er gedenke als katholischer Priester auf dem Boden der katholischen Kirche
zu bleiben; mit der Beseitigung des Episkopates u. des katholischen Priesterthums
werde dieser Boden verlassen...».

13 Siehe § 24 der Verfassung vom 14. Juni/21. September 1874 (wie Anm. 5). Die
§ 24 und 25 sind auch schon im Verfassungsentwurf vom 25. Juni 1874 (wie Anm. 4)
enthalten.

14 So Eduard Herzog, in: AH 55 (1881). 430. Diesen Passus strich Eduard Herzog
nachträglich durch.

15 Siehe AH 54 (1878), 367.
16 Für Michaud: AH 54 (1877), 235-240 sowie AH 54 (1878), 408-410. 427 und

für Gschwind: AH 60 (1889), 210-212.
17 Siehe dazu den Zusatz in § 21 der Endversion der Verfassung vom 14.

Juni/21. September 1874 (wie Anm. 5).
18 Vgl. dazu AH 58 (1888), 394 und AH 61(1889), 45f.. sowie bezüglich finanzieller

Kompetenz: AH 59 (1888). 285 und AH 62 (1890), 59f.

230



Die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog

Es gibt sicher keinen Bischof auf der Welt, dessen persönlicher Arbeitskraft
mehr zugemuthet wird; dem kärglichere Hülfsmittel zu Gebote stehen, dem

geringere Rechte eingeräumt sind u. dem hämischere Angriffe von Mitgliedern

der eigenen Kirche widerfahren als dem christkatholischen Bischof der
Schweiz19.

Die Situation blieb unverändert, wie ein Brief von 1889 zeigt:

Meine Situation ist eine überaus qualvolle. Ich soll für regelmässige Pastoration

der Gemeinden u. Genossenschaften sorgen, besitze aber so zu sagen
keine Kompetenzen.. .20

3. Ekklesiologische Eckpfeiler

Was hiess es nach Bischof Eduard Herzog, christkatholisch zu sein? Welches

waren für ihn die ekklesiologischen Eckpfeiler seiner Kirche? Drei
Elemente stehen im Folgenden im Vordergrund. Erstens: Der Versuch
einer Verständigung darüber, was mit dem Begriff «christkatholisch»
gemeint ist; zweitens: die Beschäftigung mit der das christkatholische
Selbstverständnis prägenden Verbindung von Einheit und Freiheit, und
drittens: die Durchleuchtung der engen Beziehung der christkatholischen
Kirche zum Staat.

3.1 Festhalten am alten bzw. christlichen Katholizismus

In einem Brief an einen Laien aus Neapel, der vom 3. Juni 1887 datiert,

gibt Bischof Eduard Herzog eine Definition des Begriffes christkatholisch

beziehungsweise altkatholisch:

Ihren Freunden können Sie mittheilen, dass die Ausdrücke «altkatholisch»
und «christkatholisch» im Jahr 1870 gewählt worden sind, um die kirchliche
Stellung derjenigen Katholiken zu charakterisieren, welche sich im Gegensatz

zu den neuen Dogmen des vatikanischen Konzils (vom Jahr 1870) u. zu
den ebenfalls verhältnissmässig neuen jesuitischen Grundsätzen, wie sie z.B.

19 AH55(1881).391f.
2(1 AH 61 (1889), 106.

231



Sarah Böhm-Aebersold

im Syllabus (v. Jahr 1864) ausgesprochen sind, an den alten21 oder christlichen22

(also arar/pästlichen u. ant(jesuitischen[)] Katholizismus halten23.

Dem entsprach Bischof Herzogs Empfehlung, dass sich die Christkatholiken

bei der Volkszählung in die Sparte «katholisch» ohne einen Zusatz

eintragen sollten, da sich die Ultramontanen durch den Zusatz «römisch»
als römisch-katholisch von ihnen abgrenzen sollten, wenn sie dies wünschten24.

Darin spricht sich das christkatholische Selbstverständnis aus, sich
als Fortsetzung der alten katholischen Kirche zu verstehen, von der die
römischen Katholiken durch die Neuerungen des ersten vatikanischen
Konzils abgewichen sind.

Bischof Herzog ging sogar so weit, dass er Christ-Sein und Katholisch-
Sein miteinander identifizierte25. Er konnte dies tun, da sich für ihn das

Christentum in der Heiligen Schrift, in den Glaubensbekenntnissen der
Alten Kirche und in der konkreten Gestalt der organisierten Kirche mit
ihrer Liturgie und ihren Sakramenten vergegenwärtigte26. Damit sind
zugleich die Eckpunkte christkatholischen Kirchenverständnisses genannt:
die Alte Kirche als theologische Grundlage, verbunden mit einer
bischöflich-synodalen Struktur, die bereits in der Alten Kirche angelegt war27.

3.2 Einheit und Freiheit

Der zweite Eckpfeiler christkatholischer Identität lässt sich mit den
Stichworten Einheit und Freiheit zusammenfassen. Sie finden sich in der
Präambel der Verfassung der Christkatholischen Kirche: «In nécessitas uni-
tas; in dubiis libertas; in omnibus Caritas!»28 Bischof Eduard Herzogs
gesamter Dienst orientierte sich an diesen Grundsätzen. Einheit und Freiheit

- dies hiess für ihn, dass eine grosse Breite an theologischen Meinungen

und Glaubensansichten möglich war, solange davon nicht der Kern
des christlichen Glaubens betroffen war.

21 Im Original doppelt unterstrichen.
22 Im Original doppelt unterstrichen.
23 AH 56 (1887), 458f. Die hier (und auch in den weiteren Zitaten) kursiv gesetz¬

ten Wörter sind im Original unterstrichen.
24 Siehe AH 55 (1880), 200f.

Siehe AH 56 (1887), 329.
Siehe AH 57 (1887), 28.
Siehe AH 55 (1881), 239f.
Verfassung vom 14. Juni/21. September 1874 (wie Anm. 5), 3.

232



Die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog

Allein ich bin der Meinung, Einheit u. Freiheit lassen sich nur dadurch retten,
dass wir die Symbole festhalten, aber keine offizielle Theologie weder in
negativem noch in positivem Sinne aufstellen. Ich meinerseits gestatte gern
jedem gebildeten Mitglied der Kirche, sich mit den traditionellen Symbolen
theologisch so abzufinden, wie er's mit seinem Gewissen vereinbaren kann29.

Dies erlaubte es Bischof Herzog, auch Geistliche in seiner Kirche zu
tolerieren, deren theologische Auffassung er nicht teilte30. Andererseits fiel
Bischof Herzog nun aber selbst nicht der Beliebigkeit anheim, sondern er
versuchte Einheit insbesondere über die liturgische Praxis zu verwirklichen.

Dabei kommt dem christkatholischen Gebetbuch ein hoher
Stellenwert als einheitsstiftende Grösse zu. «Ich habe in den Kirchen von
England u. Amerika erfahren, was für ein ganz unschätzbares religiöses
Bildungsmittel u. kirchliches Bindungsmittel ein offizielles Gebetsbuch
ist.»31 Bischof Herzog war deshalb bestrebt, das offizielle Gebetbuch32 in
den Gemeinden einzuführen33.

29 AH 57 (1887), 2. Mit «Symbolen» meint Herzog die beiden in der Liturgie
verwendeten altkirchlichen Glaubensbekenntnisse (Nicänum und Apostolicum).

30 Siehe etwa AH 54 (1876), 6; AH 54 (1878), 39 und AH 55 (1879), 73. Vgl. auch

die Streitigkeiten mit seinen bischöflichen Vikaren Eugène Michaud: AH 54 (1877),
235-240. 242-246 und Paulin Gschwind: AH 60 (1889), 216f. 277-279; AH 62

(1890), 63-65 und AH 63 (1890), 271-274.
31 AH 57 (1887), 374.
32 Christkatholisches Gebetbuch für gemeinsamen Gottesdienst, Bern (K.J. Wyss),

1879, 552 S. Diese erste Auflage erhielt auf der Synode zu Genf 1880 die offizielle
Anerkennung. In den von mir behandelten Jahren 1876 bis 1890 gab es zwei weitere

Auflagen: Gebetbuch der christkatholischen Kirche der Schweiz, Bern (K.J. Wyss)
21884, mit 592 S. und 31889 mit 572 S. In der französischen Schweiz gab es im hier
behandelten Zeitraum zwei inhaltlich voneinander abweichende Ausgaben: Livre de

prières liturgiques à l'usage des Catholiques-chrétiens de la Suisse. Approuvé par le

Synode national, réuni à Bâle, dans sa séance du 9 Juin 1881, Genève (Taponnier et

Studer) 1881, 669 S.; Prières liturgiques à l'usage des Eglises catholiques-nationales
de la Suisse, Soleure (Gassmann) 1888, 408 bzw. 215 S. (mit bzw. ohne «Epîtres et

Evangiles pour tous les offices de l'année»). Die bibliografischen Angaben zu den

Gebetbüchern verdanke ich Urs von Arx.
33 Vgl. dazu z.B. den Brief an Joseph-Didyme Rey, Präsident des Conseil Supérieur,

Genf, in dem Bischof Herzog die Genfer Geistlichen ermahnt, sich an die
offizielle Liturgie zu halten: AH 60 (1889), 23-25.

233



Sarah Böhm-Aebersold

3.3 Enge Bindung an den Staat

Prägend für das christkatholische Selbstverständnis ist die enge Beziehung
zum Staat. Wo immer möglich, bemühten sich die christkatholischen
Kirchgemeinden von Anfang an um ihre staatliche Anerkennung34. Diese

enge Beziehung zum Staat trug ihnen in der Schweiz den Namen
«Staatskatholiken» ein35. Bischof Herzog akzeptierte diese Bezeichnung als
Ausdruck ihrer Loyalität dem Staat gegenüber.

würde ich den Ausdruck «Staatskatholik» insofern acceptirt haben, als

von uns mit Recht gesagt werden könne, dass wir uns gerne überall loyal der
staatlichen Oberhoheit fügten, keinen Staat im Staate bilden wollten u. durch
keine Befehle eines fremden Hierarchen mit unserm Land in Konflikt gerat-
hen könnten. Unser Bischof hat nur der eigenen Synode u. den Kantonen, von
denen er anerkannt ist, Treue gelobt36.

Für Bischof Herzog war es selbstverständlich, dass er die kantonalen
Regierungen um das Placet für seine Hirtenbriefe ersuchte37 oder auch, dass

Wahlen und wichtige Veränderungen in den Kirchgemeinden den
staatlichen Behörden angezeigt wurden38. Umgekehrt vertraute er auf die

Unterstützung durch den Staat. So ermutigte er die christkatholischen
Kirchgemeinden, beim Staat ihre Rechte einzufordern39 und wandte sich auch

selbst an den Staat mit der Bitte, die christkatholische Minderheit zu
schützen40 und bei der Durchsetzung ihrer Rechte zu unterstützen41. In
dieser Hinsicht war für ihn der sogenannte «Maria-Hilf-Handel» in
Luzern eine herbe Enttäuschung42. Dass nach sechseinhalbjähriger
Verschleppung des Falles die Bundesbehörden 1890 einräumten, dass der

34 Für Schaffhausen: AH 58 (1888), 139f. 177f.; AH 61 (1889), 294f. und AH 62

(1890), 93. Für Luzern: AH 58 (1888), 196.
35 Dieser Begriff wurde ursprünglich für die preussischen römischen Katholiken

verwendet, die sich den Staatsgesetzen unterstellten.
36 AH 58 (1888), 223.
37 Siehe z.B. AH 54 (1877), 227-230; AH 61 (1890), 477-482 und AH 63 (1891).

427-429. 432-434.
38 Siehe AH 60 (1889), 128 und AH 63 (1890), 279f.

Siehe z.B. AH 54 (1877), 318f.; AH 56 (1887). 413-416 und AH 58 (1888). 125.

Siehe u.a. AH 55 (1880), 140-142; AH 56 (1886), 238-246 und AH 63 (1890).

39

40

86.
41

365f.
42

Siehe etwa AH 54 (1877), 209f. 268; AH 55 (1880), 195f. und AH 60 (1889).

Zum Maria-Hilf-Handel siehe Stadler, Kulturkampf (wie Anm. 10), 354f.
und ausführlicher Gilg, Christkatholizismus (wie Anm. 10), 146-148. 153-162.

234



Die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog

Kanton Luzern der Stadt verbieten konnte, den Christkatholiken ihre Kirche

zur Verfügung zu stellen43, war für Bischof Herzog ein Skandal, der
die Rechtsstaatlichkeit in Frage stellte44.

4. Internationale Beziehungen

Im ausgehenden 19. Jahrhundert unterhielt die christkatholische Kirche
viele internationale Beziehungen. Zunächst sollen die inneraltkatholischen
Beziehungen in den Blick genommen werden, anschliessend die
Beziehungen mit anderen Kirchen.

4.1 Inneraltkatholische Beziehungen

Bischof Eduard Herzog (und durch ihn auch seine Kirche) stand mit
Vertretern aller altkatholischen Bewegungen und Kirchen in Kontakt. Es sind
dies: Deutschland, Österreich und die Niederlande. Hinzu kamen die

Reformbewegungen in Frankreich und Italien sowie sporadische Kontakte
nach Spanien und Portugal. Die altkatholische Bewegung verfügte mit
den Priestern René Vilatte und Jean-Baptiste Gauthier in Amerika
zeitweilig auch über eine eigene altkatholische Mission unter der Aufsicht des

jeweiligen Bischofs von Fond du Lac der Bischöflichen Kirche von Amerika.

Im Folgenden kann aus Platzgründen nur auf die Beziehungen zu den

altkatholischen Kirchen in Deutschland, der Niederlande und zur
altkatholischen Bewegung in Frankreich eingegangen werden.

Am wichtigsten waren die Beziehungen nach Deutschland, die von

Beginn an sehr intensiv und herzlich waren45. So weihte Bischof Joseph

Hubert Reinkens Eduard Herzog am 18. September 1876 zum Bischof der

Christkatholischen Kirche der Schweiz46. Es fand ein Austausch von
Geistlichen47 und liturgischen Büchern48 statt. Zusätzlich standen die beiden

Bischöfe in einem regen Briefwechsel und statteten sich auch immer
wieder gegenseitig Besuche ab. Dabei tauschten sie sich einerseits über

43 Siehe AH 62 (1890). 471-473.
44 Siehe AH 62 (1890). 128. 172.357.
45 Siehe dazu den Beitrag von Angela Berlis in diesem Heft (S. 176-200).
46 Siehe AH 55 (1881), 438.
47 Siehe AH 54 (1877). 106: AH 56 (1882). 1691'.: AH 56 (1887). 264-267 und

AH 59 (1888), 129.
48 Siehe AH 59 (1888). 306.

235



Sarah Böhm-Aebersold

Situationen aus ihrer eigenen bischöflichen Praxis, aber auch über Ereignisse

in anderen altkatholischen Kirchen49 und der weiteren Ökumene50

aus. Bereits vor der Gründung der Utrechter Union versuchten die beiden
Bischöfe zu einer gemeinsamen Haltung gegenüber anderen Kirchen,
etwa zur Kirche von England51 zu finden.

Auch mit Père Hyacinthe Loyson als führendem Kopf der katholischen
Reformbewegung in Frankreich stand Bischof Eduard Herzog in engem
brieflichem Kontakt. Herzog hätte es gern gesehen, wenn die Reformbewegung

in Frankreich nicht nur aus Sympathisanten der altkatholischen

Anliegen bestanden, sondern sich auch kirchlich organisiert hätte, am
besten als Bistum mit einem eigenen Bischof52. Dies wäre auch die

Voraussetzung dafür gewesen, dass die französische Reformbewegung in die
Utrechter Union hätte aufgenommen werden können53. Dabei lehnte Herzog

es aber ab, sich zum Werkzeug von Loyson und insbesondere von
Madame Emilie Meriman Loyson zu machen54. Mehrmaligen Anfragen
von französischer Seite55, Loyson zum Bischof zu weihen, verhielt Herzog
sich ablehnend gegenüber, da grundsätzliche Bedingungen wie eine geregelte

kanonische Wahl des Bischofs und seine Finanzierung nicht erfüllt
waren56. Die altkatholische Gemeinde in Paris blieb der Aufsicht des
Bischofs der schottischen Episkopalkirche und später verschiedenen Bischöfen

der Bischöflichen Kirche Amerikas unterstellt, deren Autorität
Bischof Herzog achtete57.

Obwohl Bischof Herzog sich um gute Beziehungen mit der niederländischen

Kirche bemühte, blieb das Verhältnis lange getrübt. So erfolgte

49 Siehe AH 58 (1888), 273f. 297-299 und AH 59 (1888), 327f.
so Siehe AH 56 (1881), 27; AH 57 (1887). 338-340; AH 58 (1888), 272f.; AH 59

(1888), 130-132. 329.
51 Siehe AH 59 (1888), 52.
52 Siehe AH 58 (1888), 299. 301f. und AH 63 (1891), 402.
53 Siehe AH 63 (1890), 307.
54 Siehe dazu: AH 58 (1888), 275. 494f und AH 56 (1887). 19. Madame Loyson

verhielt sich in einer für die damalige Zeit ungewohnten Art, indem sie sehr viel
Einfluss auf ihren Mann ausübte und diesen auch auf Reisen begleitete oder zu seinen
Gunsten Reisen unternahm. So begleitete sie Abbé Télesphore Vaudry auf seiner
Reise zu Bischof Herzog: AH 56 (1887), 15. Vgl. auch AH 55 (1879), 72.

ss 1887 durch Abbé Vaudry. den ersten Vikar Loysons: AH 56 (1881), 15 und
1888 durch ein gallikanisches Komitee unter der Leitung von Jules Gout: AH 58

(1888), 269-271.
56 Siehe AH 56 (1881), 15 und AH 58 (1888), 301f.
57 Siehe AH 55 (1881). 281f. sowie AH 56 (1881), 15 und AH 56 (1882). 102f.

236



Die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog

zwar die Ankündigung seiner Weihe in die Niederlande58, doch wurde
dort die Mitwirkung bei seiner Konsekration abgelehnt. Herzog schrieb
darüber an Bischof Reinkens am 9. März 1888:

dass sich z. Zt. der Herr Erzbischof von Utrecht geweigert hat, meine
eigene Konsekration vorzunehmen oder auch nur an diesem Akte sich zu
betheiligen, u. dass er seither mir gegenüber keinen Schritt gethan hat, aus
welchem ich schliessen dürfte, dass er mich als katholischen Bischof anerkenne
u. mit mir in kirchlicher Gemeinschaft stehen wolle59.

Diese schwierige Beziehung war einerseits durch die schwache Stellung
des schweizerischen Bischofs bedingt, die in den Niederlanden Zweifel an
der Katholizität der christkatholischen Kirche weckte, andererseits durch
Reformen wie die Abschaffung der Ohrenbeichte oder die Einführung der

Liturgie in der Volkssprache, die den traditionsverhafteten Niederländern

zu schnell und zu weit gingen60. Erst durch die Vermittlung von Pfarrer
Timotheus van Santen kam es schliesslich zu näheren Kontakten61. Mit
der Gründung der Utrechter Union im Jahr 1889 verwirklichte sich
Bischof Herzogs jahrelange Hoffnung auf eine internationale Konferenz der
Bischöfe aller altkatholischen Kirchen62.

4.2 Beziehungen zu anderen Kirchen

Bischof Eduard Herzogs Beziehungsnetz und das seiner Kirche war
vielfältig; im Folgenden können nur die Beziehungen zu den Anglikanischen
Kirchen und der Orthodoxen Kirche etwas ausführlicher zur Sprache
kommen.

Bischof Herzog pflegte seit den ersten Tagen seines Episkopates den

Kontakt mit der Kirche von England63. So zeigte er seine Weihe den

englischen Bischöfen an und sandte ihnen seine Hirtenbriefe64. Von engli-

58 Siehe AH 54 (1876), 35. 40bis.
59 AH 58 (1888), 298.
» Siehe AH 61 (1889), 314 und AH 62 (1890), 97.
61 Siehe AH 59 (1888), 61. 163 und AH 60 (1889), 437-440.
62 Siehe AH 59 (1888), 164. 307. Bereits im Sommer 1879 hegte Bischof Herzog

die Hoffnung auf ein Zusammentreffen der Leitfiguren der altkatholischen Bewegungen

von Frankreich, Deutschland und der Schweiz (AH 55, 32).
63 Siehe zum Folgenden auch den Beitrag von Mark Chapman in diesem Heft

(S. 243-283).
64 Siehe AH 54 (1876), 80.

237



Sarah Böhm-Aebersold

scher Seite wurde er zu Konferenzen und Vortragsreisen eingeladen.
Daraus ergab sich ein reger Briefwechsel mit anglikanischen Freunden und
Bischöfen. Anfänglich erhielt die schweizerische Kirche auch von
verschiedenen englischen Gesellschaften beachtliche finanzielle Spenden65.
Doch nahm diese Unterstützung über die Jahre stetig ab66. Dies führte zu
einer ersten Trübung des Verhältnisses, die nicht die einzige bleiben sollte.

So fühlte sich Bischof Herzog durch den Auszug der englischen
Kirchgemeinde aus der christkatholischen Kirche in Bern ziemlich gekränkt67.
Dennoch sah er sich der Kirche von England geschwisterlich durch eine
communio in sacris verbunden68. Überschattet wurden die Beziehungen
jedoch durch eine eigenartige Diskrepanz. So fühlte sich Bischof Herzog
einerseits verschiedenen Einzelpersonen freundschaftlich verbunden,
wobei es auch zu einer prinzipiellen theologischen Übereinstimmung
kam. Andererseits gab es auch den Altkatholiken gegenüber kritische
Stimmen. Weiter war die Frage nach dem offiziellen Status der Beziehungen

zwischen den beiden Kirchen offen. Dieser scheint mir für die von
mir behandelte Periode nicht hinreichend geklärt zu sein. Hinzu kam,
dass Herzog wegen seiner Beziehungen nach England immer wieder unter

Beschuss kam. So wurde ihm mehrmals vorgeworfen, seine Kirche an
die Engländer zu «verkaufen» 69. Diesen Vorwurf lehnte Bischof Herzog
vehement ab, da er bei seinen Bestrebungen zu kirchlicher Gemeinschaft
nie die altkatholischen Kernpunkte preisgab. Da die niederländische
Kirche70 und Teile der deutschen altkatholischen Kirche71 die Katholizität
der anglikanischen Kirche in Frage stellten, konnte sich nach Bischof
Herzog die von der Bischofskonferenz im Sommer 1890 verabschiedete
Resolution zu den anglikanisch-altkatholischen Beziehungen nur auf die

« Siehe AH 54 (1877), 309: AH 55 (1879), 76 und AH 55 (1880), 117. 195.
66 Siehe AH 57 (1887). 254 und AH 63 (1890). 170-173.
67 Siehe AH 56 (1887). 339-342.
68 Siehe AH 57 (1887), 466 und 473.
69 So vom Synodalratspräsidenten Rudolph Philippi: AH 56 (1882), 149-151 und

von Pfr. Paulin Gschwind: AH 58 (1887), 22. Vgl. im Weiteren auch weitere Kritik,
die an der Beziehung der christkatholischen Kirche zur anglikanischen Kirche geäussert

wurde: AH 54 (1878), 438; AH 55 (1881), 499 und AH 57 (1887), 321.
70 Siehe AH 62 (1890), 375. 458f und AH 63 (1890), 140.
71 Siehe AH 62 (1890), 272 und 292, wo Herzog schreibt: «(...) dass ich in den

Augen der Holländer u. auch einzelner deutscher Altkatholiken wegen meiner
Beziehungen zu der anglikanischen Kirche als halber Ketzer gelte.»

238



Die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog

gegenseitige Zulassung zum Abendmahl festlegen72. Für Bischof Herzog
war dies zu wenig, da er dies unter Getauften als eine Selbstverständlichkeit

ansah73.

Den Beziehungen zur Bischöflichen Kirche Amerikas hingegen war ein

grösserer Erfolg beschieden. Bereits 1878 sprach die General Convention
den religiösen Bestrebungen der altkatholischen Kirchen gegenüber ihre
Sympathie aus74. Im Jahre 1880 unternahm Bischof Herzog eine Reise
nach Amerika. Er war berührt von der Brüderlichkeit der Amerikaner und

ihrer Katholizität und amtierte zum Zeugnis der bestehenden Interkommunion

in vier Gottesdiensten75. In der Folge kam es zu einem regen
Briefwechsel und theologischen Austausch76. Eine Frucht dieser guten
Beziehungen war das Projekt des gemeinsamen Kirchenbaus in Luzern. Dieser
kam nicht zuletzt dank der grosszügigen finanziellen Unterstützung von
Bischof Doane und seiner Diözese Albany im Jahre 1891/92 zu Stande77.

Mit den Orthodoxen Kirchen hingegen existierten anfänglich nur
wenige Kontakte. Zwar zeigte Bischof Herzog seine Weihe der Kirche von

72 Bischof Herzog beurteilt hier m.E. die Beschlüsse der Internationalen
Bischofskonferenz zu positiv. Man konnte sich nur darauf einigen, Anglikanern in
Todesgefahr die Kommunion nicht zu verweigern, wie man dies auch Protestanten
gegenüber praktizierte, die am Glauben der Kirche festhielten. (Protokoll der
Bischofskonferenz vom 15. September 1890, 2f., IBK-Protokolle, BABe). Ob diese Praxis
auch auf andere Fälle ausgeweitet werden konnte, wurde einem Komitee zur Erörterung

überlassen. Dieses fasste unter dem 6. November 1890 eine Erklärung, die u.a.

festhielt: «4. Wir erklären es für unbedenklich, dass altkatholische Geistliche
Mitgliedern der anglicanischen Kirchengemeinschaft im Falle eines Bedürfnisses, d.h.

wo dieselben nicht in der Lage sind, einen anglicanischen Geistlichen anzugehen,
unter Beobachtung der den Altkatholiken vorgeschriebenen Bedingungen, Regeln
und Formen die hl. Kommunion ertheilen.» (Erklärung in bezug auf das Verhältnis

zur Anglikanischen Kirche, im Anhang desselben Protokolls, 7). Diese Erklärung
sandte Bischof Reinkens an den Erzbischofvon Utrecht, mit der Bitte, sie, falls
einverstanden, gegengezeichnet zurückzusenden. Eine Antwort blieb aus, wie ein Brief
von Bischof Reinkens an Bischof Herzog vom 14. November 1890 (AH 39, BABe)
zeigt: «Ich fürchte sehr, dass unseren holländischen Mitbischöfen unsere Erklärung
zu weit ist; sie haben noch nicht geantwortet.» Ob es später eine Antwort aus Holland
auf die Erklärung gab, entzieht sich meiner Kenntnis.

73 Siehe AH 63 (1890), 220.
74 Siehe AH 54 (1878), 419.
75 Siehe AH 55 (1880), 199.
76 Siehe z.B. AH 55 (1880), 220 und AH 55 (1881), 288.
11 Siehe AH 62 (1890), 175-178 und AH 6.3 (1891), 458-460. Die Christuskirche

in Luzern wurde am 19. März 1892 eingeweiht.

239



Sarah Böhm-Aebersold

Russland an78, doch ergab sich daraus kein weiterer Kontakt, so dass es bei

sporadischen Briefen blieb79. Dennoch war Bischof Herzog am Geschehen

in der orthodoxen Welt interessiert. Für ihn waren die autokephalen
orthodoxen Kirchen ein Beispiel dafür, was es heisst, eine katholische
nationale Kirche zu sein und insofern geeignet, dieses Bewusstsein auch

im Westen zu erhalten und zu schärfen.

Sie haben leider ganz Recht, wenn Sie sagen, dass man im Westen den Begriff
einer katholischen Nationalkirche gar nicht mehr allgemein kenne, sondern
römisch mit katholisch identifiziere. Es würde uns sehr nützlich sein, wenn wir
recht oft von den katholischen Schwesterkirchen des Ostens reden dürften (...)80

Nachdem Herzog in seinen Beziehungen zu den Engländen stark
enttäuscht worden war, wandte er sich ab 1890 vermehrt den Orthodoxen
Kirchen zu und der Kontakt intensivierte sich81. Dabei fragte sich Herzog,
ob er sich nicht besser bereits früher nach Osten hin orientiert hätte82.

5. Schlussfolgerungen

Abschliessend sollen die verschiedenen kirchlichen Beziehungen, die
Bischof Herzog pflegte, einer Gewichtung unterzogen werden und es soll
nach der Relevanz der in diesem Beitrag gewonnenen Erkenntnisse für
das heutige Kirche-Sein gefragt werden.

Die Gewichtung der kirchlichen Beziehungen soll anhand eines
Kreismodells erfolgen: Man hat sich hierzu verschiedene Kreise vorzustellen,
die konzentrisch angelegt sind. Das Zentrum bildet die Christkatholische
Kirche der Schweiz. Je weiter aussen eine Kirche angesiedelt ist, desto

geringer ist ihre Bedeutung für die Christkatholische Kirche. Die
Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union sind die der Christkatholischen
Kirche am nächsten stehenden Partnerinnen. Sie befinden sich deshalb in
dem Kreis, der das Zentrum umschliesst. Weitere kirchliche Beziehungen

78 Siehe AH 54 (1876), 35.
79 Brief an Erzbischof Emilianus von Werschetz (Vrsac): AH 54 (1878), 335f.

und die Briefe an Theodor Isaak, Konstantinopel: AH 56 (1887), 362-364; AH 59

(1888), 200-203 und 252f; AH 60 (1889), 37-39.
80 AH 59 (1888), 201.
81 Siehe allein für das Jahr 1890 folgende Hinweise auf Briefe und Treffen: AH

62 (1890), 67. 86. 155 und AH 6.3 (1890). 36 und den Brief an Propst Alexios Maltzew,
Berlin: AH 62 (1890), 403f.

82 Siehe AH 62 (1890), 67. 155.

240



Die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog

müssen sich an der Verträglichkeit mit dieser Union messen und sind
deshalb weiter aussen im Kreismodell angesiedelt. Von den Kirchen ausserhalb

der Utrechter Union teilen sich die Anglikanischen Kirchen und die
Orthodoxen Kirchen den nächsten Kreis um das Zentrum. In der
Anfangsphase sind es die Anglikanischen Kirchen, die für Eduard Herzog im
Vordergrund stehen. Durch die englische Kirche enttäuscht, treten für
Herzog dann die Orthodoxen Kirchen vermehrt ins Blickfeld. Den
äusserten Kreis um das Zentrum bilden Kirchen wie die reformatorischen
Kirchen, mit denen Herzog nicht aktiv den Kontakt sucht, die er aber trotz
entscheidender theologischer Differenzen als Kirchen anerkennt. Die
Römisch-Katholische Kirche steht ausserhalb dieses Beziehungskreises.
Bedingt durch die geschichtliche Situation ist die wechselseitige Beziehung

zwischen ihr und der Christkatholischen Kirche vor allem durch
Polemik und Abgrenzung geprägt. Für Bischof Herzog vertritt die
Christkatholische Kirche die Katholische Kirche, von der sich die Römisch-
Katholische Kirche durch die Neuerungen des Vatikanischen Konzils
gelöst hat.

Aus den gewonnen Erkenntnissen ergeben sich die folgenden
Schlussfolgerungen. Erstens: Strukturelle Fragen sind von grosser Bedeutung.
Das Beispiel der Gemeinde von Paris unter der Leitung von Hyacinthe
Loyson und die Entstehungsgeschichte der christkatholischen Kirche in
der Schweiz zeigen, dass sich zu einer langfristigen Sicherung des
altkatholischen Anliegens der Weg zu einer institutionellen Organisation
aufdrängt. Eine solche gehört für Bischof Herzog zum Wesen der katholischen

Kirche, welche notwendigerweise in sichtbaren Strukturen Gestalt
annimmt. Die wiederkehrenden Auseinandersetzungen des Bischofs mit
seinen bischöflichen Vikaren zeigen zudem, dass eine gute Abgrenzung
der jeweiligen Kompetenzen innerhalb der Kirche als Institution wichtig
ist, um unnötige Konflikte zu vermeiden. Dies scheint mir eine Erkenntnis

zu sein, die auch heute noch relevant ist.

Zweitens: Für christkatholische Identität als prägend hat sich das

Zusammenspiel von Einheit und Freiheit herausgestellt. Dieses birgt sowohl
eine Chance in sich als auch eine Herausforderung. Die Chance besteht

darin, dass eine grosse Breite an theologischem Denken und kirchlichem

Vollzug möglich ist, die Herausforderung darin, bei aller Breite die klare
Linie nicht aus dem Blick zu verlieren.

Drittens: Bischof Herzog pflegte ökumenische Offenheit, ohne dabei

die eigene Identität unter den Scheffel zu stellen. Dies könnte umschrie -

241



Sarah Böhm-Aebersold

ben werden mit dem Satz: «Roots down, walls down, bridges out »83, zu
Deutsch «Wurzeln nach unten wachsen lassen, Mauern abbrechen,
Brücken ausfahren». Dieser Ansatz kann auch für die christkatholische Praxis
der Ökumene wegleitend sein. Wenn Bischof Herzog in einer anderen
Kirche die Kirche Christi wiederzuerkennen glaubte, stand für ihn einer
Gemeinschaft mit dieser Kirche nichts mehr im Wege, auch wenn in der

Folge noch theologische Differenzen zu klären waren, die aber kein
kirchentrennendes Gewicht mehr hatten. So verlangte er nicht eine Einigung
in allen Dingen, sondern beschränkte sich auf die Übereinstimmung im
Wesentlichen, den Kern des Glaubens Betreffenden.

Sarah Böhm-Aebersold (geb. 1975 in Bern CH). lie. theol., studierte in Bern
und Oxford evangelische und christkatholische Theologie. Anschliessend war
sie für Nachdiplomstudien mit einem Schwergewicht in Pastoraler Theologie
am Ridley Hall Theological College in Cambridge (Cambridge Theological
Federation und Anglia Ruskin University). Nach einer kurzen Tätigkeit in
einem Pfarramt im Fricktal arbeitet sie als Assistentin am Departement für
Christkatholische Theologie bei Prof. Dr. Angela Berlis. Sie verfasst eine
Dissertation über die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog. Seit Frühjahr
2011 arbeitet sie zusätzlich in der Kirchgemeinde Solothurn als Priesterin.

Adresse: Bäreggstrasse 33, CH-4900 Langenthai, Schweiz, E-Mail: sarah.
boehm @ christkath.ch

English Summary

The essay's introduction presents the so-called "Kopialbücher" (cartularies) and
the difficulties involved in working with them. The "Kopialbücher" consist of
letters written by Bishop Eduard Herzog. These letters form the basis of the
considerations made about the ecclesiology of Bishop Herzog. The main section
takes a look at three different ecclesiological issues: firstly, structural aspects,
centring on the question whether a catholic church necessarily needs to have a

bishop; secondly, a distillation of various pillars of Old Catholic identity; and

thirdly, an overview of the international relationships in which the Old Catholic
Church of Switzerland has been involved and how the church has been shaped by
these relationships. Finally, the conclusions assess these relationships and ask
about their relevance for today's church and in particular today's Old Catholic
Church.

83 Http://www.theofed.cam.ac.uk/about.html. Die Cambridge Theological
Federation, die sich in ihrer Arbeit von diesem Grundsatz leiten lässt, ist ein Verband von
elf theologischen Ausbildungsstätten unterschiedlicher Konfession in Cambridge
(UK).

242


	Die Ekklesiologie von Bischof Eduard Herzog aufgrund der Auswertung seiner frühen Korrespondenz

