
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 101 (2011)

Heft: 1

Artikel: Die Einheit sichtbar machen : Anmerkungen zum Dialogpapier der
Altkatholischen Kirche in Deutschland und der VELKD

Autor: Oberdorfer, Bernd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405077

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Einheit sichtbar machen
Anmerkungen zum Dialogpapier der Altkatholischen
Kirche in Deutschland und der VELKD

Bernd Oberdorfer

1874 gab es in Bonn kaum wirkliche Lutheraner1. Mit dieser vielleicht
etwas überraschenden Feststellung will ich durchaus nicht innerprotestantische

Polemik schüren, so als wären die damals erfreulicherweise in der
Stadt Bonn zahlreich lebenden Protestanten als Mitglieder der Preussischen

Union aus gestanden lutherischer Perspektive nicht wirklich akzeptabel

gewesen. Vielmehr meine ich den auffälligen Befund, dass an den

von Ignaz von Döllinger 1874 und 1875 in Bonn veranstalteten «Unions-
Conferenzen», die gewiss zu den wichtigsten Ereignissen der Gründungsgeschichte

der Altkatholischen Kirche zählen, zwar Orthodoxe und
Anglikaner teilnahmen, aber fast keine Lutheraner2. Dies ist ein deutlicher
Hinweis darauf, dass für die sich von Rom lösenden Katholiken die
Protestanten nicht die ersten Ansprechpartner waren, als es darum ging, sich
der eigenen Identität als nichtrömisch-katholische Kirche zu vergewissem;

Protestanten wollten sie jedenfalls nicht sein. Umso bemerkenswerter

ist es, dass wir heute das 25-Jahr-Jubiläum jener Vereinbarung feiern
können, die die wechselseitige eucharistische Gastfreundschaft zwischen

1 Vortrag bei der Feier des 25-Jahr-Jubiläums der «Vereinbarung über die gegenseitige

Einladung zur Teilnahme an der Feier der Eucharistie» zwischen EKD und dem
deutschen Bistum der Alt-Katholischen Kirche in Bonn, 18. September 2010. Der
Vortragsduktus ist beibehalten.

2 Vgl. Franz Heinrich Reusch (Hg.), Bericht über die am 14., 15. und 16.

September [1874] zu Bonn gehaltenen Unions-Conferenzen, Bonn (Neusser) 1874
[Teilnehmerliste: 2 f.]; ders. (Hg.), Bericht über die vom 10. bis 16. August 1875 zu Bonn

gehaltenen Unions-Conferenzen, Bonn (Neusser) 1875 [Teilnehmerliste: 3-5].
Unveränderter Nachdruck in einem Band, hg. und eingeleitet von Günter Esser, Bonn (Alt-
Katholischer Bistumsverlag) 2002. - Unter den wenigen deutschen «Evangelischen»
auf den Konferenzen gehörten nur der (mit orientalistischen Forschungen hervorgetretene)

Rottweiler Stadtpfarrer Philipp Wolff 1874) und der Pfarrer Hermann Günther

Adelberg aus dem oberfränkischen Zell (1875) einer lutherischen Kirche an. 1874

nahmen ausserdem drei Dänen (darunter ein Student) teil. Von einer offiziellen oder
auch nur repräsentativen Präsenz des Luthertums kann angesichts dessen keine Rede

sein; es handelte sich um einschlägig interessierte Einzelne.

IKZ 101 (2011) Seiten 9-22



Bernd Oberdorfer

den Gliedkirchen der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) und
dem deutschen Bistum der Altkatholischen Kirche3 besiegelte, und darüber

hinaus ein Papier diskutieren, in dem die Vereinigte Evangelisch-Lutherische

Kirche Deutschlands (VELKD) und die Altkatholische Kirche
in Deutschland nach Wegen zu grösserer kirchlicher Gemeinschaft
suchen4.

Bemerkenswert ist das nicht nur deshalb, weil es zeigt, wie viel sich in
den vergangenen gut hundert Jahren verändert hat, welche immensen
ökumenischen Entwicklungen möglich und wirklich geworden sind.
Bemerkenswert ist es vielmehr vor allem auch, weil sich hier Kirchen aus
unterschiedlichen Konfessionsfamilien nahe gekommen sind: reformatorische
Kirchen und eine katholische Kirche. Vergleichbar ist dies allenfalls mit
den lutherisch-anglikanischen Dialogen, insofern ja auch der Anglikanismus,

was Liturgie und Ämterlehre betrifft, viele Elemente der
mittelalterlich-katholischen Tradition der westlichen Kirche übernommen hat - und
es ist sicher kein Zufall, dass es für Anglikaner wie für Altkatholiken
beide das Bischofsamt ist, im Blick auf das sie im Gespräch mit den
Lutheranern das grösste Hindernis erkennen. Indes ist der Anglikanismus ja
fast schon seit Anfangstagen theologisch stark von reformatorischem
Gedankengut geprägt und hat über den Puritanismus sogar Momente eines
«freikirchlichen» Kongregationalismus aufgenommen (Low Church),
kann also trotz einflussreicher «anglo-katholischer» Strömungen (High
Church) konfessionstypologisch kaum als «katholische» Kirche bezeichnet

werden. Das ist im Altkatholizismus anders. Untersucht man die

Selbstverständigungsdebatten besonders in der Formierungsphase der
altkatholischen Kirche, so fällt auf, dass wegen des grundlegenden Rück-

1 «Vereinbarung über die gegenseitige Einladung zur Teilnahme an der Feier der
Eucharistie» zwischen der EKD und dem Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in

Deutschland vom 29. März 1985.
4 Überlegungen zur Realisierung weiterer Schritte auf dem Weg zur sichtbaren

Kirchengemeinschaft von Alt-Katholischer Kirche in Deutschland und Vereinigter
Evangelisch-Lutherischer Kirche Deutschlands. Abschlussdokument der bilateralen
Gesprächskommission der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands

(VELKD) und dem (sie!) Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in Deutschland

vom 3. März 2010. Als Manuskript veröffentlicht vom Alt-Katholischen Ordinariat

(Bonn) in Absprache mit dem Amt der VELKD (Hannover) im August 2010. Vgl.
http://www.alt-katholisch.de/fileadmin/red_ak/neuheiten/Pressemitteilungen/AKD-
VELKD_Kommission_Abschlussdokument.pdf.

10



Die Einheit sichtbar machen

griffs auf die Ekklesiologie der Alten Kirche ökumenische Verbundenheit
vorwiegend mit Anglikanischer und Orthodoxer Kirche artikuliert wurde,

wenngleich Spannungen zwischen einem Selbstverständnis als «westliche

Orthodoxie» und als «kontinentaler Anglikanismus» unverkennbar
sind und namentlich im Dialog mit den Orthodoxen Kirchen immer wieder

zu Irritationen führten5. Im Unterschied zum Anglikanismus steht der
Altkatholizismus also - wenn man das so grob schematisierend sagen
darf- nicht zwischen Katholizismus und Protestantismus, sondern
zwischen Katholizismus und Orthodoxie bzw. Anglikanismus. Dies markiert
dann auch die besondere Gesprächskonstellation zwischen den protestantischen

Kirchen und der Altkatholischen Kirche.
Nicht zufällig macht sich diese Gesprächskonstellation namentlich im

Kirchenverständnis geltend. Was wesentlich zum Sein der Kirche gehört,
wird in der altkatholischen Theologie charakteristisch anders beantwortet
als in der lutherischen (auf die ich mich nun, herkunftsbedingt, vorwiegend

beziehen werde, wenn ich von reformatorischer Ekklesiologie spreche).

Daraus folgt dann auch eine unterschiedliche Beurteilung, ob und

inwieweit die vorhandenen Unterschiede noch als kirchentrennend
qualifiziert werden müssen. Welche Konsequenzen dies hat, will ich nun
zunächst an der «Vereinbarung» von 1985 aufzeigen. Daraufhin will ich
mich dem Text von 2010 zuwenden und fragen, welche Perspektiven der

Fortschreibung des vor 25 Jahren Erreichten er entwickelt. Leitfrage dabei
ist: Ist Kirchengemeinschaft möglich, und gibt es spezifische Formen der

Kirchengemeinschaft, die dem besonderen Verhältnis zwischen
protestantischen Kirchen und altkatholischer Kirche angemessen sind?

1. Eucharistische Gastfreundschaft: die «Vereinbarung» von 1985

Mit ein wenig kaltem Blut könnte man fragen, was aus protestantischer
Sicht eigentlich Besonderes sei an der «Vereinbarung über die gegenseitige

Einladung zur Teilnahme an der Feier der Eucharistie» vom März
1985. Hatte die VELKD nicht schon 1975 (und die Arnoldshainer Konfe-

1 Zum alt-katholisch-orthodoxen Dialog im Hinblick auf die Filioque-Frage vgl.
Bernd Oberdorfer, Filioque. Geschichte und Theologie eines ökumenischen Problems,

Göttingen (V&R) 2001, 296-349 (zum konfessionellen Selbstverständnis der

Altkatholiken vgl. die Bemerkungen 296-298).

11



Bernd Oberdorfer

renz der unierten Kirchen ein Jahr später)6 offiziell alle Getauften aus
anderen Kirchen zur Teilnahme am Abendmahl in ihren Gliedkirchen
eingeladen? Aber es ist doch noch ein Unterschied, ob einzelnen Gläubigen

die Kommunion ermöglicht wird oder ob Kirchen einander wechselseitig

gleichsam blanko attestieren, dass sie ihre Mitglieder zum Abendmahl

zulassen werden. Denn wird im einen Fall schlicht unterstellt, dass

derjenige, der am Abendmahl teilnehmen will, dieses subjektiv in
Übereinstimmung mit der geltenden Lehre der jeweiligen Kirche versteht, so

muss im anderen Fall ein hinreichender Konsens in der Lehre explizit
formuliert werden können, der die pauschale Einladung legitimiert. Hier
stellt sich natürlich sofort die Frage, wie weit dieser Konsens gehen muss:
Muss er sich nur auf das Abendmahlsverständnis erstrecken (und wie weit
muss er da gehen?), oder muss ein hinreichender Konsens im Gesamtgefüge

der kirchlichen Lehre entfaltet sein, lutherisch gesprochen: im
Evangeliumsverständnis7, auf dem alle kirchliche Lehre gründen muss? Da das

Abendmahl nun aber vom Evangeliumsverständnis keineswegs unabhängig

ist, sondern präzise von diesem her gedeutet werden muss, kann der
erforderliche Konsens nicht auf die klassischen abendmahlstheologischen
Fragen beschränkt bleiben, sondern muss die Formulierung eines gemeinsamen

Verständnisses der Grundlagen des Glaubens einschliessen.
Eben dies gelingt der «Vereinbarung» in beeindruckender Weise8.

Nach einem heilsgeschichtlich imprägnierten Bekenntnis zum dreieinigen
Gott (1.) betonen beide Kirchen9 die Geltung des «Kanon(s) der heiligen
Schrift» und finden den gemeinsamen Glauben im Apostolikum und im
Nicäno-Constantinopolitanum angemessen «bezeugt». Beide Kirchen
sehen sich «auf dem Boden der trinitarischen und christologischen Konzilien

von Nicäa, Konstantinopel, Ephesus und Chalkedon» (2.). Diese
Formulierung entspricht präzise der reformatorischen Lehre, die die genannten

Konzilien nicht pauschal autorisiert, sondern nur das trinitarische und

6 Vgl. Rat der EKD (Hg.), Das Abendmahl. Eine Orientierungshilfe zu
Verständnis und Praxis des Abendmahls in der evangelischen Kirche, (GVH) 2003 /52008,
56.

7 Vgl. Confessio Augustana, Art. 7.
8 Vgl. http://www.velkd.de/downloads/Vereinbarung_Eucharistie.pdf.
9 Der Einfachheit halber spreche ich im Folgenden auch dann von «zwei

Kirchen», wenn EKD und Alt-katholische Kirche gemeint sind. Dass dies der ekklesiologischen

Diskussion um den Status der EKD nicht ganz gerecht wird, ist mir wohlbe-
wusst.

12



Die Einheit sichtbar machen

das christologische Dogma übernimmt - aus sachlichen Gründen, nicht
aufgrund der formalen Autorität von Konzilien. Auch die für reformatorische

Kirchen zentrale Rechtfertigungslehre wird klar akzentuiert:
«Wir werden vor Gott als gerecht erachtet und gerecht gemacht allein aus
Gnade durch den Glauben aufgrund des Heilswerkes unseres Herrn Jesus

Christus und nicht aufgrund unserer eigenen Werke und Verdienste» (3.).
Die Kirche wird auf dieser Basis als «Gemeinschaft gerechtfertigter Sünder»

verstanden (3.) und grundlegend von ihrem apostolischen Auftrag
her bestimmt, «Gottes Heil der Welt zu bringen» (4.). In der Taufe gibt
Christus «allen Gläubigen Anteil an seiner Sendung und an seinem
Priestertum» (4.). Gleichwohl anerkennen beide Kirchen «den aus der Sendung
der Apostel hervorgehenden Dienst des besonderen Amtes, das der Herr
seiner Kirche gegeben hat» (5.). Dessen Aufgabe wird - gut reformatorisch

- als «ständig(e) und öffentlich(e) Sorge für die Verkündigung des

Evangeliums, die Verwaltung der Sakramente und für die Leitung und die
Einheit der Kirche» beschrieben, wobei ausdrücklich hervorgehoben
wird, dass dies zusammen «mit der Gesamtheit der Gläubigen» geschieht
(5.). Interessant ist die Anordnung, der gemäss erst nach dem ordinations-
gebundenen Amt die Eucharistie behandelt wird. Dies findet seine Erklärung

darin, dass die «Vereinbarung» mit besonderem Nachdruck feststellt,
«(g)emäss der Lehre der beteiligten Kirchen (werde) die Eucharistiefeier
von Ordinierten geleitet» (6.). Vermutlich veranlasst durch altkatholische
Bedenken, werden die Kirchen verpflichtet, «darauf zu achten, dass die
Praxis dieser Lehre entspricht»; warum dies aus der «Gemeinschaft im
Herrenmahl» folgen soll, wird freilich nicht ganz klar. Was Deutung und

Vollzug des Abendmahls selbst betrifft, wird dieses als das «von Jesus

Christus eingesetzte Mahl des neuen Bundes» bezeichnet. In der
theologiegeschichtlich - auch innerprotestantisch - besonders belasteten Frage
der theologischen Deutung des Abendmahls findet die «Vereinbarung»
eine Formulierung, die derjenigen in der «Leuenberger Konkordie» von
1973 nahe kommt: In der Eucharistie «schenkt» Christus «seinen Leib
und sein Blut unter den sichtbaren Zeichen von Brot und Wein der
Gemeinde» (6.)10. Dies entspricht eher der lutherischen Konsubstantiations-
lehre als der katholischen Transsubstantiationslehre, schliesst diese aber

10 «Im Abendmahl schenkt sich der auferstandene Jesus Christus in seinem für
alle dahingegebenen Leib und Blut durch sein verheissendes Wort mit Brot und Wein»

(LK 18); vgl. http://www.leuenberg.net/daten/Image/Konkordie-de.pdf.

13



Bernd Oberdorfer

auch nicht schlechthin aus. Dass die Altkatholiken an der «Wandlung» der
Elemente festhalten, geht indirekt daraus hervor, dass beide Kirchen
«einen angemessenen Umgang mit den nach der Feier übrigbleibenden
Gaben für geboten» erachten - ohne dass freilich genauer benannt wäre,
worin dieser bestehen soll. Klar ist indes, dass das Abendmahl primär als

Selbstgabe Christi verstanden wird, in der die Gemeinde «Gottes Liebe
(erfährt)». Ein deutlicher altkatholischer Akzent ist in der Hervorhebung
des «Eucharistiegebet(s)» zu erkennen, das als «Ausdruck» des

Verkündigungsgehalts des Abendmahls erscheint.

Völlig zurecht spricht die «Vereinbarung» angesichts dessen von
«grundlegenden Übereinstimmungen» zwischen den «beteiligten
Kirchen». Natürlich sind in dem kurzen Text nicht alle relevanten Fragen
behandelt, und nicht alle Formulierungen sind von letzter dogmatischer
Präzision - aber das wird man von der «Leuenberger Konkordie» auch

nicht sagen können. Der Text ist auf jeden Fall substanzreich genug, um
auch aus dem Abstand eines Vierteljahrhunderts die damals erklärte
wechselseitige eucharistische Gastfreundschaft als in jeder Hinsicht
gerechtfertigt erscheinen zu lassen. Diese Einladung verstehen die Kirchen
als «Zeichen» der von Christus gebotenen «Einheit» der Kirche und
zugleich als «Schritt auf diese Einheit» hin, sehen sich also selbst in einer

Dynamik, die über das mit der «Vereinbarung» Erreichte hinaus drängt.
Insofern ist es nur konsequent, wenn heute nach 25 Jahren gefragt wird,
wie der gemeinsame Weg weitergegangen ist und wie er noch weitergehen
kann.

Aus lutherischer Perspektive kann man allerdings fragen, ob die

«grundlegenden Übereinstimmungen» von 1985 nicht bereits so weitreichend

sind, dass sie auch volle kirchliche Gemeinschaft begründen könnten.

Denn was unterscheidet eucharistische Gastfreundschaft von
Kirchengemeinschaft, wenn auch für die Gastfreundschaft ein solcher Konsens

nötig ist? Nach lutherischer Auffassung eigentlich nichts. Nach CA 7

ist der Konsens über das rechte Evangeliumsverständnis und die einset-

zungsgemässe Sakramentspraxis ja hinreichend für die Einheit der
unterschiedlichen Einzelkirchen, nicht nur für eucharistische Gastfreundschaft.

Gewiss hat die «Vereinbarung» einige Punkte gar nicht erst

angesprochen, in denen weiterhin signifikante Unterschiede zwischen
altkatholischer und reformatorischer Tradition bestehen - die Zahl der
Sakramente etwa, oder die Heiligenverehrung -, und auch in der
Abendmahlslehre würden sich subtilerer Wahrnehmung durchaus noch weitere

erläuterungsbedürftige Differenzen erschliessen. Doch spricht viel für die

14



Die Einheit sichtbar machen

Annahme, dass angesichts der konstatierten «grundlegenden
Übereinstimmungen» die verbleibenden Differenzen nicht mehr als
kirchentrennend aufgefasst werden müssen. Man könnte also ganz analog zur
«Leuenberger Konkordie» argumentieren. Dies scheint selbst für die

Amtstheologie zu gelten, stimmt die EKD doch der Notwendigkeit des

ordinationsgebundenen Amtes zu, das zwar dem allgemeinen Priestertum
aller Gläubigen zugeordnet ist, aber in diesem nicht einfach aufgeht.

Doch macht sich genau hier eine Differenz geltend, die ich vorhin
schon einmal angedeutet habe. Lutherische Ekklesiologie unterscheidet
zwischen dem für kirchliche Gemeinschaft notwendigen Konsens im
Evangeliumsverständnis und traditiones humanae, die in den verschiedenen

Kirchen unterschiedlich ausgeprägt sein können, ohne dass dies die
Einheit tangieren müsste. Während nun das Gegebensein des ordinationsgebundenen

Amtes zu den essentials gehört, zählt dessen konkrete
Ausgestaltung zu den traditiones humanae. Deshalb hat sich im Luthertum in
Geschichte und Gegenwart ein breites Spektrum von Kirchenordnungen
etabliert, die strukturell oder auch nur terminologisch erheblich differieren.

Während etwa die skandinavischen Lutheraner immer Bischöfe hatten,

kennt das deutsche Luthertum das Bischofsamt erst seit 1918. Was in
Bayern «Regionalbischof» heisst (übrigens erst seit einigen Jahren, vorher

sprach man vom «Kreisdekan»), heisst in Württemberg «Prälat» und in
Hannover «Landessuperintendent». Zwar gibt es im weltweiten Luthertum

seit einiger Zeit die Tendenz, das Bischofsamt zu stärken, aber erstens
ist diese Tendenz nicht unumstritten, und zweitens würden auch in
bischöflich geleiteten Kirchen die wenigsten behaupten wollen, eine
bischöfliche Kirchenordnung sei theologisch im strengen Sinne notwendig.

Eben dies sieht der Altkatholizismus anders. Zwar kann auch er, wenn
ich recht sehe, die Unterscheidung des für die Einheit Wesentlichen und
der traditiones humanae akzeptieren. Für ihn zählt das bischöfliche Amt
in apostolischer Sukzession aber zum ekklesiologisch Wesentlichen und
kann daher nicht zur Disposition gestellt werden. Kirchen ohne konstitutive

bischöfliche Ordnung weisen daher einen ekklesiologischen Mangel
auf, der volle kirchliche Gemeinschaft mit ihnen zumindest erschwert.

Anders als für die römisch-katholische Kirche folgt aus diesem Mangel

für die altkatholische Kirche jedoch nicht die faktische Ungültigkeit
der in diesen Kirchen gefeierten Eucharistie. Denn andernfalls wäre

wechselseitige eucharistische Gastfreundschaft widersinnig (und wird
von der römischen Kirche ja konsequenterweise weiterhin abgelehnt). In-

15



Bernd Oberdorfer

sofern war die «Vereinbarung» von 1985 auch ekklesiologisch ein Meilenstein.

Denn sie belegt, dass die Altkatholische Kirche die evangelischen
Kirchen in deutlich höherem Masse als Realisierungsgestalt der Kirche
Jesu Christi zu erkennen vermag, als das «Rom» derzeit möglich ist.
Anders formuliert, könnte man die «Vereinbarung» von 1985 auch als Auftrag

lesen, die in ihr implizit bereits gegebenen Ansätze voller kirchlicher
Gemeinschaft zu entfalten und fortzuschreiben. Die Funktion der
«Überlegungen zur Realisierung weiterer Schritte auf dem Weg zur sichtbaren

Kirchengemeinschaft von Altkatholischer Kirche in Deutschland und

Vereinigter Evangelisch-Lutherischer Kirche Deutschlands» vom 3. März
2010, die heute der Öffentlichkeit übergeben werden, scheint mir in
diesem Zusammenhang eine doppelte zu sein: einerseits die Entwicklung des

vergangenen Vierteljahrhunderts zu «evaluieren» im Blick darauf, welche

Wirkungen von der «Vereinbarung» ausgegangen sind; andererseits
Möglichkeiten zu reflektieren, wie die «sichtbare Kirchengemeinschaft»
zwischen Lutheranern und Altkatholiken weiter gefördert werden kann. Diesem

Text will ich mich jetzt genauer zuwenden.

2. Auf dem Weg zur «sichtbaren Kirchengemeinschaft»:
die «Überlegungen» von 2010

Interessanterweise wählen die «Überlegungen» einen anderen hermeneutischen

Ansatz als die «Vereinbarung»: Sie gehen nämlich aus von der

«gemeinsamen Verantwortung für eine glaubwürdige Verkündigung des

Evangeliums»11 (4) in einer Gesellschaft, die durch «fortschreitende
Säkularisierung» (5) geprägt sei. Die «Berufung der Christinnen und Christen»

(6) zu dieser «missionarische(n) Aufgabe» (7) wird für so
«fundamental» erachtet, dass ihr alle «gewachsenen strukturellen Ausformungen
der einen Kirche Jesu Christi in den verschiedenen Konfessionen» (6)
nachgeordnet erscheinen.

Nimmt man diese steile Selbstrelativierung der konfessionellen
Ausdifferenzierung des Christentums ganz wörtlich, so könnte man damit
auch alle Bemühungen um die Formulierung eines dogmatischen
Grundkonsenses, wie sie ja auch die «Vereinbarung» von 1985 repräsentiert, für

11 Sprachlich ist der Satz allerdings verunglückt. Was es heissen soll. «Grundlage
all unserer ökumenischen Bemühungen (sei) letztlich die Akzeptanz unserer einen und

gemeinsamen Verantwortung ...». ist schwer erkennbar (Hervorhebung B.O.).

16



Die Einheit sichtbar machen

überflüssig erklären. Ich vermute, dass es so nicht gemeint ist. Eher scheint
die Intention die zu sein, dass die «drängendste missionarische Aufgabe
unserer Zeit», weil sie allen Kirchen gemeinsam ist, die trennende Bedeutung

der konfessionellen Differenzen in Frage stellt und zur Suche nach

grösserer Gemeinschaft auf allen Ebenen nötigt.
Allerdings soll diese Gemeinschaft die Unterschiede nicht nivellieren.

Ausdrücklich soll nämlich im Rahmen der gemeinsamen «fundamentale^)

Berufung» «auf einer zweiten Ebene» gefragt werden, was die
«verschiedenen kirchlichen Traditionen» dazu jeweils «spezifisch beitragen»
können (7). Unterstellt ist also, dass die christliche Verkündigung in der
säkularen Welt durch Vielfalt glaubwürdiger (und wirkmächtiger) ist als

durch uniforme Einheit. Freilich wird dieser Gedanke einer Komplementarität

der Konfessionen in der Studie nicht mehr weiter verfolgt und auf
das spezifische Verhältnis der Altkatholischen und der Evangelischen
Kirche hin konkretisiert; nirgends wird gefragt, wo und wie die
charakteristischen Eigentümlichkeiten der altkatholischen und der protestantischen

Traditionen einander ergänzen und in differenzierter Gemeinschaft
das christliche Zeugnis für die Welt bereichern und verstärken können.
Indes ist eine solche Weiterfiihrung in der Studie durchaus angelegt.

Dies wird deutlich, wenn die Studie im Folgenden drei «strukturelle
Modelle von kirchlicher Einigung» aus der «ökumenischen Bewegung»
vorstellt (8) und dabei gegenüber dem «Modell der organischen Union»
und dem «kooperativen Modell» dem «Modell der vollen, sichtbaren

Kirchengemeinschaft» eindeutig den Vorzug gibt und also gleichsam einen

Mittelweg geht zwischen der Verschmelzung und der bloss äusserlichen
Zusammenarbeit. Schlüsselbegriff ist die «gegenseitige Anerkennung der

beteiligten Konfessionen als Verwirklichung der einen Kirche Jesu Christi»

(8).12 Die Kirchen «(bewahren) ihr konfessionelles Erbe», sind aber

«verbunden durch die Gemeinschaft in Wort und Sakrament» und stimmen

darin überein, «dass die verbleibenden Unterschiede keine
kirchentrennende Bedeutung haben» (8).

Welche Bedingungen müssen nun aber erfüllt sein, damit eine derartige

wechselseitige Anerkennung ausgesprochen werden kann? Auch hier
nennt die Studie mehrere in der Ökumene diskutierte (9) Modelle: (a) den

«vollständigen Lehrkonsens», (b) die «Anerkennung einer verpflichten-

12 Hervorhebung B.O.

17



Bernd Oberdorfer

den Kirchenstruktur» ohne «vollständige Klärung der Lehrfragen» und

(c) die «Anerkennung einer zeichenhaften Kirchenstruktur» bei
«unterschiedlicher Beurteilung der Notwendigkeit des historischen Bischofsamtes».

Nur für die letztgenannte Möglichkeit nennt die Studie ein Beispiel,
nämlich die Porvoo-Erklärung der skandinavischen und baltischen Lutheraner

und der britischen und irischen Anglikaner von 1992.13 Auch die

Meissen-Erklärung zwischen der EKD und der Church of England von
1988 wird angesprochen (10), in der «zwar das Amt noch nicht versöhnt,
aber bereits gegenseitig anerkannt» sei und deshalb «der Pfarrertausch auf
Zeit» schon jetzt als «möglich und erwünscht» beurteilt werde. Ohne dass

die Studie sich explizit dazu äusserte, steht zu vermuten, dass sie die

altkatholisch-protestantische Kirchengemeinschaft am ehesten in Analogie
zum anglikanisch-protestantischen Verhältnis verortet.

Zentral ist offensichtlich der Gedanke, dass Kirchengemeinschaft
prozessual verstanden werden muss: «Das Modell <Kirchengemeinschaft>
beschreibt einen Prozess, der immer wieder aufs Neue versucht, über das

jeweils Erreichte hinaus die Einheit sichtbar zu machen» (10). Dies
ermöglicht es, beispielsweise die gegenseitige Einladung zum Abendmahl
zugleich als Ausdruck bereits bestehender wie als «Schritt» (10) zu
intensiverer Kirchengemeinschaft aufzufassen. Damit wäre eine Aporie beseitigt,

die ich vorhin an der «Vereinbarung» von 1985 aufgezeigt habe: dass

nämlich zumindest aus lutherischer Sicht die in dieser konstatierten
«grundlegenden Übereinstimmungen» dem in CA 7 für kirchliche Einheit
geforderten «Konsens» im Evangeliumsverständnis jedenfalls sehr nahe

kommen, ohne dass 1985 bereits diese Einheit ausgesprochen worden wäre.

Man könnte jetzt sagen, dass sich in der eucharistischen Gastfreundschaft

Kirchengemeinschaft artikuliert, die aber noch nicht hinreichend
ist, um von voller Kirchengemeinschaft sprechen zu können.

Dies halte ich für einen durchaus vielversprechenden Ansatz. Allerdings

enthält der soeben zitierte Satz eine Doppeldeutigkeit. Wenn nämlich

von dem Versuch gesprochen wird, «über das jeweils Erreichte hinaus
die Einheit sichtbar zu machen», dann kann damit entweder gemeint sein,
dass die bereits vorhandene Einheit nur noch immer umfassender sichtbar

13 The Porvoo Common Statement. Conversations between The British and Irish
Anglican Churches and The Nordic and Baltic Lutheran Churches, published by the
Council for Christian Unity of the General Synod of the Church of England, Occasional

Paper No. 3, third impression 1994.

18



Die Einheit sichtbar machen

gemacht werden muss, oder dass eine erst in Ansätzen oder teilweise
vorhandene Einheit immer umfassender realisiert werden muss. Für beide

Deutungen gibt der bisherige altkatholisch-protestantische Dialog
Anhaltspunkte: Nimmt man die in der «Vereinbarung» aufgezählten
«fundamentalen Übereinstimmungen» zum Massstab, dann kann man in der Tat
ein hohes Mass bereits vorhandener Einheit konstatieren, das nur noch

sozusagen strukturell und institutionell nach aussen gefaltet und mit
Leben erfüllt werden muss. Geht man hingegen von den erheblichen,
namentlich amtstheologischen Differenzen aus, aufgrund derer sich auch
nach der «Vereinbarung» «die gegenseitige Erklärung von voller
Kirchengemeinschaft» - wie die «Überlegungen» selbst feststellen - «v.a. innerhalb

der Utrechter Union nicht als konsensfähig» erwies (3), dann legt
sich der Eindruck nahe, dass nicht nur die Sichtbarkeit der Einheit,
sondern die Einheit selbst der weiteren Entwicklung bedarf.

Vielleicht hängt es mit dieser Unklarheit zusammen, dass die folgenden

Ausführungen der Studie in einer nicht immer durchsichtigen Weise
oszillieren zwischen der Darstellung bereits jetzt möglicher gemeinsamer
Handlungsfelder und der Anregung, aufgrund der bereits jetzt erreichten
Gemeinschaft neue Bereiche gemeinsamen Handelns zu erschliessen. Der

Begriff der «Möglichkeiten» bleibt in dieser Hinsicht doppeldeutig: Er
kann ebenso das bereits jetzt Mögliche bezeichnen wie einen Raum für
weitere Entwicklungen eröffnen.

Auch bei der Spiegelstrichreichen Auflistung von «Vorschläge(n) zur
praktischen Umsetzung einer gelebten Ökumene» (17-20) ist diese

Doppeldeutigkeit nicht aufgehoben: «Kanzeltausch» (18) beispielsweise will
mir eher als Ausdruck vollendeter Kirchengemeinschaft erscheinen denn
als Schritt auf dem Weg dorthin. Überhaupt gleicht diese Auflistung nach

meinem Eindruck eher einem Auszug aus einer allgemeinen Ökumenefibel:

Sie benennt eine Fülle des ökumenisch Wünschbaren, weithin ohne
dass dies auf die spezifischen Bedingungen im Verhältnis zwischen
altkatholischen und evangelischen Gemeinden und Kirchen bezogen wäre.

Wichtig ist allerdings der Hinweis auf die «erkennbare Asymmetrie», die

aus dem «numerische(n) Ungleichgewicht zwischen der altkatholischen
Kirche und den evangelisch-lutherischen Kirchen» erwächst und die

Handlungsmöglichkeiten der altkatholischen Gemeinden schlicht
aufgrund fehlender «personelle(r) und materielle(r) Ressourcen» beschränkt
(15); aber auch lutherische Gemeinden und Gremien dürften tendenziell
überfordert sein, wenn sie sich in allen ihren Lebensvollzügen permanent
überkonfessionell vernetzen sollen. So sinnvoll und wünschenswert die in

19



Bernd Oberdorfer

der Studie genannten Vorschläge im Einzelnen gewiss sind, sollte man
hier die Erwartungen nicht so unrealistisch hoch ansetzen, dass sie nur
enttäuscht werden können und das motivationshemmende Gefühl sich

einstellt, ökumenisch hinke man dem «an sich Möglichen» chronisch
hinterher.

Unter den «Vorschlägen» für das weitere Handeln widmet die Studie
der «Intensivierung der Lehrgespräche» einen eigenen Abschnitt (20).
Dabei wird der schöne Grundsatz formuliert, dass die gemeinsam getragene

Überzeugung, «beide Kirchen bezeug(t)en mit ihrer Form und auf
ihre eigene Weise das Evangelium», die «Basis von Lehrgesprächen und
nicht deren Ergebnis» sei. Als «mögliche Methode» wird der bereits in der
«Gemeinsamen Erklärung zur Rechtfertigungslehre» l4 zur Geltung
gebrachte «differenzierte Konsens» genannt.

Diese Methode wird sodann gleichsam erprobt im Blick auf das

schwierigste kontroverstheologische Thema im altkatholisch-lutherischen

Dialog: der Frage des bischöflichen Amtes (21-29). Der Abschnitt
wiederholt zuerst die schon 1985 attestierte fundamentale Übereinstimmung

im Blick auf die Anerkennung des ordinationsgebundenen Amtes
(21), die sich - wie die Studie darüber hinausgehend feststellt - «konkretisiert»

in der gemeinsamen Anerkennung der Priester- bzw. Pfarrersehe,
der Frauenordination und der Einbindung des Bischofsamtes in synodale
Strukturen (22). Daraufhin wird in vorbildlicher Klarheit die Differenz
im Verständnis des Bischofsamtes markiert: Während für die Altkatholiken

das «als altkirchlich verstandene dreigestufte Amt... zum Wesen
der Kirche wie die apostolische Sukzession unter Handaufhebung zur
Kontinuität der Kirche (gehört)» (24), ist für die Lutheraner «die Kontinuität

der Bischofsordination nicht konstitutiv für die Kirche» (27). Die
Studie regt an (28), «Vorschläge des Lima-Dokuments» von 1982

aufzugreifen, dass Kirchen mit bischöflicher Sukzession in Kirchen ohne diese
«den apostolischen Inhalt» sowie «die Existenz eines Amtes der episkope
in verschiedenen Formen» anerkennen sollten, während umgekehrt
Kirchen ohne bischöfliche Sukzession gebeten werden zu prüfen, ob sie das

«Zeichen» der «sukzessive(n) Handauflegung der Bischöfe», wenn auch

14 Vgl. Lutherischer Weltbund/Päpstlicher Rat zur Förderung der Einheit
der Christen. Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre. Gemeinsame offizielle

Feststellung. Frankfurt a.M. (Lembeck)/Paderborn (Bonifatius) 1999, vor allem
Nr. 40-43. auch Nr. 5. 14.

20



Die Einheit sichtbar machen

nicht als notwendig, so doch jedenfalls als Stärkung und Vertiefung der
auch bei ihnen vorhandenen «Kontinuität der apostolischen Tradition»
verstehen können.

Dies bewegt sich ganz auf der Linie der protestantisch-anglikanischen
Dialoge, wie sie in den Meissen- bzw. Porvoo-Erklärungen dokumentiert
sind. Selbst wenn derartige Versuche, gleichsam den inneren Sinn der
Lehre und Praxis der je anderen Kirche von den eigenen Voraussetzungen
her zu erschliessen und umgekehrt die eigene Lehre und Praxis für die je
andere Kirche durchsichtig zu machen, «bleibende Unterschiede» nicht
vollständig auflösen sollten, können sie doch helfen zu beurteilen, ob diese

Unterschiede «als wurzelhaft kirchentrennend interpretiert werden
müssen oder ob sie nicht als legitime und bereichernde Vielfalt innerhalb
einer sichtbaren Kirchengemeinschaft verstanden werden können» (29).

Dies dürfte in der Tat die entscheidende Frage sein. Sie richtet sich
nach Lage der Dinge stärker an die altkatholische Seite. Ist für sie «für die
volle, sichtbare Kirchengemeinschaft auch die volle Übereinstimmung in
der lehrmässigen Deutung und rechtlichen Gestaltung des geistlichen
Amtes notwendig» (23)? So sehr das in der Studie entwickelte prozessuale
Verständnis von Kirchengemeinschaft zu begrüssen ist, so wenig wird
man irgendwann um die Beantwortung dieser «harten» Frage herumkommen.

Die Geschichte der lutherisch-reformierten Kirchengemeinschaft
auf dem Weg zum Leuenberg hat indes gezeigt, dass wachsende Gemeinschaft

auf allen Ebenen des kirchlichen Lebens - mit den Worten der
Studie gesagt: in leiturgia, martyria und diakonia - auch den Umgang mit
den «harten» Fragen verändert: neue Perspektiven darauf eröffnet, Räume

gemeinsamer Glaubenserfahrungen schafft, Vertrauen bildet und vertieft.
Genau dies ist ja auch zwischen unseren Kirchen geschehen, und ich bin
zutiefst überzeugt, dass dieser Weg weitergehen wird. Für die Altkatholiken

wird, denke ich, viel davon abhängen, wie sie in ihrem Selbstverständnis

ihr Verhältnis zu den evangelischen Kirchen ausbalancieren mit ihren
ökumenischen Beziehungen zum Anglikanismus und zur Orthodoxie. Sie

müssen sich ja nicht gleich als «katholische Lutheraner» verstehen - aber

dass es 2010 in Bonn ersichtlich auch Lutheraner gibt, ist doch ein gutes
Zeichen.

21



Bernd Oberdorfer

Bernd Oberdörfer (geb. 1961 in Leipheim D), Prof. Dr. theol. 1993 Promotion

zum Dr. theol., 1999 Habilitation in Systematischer Theologie (jeweils in

München). 2000 Ordination zum Pfarrer der Evangelisch-Lutherischen Kirche

in Bayern. 2000/01 Forschungsaufenthalt in Stellenbosch (Südafrika).
Seit 2001 Professor für Systematische Theologie an der Universität Augsburg.

Seit 2010 Mitglied des Rates des Lutherischen Weltbunds und
Vorsitzender des Ökumenischen Studienausschusses der VELKD.
Forschungsschwerpunkte: Trinitätslehre. Ekklesiologie, ökumenische Theologie,
Schleiermacher, Friedensethik.

Adresse: Universitätsstrasse 10. D-86135 Augsburg. Deutschland. E-Mail:
bernd.oberdorfer@phil.uni-augsbitrg.de.

English Summary

In 1985, the Old Catholic Church in Germany and the Evangelical Church in

Germany (EKD) declared mutual eucharistie hospitality for the members of their
respective Churches. Although a fundamental consensus on crucial topics of the

Christian faith could be affirmed, it was not possible to proclaim full communion
of both Churches, due to still controversial positions with reference to the ministry

of bishops and the 'Apostolic Succession? From 2004 to 2010, a Joint Study
Group of the Old Catholic Church in Germany and the United Evangelical
Lutheran Church of Germany (VELKD) evaluated the development of the Lutheran

- Old Catholic relations during the last 20 years and reflected on how to proceed
on the way towards full visible unity. The results are published in a paper called
Considerations on how to make further steps towards visible unity, presented to
the public in September 2010.

The paper scrutinises the idea of 'unity in progress', underlining that this idea
helps to emphasise both the unity at present already existing and the visible unity
which is still to come. Moreover, the paper states that this unity will neither be

uniformity nor mere formal cooperation, but rather full communion and mutual
recognition of two distinct Churches with their respective traditions. The paper
also supports the idea that cooperation and community of Old Catholics and
Lutherans in any field of ecclesial and social life will help to establish a culture
of mutual understanding and trust, which then might bring new light and inspiration

to dealing with the still controversial issues.

22


	Die Einheit sichtbar machen : Anmerkungen zum Dialogpapier der Altkatholischen Kirche in Deutschland und der VELKD

