Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 101 (2011)

Heft: 1

Artikel: Die Einheit sichtbar machen : Anmerkungen zum Dialogpapier der
Altkatholischen Kirche in Deutschland und der VELKD

Autor: Oberdorfer, Bernd

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405077

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Einheit sichtbar machen
Anmerkungen zum Dialogpapier der Altkatholischen
Kirche in Deutschland und der VELKD

Bernd Oberdorfer

1874 gab es in Bonn kaum wirkliche Lutheraner!. Mit dieser vielleicht
etwas liberraschenden Feststellung will ich durchaus nicht innerprotestan-
tische Polemik schiiren, so als wiren die damals erfreulicherweise in der
Stadt Bonn zahlreich lebenden Protestanten als Mitglieder der Preussi-
schen Union aus gestanden lutherischer Perspektive nicht wirklich akzep-
tabel gewesen. Vielmehr meine ich den auffilligen Befund, dass an den
von Ignaz von Déllinger 1874 und 1875 in Bonn veranstalteten «Unions-
Conferenzen», die gewiss zu den wichtigsten Ereignissen der Griindungs-
geschichte der Altkatholischen Kirche zdhlen, zwar Orthodoxe und Ang-
likaner teilnahmen, aber fast keine Lutheraner?. Dies ist ein deutlicher
Hinweis darauf, dass fiir die sich von Rom l6senden Katholiken die Pro-
testanten nicht die ersten Ansprechpartner waren, als es darum ging, sich
der eigenen Identitit als nichtromisch-katholische Kirche zu vergewis-
sern; Protestanten wollten sie jedenfalls nicht sein. Umso bemerkenswer-
ter ist es, dass wir heute das 25-Jahr-Jubildum jener Vereinbarung feiern
konnen, die die wechselseitige eucharistische Gastfreundschaft zwischen

! Vortrag bei der Feier des 25-Jahr-Jubildums der «Vereinbarung iiber die gegen-
seitige Einladung zur Teilnahme an der Feier der Eucharistie» zwischen EKD und dem
deutschen Bistum der Alt-Katholischen Kirche in Bonn, 18. September 2010. Der
Vortragsduktus ist beibehalten.

2 Vgl. Franz HENrICH REUscH (Hg.), Bericht iiber die am 14., 15. und 16. Sep-
tember [1874] zu Bonn gehaltenen Unions-Conferenzen, Bonn (Neusser) 1874 [Teil-
nehmerliste: 2 f.]; pERS. (Hg.), Bericht iiber die vom 10. bis 16. August 1875 zu Bonn
gehaltenen Unions-Conferenzen, Bonn (Neusser) 1875 [Teilnehmerliste: 3-5]. Unver-
dnderter Nachdruck in einem Band, hg. und eingeleitet von Giinter Esser, Bonn (Alt-
Katholischer Bistumsverlag) 2002. — Unter den wenigen deutschen «Evangelischen»
auf den Konferenzen gehorten nur der (mit orientalistischen Forschungen hervorgetre-
tene) Rottweiler Stadtpfarrer Philipp Wolff (1874) und der Pfarrer Hermann Giinther
Adelberg aus dem oberfrankischen Zell (1875) einer lutherischen Kirche an. 1874
nahmen ausserdem drei Dénen (darunter ein Student) teil. Von einer offiziellen oder
auch nur reprisentativen Priasenz des Luthertums kann angesichts dessen keine Rede
sein; es handelte sich um einschligig interessierte Einzelne.

IKZ 101 (2011) Seiten 9—22 9



Bernd Oberdorfer

den Gliedkirchen der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) und
dem deutschen Bistum der Altkatholischen Kirche? besiegelte, und darii-
ber hinaus ein Papier diskutieren, in dem die Vereinigte Evangelisch-Lu-
therische Kirche Deutschlands (VELKD) und die Altkatholische Kirche
in Deutschland nach Wegen zu grosserer kirchlicher Gemeinschaft su-
chen?,

Bemerkenswert ist das nicht nur deshalb, weil es zeigt, wie viel sich in
den vergangenen gut hundert Jahren verdndert hat, welche immensen dku-
menischen Entwicklungen moglich und wirklich geworden sind. Bemer-
kenswert ist es vielmehr vor allem auch, weil sich hier Kirchen aus unter-
schiedlichen Konfessionsfamilien nahe gekommen sind: reformatorische
Kirchen und eine katholische Kirche. Vergleichbar ist dies allenfalls mit
den lutherisch-anglikanischen Dialogen, insofern ja auch der Anglikanis-
mus, was Liturgie und Amterlehre betrifft, viele Elemente der mittelalter-
lich-katholischen Tradition der westlichen Kirche iibernommen hat — und
es ist sicher kein Zufall, dass es fiir Anglikaner wie fiir Altkatholiken
beide das Bischofsamt ist, im Blick auf das sie im Gesprich mit den Lu-
theranern das grosste Hindernis erkennen. Indes ist der Anglikanismus ja
fast schon seit Anfangstagen theologisch stark von reformatorischem Ge-
dankengut geprigt und hat iiber den Puritanismus sogar Momente eines
«freikirchlichen» Kongregationalismus aufgenommen (Low Church),
kann also trotz einflussreicher «anglo-katholischer» Stromungen (High
Church) kontessionstypologisch kaum als «katholische» Kirche bezeich-
net werden. Das ist im Altkatholizismus anders. Untersucht man die
Selbstverstindigungsdebatten besonders in der Formierungsphase der alt-
katholischen Kirche, so fillt auf, dass wegen des grundlegenden Riick-

3 «Vereinbarung iiber die gegenseitige Einladung zur Teilnahme an der Feier der

Eucharistie» zwischen der EKD und dem Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in
Deutschland vom 29. Marz 1985.

4 Uberlegungen zur Realisierung weiterer Schritte auf dem Weg zur sichtbaren
Kirchengemeinschaft von Alt-Katholischer Kirche in Deutschland und Vereinigter
Evangelisch-Lutherischer Kirche Deutschlands. Abschlussdokument der bilateralen
Gesprichskommission der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutsch-
lands (VELKD) und dem (sic!) Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in Deutsch-
land vom 3. Mirz 2010. Als Manuskript veroffentlicht vom Alt-Katholischen Ordina-
riat (Bonn) in Absprache mit dem Amt der VELKD (Hannover) im August 2010. Vgl.
http://www.alt-katholisch.de/fileadmin/red_ak/neuheiten/Pressemitteilungen/AKD-
VELKD_Kommission_Abschlussdokument.pdf.

10



Die Einheit sichtbar machen

griffs auf die Ekklesiologie der Alten Kirche dkumenische Verbundenheit
vorwiegend mit Anglikanischer und Orthodoxer Kirche artikuliert wur-
de, wenngleich Spannungen zwischen einem Selbstverstdndnis als «west-
liche Orthodoxie» und als «kontinentaler Anglikanismus» unverkennbar
sind und namentlich im Dialog mit den Orthodoxen Kirchen immer wie-
der zu Irritationen fithrten’. Im Unterschied zum Anglikanismus steht der
Altkatholizismus also — wenn man das so grob schematisierend sagen
darf — nicht zwischen Katholizismus und Protestantismus, sondern zwi-
schen Katholizismus und Orthodoxie bzw. Anglikanismus. Dies markiert
dann auch die besondere Gespridchskonstellation zwischen den protestan-
tischen Kirchen und der Altkatholischen Kirche.

Nicht zufillig macht sich diese Gesprichskonstellation namentlich im
Kirchenverstindnis geltend. Was wesentlich zum Sein der Kirche gehort,
wird in der altkatholischen Theologie charakteristisch anders beantwortet
als in der lutherischen (auf die ich mich nun, herkunftsbedingt, vorwie-
gend beziehen werde, wenn ich von reformatorischer Ekklesiologie spre-
che). Daraus folgt dann auch eine unterschiedliche Beurteilung, ob und
inwieweit die vorhandenen Unterschiede noch als kirchentrennend quali-
fiziert werden miissen. Welche Konsequenzen dies hat, will ich nun zu-
nédchst an der «Vereinbarung» von 1985 aufzeigen. Daraufhin will ich
mich dem Text von 2010 zuwenden und fragen, welche Perspektiven der
Fortschreibung des vor 25 Jahren Erreichten er entwickelt. Leitfrage dabei
ist: Ist Kirchengemeinschaft moglich, und gibt es spezifische Formen der
Kirchengemeinschaft, die dem besonderen Verhiltnis zwischen protes-
tantischen Kirchen und altkatholischer Kirche angemessen sind?

1. Eucharistische Gastfreundschaft: die «Vereinbarung» von 1985

Mit ein wenig kaltem Blut konnte man fragen, was aus protestantischer
Sicht eigentlich Besonderes sei an der «Vereinbarung tiber die gegensei-
tige Einladung zur Teilnahme an der Feier der Eucharistie» vom Mirz
1985. Hatte die VELKD nicht schon 1975 (und die Arnoldshainer Konfe-

5 Zum alt-katholisch-orthodoxen Dialog im Hinblick auf die Filioque-Frage vgl.
BErND OBERDORFER, Filioque. Geschichte und Theologie eines 6kumenischen Prob-
lems, Gottingen (V&R) 2001, 296-349 (zum konfessionellen Selbstverstindnis der
Altkatholiken vgl. die Bemerkungen 296-298).

11



Bernd Oberdorfer

renz der unierten Kirchen ein Jahr spiter)¢ offiziell alle Getauften aus
anderen Kirchen zur Teilnahme am Abendmahl in ihren Gliedkirchen
eingeladen? Aber es ist doch noch ein Unterschied, ob einzelnen Gliubi-
gen die Kommunion ermoglicht wird oder ob Kirchen einander wechsel-
seitig gleichsam blanko attestieren, dass sie ihre Mitglieder zum Abend-
mahl zulassen werden. Denn wird im einen Fall schlicht unterstellt, dass
derjenige, der am Abendmahl teilnehmen will, dieses subjektiv in Uber-
einstimmung mit der geltenden Lehre der jeweiligen Kirche versteht, so
muss im anderen Fall ein hinreichender Konsens in der Lehre explizit
formuliert werden konnen, der die pauschale Einladung legitimiert. Hier
stellt sich natiirlich sofort die Frage, wie weit dieser Konsens gehen muss:
Muss er sich nur auf das Abendmahlsverstandnis erstrecken (und wie weit
muss er da gehen?), oder muss ein hinreichender Konsens im Gesamtge-
fiige der kirchlichen Lehre entfaltet sein, lutherisch gesprochen: im Evan-
geliumsverstdndnis’, auf dem alle kirchliche Lehre griinden muss? Da das
Abendmahl nun aber vom Evangeliumsverstindnis keineswegs unabhin-
gig ist, sondern prizise von diesem her gedeutet werden muss, kann der
erforderliche Konsens nicht auf die klassischen abendmahlstheologischen
Fragen beschrinkt bleiben, sondern muss die Formulierung eines gemein-
samen Verstdndnisses der Grundlagen des Glaubens einschliessen.

Eben dies gelingt der «Vereinbarung» in beeindruckender Weise3.
Nach einem heilsgeschichtlich impréignierten Bekenntnis zum dreieinigen
Gott (1.) betonen beide Kirchen? die Geltung des «Kanon(s) der heiligen
Schrift» und finden den gemeinsamen Glauben im Apostolikum und im
Nicino-Constantinopolitanum angemessen «bezeugt». Beide Kirchen se-
hen sich «auf dem Boden der trinitarischen und christologischen Konzi-
lien von Nicia, Konstantinopel, Ephesus und Chalkedon» (2.). Diese For-
mulierung entspricht prizise der reformatorischen Lehre, die die genann-
ten Konzilien nicht pauschal autorisiert, sondern nur das trinitarische und

6 Vgl. Rar per EKD (Hg.), Das Abendmahl. Eine Orientierungshilfe zu Ver-
stindnis und Praxis des Abendmabhls in der evangelischen Kirche, (GVH) 2003 /52008,
56.

7 Vgl. Confessio Augustana, Art. 7.

8 Vgl. http://www.velkd.de/downloads/Vereinbarung_Eucharistie.pdf.

9 Der Einfachheit halber spreche ich im Folgenden auch dann von «zwei Kir-
chen», wenn EKD und Alt-katholische Kirche gemeint sind. Dass dies der ekklesiolo-
gischen Diskussion um den Status der EKD nicht ganz gerecht wird, ist mir wohlbe-
wusst.

12



Die Einheit sichtbar machen

das christologische Dogma iibernimmt — aus sachlichen Griinden, nicht
aufgrund der formalen Autoritit von Konzilien. Auch die fiir reforma-
torische Kirchen zentrale Rechtfertigungslehre wird klar akzentuiert:
«Wir werden vor Gott als gerecht erachtet und gerecht gemacht allein aus
Gnade durch den Glauben aufgrund des Heilswerkes unseres Herrn Jesus
Christus und nicht aufgrund unserer eigenen Werke und Verdienste» (3.).
Die Kirche wird auf dieser Basis als «Gemeinschaft gerechtfertigter Siin-
der» verstanden (3.) und grundlegend von ihrem apostolischen Auftrag
her bestimmt, «Gottes Heil der Welt zu bringen» (4.). In der Taufe gibt
Christus «allen Gldaubigen Anteil an seiner Sendung und an seinem Pries-
tertum» (4.). Gleichwohl anerkennen beide Kirchen «den aus der Sendung
der Apostel hervorgehenden Dienst des besonderen Amtes, das der Herr
seiner Kirche gegeben hat» (5.). Dessen Aufgabe wird — gut reformato-
risch — als «stidndig(e) und offentlich(e) Sorge fiir die Verkiindigung des
Evangeliums, die Verwaltung der Sakramente und fiir die Leitung und die
Einheit der Kirche» beschrieben, wobei ausdriicklich hervorgehoben
wird, dass dies zusammen «mit der Gesamtheit der Gldubigen» geschieht
(5.). Interessant ist die Anordnung, der gemass erst nach dem ordinations-
gebundenen Amt die Eucharistie behandelt wird. Dies findet seine Erkla-
rung darin, dass die «Vereinbarung» mit besonderem Nachdruck feststellt,
«(g)emidss der Lehre der beteiligten Kirchen (werde) die Eucharistiefeier
von Ordinierten geleitet» (6.). Vermutlich veranlasst durch altkatholische
Bedenken, werden die Kirchen verpflichtet, «darauf zu achten, dass die
Praxis dieser Lehre entspricht»; warum dies aus der «Gemeinschaft im
Herrenmahl» folgen soll, wird freilich nicht ganz klar. Was Deutung und
Vollzug des Abendmabhls selbst betrifft, wird dieses als das «von Jesus
Christus eingesetzte Mahl des neuen Bundes» bezeichnet. In der theolo-
giegeschichtlich — auch innerprotestantisch — besonders belasteten Frage
der theologischen Deutung des Abendmahls findet die «Vereinbarung»
eine Formulierung, die derjenigen in der «Leuenberger Konkordie» von
1973 nahe kommt: In der Eucharistie «schenkt» Christus «seinen Leib
und sein Blut unter den sichtbaren Zeichen von Brot und Wein der Ge-
meinde» (6.)!°. Dies entspricht eher der lutherischen Konsubstantiations-
lehre als der katholischen Transsubstantiationslehre, schliesst diese aber

10" «Im Abendmahl schenkt sich der auferstandene Jesus Christus in seinem fiir
alle dahingegebenen Leib und Blut durch sein verheissendes Wort mit Brot und Wein»
(LK 18); vgl. http://www.leuenberg.net/daten/Image/Konkordie-de.pdf.

13



Bernd Oberdorfer

auch nicht schlechthin aus. Dass die Altkatholiken an der «Wandlung» der
Elemente festhalten, geht indirekt daraus hervor, dass beide Kirchen
«einen angemessenen Umgang mit den nach der Feier iibrigbleibenden
Gaben fiir geboten» erachten — ohne dass freilich genauer benannt wire,
worin dieser bestehen soll. Klar ist indes, dass das Abendmahl primir als
Selbstgabe Christi verstanden wird, in der die Gemeinde «Gottes Liebe
(erféhrt)». Ein deutlicher altkatholischer Akzent ist in der Hervorhebung
des «Eucharistiegebet(s)» zu erkennen, das als «Ausdruck» des Verkiin-
digungsgehalts des Abendmahls erscheint.

Vollig zurecht spricht die «Vereinbarung» angesichts dessen von
«grundlegenden Ubereinstimmungen» zwischen den «beteiligten Kir-
chen». Natiirlich sind in dem kurzen Text nicht alle relevanten Fragen
behandelt, und nicht alle Formulierungen sind von letzter dogmatischer
Prézision — aber das wird man von der «Leuenberger Konkordie» auch
nicht sagen konnen. Der Text ist auf jeden Fall substanzreich genug, um
auch aus dem Abstand eines Vierteljahrhunderts die damals erklirte
wechselseitige eucharistische Gastfreundschaft als in jeder Hinsicht ge-
rechtfertigt erscheinen zu lassen. Diese Einladung verstehen die Kirchen
als «Zeichen» der von Christus gebotenen «Einheit» der Kirche und zu-
gleich als «Schritt auf diese Einheit» hin, sehen sich also selbst in einer
Dynamik, die iiber das mit der «Vereinbarung» Erreichte hinaus dringt.
Insofern ist es nur konsequent, wenn heute nach 25 Jahren gefragt wird,
wie der gemeinsame Weg weitergegangen ist und wie er noch weitergehen
kann.

Aus lutherischer Perspektive kann man allerdings fragen, ob die
«grundlegenden Ubereinstimmungen» von 1985 nicht bereits so weitrei-
chend sind, dass sie auch volle kirchliche Gemeinschaft begriinden kénn-
ten. Denn was unterscheidet eucharistische Gastfreundschaft von Kir-
chengemeinschaft, wenn auch fiir die Gastfreundschaft ein solcher Kon-
sens notig ist? Nach lutherischer Auffassung eigentlich nichts. Nach CA 7
ist der Konsens iiber das rechte Evangeliumsverstandnis und die einset-
zungsgemasse Sakramentspraxis ja hinreichend fiir die Einheit der unter-
schiedlichen Einzelkirchen, nicht nur fiir eucharistische Gastfreund-
schaft. Gewiss hat die «Vereinbarung» einige Punkte gar nicht erst an-
gesprochen, in denen weiterhin signifikante Unterschiede zwischen alt-
katholischer und reformatorischer Tradition bestehen — die Zahl der Sak-
ramente etwa, oder die Heiligenverehrung —, und auch in der Abend-
mabhlslehre wiirden sich subtilerer Wahrnehmung durchaus noch weitere
erlauterungsbediirftige Differenzen erschliessen. Doch spricht viel fiir die

14



Die Einheit sichtbar machen

Annahme, dass angesichts der konstatierten «grundlegenden Uberein-
stimmungen» die verbleibenden Differenzen nicht mehr als kirchen-
trennend aufgefasst werden miissen. Man konnte also ganz analog zur
«Leuenberger Konkordie» argumentieren. Dies scheint selbst fiir die
Amtstheologie zu gelten, stimmt die EKD doch der Notwendigkeit des
ordinationsgebundenen Amtes zu, das zwar dem allgemeinen Priestertum
aller Gliaubigen zugeordnet ist, aber in diesem nicht einfach aufgeht.
Doch macht sich genau hier eine Differenz geltend, die ich vorhin
schon einmal angedeutet habe. Lutherische Ekklesiologie unterscheidet
zwischen dem fiir kirchliche Gemeinschaft notwendigen Konsens im
Evangeliumsverstindnis und traditiones humanae, die in den verschiede-
nen Kirchen unterschiedlich ausgeprigt sein konnen, ohne dass dies die
Einheit tangieren miisste. Withrend nun das Gegebensein des ordinations-
gebundenen Amtes zu den essentials gehort, zihlt dessen konkrete Aus-
gestaltung zu den traditiones humanae. Deshalb hat sich im Luthertum in
Geschichte und Gegenwart ein breites Spektrum von Kirchenordnungen
etabliert, die strukturell oder auch nur terminologisch erheblich differie-
ren. Wihrend etwa die skandinavischen Lutheraner immer Bischofe hat-
ten, kennt das deutsche Luthertum das Bischofsamt erst seit 1918. Was in
Bayern «Regionalbischof» heisst (librigens erst seit einigen Jahren, vorher
sprach man vom «Kreisdekan»), heisst in Wiirttemberg «Prilat» und in
Hannover «Landessuperintendent». Zwar gibt es im weltweiten Luther-
tum seit einiger Zeit die Tendenz, das Bischofsamt zu stirken, aber erstens
ist diese Tendenz nicht unumstritten, und zweitens wiirden auch in bi-
schoflich geleiteten Kirchen die wenigsten behaupten wollen, eine bi-
schofliche Kirchenordnung sei theologisch im strengen Sinne notwendig.
Eben dies sieht der Altkatholizismus anders. Zwar kann auch er, wenn
ich recht sehe, die Unterscheidung des fiir die Einheit Wesentlichen und
der traditiones humanae akzeptieren. Fiir ihn zihlt das bischofliche Amt
in apostolischer Sukzession aber zum ekklesiologisch Wesentlichen und
kann daher nicht zur Disposition gestellt werden. Kirchen ohne konstitu-
tive bischofliche Ordnung weisen daher einen ekklesiologischen Mangel
auf, der volle kirchliche Gemeinschaft mit ihnen zumindest erschwert.
Anders als fiir die romisch-katholische Kirche folgt aus diesem Man-
gel fiir die altkatholische Kirche jedoch nicht die faktische Ungiiltigkeit
der in diesen Kirchen gefeierten Eucharistie. Denn andernfalls wiire
wechselseitige eucharistische Gastfreundschaft widersinnig (und wird
von der romischen Kirche ja konsequenterweise weiterhin abgelehnt). In-

15



Bernd Oberdorfer

sofern war die «Vereinbarung» von 1985 auch ekklesiologisch ein Meilen-
stein. Denn sie belegt, dass die Altkatholische Kirche die evangelischen
Kirchen in deutlich htherem Masse als Realisierungsgestalt der Kirche
Jesu Christi zu erkennen vermag, als das «Rom» derzeit moglich ist. An-
ders formuliert, konnte man die «Vereinbarung» von 1985 auch als Auf-
trag lesen, die in ihr implizit bereits gegebenen Ansitze voller kirchlicher
Gemeinschaft zu entfalten und fortzuschreiben. Die Funktion der «Uber-
legungen zur Realisierung weiterer Schritte auf dem Weg zur sichtbaren
Kirchengemeinschaft von Altkatholischer Kirche in Deutschland und
Vereinigter Evangelisch-Lutherischer Kirche Deutschlands» vom 3. Mirz
2010, die heute der Offentlichkeit ibergeben werden, scheint mir in die-
sem Zusammenhang eine doppelte zu sein: einerseits die Entwicklung des
vergangenen Vierteljahrhunderts zu «evaluieren» im Blick darauf, welche
Wirkungen von der «Vereinbarung» ausgegangen sind; andererseits Mog-
lichkeiten zu reflektieren, wie die «sichtbare Kirchengemeinschaft» zwi-
schen Lutheranern und Altkatholiken weiter gefordert werden kann. Die-
sem Text will ich mich jetzt genauer zuwenden.

2. Aufdem Weg zur «sichtbaren Kirchengemeinschaft»:
die «Uberlegungen» von 2010

Interessanterweise wihlen die «Uberlegungen» einen anderen hermeneu-
tischen Ansatz als die «Vereinbarung»: Sie gehen nidmlich aus von der
«gemeinsamen Verantwortung fiir eine glaubwiirdige Verkiindigung des
Evangeliums»!! (4) in einer Gesellschaft, die durch «fortschreitende Si-
kularisierung» (5) geprigt sei. Die «Berufung der Christinnen und Chris-
ten» (6) zu dieser «missionarische(n) Aufgabe» (7) wird fiir so «funda-
mental» erachtet, dass ihr alle «gewachsenen strukturellen Ausformungen
der einen Kirche Jesu Christi in den verschiedenen Konfessionen» (6)
nachgeordnet erscheinen.

Nimmt man diese steile Selbstrelativierung der konfessionellen Aus-
differenzierung des Christentums ganz wortlich, so kdnnte man damit
auch alle Bemiihungen um die Formulierung eines dogmatischen Grund-
konsenses, wie sie ja auch die «Vereinbarung» von 1985 reprisentiert, fiir

11 Sprachlich ist der Satz allerdings verungliickt. Was es heissen soll, «Grundlage
all unserer okumenischen Bemiihungen (sei) letztlich die Akzeptanz unserer einen und
gemeinsamen Verantwortung ...», ist schwer erkennbar (Hervorhebung B.O.).

16



Die Einheit sichtbar machen

tiberfliissig erkldren. Ich vermute, dass es so nicht gemeint ist. Eher scheint
die Intention die zu sein, dass die «dringendste missionarische Aufgabe
unserer Zeit», weil sie allen Kirchen gemeinsam ist, die trennende Bedeu-
tung der konfessionellen Differenzen in Frage stellt und zur Suche nach
grosserer Gemeinschaft auf allen Ebenen notigt.

Allerdings soll diese Gemeinschaft die Unterschiede nicht nivellieren.
Ausdriicklich soll nimlich im Rahmen der gemeinsamen «fundamenta-
le(n) Berufung» «auf einer zweiten Ebene» gefragt werden, was die «ver-
schiedenen kirchlichen Traditionen» dazu jeweils «spezifisch beitragen»
konnen (7). Unterstellt ist also, dass die christliche Verkiindigung in der
sdkularen Welt durch Vielfalt glaubwiirdiger (und wirkmichtiger) ist als
durch uniforme Einheit. Freilich wird dieser Gedanke einer Komplemen-
taritiit der Konfessionen in der Studie nicht mehr weiter verfolgt und auf
das spezifische Verhiltnis der Altkatholischen und der Evangelischen
Kirche hin konkretisiert; nirgends wird gefragt, wo und wie die charakte-
ristischen Eigentiimlichkeiten der altkatholischen und der protestanti-
schen Traditionen einander ergdnzen und in differenzierter Gemeinschaft
das christliche Zeugnis fiir die Welt bereichern und verstiarken konnen.
Indes ist eine solche Weiterfiihrung in der Studie durchaus angelegt.

Dies wird deutlich, wenn die Studie im Folgenden drei «strukturelle
Modelle von kirchlicher Einigung» aus der «dkumenischen Bewegung»
vorstellt (8) und dabei gegeniiber dem «Modell der organischen Union»
und dem «kooperativen Modell» dem «Modell der vollen, sichtbaren Kir-
chengemeinschaft» eindeutig den Vorzug gibt und also gleichsam einen
Mittelweg geht zwischen der Verschmelzung und der bloss dusserlichen
Zusammenarbeit. Schliisselbegriff ist die «gegenseitige Anerkennung der
beteiligten Konfessionen als Verwirklichung der einen Kirche Jesu Chris-
ti» (8).12 Die Kirchen «(bewahren) ihr konfessionelles Erbe», sind aber
«verbunden durch die Gemeinschaft in Wort und Sakrament» und stim-
men darin iiberein, «dass die verbleibenden Unterschiede keine kirchen-
trennende Bedeutung haben» (8).

Welche Bedingungen miissen nun aber erfiillt sein, damit eine derar-
tige wechselseitige Anerkennung ausgesprochen werden kann? Auch hier
nennt die Studie mehrere in der Okumene diskutierte (9) Modelle: (a) den
«vollstindigen Lehrkonsens», (b) die «Anerkennung einer verpflichten-

12 Hervorhebung B.O.

17



Bernd Oberdorfer

den Kirchenstruktur» ohne «vollstindige Klidrung der Lehrfragen» und
(c) die «Anerkennung einer zeichenhaften Kirchenstruktur» bel «unter-
schiedlicher Beurteilung der Notwendigkeit des historischen Bischofsam-
tes». Nur fiir die letztgenannte Moglichkeit nennt die Studie ein Beispiel,
namlich die Porvoo-Erklirung der skandinavischen und baltischen Luthe-
raner und der britischen und irischen Anglikaner von 1992.13 Auch die
Meissen-Erkliarung zwischen der EKD und der Church of England von
1988 wird angesprochen (10), in der «zwar das Amt noch nicht versohnt,
aber bereits gegenseitig anerkannt» sei und deshalb «der Pfarrertausch auf
Zeit» schon jetzt als «moglich und erwiinscht» beurteilt werde. Ohne dass
die Studie sich explizit dazu dusserte, steht zu vermuten, dass sie die alt-
katholisch-protestantische Kirchengemeinschaft am chesten in Analogie
zum anglikanisch-protestantischen Verhiltnis verortet.

Zentral ist offensichtlich der Gedanke, dass Kirchengemeinschaft pro-
zessual verstanden werden muss: «Das Modell <Kirchengemeinschaft>
beschreibt einen Prozess, der immer wieder aufs Neue versucht, iiber das
jeweils Erreichte hinaus die Einheit sichtbar zu machen» (10). Dies er-
moglicht es, beispielsweise die gegenseitige Einladung zum Abendmahl
zugleich als Ausdruck bereits bestehender wie als «Schritt» (10) zu inten-
siverer Kirchengemeinschaft aufzufassen. Damit wiire eine Aporie besei-
tigt, die ich vorhin an der «Vereinbarung» von 1985 aufgezeigt habe: dass
namlich zumindest aus lutherischer Sicht die in dieser konstatierten
«grundlegenden Ubereinstimmungen» dem in CA 7 fiir kirchliche Einheit
geforderten «Konsens» im Evangeliumsverstindnis jedenfalls sehr nahe
kommen, ohne dass 1985 bereits diese Einheit ausgesprochen worden wii-
re. Man konnte jetzt sagen, dass sich in der eucharistischen Gastfreund-
schaft Kirchengemeinschaft artikuliert, die aber noch nicht hinreichend
ist, um von voller Kirchengemeinschaft sprechen zu konnen.

Dies halte ich fiir einen durchaus vielversprechenden Ansatz. Aller-
dings enthiilt der soeben zitierte Satz eine Doppeldeutigkeit. Wenn ndm-
lich von dem Versuch gesprochen wird, «iiber das jeweils Erreichte hinaus
die Einheit sichtbar zu machen», dann kann damit entweder gemeint sein,
dass die bereits vorhandene Einheit nur noch immer umfassender sichthbar

14 The Porvoo Common Statement. Conversations between The British and Irish
Anglican Churches and The Nordic and Baltic Lutheran Churches, published by the
Council for Christian Unity of the General Synod of the Church of England, Occasio-
nal Paper No. 3, third impression 1994, }

18



Die Einheit sichtbar machen

gemacht werden muss, oder dass eine erst in Ansédtzen oder teilweise vor-
handene Einheit immer umfassender realisiert werden muss. Fiir beide
Deutungen gibt der bisherige altkatholisch-protestantische Dialog An-
haltspunkte: Nimmt man die in der «Vereinbarung» aufgezihlten «funda-
mentalen Ubereinstimmungen» zum Massstab, dann kann man in der Tat
ein hohes Mass bereits vorhandener Einheit konstatieren, das nur noch
sozusagen strukturell und institutionell nach aussen gefaltet und mit Le-
ben erfiillt werden muss. Geht man hingegen von den erheblichen, na-
mentlich amtstheologischen Differenzen aus, aufgrund derer sich auch
nach der «Vereinbarung» «die gegenseitige Erkldrung von voller Kirchen-
gemeinschaft» — wie die «Uberlegungen» selbst feststellen — «v.a. inner-
halb der Utrechter Union nicht als konsensfahig» erwies (3), dann legt
sich der Eindruck nahe, dass nicht nur die Sichtbarkeit der Einheit, son-
dern die Einheit selbst der weiteren Entwicklung bedarf.

Vielleicht hingt es mit dieser Unklarheit zusammen, dass die folgen-
den Ausfiihrungen der Studie in einer nicht immer durchsichtigen Weise
oszillieren zwischen der Darstellung bereits jetzt moglicher gemeinsamer
Handlungsfelder und der Anregung, aufgrund der bereits jetzt erreichten
Gemeinschaft neue Bereiche gemeinsamen Handelns zu erschliessen. Der
Begriff der «Moglichkeiten» bleibt in dieser Hinsicht doppeldeutig: Er
kann ebenso das bereits jetzt Mogliche bezeichnen wie einen Raum fiir
weitere Entwicklungen erffnen.

Auch bei der spiegelstrichreichen Auflistung von «Vorschldge(n) zur
praktischen Umsetzung einer gelebten Okumene» (17-20) ist diese Dop-
peldeutigkeit nicht aufgehoben: «Kanzeltausch» (18) beispielsweise will
mir eher als Ausdruck vollendeter Kirchengemeinschaft erscheinen denn
als Schritt auf dem Weg dorthin. Uberhaupt gleicht diese Auflistung nach
meinem Eindruck eher einem Auszug aus einer allgemeinen Okumenefi-
bel: Sie benennt eine Fiille des 6kumenisch Wiinschbaren, weithin ohne
dass dies auf die spezifischen Bedingungen im Verhiiltnis zwischen alt-
katholischen und evangelischen Gemeinden und Kirchen bezogen wiire.
Wichtig ist allerdings der Hinweis auf die «erkennbare Asymmetrie», die
aus dem «numerische(n) Ungleichgewicht zwischen der altkatholischen
Kirche und den evangelisch-lutherischen Kirchen» erwichst und die
Handlungsmoglichkeiten der altkatholischen Gemeinden schlicht auf-
grund fehlender «personelle(r) und materielle(r) Ressourcen» beschrinkt
(15); aber auch lutherische Gemeinden und Gremien diirften tendenziell
tiberfordert sein, wenn sie sich in allen ihren Lebensvollziigen permanent
tiberkonfessionell vernetzen sollen. So sinnvoll und wiinschenswert die in

19



Bernd Oberdorfer

der Studie genannten Vorschldge im Einzelnen gewiss sind, sollte man
hier die Erwartungen nicht so unrealistisch hoch ansetzen, dass sie nur
enttduscht werden konnen und das motivationshemmende Gefiihl sich
einstellt, Skumenisch hinke man dem «an sich Moglichen» chronisch hin-
terher.

Unter den «Vorschldgen» fiir das weitere Handeln widmet die Studie
der «Intensivierung der Lehrgespriche» einen eigenen Abschnitt (20).
Dabei wird der schone Grundsatz formuliert, dass die gemeinsam getra-
gene Uberzeugung, «beide Kirchen bezeug(t)en mit ihrer Form und auf
ihre eigene Weise das Evangelium», die «Basis von Lehrgesprichen und
nicht deren Ergebnis» sei. Als «<mogliche Methode» wird der bereits in der
«Gemeinsamen Erkldarung zur Rechtfertigungslehre» 4 zur Geltung ge-
brachte «differenzierte Konsens» genannt.

Diese Methode wird sodann gleichsam erprobt im Blick auf das
schwierigste kontroverstheologische Thema im altkatholisch-lutheri-
schen Dialog: der Frage des bischoflichen Amtes (21-29). Der Abschnitt
wiederholt zuerst die schon 1985 attestierte fundamentale Ubereinstim-
mung im Blick auf die Anerkennung des ordinationsgebundenen Amtes
(21), die sich — wie die Studie dariiber hinausgehend feststellt — «konkre-
tisiert» in der gemeinsamen Anerkennung der Priester- bzw. Pfarrersehe,
der Frauenordination und der Einbindung des Bischofsamtes in synodale
Strukturen (22). Daraufhin wird in vorbildlicher Klarheit die Differenz
im Verstiandnis des Bischofsamtes markiert: Wihrend fiir die Altkatho-
liken das «als altkirchlich verstandene dreigestufte Amt... zum Wesen
der Kirche wie die apostolische Sukzession unter Handaufhebung zur
Kontinuitit der Kirche (gehort)» (24), ist fiir die Lutheraner «die Konti-
nuitit der Bischofsordination nicht konstitutiv fiir die Kirche» (27). Die
Studie regt an (28), «Vorschldge des Lima-Dokuments» von 1982 aufzu-
greifen, dass Kirchen mit bischoflicher Sukzession in Kirchen ohne diese
«den apostolischen Inhalt» sowie «die Existenz eines Amtes der episkope
in verschiedenen Formen» anerkennen sollten, wihrend umgekehrt Kir-
chen ohne bischofliche Sukzession gebeten werden zu priifen, ob sie das
«Zeichen» der «sukzessive(n) Handauflegung der Bischofe», wenn auch

14 Vgl. LUTHERISCHER WELTBUND/PAPSTLICHER RAT ZUR FORDERUNG DER EINHEIT
pER CHRISTEN, Gemeinsame Erkldrung zur Rechtfertigungslehre. Gemeinsame offizi-
elle Feststellung, Frankfurt a.M. (Lembeck)/Paderborn (Bonifatius) 1999, vor allem
Nr. 4043, auch Nr. 5. 14.

20



Die Einheit sichtbar machen

nicht als notwendig, so doch jedenfalls als Starkung und Vertiefung der
auch bei ihnen vorhandenen «Kontinuitit der apostolischen Tradition»
verstehen konnen.

Dies bewegt sich ganz auf der Linie der protestantisch-anglikanischen
Dialoge, wie sie in den Meissen- bzw. Porvoo-Erkldrungen dokumentiert
sind. Selbst wenn derartige Versuche, gleichsam den inneren Sinn der
Lehre und Praxis der je anderen Kirche von den eigenen Voraussetzungen
her zu erschliessen und umgekehrt die eigene Lehre und Praxis fiir die je
andere Kirche durchsichtig zu machen, «bleibende Unterschiede» nicht
vollstindig auflosen sollten, konnen sie doch helfen zu beurteilen, ob die-
se Unterschiede «als wurzelhaft kirchentrennend interpretiert werden
miissen oder ob sie nicht als legitime und bereichernde Vielfalt innerhalb
einer sichtbaren Kirchengemeinschaft verstanden werden kénnen» (29).

Dies diirfte in der Tat die entscheidende Frage sein. Sie richtet sich
nach Lage der Dinge stidrker an die altkatholische Seite. Ist fiir sie «fiir die
volle, sichtbare Kirchengemeinschaft auch die volle Ubereinstimmung in
der lehrmaissigen Deutung und rechtlichen Gestaltung des geistlichen
Amtes notwendig» (23)? So sehr das in der Studie entwickelte prozessuale
Verstiindnis von Kirchengemeinschaft zu begriissen ist, so wenig wird
man irgendwann um die Beantwortung dieser «harten» Frage herumkom-
men. Die Geschichte der lutherisch-reformierten Kirchengemeinschaft
auf dem Weg zum Leuenberg hat indes gezeigt, dass wachsende Gemein-
schaft auf allen Ebenen des kirchlichen Lebens — mit den Worten der
Studie gesagt: in leiturgia, martyria und diakonia — auch den Umgang mit
den «harten» Fragen verindert: neue Perspektiven darauf erdffnet, Rdume
gemeinsamer Glaubenserfahrungen schafft, Vertrauen bildet und vertieft.
Genau dies ist ja auch zwischen unseren Kirchen geschehen, und ich bin
zutiefst tiberzeugt, dass dieser Weg weitergehen wird. Fiir die Altkatholi-
ken wird, denke ich, viel davon abhingen, wie sie in ihrem Selbstverstdnd-
nis ihr Verhiltnis zu den evangelischen Kirchen ausbalancieren mit ihren
okumenischen Beziehungen zum Anglikanismus und zur Orthodoxie. Sie
miissen sich ja nicht gleich als «katholische Lutheraner» verstehen — aber
dass es 2010 in Bonn ersichtlich auch Lutheraner gibt, ist doch ein gutes
Zeichen.

21



Bernd Oberdorfer

Bernd Oberdorfer (geb. 1961 in Leipheim D), Prof. Dr. theol. 1993 Promotion
zum Dr. theol., 1999 Habilitation in Systematischer Theologie (jeweils in
Miinchen). 2000 Ordination zum Pfarrer der Evangelisch-Lutherischen Kir-
che in Bayern. 2000/01 Forschungsaufenthalt in Stellenbosch (Siidafrika).
Seit 2001 Professor fiir Systematische Theologie an der Universitdt Augs-
burg. Seit 2010 Mitglied des Rates des Lutherischen Weltbunds und Vor-
sitzender des Okumenischen Studienausschusses der VELKD. Forschungs-
schwerpunkte: Trinitditslehre, Ekklesiologie, 6kumenische Theologie, Schlei-
ermacher, Friedensethik.

Adresse: Universitdtsstrasse 10, D-86135 Augsburg, Deutschland. E-Mail:
bernd.oberdorfer@phil.uni-augsburg.de.

English Summary

In 1985, the Old Catholic Church in Germany and the Evangelical Church in
Germany (EKD) declared mutual eucharistic hospitality for the members of their
respective Churches. Although a fundamental consensus on crucial topics of the
Christian faith could be affirmed, it was not possible to proclaim full communion
of both Churches, due to still controversial positions with reference to the minis-
try of bishops and the ‘Apostolic Succession’. From 2004 to 2010, a Joint Study
Group of the Old Catholic Church in Germany and the United Evangelical Lu-
theran Church of Germany (VELKD) evaluated the development of the Lutheran
— Old Catholic relations during the last 20 years and reflected on how to proceed
on the way towards full visible unity. The results are published in a paper called
Considerations on how to make further steps towards visible unity, presented to
the public in September 2010.

The paper scrutinises the idea of ‘unity in progress’, underlining that this idea
helps to emphasise both the unity at present already existing and the visible unity
which is still to come. Moreover, the paper states that this unity will neither be
uniformity nor mere formal cooperation, but rather full communion and mutual
recognition of two distinct Churches with their respective traditions. The paper
also supports the idea that cooperation and community of Old Catholics and
Lutherans in any field of ecclesial and social life will help to establish a culture
of mutual understanding and trust, which then might bring new light and inspira-
tion to dealing with the still controversial issues.

22



	Die Einheit sichtbar machen : Anmerkungen zum Dialogpapier der Altkatholischen Kirche in Deutschland und der VELKD

