
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 101 (2011)

Heft: 3-4

Artikel: Brüder im Bischofamt : Freunde fürs Leben : Joseph Hubert Reinkens
(1821-1896) und Eduard Herzog (1841-1924)

Autor: Berlis, Angela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405085

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Brüder im Bischofsamt - Freunde fürs Leben
Joseph Hubert Reinkens (1821-1896) und Eduard
Herzog (1841-1924)

Angela Berlis

Lieber Freund!
Diese Zeilen sollen Dir nur beweisen, dass ich Deiner gedenke. Dass ich in
Liebe u. mit innigsten Segenswünschen Deiner gedenke, brauche ich Dir
nicht zu sagen. Es gehört ja zu meinem Glück, dass Du glücklich bist1

Mit diesen Zeilen beginnt ein Brief, den Eduard Herzog am 30. Dezember
1894 an seinen Kollegen im Bischofsamt, Joseph Hubert Reinkens in
Bonn schickte. Die Zeilen sind kennzeichnend für das enge, ja innige
Verhältnis beider Männer zueinander.

Joseph Hubert Reinkens und Eduard Herzog - vieles verband sie

miteinander. Sie waren Zeitgenossen, der eine zwanzig Jahre älter als der
andere, beide mit ähnlichen theologischen Standpunkten, beide mit
Lebenserfahrungen von Umbruch und Ausschluss. Beide waren Professor,
als sie zum Bischof gewählt wurden, beide erwiesen schon lange vor ihrer
Wahl Führungsqualitäten und waren starke und in sich gefestigte
Persönlichkeiten. Sie waren Brüder im Bischofsamt und wurden Freunde fürs
Leben2. In diesem Beitrag wird in der Art eines Werkstattberichts ein
erster Einblick in ihre umfangreiche Korrespondenz gegeben3.

Wann sind Reinkens und Herzog sich zum ersten Mal begegnet? Wie
haben sie in der Öffentlichkeit ihre Beziehung zueinander beschrieben?
Welche Themen werden in den Briefen angeschnitten? Eingerahmt werden

diese Skizzen einer Freundschaft durch allgemeinere Überlegungen
über die Bedeutung von Netzwerken und Freundschaften als tragenden
Elementen des frühen Altkatholizismus sowie über den Ertrag dieser

langjährigen Korrespondenz (1877-1896) für die weitere Forschung.

1 Eduard Herzog an Joseph Hubert Reinkens, 30. Dezember 1894, Kopialbücher
Eduard Herzog, Archiv Eduard Herzog [= AH] 71 (1894), Bischöfliches Archiv der
Christkatholischen Kirche der Schweiz, Bern [= BABe].

2 Mit der Bezeichnung «Bruder» wird ein fiktives, aber im kirchlichen Rahmen
übliches Verwandtschaftsverhältnis angezeigt, das dem Berufsstand entspricht. In
diesem Beitrag steht nicht die Amtsbruderschaft, d.h. die Kollegialität im Mittelpunkt,

sondern die Freundschaft.
3 Eine kommentierte Veröffentlichung des Briefwechsels ist geplant.

176 IKZ 101 (2011) Seiten 176-200



Brüder im Bischofsamt - Freunde fürs Leben

1. Forschungsstand

Was den Forschungsstand über die beiden Korrespondenten angeht, so

liegen über Eduard Herzog aus den 1930er Jahren eine Biographie von
seinem Neffen Walter Herzog (1877-1970)4 und weitere, meist zeitgenössische

Nachrufe und spätere kleinere Beiträge vor (die jedoch meist
gedruckte Literatur auswerten und weniger neue Quellen heranziehen)5.
Auch in Veröffentlichungen zur schweizerischen Kirchengeschichte des

19. Jahrhunderts fehlt Herzogs Name natürlich nicht6.
Über Joseph Hubert Reinkens (1821-1896) ist in den letzten Jahrzehnten

relativ viel neues Quellenmaterial erschlossen worden: Reinkens
wohnte während seiner Studienzeit in Bonn (1844-1847) bei seinem
bedeutend älteren Bruder, dem Pfarrer Wilhelm Reinkens (1811-1889), mit
dem ihn eine sehr enge Beziehung verband. In Zeiten der Trennung - als

Joseph Hubert Reinkens im Kölner Priesterseminar war, insbesondere
aber, seit er ab 1853 als ausserordentlicher, ab 1857 als ordentlicher
Professor für ältere Kirchengeschichte in Breslau lehrte - korrespondierten
die beiden Brüder miteinander. Die dreibändige, von Hermann Josef Sieben

SJ besorgte Herausgabe des Briefwechsels zwischen den Brüdern
Joseph und Wilhelm Reinkens (überwiegend mit Briefen von Joseph) ist

4 Walter Herzog, Bischof Dr. Eduard Herzog. Ein Lebensbild, Laufen (Volksfreund)

o.J. [1935].
5 Frühe Beiträge rekurrieren vielfach auf eigene Erinnerungen an Herzog, so

etwa Ernst Gaugler, Eduard Herzog als Bischof und akademischer Lehrer, Rheinfelden

(U. Herzog) o.J. [1949]. Vgl. zur Bischofswahl und Würdigung Herzogs die

Zusammenstellung bei: Josef Fridolin Waldmeier, Katholiken ohne Papst. Ein Beitrag

zur Geschichte der christkatholischen Landeskirche des Aargaus, Aarau
(Christkatholisches Pfarramt) 1986, 58-81. Für weitere Literatur: Urs von Arx, Was wird
bleiben? Ein Rückblick auf ein Grundanliegen von Eduard Herzog, in: IKZ 82 (1992)
206-232, hier 220f. Anm 3, sowie die Literaturergänzungen in seinem Beitrag
«Bischof Eduard Herzog - Vorarbeiten und Beiträge» in diesem Heft (S. 324-334, hier
324, hier Anm. 3).

6 Vgl. auch Peter Stadler, Der Kulturkampf in der Schweiz. Eidgenossenschaft

und Katholische Kirche im europäischen Umkreis 1848-1888, erweiterte und

durchgesehene Neuauflage, Zürich (Chronos) 1996; Lukas Vischer/Lukas Schen-

ker/Rudolf Dellsperger (Hg.), Ökumenische Kirchengeschichte der Schweiz, Freiburg

(PaulusverlagVBasel (Reinhardt) 1994, 235 f. 258. 269. 284; vgl. auch Victor
Conzemius (Hg. und Bearb.), Briefwechsel Philipp Anton von Segesser (1817-1888),
Freiburg (Universitätsverlag), Bd. 5 (1869-1872), 1992 und Bd. 6 (1873-1875), 1995.

Bd. 7 wird in Kürze erscheinen.

177



Angela Berlis

eine Fundgrube für die Kirchengeschichte des 19. Jahrhunderts7. Joseph
Hubert Reinkens gehörte zu den führenden Köpfen der altkatholischen

Bewegung und wurde im Juni 1873 zum ersten Bischof der Altkatholiken
in Deutschland gewählt; danach beschränkt sich der Briefwechsel mit
seinem Bruder Wilhelm, der sich für die römisch-katholische Seite
entschied, bis zu dessen Tod im Jahr 1889 im Wesentlichen auf Namenstagswünsche.

Ein Mitbruder Siebens, Heinrich Bacht SJ (t 1986), verfasste

auf der Grundlage dieses Briefwechsels und weiterer Quellen mehrere

Artikel und ein Buch mit dem Titel «Die Tragödie einer Freundschaft»,
das über das Verhältnis zwischen dem Breslauer Fürstbischof Heinrich
Förster und Professor Joseph Hubert Reinkens handelt8. Auch in Bachts
Buch steht Freundschaft, wenn auch verblühend, zentral.

Während Reinkens' Lebenszeit bis 1873 in diesen und ein paar weiteren

kleineren Werken gut dokumentiert ist, liegen über seine Zeit als
Bischof bisher fast keine neueren Veröffentlichungen vor9. Reinkens'
persönlicher Nachlass gilt als verschollen; auch in dieser Hinsicht stellt der
Briefwechsel zwischen Herzog und Reinkens eine wichtige Quelle für
Reinkens' bischöflichen Lebensabschnitt dar.

Vor nunmehr fast zwanzig Jahren erschien in der «Internationalen
Kirchlichen Zeitschrift» (IKZ) ein kurzer Beitrag des damals bereits pen-

7 Vgl. Hermann Josef Sieben (Hg.), Joseph Hubert Reinkens Briefe an seinen
Bruder Wilhelm (1840-1873), 3 Bde. (BoBKG 10/I-III), Köln (Böhlau) 1979. Weitere

Briefe und Dokumente sind veröffentlicht durch: Bernhard Poll, Joseph Reinkens.

Ein Jugendbild in Briefen, in: AHVNRh 155/156 (1954) 392-410; Herbert
Lepper, Unbekannte «Familienbriefe» der Brüder Joseph und Wilhelm Reinkens, in:
ZAGV 90/91 (1983/84) 165-219.

8 Heinrich Bacht, Das Konzil war ihr Schicksal. Die Brüder Reinkens und das
Erste Vatikanische Konzil, in: AHVNRh 183 (1980) 102-200; ders., Die Tragödie
einer Freundschaft. Fürstbischof Heinrich Förster und Professor Joseph Hubert Reinkens

(FQKGO 20), Köln (Böhlau) 1985.
9 Auf seine Zeit als Bischof bezogene Veröffentlichungen sind: Christoph

Stoll, Die Anerkennung Joseph Hubert Reinkens' als «katholischer» Bischof und
Bischof Kettelers Reaktion, in: AMRhKG 45 (1993) 407-437; Christian Oeyen, Zur
Spiritualität von Bischof J.H. Reinkens, in: IKZ 86 (1996) 194-207; 87 (1997) 1-15;
Angela Berlis, Bischof Reinkens und das Seminarkonvikt in Bonn, in: IKZ 86

(1996) 208-219; dies., Priesteramt, Zölibat und Sexualität. Der Prozess Joseph
Hubert Reinkens gegen die Deutsche Reichszeitung im Jahr 1874, Bonner Geschichtsblätter

57/58 (2008) 257-275. Ein Artikel über Martin von Tours als Vorbild für
Reinkens' Auffassung vom Bischofsamt ist in Vorbereitung.

178



Brüder im Bischofsamt - Freunde fürs Leben

sionierten christkatholischen Pfarrers Arnold Moll (1915-1999), gewidmet

der Freundschaft zwischen den Bischöfen Joseph Hubert Reinkens
und Eduard Herzog10. Molls Artikel ist die Skizze einer Freundschaft
zwischen zwei Männern der ersten Stunde11. Er formuliert weniger Ergebnisse

als vielmehr ein Forschungsdesiderat. Die ausgezeichnete Quellenlage,
auf die bereits Moll hingewiesen hat, ist dabei ein grosser Glücksfall:
Beider Briefe sind vorhanden - ein mehr als zwanzigjähriger, über weite
Strecken dokumentierter Dialog. Briefwechsel bieten eine ausgezeichnete
Grundlage für die Rekonstruktion von Lebenswelten, von Ideen-Transfer
und gegenseitiger Beeinflussung. Diese Korrespondenz eröffnet neue
Forschungsperspektiven für die Erarbeitung wissenschaftlicher Biographien
beider Korrespondenten12, aber auch für die weitere Erforschung der
Geschichte der altkatholischen Kirchen in der Schweiz und in Deutschland,
deren Wachsen vom Konzilsprotest zu eigenständigen Kirchen, sowie auf
ein vielfältiges Beziehungsnetz.

2. Netzwerke und Freundschaft

Reinkens und Herzog waren freundschaftlich miteinander verbunden.

Beziehungsgeflechte und Netzwerke, in die Menschen eingebunden sind und
die ihr Handeln mitbestimmen, sind in der Erforschung des Altkatholizismus

bisher wenig beachtet und analytisch ausgewertet worden. Zu solchen
Netzwerken und Beziehungsgeflechten zählen verwandtschaftliche
Beziehungen, Beziehungen zwischen Gesinnungsgenossen und Freundschaften.

Für den Altkatholizismus sind sie von immenser Bedeutung. So könnte

man die Anfangsphase des deutschsprachigen Altkatholizismus durchaus

als «Vernetzungsgeschichte» bezeichnen, in der die Gegner gegen das

Erste Vatikanum zusammenfanden13.

10 Vgl. Arnold Moll, Eine Freundschaft unter Bischöfen: Joseph H. Reinkens
und Eduard Herzog, in: IKZ 82 (1992) 158-169.

11 Vgl. Moll, Freundschaft (wie Anm. 10), 168.
12 Das Fehlen einer wissenschaftlichen Biographie Eduard Herzogs wurde

bereits vor mehr als zwanzig Jahren als «schwerer Mangel» empfunden. Andreas
Amiet, Grundlagen zur Geschichte der Christkatholischen Kirche der Schweiz, in:
IKZ 78 (1988) 90-124, hier 121.

13 Vielleicht müsste es auch «NeMvernetzungsgeschichte» genannt werden, um
die damit einhergehende (Selbst-)Exklusion aus anderen Beziehungsgeflechten oder
auch das Zusammenfinden von bisher in unterschiedlichen «Lagern» agierenden
Handelnden näher zu kennzeichnen.

179



Angela Berlis

Wenn in diesem Beitrag die Freundschaft zweier episkopaler Protagonisten

im Mittelpunkt stehen soll, dann ist das ein Aspekt und ein Teil
eines grösseren altkatholischen Beziehungsgeflechts, das an dieser Stelle
nicht weiter vertieft werden kann. Freundschaft als eines der Bindeglieder
von Netzwerken findet in der historischen Forschung der letzten Jahre

zunehmend Beachtung14. Sie wird dabei beschrieben als «soziales Bindemittel

an der Schnittstelle von Gefühl und Interesse»15. Freundschaft
umgreift einen weiten Bedeutungsspielraum zwischen «Bekanntschaft» und
«Liebe» (einschliesslich des Gegenbegriffs «Feindschaft»). Für Reinkens
und Herzog gilt der abendländische Freundschaftsbegriff: «ein auf Gleichheit

beruhendes Nahverhältnis»16.
Für Joseph Reinkens hat dieses Nahverhältnis eine längere Geschichte.

Es beginnt in seinen Studientagen, als er bei seinem älteren Bruder
Wilhelm in Bonn wohnt17. Wilhelm Reinkens und der Philosophieprofessor
Peter Knoodt (1811-1889) waren - wie die zwei Brennpunkte einer Ellipse

- damals die beiden Führungspersönlichkeiten eines Freundeskreises

um den in Wien lehrenden Philosophen Anton Günther (1783-1863).
Günthers Werke wurden 1857 durch Rom indiziert (da sie in Roms
Perspektive zu sehr auf einen Ausgleich zwischen Glaube und Moderne aus

waren), aber die güntherschen Freundeskreise bestanden auch nach dessen

Verurteilung weiter: in Wien, in Breslau, in Bonn. Freundschaft im
güntherschen Kreis war sicher nicht frei von romantischer Überschwenglichkeit;

sie war aber gerade in Zeiten der Marginalisierung und Anfeindung

seitens der «zornigen Heiligen» oder der «strengkirchlichen» Richtung

im römischen Katholizismus auch Oase gegenseitiger Unterstützung
und Hilfe.

Freundschaft im Güntherkreis basierte jedoch nicht nur auf gemeinsamen

Werten, gemeinsamem Wissen und geteilten Prämissen (im Sinne

14 Für einen Überblick über neueste Forschungen zu «Freundschaft» und zu
«Netzwerken» vgl. Laura Polexe, Netzwerke und Freundschaft. Sozialdemokraten
in Rumänien, Russland und der Schweiz an der Schwelle zum 20. Jahrhundert
(Freunde-Gönner-Getreue 3), Göttingen (V&R unipress) 2011, 31-34.

15 Birgit Aschmann (Hg.), Gefühl und Kalkül. Der Einfluss von Emotionen auf
die Poltik des 19. und 20. Jahrhunderts (Historische Mitteilungen. Beihefte 62), Stuttgart

(Steiner) 2005, 7. Zitiert nach Polexe, Netzwerke (wie Anm. 14), 240.
16 Polexe, Netzwerke (wie Anm. 14), 241
17 Vgl. Paul Wenzel, Der Freundeskreis um Anton Günther und die Gründung

Beurons. Ein Beitrag zur Geschichte des deutschen Katholizismus im 19. Jahrhundert,

Essen (Ludgerus) 1965.

180



Brüder im Bischofsamt - Freunde fürs Leben

der Gelehrtenrepublik des 18. Jahrhunderts18), sondern hatte viel tiefere
Wurzeln. Ein Kennzeichen des Bonner Güntherkreises, dem auch das aus
Frauen bestehende «Kreuzeskränzchen» zugeordnet werden muss, war,
dass sich dieser Kreis ausführlich mit der Lektüre der Kirchenväter
beschäftigte. Von daher liegt es nahe, dass Joseph Reinkens, der ja später
Professor für ältere Kirchengeschichte in Breslau wurde, Augustinus'
Reflexionen über die wahre, die geistliche Freundschaft kannte, mit der
Augustinus die klassische Denktradition über Freundschaft bei Aristoteles
oder Cicero aufgriff und fortführte, indem er sie u.a. als «amicitia in Deo»
verstand19. Reinkens kannte auch die späteren christlichen Autoren, wie
etwa Bernhard von Clairvaux20. Während antike Denker wie Aristoteles
oder Cicero, aber auch Augustinus Freundschaft auf die Übereinstimmung

zwischen rechtschaffenen Männern beschränkten, dehnte der
Güntherfreundeskreis in Bonn sie zunehmend auf beide Geschlechter aus21.

Was Eduard Herzog betrifft, so vermag ich zurzeit noch nicht zu
sagen, ob für ihn die Bedeutung der Metapher «Freund» in ähnlicher Weise

gefüllt war. Herzog studierte von Herbst 1867 bis Spätsommer 1868 an der

18 Vgl. Gabor Almäsi, Humanisten bei Hof. Öffentliche Selbstdarstellung und

Karrieremuster, in: Thomas Maissen/Gerrit Walther (Hg.), Funktionen des Humanismus.

Studien zum Nutzend des Neuen in der humanistischen Kultur, Göttingen
(Wallstein) 2006, 155-165, hier 156f.

19 Vgl. etwa Stefan Rebenich, Freund und Feind bei Augustin und in der christlichen

Spätantike, in: Thérèse Fuhrer (Hg.), Die Christlich-philosophischen Diskurse
der Spätantike. Texte, Personen, Institutionen. Akten der Tagung vom 22.-25. Februar

2006 am Zentrum für Antike und Moderne der Albert-Ludwigs-Universität
Freiburg, Stuttgart (Steiner) 2008, 11-31.

20 Vgl. Urslua Lievenbrück, Dimensionen der amicitia spiritualis bei Bernhard
von Clairvaux, in: ThGl 98 (2008) 66-90.

21 Vgl. zu Augustinus: Gerald Bonner, Augustine's Attitude to Women and

<Amicitia>, in: Cornelius Mayer, unter Mitwirkung von Karl Heinz Chelius (Hg.),
Homo Spiritalis. FS Lue Verheijen OSA, Würzburg (Augustinus) 1987, 259-275, v.a.
270. Anders als Augustinus (nach seiner Taufe) unterhielt Hieronymus vielfältige
Beziehungen zu Frauen, was Joseph Hubert Reinkens veranlasste, darauf in seinem
Buch ausführlich einzugehen; vgl. Joseph Hubert Reinkens, Die Einsiedler des

heiligen Hieronymus, Schaffhausen (Hurter) 1864, XXIX-XLI. Zur Freundschaft
zwischen Frauen und Männern im Bonner Güntherkreis vgl. Angela Berlis, Gotteskind-
schaft im 19. Jahrhundert. Geistliche Zwiegespräche zwischen Wilhelmine Ritter und
Wilhelm Reinkens, in: Annette Esser u.a. (Hg.), Kinder haben-Kind sein-Geboren
werden. Philosophische und theologische Beiträge zu Kindheit und Geburt,
Königstein/T. (Helmer) 2008, 87-105.

181



Angela Berlis

Universität Bonn22. In den beiden Exegeten Joseph Langen und Franz
Heinrich Reusch fand er nicht nur fachliche Lehrer, sondern auch kirchlich

ähnlich orientierte Gesinnungsverwandte:

Ich kam nach Bonn. Dass ich mich hier gleich sehr wohl gefühlt hätte, dürfte
ich nicht sagen. Ich litt vielmehr unter dem trübenden Gefühl, dass meine
«Kirchlichkeit» sehr unvollkommen entwickelt sei: ich trug keine Tonsur,

war nicht so klerikal gekleidet, wusste von manchen hier üblichen Andachtsübungen

nichts, hatte bisher noch niemals um Erhaltung des Kirchenstaates
und um Beschützung des Papstes vor seinen Feinden gebetet, wie man das

hier damals nach jeder Messe zu thun pflegte. Allein ich muss dankbar
anerkennen, dass meine beiden unvergesslichen Lehrer Reusch und Langen an
meiner klerikalen Rückständigkeit nur wenig Anstoss zu nehmen schienen
und mir ein unbegrenztes Wohlwollen schenkten.23

Dass Herzog damals allerdings mit Wilhelm Reinkens, dem die soeben

beschriebene Kirchlichkeit ebenfalls fremd war, oder mit den Lehrerinnen

des Metternicher Hofes zusammentraf24, die in den 1850er und 1860er

22 Dem Immatrikulationsalbum der Universität Bonn zufolge schrieb sich
Eduard Herzog am 31. Oktober 1867 für das Studium der Katholischen Theologie ein
und wurde am 28. September 1868 aus der Matrikel gelöscht (bereits am 18. September

1868 war er in Luzern zum Professor ernannt worden). Da keine Exmatrikelun-
terlagen vorliegen, kann Herzogs Studienverlauf nicht mehr nachvollzogen werden.
(Frdl. Mitteilung Michael Holz, Archiv der Universität Bonn, am 24. März 2011).
Laut Angaben aus dem «Deutschen Merkur» vollendete Herzog in Bonn «unter
ausschliesslicher Leitung der beiden hervorragenden Exegeten Reusch und Langen» seine

Ausbildung, DtM 7 (1876) 230. Angesichts dessen, dass Herzog sich damals auf
eine Laufbahn als Professor für Exegese vorbereitete, überrascht es nicht, dass er den

Aufenthalt in Bonn zielgerichtet zu exegetischen Studien nutzte (Langen und Reusch
verfassten beide nach dem Ersten Vatikanum auch kirchenhistorische Werke).

23 Herzogs Beschreibung ist aus der Rückschau 35 Jahre später formuliert und
wurde beim Kongress krankheitshalber in Abwesenheit verlesen. Vgl. Der V.
Internationale XI[V]. deutsche Altkatholiken-Congress in Bonn vom 5. bis 8. August
1902, Stenographischer Bericht, Bonn (Verlag der Synodal-Repräsentanz) 1902,
39-43, 39f. Vgl. auch den Beitrag von Urs von Arx über Herzog als Pfarrer von Krefeld,

in diesem Heft, S. 156-175.
24 In seinen Briefen aus Bonn erwähnt Herzog weder Wilhelm Reinkens noch die

höhere Töchterschule Wilhelmine Ritters, stattdessen aber Frauenklöster in Bonn,
die in der Nähe des Metternicher Hofs lagen. Vgl. Herzog, Bischof Herzog (wie
Anm. 4), 28f. Auch in seiner Rückschau beim Kongress 1902 erinnert Herzog lediglich

an die Begegnungen mit Reusch und Langen. Vgl. Altkatholiken-Congress 1902

(wie Anm. 24), 39. Im Briefwechsel der Brüder Reinkens richtet Joseph Reinkens bei
seiner ersten Begegnung mit Herzog keine Grüsse Herzogs an Wilhelm aus (s.u.), was
er bei Bekannten sehr häufig am Ende seiner Briefe tat.

182



Brüder im Bischofsamt - Freunde fürs Leben

Jahren das Freundschaftsideal des Bonner Güntherkreises massgeblich
trugen und in ihrer Mädchenschule in die Praxis umzusetzen suchten25, ist
nicht belegt.

Als einem Exegeten mit besonderer Affinität zum Johannes-Evangelium

war Herzog jedoch der locus classicus Joh 15,15 (Jesus nennt die, die
ihm nachfolgen, «Freunde») bekannt und wird mitgeklungen haben, wo er
einen anderen Menschen «Freund» nennt26. Dass Herzog Joseph Hubert
Reinkens als solchen bezeichnete, ist nicht nur aus dem Briefwechsel
belegt, sondern war allgemein bekannt27.

3. Erste Begegnung

Wie haben Eduard Herzog und Joseph Hubert Reinkens sich kennengelernt?

Im Sommer 1872 kommt es zur persönlichen Begegnung. Davor
werden Herzog und Reinkens einander jedoch schon vom Hörensagen
bzw. über die einschlägige Presse gekannt haben, da beide in die entstehende

altkatholische Bewegung involviert waren. Schon wenige Wochen
nach dem 18. Juli 1870 erhielt Eduard Herzog über den Luzerner Propst
Anton Tanner (1807-1893) eine Einladung zur «Nürnberger Versammlung»

am 25. August 1870. Er konnte zwar nicht teilnehmen28, hat aber die

(unveröffentlicht gebliebene) «Nürnberger Erklärung» mitunterzeich-

25 Vgl. dazu Angela Berlis, Frauen im Prozess der Kirchwerdung. Eine
historisch-theologische Studie zur Anfangsphase des deutschen Altkatholizismus (1850—

1890), Frankfurt a.M. (Peter Lang) 1998, 474-607. 614. In den 1870er Jahren sind
Kontakte zwischen dieser Schule und Eduard Herzog belegt. So wurde Herzog
wiederholt in Anzeigen der Schule als Referenz angegeben. Vgl. z.B. A.a.O., 573; DtM 7

(1876) 128. Franz Ritter, Vater der Schulgründerin, lud Herzog 1874 ein, während der

ersten Synode in Bonn bei ihm zu wohnen. Vgl. Berlis, Frauen, 435f, Anm. 361.
26 Vgl. zum Neuen Testament Ekkehard W. Stegemann, Freundschaftstopik im

Neuen Testament, in: Sibylle Appuhn-Radtke/Esther P. Wipfler (Hg.), Freundschaft.
Motive und Bedeutungen, München (Zentralinstitut für Kunstgeschichte) 2006,
9-24.

27 So beruft sich Herzog z.B. ausdrücklich auf den «selige(n) Freund» Reinkens.

Altkatholiken-Congress 1902 (wie Anm. 24), 41.
28 Vgl. Anton Tanner an Johannes Friedrich, 24. August 1870, abgedruckt in:

Otto Gilg, Christkatholizismus in Luzern, Ein Beitrag zur Luzerner Geistesgeschichte

(Luzern - Geschichte und Kultur, U/3), Luzern (Reuss), o.J. [1946], 148f.

183



Angela Berlis

net29, in welcher der Protest gegen die neuen vatikanischen Dogmen und
ein Appell an die Minoritätsbischöfe formuliert wurde.

Es ist allgemein bekannt, dass die Protestbewegung gegen die
vatikanischen Dogmen in der Schweiz langsamer in Gang kam als in Deutschland30.

Verschiedene der führenden Persönlichkeiten in der Schweiz

beteiligten sich in der Anfangszeit an Versammlungen in Deutschland - so

etwa Landammann Augustin Keller (1805-1883) an der «Heidelberger
Konferenz» am 5./6. August 187131. Von Anfang an wurden enge
Beziehungen zwischen Persönlichkeiten und Vereinen in Deutschland und der
Schweiz geknüpft32. Die altkatholische Bewegung war ein internationales
Netzwerk.

Eine der führenden Persönlichkeiten war der Berner Jurist und Stadtrat

und (ab 1872) Nationalrat Walther Munzinger (1835-1873). Beim
Münchener Katholiken-Kongress im September 1871 lernte Munzinger
den damaligen Professor Reinkens kennen33. Sofort erkannte er seine Be-

29 Vgl. Ewald Kessler, Johann Friedrich (1836-1917). Ein Beitrag zur
Geschichte des Altkatholizismus (MBMo 55), München (Wölfle) 1975, 290f., insbes.
291, Anm. 2.

30 Vgl. dazu die 36 Folgen umfassende, von 1996 bis 2001 erschienene Darstellung

durch Urs von Arx, Vor 125 Jahren, in: Christkatholisches Kirchenblatt 119

(1996) 87. 110. 125. 148. 229. 284. 320. 324; 120 (1997) 336. 339. 376. 392. 396; 121

(1998) 32. 84. 88. 124. 156. 177. 327. 344. 366f. 404f.; 122 (1999) 181. 225f. 307. 316.

319f.; 123 (2000) 92. 108. 138-140; 124 (2001) Ulf. 128-130. 181-183. 200-202.
234f. 252.

31 Vgl. Berlis, Frauen (wie Anm. 25), 120-122. Ein kurzer Überblick über die
Beziehungen zwischen Deutschland und der Schweiz bis zum Jahr 1887 (die Heidelberger

Konferenz ist nicht genannt) ist zu finden bei Johann Friedrich von Schulte,
Der Altkatholicismus. Geschichte seiner Entwicklung, inneren Gestaltung und
rechtlichen Stellung in Deutschland. Aus den Akten und anderen authentischen Quellen
dargestellt, Aalen (Scientia) 1965 [= Giessen (Roth) 1887], 651f.

32 So schlug Munzinger 1872 in Ölten vor, der Verein freisinniger Katholiken,
der in Ölten konstitutiert worden war, solle sich (so in den Statuten festgelegt) «die
Pflege einer regelmässigen Korrespondenz mit den Zentralkomitees des deutschen
Altkatholikenvereins» zur Aufgabe machen. Zitiert nach Eduard Herzog, Beiträge
zur Vorgeschichte der christkatholischen Kirche der Schweiz, Bern (K.J. Wyss) 1896,
77.

33 Ausser Munzinger waren folgende Mitglieder des Zentralkomitees des

«Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken» zum Münchener Kongress
delegiert: Nationalrat Augustin Keller (Aarau), der als Vizepräsident des Kongresses
wirkte, und Regierungsrat Fridolin Anderwert (Frauenfeld); des Weiteren waren aus
der Schweiz dort anwesend Redakteur Hans Frei (Bern) und Dr. theol. E. Ströhlin
(Genf). Munzinger hielt in einer öffentlichen Versammlung eine Rede, in der er u.a.

184



Brüder im Bischofsamt - Freunde fürs Leben

deutung: Reinkens sei «der Melchanchthon» der altkatholischen
Bewegung34. Philipp Melanchthon (1497-1560) war wegen seiner umfangreichen

griechischen Sprachkenntnisse und seiner Fähigkeit zu systematischer

Theologie der «Theologe» und einer der wichtigen treibenden
Kräfte der reformatorischen Bewegung.

Im Sommer 1872 verbrachte Joseph Hubert Reinkens - wie oft zuvor
und danach - seinen Erholungsurlaub in der Schweiz. Auf der Hinreise
über Konstanz hatte ihn ein Bahnhofsinspektor erkannt und dem altkatholischen

Komitee in Konstanz seine Ankunft telegraphiert, so dass Reinkens

nicht umhin konnte, dort vor seiner Weiterreise einen Vortrag zu
halten. Darin äusserte er sich u.a. kritisch über das Konzil von Trient. Von
Konstanz fuhr Reinkens weiter in die Schweiz und stieg im zwei Jahre

zuvor eröffneten «Waldstätterhof» in Brunnen ab. Die Lage in der Schweiz
schilderte er seinem Bruder anhand der Wirtsfamilie Fridolin und Nanette

Fassbind-Steinauer mit ihren drei Töchtern:

Die ganze Familie ist innerlich altkatholisch, aber hier berühren die Geistlichen

die neuen Dogmen gar nicht, und so kommt es zu keiner Aussprache35.

an die Bundesverfassung von 1848 erinnerte und an die Ausweisung der Jesuiten aus
der Schweiz. Er äusserte sich zustimmend zu den Beschlüssen des Kongresses und
plädierte dafür, einerseits Mass zu halten, andererseits «an demjenigen, was wir wollen,

auch fest [zu] halten und nicht darauf [zu] sehen, ob wir in der Minorität sind. Die
Wahrheit wird schon siegen.» Stenographischer Bericht über die Verhandlungen des

Katholiken-Congresses, abgehalten vom 22. bis 24. September 1871 in München. Mit
einer historischen Einleitung und Beilagen, München (Ackermann) 1871, 159-161.

34 Walther Munzinger, Der Katholiken-Congress in München. Die Stellung
des Staates zu der religiösen Bewegung in der Schweiz. Ein aufklärendes Wort an den

schweizerischen Verein freisinniger Katholiken, Bern (Dalp) 1871, 15: «Wenn mich
mein und meiner Freunde Blick nicht trügt, so ist das ein Mann, von dem ich glaube,
das Volk müsste empfinden, dass er es gut mit ihm meint. Er ist nicht ein Polemiker;
nicht Eifer spricht aus ihm, sondern das milde Licht der Wahrheit. Er hat Talent, aber

gewiss noch mehr Frömmigkeit; er ist der Melanchthon in der Gesellschaft. Reinkens
sollte um so mehr ein Mann für das Volk sein, als er als Freund des lebendigen Chris-
tenthums des Gewissens und der Liebe nicht Gefahr läuft, mit dem Unkraut, das so

üppig auf dem Felde der hierarchischen Kirche gewachsen ist, auch die guten Halme
wahrer Religi [o] sität auszureissen.» Vgl. auch Eduard Herzog, Internationale kirchliche

Beziehungen der christkatholischen Kirche der Schweiz, in: IKZ 9 (1919) 1-37.

112-126, hier 2.
35 Joseph H. an Wilhelm Reinkens, 15. August 1872, in: Sieben, Reinkens (wie

Anm. 7), 1809.

185



Angela Berlis

Mitte August 1872 kam es zu einer zweitägigen Begegnung zwischen
Reinkens und Herzog in Luzern. An dieser Zusammenkunft nahmen Prof.

Stephan Helfenstein (1836-1920)36, ein weiterer Geistlicher37, sowie der
Bonner Philosophieprofessor Peter Knoodt teil. Bei der Begegnung ging
es gleich médias in res: «Sie warten alle auf den Moment, um zu uns zu
stehen», schrieb Joseph Reinkens an seinen Bruder Wilhelm aus dem
«Waldstätterhof» in Brunnen38.

Es blieb nicht allein bei Besprechungen; am 17. August bestiegen die

Feriengäste (ausser Reinkens und Knoodt gehörte dazu auch eine befreundete

Familie aus Boppard) zusammen mit den Luzerner Professoren Herzog

und Helfenstein den grossen Mythen und übernachteten oben auf dem

Berg, die Familie in einem Zimmer, die vier Professoren «oben im Heu».

Sonnenuntergang, Mondaufgang und am anderen Morgen Sonnenaufgang
konnten nicht reiner sein. Abends glühte die Jungfrau und morgens glänzte
das Finsteraar Horn39 am schönsten. Es bleibt die Tour unvergesslich. Herzog
sagte: «Das wiegt drei Rigi auf.»40

Es fanden weitere Besprechungen mit einer von Herzog und dem Luzerner
Politiker Abraham Stocker (1825-1887) angeführten Delegation, auf der
Heimreise nach Bonn auch mit Augustin Keller in Aarau statt41. Reinkens
und Knoodt signalisierten ihre Bereitschaft, im September 1872 Vorträge

36 Zu ihm: J. Hermann, Stephan Helfenstein, in: Jahres-Bericht der kant. Höhern
Lehranstalten und der Fortbildungsschule für technisches Zeichnen in Luzern für das

Schuljahr 1920/21 (Beilage, 7 Seiten).
37 Sein Name wird im Briefwechsel nicht genannt.
38 Joseph Hubert an Wilhelm Reinkens, 15. August 1872, in: Sieben, Reinkens

(wie Anm. 7) 1809.
39 Das Finsteraarhorn ist mit seinen 4274 m der höchste Gipfel der Berner Alpen.
40 Joseph Hubert an Wilhelm Reinkens, 15. August 1872, in: Sieben, Reinkens

(wie Anm. 7)1809.
41 Zum Verhältnis von Reinkens zu Keller vgl. Reinkens' Brief an dessen Tochter,

Gertrud Villiger-Keller vom 11. Januar 1883, veröffentlicht in: Kath(B) 19 (1896)
Nr. 5,33f. Reinkens erinnert darin an die Heidelberger Versammlung im August 1871,
seit der Keller und er «nicht bloss Kampfgenossen, sondern auch Freunde» gewesen
seien. Dann fährt Reinkens fort: «Er und der sei. Walter [sie] Munzinger haben mich
zuerst bestimmt, für die Gründung und Befestigung der christkatholischen Kirche in
der Schweiz mitzuwirken, so weit es mir gestattet war: ihm habe ich zuerst versprochen,

den gemeinsamen Jüngern Freund Ed. Herzog, wenn er, wie ich wünschte und
hoffte, gewählt wurde, zum Bischof zu weihen.»

186



Brüder im Bischofsamt - Freunde fürs Leben

zu halten. Doch die Lage war noch nicht reif zum Handeln42: «Zu einer

Versammlung hat man es hier nicht bringen können, da man die bevorstehenden

Grossratswahlen sich zu verderben fürchtet.»43 Ausserdem wurde
bei dieser Unterredung der Plan geschmiedet, dass Herzog den zweiten

Altkatholikenkongress in Köln besuchen und danach die Seelsorge für die
altkatholische Gemeinde im niederrheinischen Krefeld übernehmen sollte44.

Am 13. November 1872 lud Munzinger Joseph Hubert Reinkens in die
Schweiz ein und bat ihn, «über die religiöse Bedeutung unserer Bewegung»

zu sprechen45. Munzinger erkannte klar die Unterschiede zwischen
den «freisinnigen Katholiken» in der Schweiz und den «Altkatholiken» in
Deutschland46; er wollte beides, das politische und das religiöse Element
miteinander verbinden. Reinkens gab, obwohl schlimm erkältet, «dem

Drängen der Schweizer» nach und fuhr über Dresden, Augsburg und
Lindau am 27. November in die Schweiz47, um am 1. Dezember 1872 bei
der Delegiertenversammlung in Ölten einen Vortrag zu halten. Die
Versammlung am 1. Dezember 1872 ist als «Oltner Tag» in die Geschichte

eingegangen; dieser lieu de mémoire gilt als wichtiger Anstoss zur Kirch-
werdung der Bewegung freisinniger Katholiken in der Schweiz48. Reinkens

hielt nicht nur einen, sondern insgesamt sechs Vorträge, «3 in
katholischen und 3 in protestantischen Kirchen, zu Ölten, Luzern, Solothurn,

42 Vgl. die selbstkritische Wahrnehmung Munzingers (in einem Brief an Herzog
vom 20. August 1872), «dass auf unserer Seite immer alles <inopportun> ist, - ein
treffliches Wort, um alles andere dahinter zu verstecken.» Zitiert nach Herzog,
Beiträge (wie Anm. 32), 16.

43 Joseph Hubert an Wilhelm Reinkens, 5. September 1872, in: Sieben, Reinkens

(wie Anm. 7). 1812. Zum damaligen politischen Hintergrund vgl. Heidi Bossard-
Borner, Im Spannungsfeld von Politik und Religion. Der Kanton Luzern 1831 bis
1875, (LHV 42), Teilband 2, Basel (Schwabe) 2008, 767-772.

44 Herzog, Beiträge (wie Anm. 32), 17. Vgl dazu den Beitrag von Urs von Arx,
Die Berufung von Eduard Herzog nach Krefeld im Herbst 1872, in diesem Heft
S. 156-175.

45 Herzog. Beziehungen (wie Anm. 34), 2. Zitat des Einladungsschreibens vom
13. November 1872, in: Herzog, Beiträge (wie Anm. 32), 71f.

46 Vgl. Munzinger, Der Katholiken-Congress (wie Anm. 34), 4.
47 Joseph Hubert an Wilhelm Reinkens, 22. November 1872, in: Sieben, Reinkens

(wie Anm. 7), 1815.
48 Vgl. die immer noch sehr zeitnahe Beschreibung durch Gilg, Christkatholizismus

(wie Anm. 28), 108-110 aus dem Jahr 1946.

187



Angela Berlis

Bern, Rheinfelden und Basel»49. Damit gab er «einen wesentlichen
Anstoss zur Bildung christkatholischer Gemeinden»50.

Herzog hielt sich damals nicht in der Schweiz auf; er verliess die
altkatholische Gemeinde in Krefeld im Frühjahr 1873, um die Seelsorge in
Ölten zu übernehmen51. Einige Monate später, im Juni 1873, wurde Reinkens

von Laien und Geistlichen zum Bischof für die Altkatholiken im
Deutschen Reich gewählt. In den zwei folgenden Jahren weihte er insgesamt

fünf junge Priester für den Dienst in christkatholischen Gemeinden52.

Fast auf den Tag genau drei Jahre nach der Wahl von Reinkens zum
Bischof wurde Eduard Herzog am 7. Juni 1876 in Ölten im ersten Wahlgang

durch die Synode zum Bischof gewählt. Es ist hier nicht der Ort, über
die Bedenken und Widerstände zu sprechen, die manche gegen einen
Bischof für die Christkatholische Bewegung/Kirche hegten und die daraus

resultierenden Schwierigkeiten, mit denen Herzog zu kämpfen hatte53.

Doch nicht nur in der Schweiz, auch andernorts gab es Widerstand. Da die

Christkatholiken den niederländischen Bischöfen viel zu reformfreudig
waren und viele «die Verhältnisse der Schweizer Kirche mit mehr oder

weniger Misstrauen»54 betrachteten, weigerten sich die Niederländer, sich

an der Weihe von Herzog zu beteiligen. Auch Bischof Reinkens wieder-

49 So Reinkens am 13. Dezember 1872 an seinen Bruder, in: Sieben, Reinkens
(wie Anm. 7), 1817. Die Vorträge erschienen zunächst separat und später unter dem
Titel: Katholisch, nicht päpstlich. Sechs Vorträge von Prof. Dr. Jos. Hubert Reinkens,
nachmaligem Bischof der deutschen Altkatholiken. Mit einem Vorwort von Bischof
Dr. Ed. Herzog, hg. vom christkatholischen Presskomite, Ölten (Peter Dietschi), 1903

(2. Aufl. 1905). - Nach dem Vortrag in Rheinfelden hatte auch die Gemeinde Möhlin
Reinkens um einen Vortrag gebeten, Reinkens müsste jedoch ablehnen, da ihm die
Zeit fehlte. Vgl. Fridolin Waldmeier, Entwurf zur Geschichte des Christkatholizismus

im Aargau, in: Mitteilungsblatt der christkatholischen Geistlichen. Korrespondenzblatt

des Synodalrates der christkatholischen Kirche der Schweiz (Rheinfelden)
24 (1983) Nr. 1, 12, Anm. *.

50 Urs von Arx, Art. «Reinkens, Joseph Hubert», in: HLS, http://www.hls-dhs-
dss.ch/textes/d/D46423.php (zuletzt besucht am 20. April 2011).

51 Er wurde am 27. September 1872 zum Pfarrer der Gemeinde Krefeld gewählt,
am 11. März 1873 von der Gemeinde Ölten, wo er im April die Pfarrstelle antrat.
Vgl. Herzog, Beiträge (wie Anm. 32), 21.

52 Vgl. IKZ 82 (1992) 273 (mit Namen der Geistlichen).
53 Vgl. Herzog, Beziehungen (wie Anm. 34), 3. Vgl. dazu ausführlich: Fred

Smit, Meinungsverschiedenheiten zwischen den altkatholischen Kirchen Deutschlands,

Hollands und der Schweiz im Jahre 1876, in: IKZ 71 (1981) 65-120.
54 Smit, Meinungsverschiedenheiten (wie Anm. 53), 88. So Johannes Heykamp,

Erzbischofvon Utrecht, am 10. September 1876 an Eduard Herzog.

188



Brüder im Bischofsamt - Freunde fürs Leben

holte Intervention und selbst ein Besuch Herzogs am 7. September in
Utrecht konnte sie nicht umstimmen55. So war es Bischof Reinkens allein,
der am 18. September 1876 in der St. Martinskirche von Rheinfelden die
Konsekration vollzog.

4. Herzog über sein Verhältnis zu Reinkens im Jahr 1919

Nach dieser kurzen Beschreibung, wie sich die Beziehung zwischen Reinkens

und Herzog in den Jahren 1872 bis 1876 entwickelte, sei ein kurzer
Blick geworfen auf die Weise, wie Bischof Herzog seinen älteren Kollegen
und Freund sah. Dass es sich um mehr als um eine rein persönliche
Freundschaft handelte, brachte Herzog in seiner Trauerrede am 9. Januar
1896 auf den Punkt: «der selige Bischof Reinkens gehörte auch uns
Schweizern an»56.

Fünf Jahre vor seinem eigenen Tod, im Jahr 1919, schrieb Herzog über
seine Beziehung zu Reinkens, dieser habe es ihm «sehr leicht gemacht,
mit ihm von allem Anfang an als Bischof in volle Kirchengemeinschaft zu
treten und darin zu verharren»57. In Erinnerung an die Umstände seiner

Bischofsweihe, schrieb Herzog: Obwohl es Reinkens

nicht angenehm sein konnte, mir gegenüber eine andere Stellung einnehmen
zu müssen als die holländischen Bischöfe zauderte er doch keinen
Augenblick, mir den Antritt des bischöflichen Amtes möglich zu machen.58

Reinkens habe Herzog sogar die bischöflichen Insignien geliehen, für
deren Anschaffung Herzog kein Geld besass und auch keines zur Verfügung
gestellt bekommen hatte - ein Indiz für die damalige Geringschätzung des

Bischofsamtes in der Christkatholischen Kirche der Schweiz59.

55 Vgl. dazu Casparus Johannes Rinkel, Kroniek van gebeurtenissen betreffende
de oud-katholieken inzonderheid in Nederland [1845-1894], ingeleid en geannoteerd
door Dick Schoon, Nijmegen (Valkhof) 2006, 286. 298-303; Dick J. Schoon, Van

bisschoppelijke Cleresie tot Oud-Katholieke Kerk. Bijdrage tot de geschiedenis van
het katholicisme in Nederland in de 19e eeuw, Nijmegen (Valkhof) 2004, 636-640.

56 Zitiert nach Joseph Martin Reinkens, Joseph Hubert Reinkens. Ein Lebensbild.

Von seinem Neffen, Gotha (Perthes) 1906, 136.
57 Herzog, Beziehungen (wie Anm. 34), 4.
58 Ebd.
59 Über die Notwendigkeit des Bischofsamts vgl. Eduard Herzog, Über das

christkatholische Bischofsamt (Hirtenbrief vom Tage der Konsekration, 18. September

1876), in: ders., Synodalpredigten und Hirtenbriefe, Bern (K.J. Wyss) 1886,54-74.

189



Angela Berlis

Eduard Herzog beschreibt die Beziehung zwischen Reinkens und ihm als

Kommunikation: Es sei seit 1884 kein Jahr mehr vergangen, «ohne dass

wir irgendwo in der Schweiz einige Ferientage miteinander zubrachten»60.

Jede Veröffentlichung des einen sei dem anderen mitgeteilt worden. Die
Bischöfe trafen zudem Absprachen über die Entlassung von Geistlichen
aus dem eigenen in den anderen Diözesanverband und über den «kleinen
Grenzverkehr» zwischen dem Grossherzogtum Baden und der
Nordschweiz bei vorübergehendem Aufenthalt von Geistlichen im auswärtigen
Bistum. «Das brüderliche Verhältnis zwischen den beiden Bischöfen war
und blieb bis auf diesen Tag das zwischen den beiden Kirchen.»61

Das brüderliche Verhältnis der Bischöfe widerspiegelt sich dieser Aussage

zufolge in der schwesterlichen Beziehung beider Kirchen. Dieser
Gedanke erinnert an den Kirchenvater Augustinus, der in der Beziehung
zwischen christlichen Freunden die Grundlage der Einheit des Leibes
Christi, der Kirche sieht62. Wichtig ist auch, was Herzog über das

gleichwertige Verhältnis der beiden Bischöfe untereinander sagt: von einer
andern Unterordnung als von der, die durch Alter und Verdienst zur Pflicht
gemacht wurde, sei nie die Rede gewesen.

5. Der Briefwechsel Joseph Hubert Reinkens - Eduard Herzog

Im Bischöflichen Archiv in Bern sind Briefe zwischen 1877 bis wenige
Tage vor Reinkens' Tod am 4. Januar 1896 erhalten63. Im Briefwechsel
gibt es Zeiten schneller Briefabfolge und dann wieder Zeiten mit weniger
intensivem Verkehr. Ein Beispiel dafür ist der eingangs zitierte Brief, der

60 Herzog, Beziehungen (wie Anm. 34), 4.
61 Ebd.
62 Vgl. James McEvoy, Anima una et cor unum: Friendship and Spiritual Unity

in Augustine, in: RThAM 53 (1986) 40-92. Vgl. ausserdem den anregenden Vortrag
von Willem van Asselt, «I have called you friends.» Friendship as a Key Concept in
Christian Spirituality, gehalten bei der Konferenz «Breaches and Bridges in the History

of European Spirituality» am 16. Januar 2010 in Utrecht.
63 Die Durchschriften der Briefe Herzogs an Reinkens sind chronologisch in den

Kopialbüchern zu finden, zwischen der Korrespondenz Herzogs mit anderen Personen

aus Kirche, Gesellschaft und politischem Leben. Vgl. dazu den Beitrag von Sarah
Böhm-Aebersold in diesem Heft (S. 227-242). Reinkens' Briefe befinden sich
ungeheftet in BABe. Aus der Zeit vor 1877 sind einzelne Briefe erhalten, aber sie befinden
sich z.T. in anderen Archiven.

190



Brüder im Bischofsamt - Freunde fürs Leben

davon zeugt, wie weit Herzog anderweitig eingespannt ist, seinem Freund
aber zumindest einen kurzen Neujahrswunsch überbringen will.

Was die brieflich dokumentierte Beziehung der Bischöfe angeht, so
weist diese verschiedene Ebenen auf: Trotz der Ablage der Briefe Herzogs
an Reinkens in den Kopialbüchern, zwischen offiziellen Schreiben an
andere Personen, kann die Korrespondenz dennoch halbprivat genannt
werden64. Bisweilen gibt es eingelegte Blätter mit zusätzlichen Bemerkungen.
Ausserdem ist neben diesem persönlichen Briefwechsel ein amtlicher
Briefverkehr zwischen den bischöflichen Behörden vorhanden. Die
bischöflichen Amtsstuben waren allerdings personell so karg ausgestattet,
dass auch hier die bischöfliche Handschrift immer erkennbar blieb. Zu
berücksichtigen ist zudem, dass Reinkens und Herzog regelmässig
gemeinsame Ferientage verbrachten und dort Privatissima hielten65, deren
Inhalt nicht überliefert ist.

Was ist nun das Interessante an dieser Korrespondenz? Sie spiegelt das

Vertrauensverhältnis zwischen beiden Bischöfen und die innerkirchliche
Aufbauarbeit zweier episkopaler Pioniere, welche die Kirchwerdung des

Konzilsprotestes und die Durchführung kirchlicher Reformen in ihrem
Land massgeblich begleiteten, lenkten und leiteten - und dabei mit
Widerwärtigkeiten aller Art zu kämpfen hatten. Der Briefwechsel gibt
Aufschluss über pastorale Fragen und darüber, wie beide Bischöfe theologische

und ekklesiologische Fragen angingen. Es ist ein sehr persönlicher
brieflicher Austausch, der dadurch auch allerlei historische Hintergründe
beleuchtet, die in zeitgenössischen altkatholischen Blättern - um Gegnern
nicht Munition zu liefern - nur verhüllt oder gar nicht offengelegt wurden.
Er zeugt von Hindernissen und Widerwärtigkeiten, welche die Brüder im
Bischofsamt einander mitteilten und miteinander trugen - sich bisweilen
auch ertrugen, wo sie (was selten der Fall war) uneins waren. Was wäre
wohl geschehen, wenn Reinkens, wenn Herzog nicht einen solchen Freund
im anderen gehabt hätten? Aus historischer Sicht muss diese Frage
offenbleiben; in ihr ist aber angedeutet, wie einsam ein Bischof sich bisweilen
fühlen müsste.

64 Dabei ist der Briefkultur des 19. Jahrhunderts Rechnung zu tragen. Vgl. die

grundlegendenÜberlegungenvonPETERBüRGELjDerPrivatbrief.EntwurfeinesheuristischeriMo-

dells, in: DVfLG 50 (1976) 281-297.
65 Vgl.etwaHERZOG. Beziehungen (wieAnm.34),6: Herzogberichtet, wieersichim

Sommer 1889 vor dem Treffen, das zur Gründung der Utrechter Union führte, bei

gemeinsamen Ferientagen «einlässlich» besprochen habe.

191



Angela Berlis

Angesichts des Umfangs dieses Beitrages soll im Folgenden nur eine
Übersicht über einige Themen gegeben werden, die im Briefwechsel zur
Sprache kommen. Angerissen werden (1) Fragen der kirchlichen Entwicklung,

(2) Mitteilungen über Personen und Einzelfragen, (3) der Austausch

über theologische Fragen und Veröffentlichungen und (4) Persönliches,
darunter auch der Austausch über Angriffe.

5.1 Fragen der kirchlichen Entwicklung

Im Mittelpunkt des Briefwechsels66 steht der Austausch der Bischöfe über
die kirchliche Entwicklung in der Schweiz und in Deutschland, über die

Beziehungen zu den Anglikanern, die Beziehung zur Altkatholischen
Kirche der Niederlande und schliesslich das Zustandekommen der
Utrechter Union im Jahr 1889. Regelmässig informieren sich die Bischöfe
über Entwicklungen in ihrer eigenen Kirche, etwa über Kirchenbauten,
neue Gemeinden oder den Verlust bestehender Gemeinden67, aber auch

über die Herausgabe liturgischer Bücher sowie über das Verhältnis zum
Staat. Bisweilen kommen auch politische Ereignisse zur Sprache, wenn
auch nur im Hintergrund. So äussert Reinkens im Juli 1889, die «Verstimmung

zwischen der Schweiz u. Deutschland thut mir sehr weh. Aber
Kriegsfurcht habe ich eigentlich nicht», um dann sogleich fortzufahren:
«Wenn wir einander wiedersehen, wollen wir uns doppelt der Freundschaft

freuen.»68

Bei den Beziehungen zur Anglikanischen Kirche ziehen beide Bischöfe

an einem Strang: So kam es 1887 zu einem offiziellen Besuch zweier
anglikanischer Bischöfe mit drei Begleitern, die im Auftrag des
Erzbischofs von Canterbury Reinkens besuchten, um «an der Quelle u. in der
Praxis die altkath. Kirche näher kennen zu lernen». Der Besuch hatte das

Ziel, bei der Lambeth Konferenz im Jahr 1888 «die officielle Kirchengemeinschaft

mit uns zu bewirken.»69 Nach ihrem Aufenthalt im Rheinland
reisten die Bischöfe auch in die Schweiz (und anschliessend zu Döllinger

66 Aufgrund der gegenwärtigen Quellenlage beziehe ich mich für die folgende
Darstellung primär auf die von mir transkribierten Briefe von Reinkens.

67 Joseph Hubert Reinkens an Eduard Herzog. 23. Dezember 1890. AH 39. Es

geht um die Aufhebung der Gemeinde in Kappel.
68 Joseph Hubert Reinkens an Eduard Herzog, 2. Juli 1889. AH 39.
69 Joseph Hubert Reinkens an Eduard Herzog. 14. Oktober 1887. AH 39.

192



Brüder im Bischofsamt - Freunde fürs Leben

nach München)70. Aber auch schwierige Fragen im Verhältnis zu den

Anglikanern werden angesprochen: das Verhalten der englischen
Botschaft in Bern oder die ausbleibende Hilfe der Anglikaner für die
österreichischen Altkatholiken71.

Aus dem Briefwechsel wird auch ersichtlich, wie sich ab 1888 der
Zusammenschluss der altkatholischen Bischöfe mit ihren Kirchen zur
Utrechter Union abzeichnete. «Ich hoffe doch, dass die Holländer darauf
[sc. auf eine Konferenz der Bischöfe] eingehen; [Timotheus] van Santen

u. [Johannes Albertus] van Beek arbeiten dafür.»72 Bereits 1886 hatte Herzog

vorgeschlagen, mit den niederländischen Bischöfen zu Conferenzen
zusamenzukommen73. Dass es schliesslich zum Zusammenschluss kam,
hing nicht zuletzt mit Herzogs eigenen Bemühungen zusammen: Anfang
1889 hielt er einen Vortrag über die niederländische Kirche in Luzern, die

er als «Mutter der altkatholischen Kirche in Deutschland und in der
Schweiz» bezeichnete. Nach seiner Wahrnehmung beschleunigte der Vortrag

«den Witterungswechsel einigermassen»74.
Bei der Abfassung der Utrechter Erklärung, der Grundlage der Utrechter

Union, traten die theologischen Unterschiede deutlich hervor; die
damals noch stark von der nachtridentischen Tradition geprägten niederländischen

Bischöfe waren darauf bedacht, den Stellenwert des Tridentinums
zu würdigen75. Reinkens und Herzog verständigten sich untereinander

70 Joseph Hubert Reinkens an Eduard Herzog, 23. Oktober 1887, AH 39.
71 Joseph Hubert Reinkens an Eduard Herzog, 19. Dezember 1888, AH 39.
72 Joseph Hubert Reinkens an Eduard Herzog, 19. Dezember 1888, AH 39.
73 Vgl. Joseph Hubert Reinkens an Eduard Herzog, im Dezember 1886, AH 39:

«Ich stimme Ihnen von Herzen zu in dem Wunsche, dass wir mit den Holländern zu
Conferenzen zusammen kommen könnten. Mit Recht nennen Sie dieselben Synode.
Was ihnen jetzt Skrupel macht, das ist unser Empfang des Abendmahls mit anglicani-
schen Bischöfen. Mit [Jacobus Johannes] van Thiel, dem Präsidenten des Seminars in
Amersfoort, habe ich darüber wiederholt correspondirt, ohne ganz durchzudringen.»

74 Eduard Herzog an Joseph Hubert Reinkens, 22. Juli 1889, AH 60; vgl. auch

Herzog an Timotheus von Santen, 22. Juli 1889, AH 60 (Transkription M. Munzinger/
A. Griasch). Der Vortrag wurde veröffentlicht in: Kath(B) 12 (1889) 103-109. 133-
118. Vgl. zur Annäherung zwischen den Kirchen auch Schoon, Clerezie (wie Anm. 55),
667-681.

75 Joseph Hubert Reinkens an Eduard Herzog, 2. Oktober 1889, AH 39. Am
4. Oktober schrieb Reinkens: «Das Concil von Trient hat 2 Theile: den discipl. u. den

dogmatischen. Den ersten verwerfen wir u. den 2ten nehmen wir nur insoweit an, als

er mit der Lehre der alten Kirche übereinstimmt.» Vgl. zum Tridentinum: IKZ 97

(1989) 82.

193



Angela Berlis

und handelten diplomatisch geschickt. Sie waren sich einig, dass

vertrauensbildende Massnahmen wichtiger seien als in allem Recht zu behalten76.

Wichtig war und blieb es, sich in der Sache zu einigen. Am 6. November
1889 schrieb Reinkens freudig an Herzog: «Der Erzb. v. U[trecht] hat ja
die Beschlüsse nun auch mit warmen Worten publicirt.»77

5.2 Mitteilungen über Personen und Einzelfragen

In jedem Brief werden Personen genannt: Mitarbeitende und Befreundete,
Ratgeber und Quertreiber, Gegner und Gegenspieler. Natürlich wird auch

berichtet über Verwandte, wie die Nichten Elise und Margarethe Reinkens
bzw. die Schwestern Rosalie und Bertha Herzog, die mit den Bischöfen
zusammenlebten. Gerade über diese Verwandten erhalten wir bisweilen
eine Charakterbeschreibung, die sich sonst nirgendwo findet78. Ausserdem

werden immer auch Personen genannt, die nicht nur mit einem,
sondern mit beiden Bischöfen zu tun hatten: Grenzgänger, wie der zeitweilige
Pfarrer von Basel und später von Baden-Baden, Johannes Matthias
Watterich (1826-1904), den Reinkens noch aus seiner Studienzeit in Bonn und
dem dortigen Güntherkreis kannte, der aber eher ein Sorgenkind war.
Oder Adolf Thürlings (1844-1915), der erst Pfarrer in Kempten war und
1886 als Professor nach Bern berufen wurde. Auch der Werdegang des

berühmten Predigers Père Hyacinthe Loyson (1827-1912), zeitweise Pfarrer

für die «Nationalkatholiken» in Genf und später Begründer einer
gallikanischen Kirche in Paris, und seine Verbindungen zur Anglikanischen
Kirche kommen immer wieder zur Sprache.

Ein wiederkehrendes Thema ist die Situation der Fakultäten in Bern
und Bonn und damit die Frage, wie die wissenschaftliche Ausbildung der

76 Joseph Hubert Reinkens an Eduard Herzog, 2. und 4. Oktober 1889, AH 39.

Am 2. Oktober: «Wir konnten ja auf unserm Schein bestehen und sie [sc. die

«ängstlichen] holländischen Brüder(n)] bei ihren Unterschriften festhalten; aber das

rückhaltlose Vertrauen ist uns beiden, glaub' ich lieber, als das behauptete Recht in
einem Punkte, dessen formale Änderung das Wesen des Schreibens keineswegs
beeinträchtigt.» Am 4. Oktober: «Sie sehen daraus, wie sehr wir uns durch die in der
That sachlich nichts preisgebende rein formale Änderung die Herzen gewonnen und
für künftige Berathungen dauernd willig gemacht haben.»

77 Joseph Hubert Reinkens an Eduard Herzog, 6. November 1889, AH 39.
78 Vgl. Joseph Hubert Reinkens an Eduard Herzog, 3. Dezember 1888, AH 39.

Über Margarethe Reinkens: Sie habe nicht die gleiche innerliche Selbständigkeit wie
ihre Schwester Elise.

194



Brüder im Bischofsamt - Freunde fürs Leben

altkatholischen Theologen bleibend gewährleistet werden kann. Die
möglichen Gefahren und Gefährdungen der wissenschaftlichen Ausbildungsstätten,

aber auch Berufungen von Professoren kommen zur Sprache. Dabei

wird eines sehr deutlich: Nicht immer ist der Gewinn des einen auch
ein Gewinn für den anderen. So klagt Reinkens Anfang 1887 z.B. darüber,
dass er im letzten Dreivierteljahr in Deutschland sieben Geistliche (also
ungefähr ein Achtel der Geistlichkeit), unter ihnen Pfarrer Adolf Thürlings

von Kempten, für die Seelsorge verloren habe. Die Situation ist

angespannt: Reinkens befürchtet sogar den Untergang der Gemeinde Kempten
infolge des Weggangs des Pfarrers. Auf die Klage folgt jedoch überraschend

eine Aussage, die zeigt, mit welch weitem Herzen Reinkens nicht
nur an sein eigenes Bistum denkt, sondern weit über dieses hinaus:

Dem Thürlings werde ich heute noch schreiben, er möge den Ruf annehmen

wegen seiner persönlichen Neigungen, zur Stärkung des Schweizer Bisthums
und im allgemeinen Interesse der altkatholischen Reform.79

Eine der wenigen Personen, die von Herzog und Reinkens unterschiedlich
bewertet wird, ist Luise Lenz-Heymann (1825-1899). Mit ihren Spenden
hat sie einen massgeblichen Beitrag zur Berner Fakultät und auch für die

Ausbildung der Bonner Theologiestudierenden geleistet80.

5.3 Austausch über theologische Fragen und Veröffentlichungen

Beide Bischöfe waren Intellektuelle, die sich auch nach der Bischofsweihe
mit aktuellen theologischen Fragen auseinandersetzten. Wiederholt wurden

anhand der Hirtenbriefe, die die Bischöfe sich gegenseitig zuschickten,

theologische Fragen angesprochen und Unterscheidungen gemacht

zum römischen Katholizismus in seiner damaligen Lehre und Praxis. So

reagierte Reinkens auf Herzogs Fastenhirtenbrief des Jahres 1885 über
«Die drei Worte Jesu an den Apostel Petrus»81 am 12. Februar 1885:

79 Joseph Hubert Reinkens an Eduard Herzog, 17. Januar 1887, AH 39.
80 Vgl. zu ihr: Angela Berlis, «Wir wollen das Gute für unser Geschlecht».

Luise Lenz-Heymann und ihr verborgenes Engagement für den ADF, in: Stadt Leipzig,

Referat für Gleichstellung von Frau und Mann (Hg.), Frauenaufbruch in die
Moderne, Leipzig (Stadt Leipzig) 2006, 56-67.

81 Vgl. Eduard Herzog, Die drei Worte Jesu an den Apostel Petrus. Hirtenbrief
auf die Fastenzeit 1885, in: Herzog, Synodalpredigten (wie Anm. 59), 336-371, Nachträge

371-396.

195



Angela Berlis

Dieser Hirtenbrief ist eine köstliche Gabe. Sie haben es trefflich verstanden,
auf der wissenschaftlichen Höhe zu bleiben und sich den Kleinen zu nahen
und durch edelste Popularität der Darstellung Allen das Verständniss zu
erleichtern. Die Stelle Luc 22,31ff. habe ich auch einmal ausführlich erklärt
(Über päpstliche Unfehlbarkeit, München 1870, S. 79-91). Ich habe nichts
gefunden in Ihrer Auslegung der 3 Stellen, was ich mir nicht aneignen könnte,

und manches gelernt, wofür ich Ihnen danke. Möge Gott dem guten
Hirtenworte die weiteste Verbreitung fügen, damit es reichen Segen stifte!82

Ein anderes Beispiel, in dem offenkundig wird, wie altkatholische und
römisch-katholische Positionen einander gegenübergestellt werden, ist der
1888 veröffentlichte Hirtenbrief Herzogs über «Die hl. Eucharistie als

Gottesdienst der christlichen Gemeinde»83. Es geht darin um eine Darlegung

des christkatholischen Eucharistieverständnisses mit seiner Erwartung

der partizipativen Mitfeier der Gläubigen. «Sie haben viele schöne
Hirtenbriefe geschrieben. Der letzte ist aber wohl der schönste. Nun
freilich, das habe ich wahrscheinlich bei jedem gedacht», schrieb Reinkens
am 29. Januar 1888 an Herzog und dankte ihm «für die wahre
Seelenspeise»84. Erzbischof Krementz von Köln hatte zufälligerweise für seinen
Fastenhirtenbrief das gleiche Thema gewählt. «Aber die Hauptsache ist
ihm die Transsubstantiation mit drastischen Consequenzen. Der
Unterschied der beiden bischöflichen Erlasse ist gar gross»85, schrieb Reinkens
trocken an Herzog am 10. Februar 1888.

Die Beispiele könnten vermehrt werden. Was den theologischen
Austausch zwischen beiden Bischöfen angeht, so werden hier Gesinnungsgenossen

erkennbar, die sich in wesentlichen theologischen Fragen einig
sind. Der Austausch dient der Vergewisserung über diese theologische
Gleichgesinntheit; er dient zugleich aber auch der Entwicklung des

theologischen Gedankenguts im Hinblick auf die Leitung derer, die den
geistlichen Hirten als Kirche anvertraut sind. Dabei spielen beider Hirtenbriefe

eine wichtige Rolle als Zeugnis dafür, wie die theologischen Anliegen
des Altkatholizismus unters Volk gebracht und «elementarisiert» wurden.

82 Joseph Hubert Reinkens an Eduard Herzog, 12. Februar 1885, AH 39.
83 Eduard Herzog, Die hl. Eucharistie als Gottesdienst der christlichen Gemeinde.

Hirtenbrief auf die Fastenzeit 1888. in: ders., Hirtenbriefe aus den Jahren 1887-
1901. Hg. vom christkatholischen Presskomitee. Aarau (E. Wirz) 1901, 22-41.

84 Joseph Hubert Reinkens an Eduard Herzog, 29. Januar 1888, AH 39.
85 Joseph Hubert Reinkens an Eduard Herzog, 10. Februar 1888. AH 39.

196



Brüder im Bischofsamt - Freunde fürs Leben

Dass dies oft in Abgrenzung gegen den zeitgenössischen römischen
Katholizismus geschah, ist offenkundig.

5.4 Persönliches

Beide Bischöfe sahen sich regelmässig zum Teil heftigen Angriffen
ausgesetzt, von aussen wie von innen. Bei Kritik aus den eigenen Reihen gab
meist die bischöfliche Amtsführung den Anstoss. Solche Episoden geben
Aufschluss darüber, wie sehr das Bischofsein ein Balanceakt war, in der
Schweiz vielleicht noch mehr als in Deutschland. Da war es gut, wenn
Erfahrungen mit Anfeindungen und Angriffen mit jemandem in ähnlicher

Situation geteilt werden konnten.

Ihr herzlicher Brief v. 27.d.M. hat mir wohlgethan: Ich weiss, dass wir in
gegenseitiger brüderlicher Theilnahme Alles erleben, was dort u. hier
geschieht.86

Besonders berührt es, wo Reinkens deutlich macht, dass ihm die Anfeindungen

zu viel werden, er sich aus Deutschland fortsehnt und gerne eine
frei gewordene Professur in Bern oder eine Pfarre übernehmen würde87.

Auch in seine Trauer über den Tod seines Bruders bezieht Reinkens

Herzog ein. Wilhelm Reinkens hatte sich 1873 für die römisch-katholische

Seite entschieden88. Obwohl beide Brüder ab Mitte 1873 in Bonn
lebten, hatten sie keinen Kontakt mehr miteinander, ausser einer kleinen
Karte jährlich zum Geburts- oder Namenstag. Die Reinkens-Brüder (und
ihre Familie) sind ein prominentes Beispiel dafür, wie die Dogmen des

Ersten Vatikanums ganze Familien gespaltet haben. Es hat Joseph Reinkens

sehr geschmerzt, dass er am Ende denn auch nicht ans Sterbebett
seines Bruders gerufen wurde89. «Ich habe ihn nur noch als Leiche ge-
küsst», schreibt er bitter und traurig an seinen Freund Eduard Herzog90.

86 Joseph Hubert Reinkens an Eduard Herzog, 29. Januar 1888, AH 39.
87 Vgl. Joseph Hubert Reinkens an Eduard Herzog, 27. Januar 1885(7), AH 39.

«Ich sehne mich fort aus Deutschland. Wie wäre es, wenn ich mich zum Pfarrer von
Ölten wählen liess?». Die Pfarrstelle Ölten wurde 1885 frei.

88 Vgl. Berlis, Frauen (wie Anm. 25 566f. Vgl. auch Kath(B) 12 (1889) 359.
89 Joseph Hubert Reinkens an Eduard Herzog, 4. Oktober 1889, AH 39.
90 Joseph Hubert Reinkens an Eduard Herzog, 12. Oktober 1889, AH 39.

197



Angela Berlis

5.5 Was ist der Ertrag dieser Korrespondenz?

Auf die allgemeine Bedeutung der Korrespondenz zwischen Herzog und

Reinkens wurde bereits hingewiesen, im Folgenden soll besonders der

Ertrag für die Geschichtsschreibung im Mittelpunkt stehen:

5.5.1 Erstens enthält dieser Briefwechsel bisher unbekannte Informationen

und bietet damit neue historische Einsichten:
a) Wir erfahren, wie unter ähnlichen und zugleich grundverschiedenen

Umständen in unterschiedlichen Kontexten zwei Kirchenorganisationen

aufgebaut werden.

b) Durch bisher nicht zugängliche Informationen können bisher vertrete¬

ne Annahmen (auch Topoi und Stereotype) korrigiert werden. Dies gilt
etwa für die Frage, wann sich die inneraltkatholischen Verhältnisse
nach dem deutschen Synodenbeschluss, vom Zölibat zu dispensieren
(1878) wieder normalisierten. Das war nicht erst ab dem
Altkatholikenkongress von 1884 der Fall, wie Johann Friedrich von Schulte in
seinem 1887 erschienenen Standardwerk darstellt91, sondern bereits

am 25. August 1878, als der Niederländer Godefridus Johannes Spruit
(1853-1908) Bischof Reinkens «mit Wissen des Erzb. v. Utrecht» in
Düsseldorf als Diakon bei der Firmung assistierte:

Es hatte beim Erzbischof u. seinen Mitbischöfen durchgeschlagen, dass ich

daraufhingewiesen, ich könne es nicht verstehen, dass sie mit dem römischen
Bischöfe die Kirchengemeinschaft nachsuchten, obgleich sie ihn für einen
vielfachen Häretiker hielten, mit uns aber wegen einer Differenz in der
Disciplin die Kirchengemeinschaft aufheben wollten.92

Das Aufarbeiten dieser Quelle trägt mithin zur Ergänzung und zur
Korrektur der Geschichtsschreibung über den frühen Altkatholizismus und
seine Entwicklung bei.

5.5.2 Der Briefwechsel ist ein interner Diskurs. Er zeigt die innere
Entwicklung der alt- und christkatholischen Kirchen auf und beleuchtet auch
die weniger frischen Aspekte in aller Offenheit. Es ist sozusagen ein
«Altkatholizismus im Alltagsgewand», der sich hier präsentiert, nicht der im
Festkleid.

91 So Schulte, Altkatholicismus (wie Anm. 31), 651.
92 Joseph Hubert Reinkens an Eduard Herzog, 23. Dezember 1886, AH 39.

198



Brüder im Bischofsamt - Freunde fürs Leben

Werden diese internen Informationen einbezogen, so wird dies Folgen
haben für die Darstellung der Geschichte des Altkatholizismus. Höhen
und Tiefen, Schwächen und Stärken der altkatholischen Bewegung werden

aus einer «familiären» Innensicht deutlich. Die Wahrnehmung eines

(möglicherweise polemischen) Dritten wird ausser Acht gelassen, da kein
anderer Zeitgenosse Zugang in diese interne Briefwelt hatte. Der
Vergleich zwischen Briefwechsel und zeitgenössischen alt- bzw. christkatholischen

Blättern würde den Unterschied aufzeigen zwischen dem, was
man weiss (im Briefwechsel), und dem, was öffentlich geschrieben wird.
Ein Briefwechsel wie der vorliegende kann durch seine Innenperspektive
die Alltagsgeschichte des Altkatholizismus aufschliessen, in der es nicht
nur um theologische Ideen und Anliegen geht, sondern auch um deren

Umsetzung in die jeweilige (kirchliche) Alltagswirklichkeit.

5.5.3 Der Briefwechsel bietet wichtige Ergänzungen zu den bestehenden

Biographien und reiches Material für wissenschaftliche Biographien. Er
macht ausserdem die Unterschiede zwischen beiden Bischöfen deutlich.
Beide waren und blieben Bischof ihrer Kirche und vertraten auch die
Anliegen ihrer Kirche dem anderen gegenüber. Zugleich aber blieben sie

einander und dem allgemeinen altkatholischen Reformanliegen verbunden.

5.5.4 Auf einer Metaebene ist der Briefwechsel Ausdruck einer geistlichen
Freundschaft zwischen Amtsbrüdern, die Freunde fürs Leben wurden.
Die Freundschaft begann in einer Zeit des Umbruchs, in der alte
freundschaftliche Beziehungen neu gewogen werden mussten. Für Joseph
Hubert Reinkens endete ab Mitte 1873 das intensive briefliche Gespräch mit
seinem Bruder. Dass die junge Bekanntschaft zwischen Reinkens und

Herzog mit einer gemeinsamen Wanderung auf den Mythen begann und

eine Fortsetzung in vielen gemeinsamen Gängen der beiden Bischöfe
fand, hat sicher zur Qualität dieser Beziehung beigetragen. Reinkens' Liebe

zur Schweiz, die er in vielen Erholungsurlauben schon lange vor 1870

gepflegt hatte, bekam in der freundschaftlichen Verbindung mit Herzog
und der christkatholischen Kirche eine neue Dimension. Beide dürften

gewusst haben, dass ihre Freundschaft mehr war als eine Privatangelegenheit;

sie war Ausdruck einer gemeinsamen geistlichen Haltung und

Berufung. Ihre «amicitia in Deo» verband auch ihre Kirchen miteinander,
auf die gemeinsame Christusbeziehung hin.

199



Angela Berlis

Wie selig ist es, zu teilen, jedwedes miteinander [zu] planen, [zu] prüfen und

in allen Stücken eines Sinnes [zu] werden! Hinzukommt, dass Freunde
füreinander beten Die heilige Liebe, die den Freund umarmt, führt hinauf zu

jener seligen Liebe, die uns Christus in die Arme schliessen lässt.93

Dieser Aussage aus Aelred von Rievaulx' (1110-1167 Buch «Über die
Geistliche Freundschaft» könnten beide Freunde sicher beipflichten.

Angela Berlis (geb. 1962 in München, Deutschland). Dr. theol. Studium der
Theologie in Bonn und Utrecht. 1988-1991 Gemeindearbeit in St. Engelmun-
duslIJmuiden. 1991-2000 wiss. Mitarbeiterin am Alt-Katholischen
Universitätsseminar Bonn. 1996-2000 Rektorin des Bischöflichen Seminars Bonn.
1998 Promotion an der Katholischen Universität Nijmegen (Niederlande).
2000-2009 Dozentin für Seelsorge und Gemeindeaufbau am Altkatholischen

Seminar Utrecht, 2002-2009 dessen Rektorin. 2003-2007 ausserdem
kirchenhistor. Post-Doc-Anstellung an der Theologischen Fakultät Tilburg.
Seit 2006 ausserdem bes. Professur für Alte Katholische Kirchenstrukturen.
Stiftungsprofessur des Altkatholischen Seminars an der Universität Utrecht.
Seit Herbst 2009 ao. Professorin für Geschichte des Altkatholizismus und
Allgemeine Kirchengeschichte am Departementfür Christkatholische Theologie,

Departementsvorsteherin und Vizedekanin, seit 2010 Co-Leiterin des

Kompetenzzentrums Liturgik, Theologische Fakultät, Universität Bern.

Adresse: Kramgasse 10, CH-3011 Bern, E-Mail: angela.berlis@theol.unibe.ch

English Summary

The correspondence between Joseph Hubert Reinkens and Eduard Herzog
reveals the amicable mutual trust and spiritual affinity of those two episcopal
pioneers: From 1873 until 1896, Reinkens was the first Old Catholic bishop in
Germany. In 1876 he consecrated Eduard Herzog, who remained in office until his
death in 1924. Bishop Reinkens and Bishop Herzog made significant contributions

towards consolidating the Old Catholic movement in their respective countries

and towards the development of a sustainable ecclesiastical structure. Their
correspondence sheds light on pastoral issues, historical events as well as obstacles

and personal attacks, which both of them experienced while in office. It
exemplifies the everyday life of two leaders from the early days of Swiss and German

Old Catholicism, offering an important resource for the historiography of
Old Catholicism in the last quarter of the 19th century.

93 Aelredus Rievallensis. Über die geistliche Freundschaft - De spirituali amicitia.

Lateinisch-deutsch, ins Deutsche übertragen von Rhaban Haacke, Trier (Spee),
Buch III. Nr. 134 (deutsch: S. 109).

200


	Brüder im Bischofamt : Freunde fürs Leben : Joseph Hubert Reinkens (1821-1896) und Eduard Herzog (1841-1924)

