
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 101 (2011)

Heft: 2

Artikel: "... den blühendsten Zustand der Kirche wieder herbeizuführen" :
Papstkritik und Alte Kirche bei Joseph Hubert Reinkens

Autor: Krebs, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405081

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«... den blühendsten Zustand der Kirche wieder
herbeizuführen»
Papstkritik und Alte Kirche bei Joseph Hubert Reinkens

Andreas Krebs

1. Einleitung

Als das Erste Vatikanum eine bestimmte Ausgestaltung des römischen
Primats in Dogmen fasste, beriefen sich viele Proteststimmen auf die Alte
Kirche, die ein solches «Papstamt» noch nicht gekannt habe. Diese Berufung

auf Glaube und Verfassung der Alten Kirche ist als «Antrittsgesetz»1
des Altkatholizismus bezeichnet worden. So heisst es 1889 in der «Utrechter

Erklärung»:

Wir halten fest an dem altkirchlichen Grundsatze, welchen Vinzenz von
Lerinum in dem Satze ausgesprochen hat: Id teneamus, quod ubique, quod
semper, quod ab omnibus creditum est; hoc est enim vere proprieque catho-
licam. Wir halten darum fest an dem Glauben der alten Kirche, wie er in den

ökumenischen Symbolen und in den allgemein anerkannten dogmatischen
Entscheidungen der ökumenischen Synoden der ungetheilten Kirche des

ersten Jahrtausends ausgesprochen ist2.

Aus der Vinzentinischen Traditionsregel - «an dem wollen wir festhalten,

was überall, immer und von allen geglaubt worden ist» - wird ein Beharren

auf dem «Glauben der alten Kirche» abgeleitet, das den Dogmen des

Ersten Vatikanums doppelt entgegengesetzt ist: Zum einen entsprechen
diese «Neuerungen» nach altkatholischer Auffassung der Traditionsregel
nicht, zum anderen bedrohen sie - wie vor allem Döllinger betonte - die

Geltung der Traditionsregel selbst: «Katholisch» sei nach dem Vatikanum
nicht mehr, was stets als Überlieferung weitergegeben und gelebt worden

sei, sondern das, was der Papst als Glaubenswahrheit definiere3

1 Sigisbert Kraft, Grundsätze und Ziele altkatholischer Liturgiereform, in:

IKZ 73 (1983), 82-106, hier 93.
2 Utrechter Erklärung (1889), Art. 1. Abgedruckt in: Statut der Internationalen

Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK). Offizielle Ausgabe in fünf Sprachen. Beiheft

zur IKZ 91 (2001), 25-27, hier 25.
3 Peter Neuner, Döllinger als Theologe der Ökumene, Paderborn (Schöningh)

1979, 73-75.

IKZ 101 (2011) Seiten 101-115 101



Andreas Krebs

Darüber hinaus verknüpfte der Altkatholizismus die Berufung auf die
Alte Kirche mit einem ekklesiologischen und kirchenrechtlichen Motiv:
Man setzte dem römisch-katholischen Zentralismus die «altkirchlichen»
Strukturen entgegen, die man im Sinne einer OrtskirchenVerfassung

interpretierte, in der Geistliche und Laienschaft synodal zusammenwirken

- um den Ortsbischof als Mittelpunkt, der wiederum für die
Gemeinschaft mit anderen Ortskirchen steht4. Auf diese Weise konnte
sich der altkatholische Protest, obwohl konservativ begründet, mit
Reformbestrebungen verbinden, die zunächst das synodale Mitspracherecht

der Laien rechtlich festzuschreiben suchten, dann aber auch - begleitet

von harten Auseinandersetzungen - auf eine Neugestaltung der Liturgie

hindrängten5.
Es wäre jedoch ein Irrtum, anzunehmen, dass der Altkatholizismus

sich bei seiner Berufung auf Glaube und Verfassung der Alten Kirche auf
rein historische Legitimationsformen beschränkt hätte6. Ein Beispiel
dafür, welch wichtige Rolle auch anthropologische und dogmatische
Argumente spielen konnten, gibt Joseph Hubert Reinkens' 1877 erschienene

Schrift «Über Einheit der katholischen Kirche»7. Der Titel enthält eine
zweifache Reminiszenz: Zum einen erinnert er an die Schrift «De catho-
licae ecclesiae unitate» des Cyprian von Karthago, dem Reinkens 1873

eine eigene Monografìe gewidmet hatte8; Cyprian dient dort als Kronzeuge

dafür, dass die Alte Kirche «jeden Bischof als Gott allein, nicht
einem anderen Bischof, verantwortlich betrachtete und von einem <Bi-

schof der Bischöfo nichts wissen wollte» (ER, 112). Zum anderen lässt
der Titel aber auch an Johann Adam Möhlers (1796-1838) Werk «Die

4 Vgl. Peter Amiet, Zum altkatholischen Kirchenverständnis, in: ÖR 30 (1981),
47-55.

5 Kraft. Grundsätze (wie Anm. 1), 94-98.
6 Die Problematik solcher Legitimationsformen ist aufgezeigt worden von

Matthias Ring. Ad pristinam normam patrum, Anmerkungen zum alt-katholischen
Reformparadigma, in: Angela Berlis/Klaus-Dieter Gerth (Hg.). Christus Spes,

Liturgie und Glaube im ökumenischen Kontext, Festschrift für Bischof Sigisbert
Kraft. Frankfurt a.M. (Lang) 1994, 255-264. Vgl. dagegen Christian Oeyen, Die
Alte Kirche als Norm nach Döllinger und seiner Schule, in: IKZ 85 (1995), 26-44,
hier 35-41.

7 Joseph Hubert Reinkens, Über Einheit der katholischen Kirche. Einige
Studien. Würzburg (Stahel) 1877; im Folgenden zitiert mit dem Kürzel «ER».

8 Joseph Hubert Reinkens. Cyprian von Karthago, Würzburg (Stahel) 1873.

102



«... den blühendsten Zustand der Kirche wieder herbeizuführen»

Einheit in der Kirche oder das Prinzip des Katholizismus» (1825)9 denken,

das in der katholischen Theologie des 19. Jahrhunderts eine breite
Wirksamkeit entfaltet hatte10. Bereits zu Beginn seiner Zeit in Breslau
(1850-1870) war Reinkens als Anhänger Möhlers aufgefallen11 (den er in
seiner Bonner Studienzeit durch Franz Xaver Dieringer kennengelernt
haben dürfte12), und die Studie «Hilarius von Poitiers» (1864), später als
Reinkens' Hauptwerk betrachtet13, verstand sich explizit als Gegenstück
zu Möhlers «Athanasius» (1827)14. In «Über Einheit der katholischen
Kirche» greift Reinkens eine wichtige dogmatische Grundidee aus Möhlers
«Einheit der Kirche» auf: dass die Kirche eine geistgewirkte
Liebesgemeinschaft darstelle, aus der ihre Ämter und ihre geschichtlichen
Ausgestaltungen organisch hervorgehen. Diese Grundidee verknüpft Reinkens
mit dem anthropologischen Dualismus Anton Günthers (1783-1863), um
daraus - wesentliche Intentionen Möhlers in ihr Gegenteil wendend - eine
scharfe Kritik an klerikaler Hierarchie und Papsttum abzuleiten.

9 Johann Adam Möhler, Die Einheit in der Kirche oder das Prinzip des

Katholizismus, hg. von Josef Rupert Geiselmann, Darmstadt (WBG) 1957; im Folgenden
zitiert mit dem Kürzel «EM».

10 Rudolf Reinhard, Zur Möhler-Rezeption im 19. Jahrhundert, in: Harald Wagner

(Hg.), Johann Adam Möhler (1796-1838), Kirchenvater der Moderne, Paderborn

(Bonifatius) 1996, 13-33.
1 ' Joseph Martin Reinkens, Josef Hubert Reinkens, ein Lebensbild, Gotha

(Perthes) 1906, 33.
12 Franz Xaver Dieringer (1811-1876) studierte 1831-1835 in Freiburg Theologie

als Schüler von Johann Sebastian Drey, Johann Baptist Hirscher und Johann Adam

Möhler; 1853-1871 war er Professor für Dogmatik und Homiletik an der Katholisch-

Theologischen Fakultät der Universität Bonn. Dort versuchte er, den Einfluss der

Lehren von Georg Hermes und Anton Günther zu verdrängen. Zu Reinkens'

Erstlingswerk «Die barmherzigen Schwestern vom heil. Karl Borromäus» (1847) schrieb

er ein Vorwort. Zu Dieringer vgl. Albert Lauscher, Die katholisch-theologische
Fakultät der rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität zu Bonn 1818-1918, Düsseldorf

(Schwann) 1920, 63-65, 76-78.
13 Friedrich Lauchert, Bischof Hubert Reinkens als Theologe und Historiker,

in: RITh 4 (1896), 518-537.760-785, hier 525.
14 Joseph Hubert Reinkens, Hilarius von Poitiers, Schaffhausen (Hurter) 1864,

VIII.

103



Andreas Krebs

2. Liebe und Macht, Bischofsamt und Papsttum
in Möhlers «Einheit»

Nach Möhler finden die Individuen, aus denen die Kirche besteht, in der

Liebe zu einer Ganzheit zusammen und bilden ein organisches Gefüge,
das seine Einheit vom Geist Christi empfängt. Weil die Gläubigen aber, so

Möhler, sich derart «aneinander gezogen und nach Vereinigung strebend»

sehen, «dass diese innern Bewegungen nicht eher sich befriedigt fühlen,
bis sie sich in einem Bild abgedrückt sehen», erwählt die Gemeinde sich

einen Bischof:

Der Bischof ist also die anschaulich gewordene Vereinigung der Gläubigen an
einem bestimmten Ort, die persongewordene Liebe derselben zueinander,
die zum Bewusstsein gekommene Liebe der Christen selbst, und das Mittel,
sie festzuhalten. (EM § 52, 178)15

Das heisst jedoch nicht, dass der Bischof durch bloss menschliche
Verabredung und im Auftrag des Volkes sein Amt ausübt:

Wenn gesagt wurde, der Bischof sei ein Erzeugnis der Gemeinde, so ist die
innere Gesinnung, das höhere Bedürfnis, nach welchem sie hier handelt, um
sich einen Mittelpunkt ihrer Liebe zu schaffen, nichts Menschliches, da der
Mensch überhaupt diese Liebe nicht zu erzeugen fähig ist; sie ist ein Werk des

heiligen Geistes Bei der Wahl eines Bischofs übertrifft sich also im eigentlichen

Sinn die Gemeinde selbst (EM § 52, S. 183)

In dieser Selbstüberbietung ist begründet, dass der Bischof als «Erzeugnis»

der Gemeinde ihr zugleich als «Vorbild», gar als «Gesetz»
gegenübertreten kann:

Bei nicht vollendeten Christen erscheint das bischöfliche Amt als Gesetz, und
das Dasein des Bischofs soll ihnen sagen, was sie werden und wohin sie streben

sollen, indem sie im Bischof die ideale Vollendung der Gemeinde
erblicken (EM § 52, S. 183)

Nun kann es aber geschehen, dass in einer Gemeinde die «vollendeten»
Christen in die Minderheit geraten - in diesem Fall erstarrt die Liebe, die
der Bischof verkörpert, nicht nur gegenüber einzelnen zum Gesetz,
sondern gegenüber der Gemeinde insgesamt, und das «Gesetz gebietet jetzt,

15 Möhler deutet das Bischofsamt von einer auf Johann Gottfried Herder (1744-
1803) zurückgehenden Anthropologie her, die Charles Taylor prägnant als «Anthropologie

des Ausdrucks» bezeichnet hat; vgl. Charles Taylor, Hegel. Frankfurt a.M.

(Suhrkamp) 1978, 26.

104



«... den blühendsten Zustand der Kirche wieder herbeizuführen»

was dem Menschen zuwider ist» (EM § 55, 191f.). So wird der Bischof
zum Inhaber von Macht16. Für Möhler ist dieser Prozess unvermeidlich,
sobald die Kirche nicht mehr nur jene Christen umfasst, «die aus den
gefühltesten Bedürfnissen nach Erlösung sich zum Christentum gewendet
hatten» (EM § 55, S. 192), sondern auch dem Glauben Entfremdete,
Halbgläubige und Opportunisten zu ihren Gliedern zählt. Die gleichsam
demokratische Beziehung zwischen Bischof und Gemeinde hat sich dann überlebt.

Keineswegs sind Hochmut und Herrschsucht der Bischöfe hierfür
verantwortlich:

Nicht die Bischöfe eigentlich haben sich erhoben, sondern das Volk ist gesunken,

wodurch dann jene freilich höher und mächtiger als früher erscheinen
mussten. (EM § 55, 192)

Allerdings gesteht Möhler zu, dass die so entstandene bischöfliche Macht
auch zur «Tyrannisierung des Volkes missbraucht werden konnte». Ebenso

gut mochte aber eine degenerierte Gemeinde einen «willens- und kraftlosen

Bischof» ins Amt bringen und auf diese Weise «durch Anarchie ihr
eigener Despot» werden (EM § 55, 192). Solchen Verfallserscheinungen
wirkt die Entstehung der Metropolitanverbände und dann des päpstlichen
Primats entgegen. Beide sind einerseits eine weitere Frucht des Einheitsstrebens,

das der Kirche als Liebesgemeinschaft eigentümlich ist: Wie
sich die Gemeinde um den Bischof sammelt, so die Bischöfe einer grösseren

Region um den Metropoliten und die Gesamtheit aller Bischöfe um
den Primas als «persongewordenen Reflex dieser Einheit» (EM § 56,

194f.; § 60, 204-206; § 71, 238f.; § 67, 228). Andererseits werden damit

Ordnungen geschaffen, die Bedrohungen der Einheit abwehren, Verfehlungen

einzelner Bischöfe oder Gemeinden korrigieren, unwürdige
Kandidaten verhindern können (EM § 58, 198-201)17:

Je blühender der Zustand der Kirche, desto mehr wird sich der früheste
Verband der Kirche durch den Episkopat darstellen, und die anderen werden in
den Hintergrund zurücktreten, die Metropoliten und der Primas; in minder
blühenden tritt der Metropolitan-Verband in desto grössere Tätigkeit, der sich

noch Mittelstufen schaffen kann in dem Masse des Bedürfnisses; wie wir in
der folgenden Periode die Primaten, Exarchen und Patriarchen gebildet
sehen; im traurigsten und verwirrtesten Zustand der Kirche wird der Primat

16 Vgl. Josef Rupert Geiselmann. Sachlicher Kommentar, in: Möhler, Einheit

(wie Anm. 9), 585-628. hier 620-625.
17 Explizit gesteht Möhler solche «Ordnungskompetenzen» nur den Metropo-

litanverbänden zu.

105



Andreas Krebs

am ausgeprägtesten erscheinen, die ganze sonst verteilte Kraft der Kirche
wird sich in einem konzentrieren, um allem ihrem Gedeihen Widerstrebenden

desto energischer entgegen wirken zu können. (EM § 71, 239)

Alle drei «Einheitsformationen» sind notwendig, «damit die Kirche in
keinem ihrer Zustände rat- und hilflos sein möge». Zugleich darf keine
dieser Formen einen «absoluten Gehalt» für sich beanspruchen (EM § 71,

239). Das gilt auch für den Primat; er bleibt stets an das Ganze des

Kirchenorganismus rückgebunden:

Zwei Extreme im kirchlichen Leben sind aber möglich und beide heissen

Egoismus; sie sind: wenn ein jeder, oder wenn einer alles sein will; im letzten
Falle wird das Band der Einheit so eng, und die Liebe so warm, dass man sich
des Erstickens nicht erwehren kann; im ersten fällt alles so auseinander, und
es wird so kalt, dass man erfriert; der eine Egoismus erzeugt den andern; es

muss aber weder einer noch jeder alles sein wollen; alles können nur alle sein,
und die Einheit aller nur ein Ganzes. Das ist die Idee der katholischen Kirche.
(EM §71, 241)

3. Möhlers Ekklesiologie und Günthers Anthropologie
in Reinkens' «Über Einheit der katholischen Kirche»

In «Über Einheit der katholischen Kirche» zitiert Reinkens diese Stelle
wörtlich - und überträgt ihre Aussage unmittelbar in den Kontext der
1870er Jahre. Für ihn steht fest:

Der Fall, dass «Einer Alles sein will», ist im Vatican eingetreten und so ist
in der römischen Religionsgenossenschaft die Idee der katholischen Kirche

zerstört. (ER, 149)

Allerdings spricht Möhler keineswegs davon, dass dort, wo das kirchliche
Leben der «Idee» der katholischen Kirche faktisch nicht entspricht, diese
Idee schon sogleich «zerstört» und das Kirchesein verloren sei. Reinkens
übergeht auch, dass die angeführte Stelle, gelesen als Diagnose der Situation

nach 1870, durchaus ihre Tücken hat: Gerade wenn man das Erste
Vatikanum als Ausdruck jenes «Egoismus» interpretiert, dem «einer»,
nämlich der Papst, «alles» ist, - gerade dann könnte man versucht sein, in
der altkatholischen Opposition den umgekehrten «Egoismus» wahrzunehmen,

in dem «ein jeder» «alles» sein will und der dazu führt, dass die

106



«... den blühendsten Zustand der Kirche wieder herbeizuführen»

Kirche auseinanderfällt18. Für den Dialektiker19 Möhler gehören die
gegensätzlichen Fehlentwicklungen zusammen: «der eine Egoismus erzeugt
den anderen» (EM § 71, 241).

Freilich verhalten sich für Möhler - auch wenn er das nicht ausdrücklich

sagt - die beiden Egoismen nicht völlig spiegelbildlich zueinander.
Denn die Zugehörigkeit zur Kirche als Gemeinschaft ist letztlich von alles
entscheidender Bedeutung: Durch die Erlösung in Christus ist «eine
Gemeinschaft aller Gläubigen gegründet», und man gelangt «zum Bewusstsein

Christi und seiner Gottheit nur in der Gemeinschaft derselben» (EM
§ 30, 97). Der eine Egoismus, der zum Auseinanderfallen dieser Gemeinschaft

führt, setzt sich damit eindeutiger ins Unrecht als der andere, der
allzu enge Einheits- und Liebesbande knüpfen möchte (vgl. auch EM § 71,

242):

So ist also wirklich unsere eigene wahrhafte Versöhnung durch Christo und

unsere Gemeinschaft mit ihm an die Gemeinschaft der Erlösten wesentlich

geknüpft, sie ist mit dieser identisch, sie darf nicht getrennt werden, und darum

kann in der Trennung der Glaube an die Gottheit Christi nicht bestehen.

(EM § 31, 100)20

Genau diese Trennung scheinen die Altkatholiken aber im Jahr 1873 mit
der Wahl und Weihe eines eigenen Bischofs vollzogen zu haben. Dass sich

damit gerade von Möhler her eine ernste Anfrage an den Altkatholizismus
ergibt, gehört in Reinkens' «Über Einheit der katholischen Kirche» zum
Subtext, der stets mitzulesen ist. Freilich verteidigt Reinkens das altkatholische

Selbstverständnis, weiterhin Teil der einen katholischen Kirche zu

18 Möhler selbst hatte hier den Protestantismus im Auge.
19 Zur Dialektik in der Einheit EM § 46 und § 32. Grundlegend hierzu Josef

Rupert Geiselmann, Die Einheit der Kirche und die Wiedervereinigung der Konfessionen,

ein Beitrag zum Gespräch zwischen den Konfessionen, Wien (Beck) 1940.

Kritisch zu dieser Interpretation Richard Kager, Die Theologische Hermeneutik
Johann Adam Möhlers (1796-1838), Diss, theol., Freiburg/Schweiz 2004 (veröffentlicht

unter http://ethesis.unifr.ch), 96-101.
20 An dieser - allerdings einer späten Textschicht der «Einheit» zugehörigen -

Stelle ist bereits ein Gedanke ausgesprochen, der in der «Symbolik» einen noch

deutlicheren Ausdruck finden wird. Gelegentlich wird er allein der «Symbolik» - und

noch nicht der «Einheit» - zugeschrieben, so etwa sehr pointiert Gesine v. Kloeden,

Evangelische Katholizität, Philip Schaffs Beitrag zur Ökumene, Münster (LIT) 1998,

120-125. Gegen die auf Geiselmann zurückgehende Annahme einer «Wandlung»

Möhlers zwischen «Einheit» und «Symbolik» rechnet Geisser mit einer durchgehend

«unveränderten Grundposition». Hans F. Geisser, Glaubenseinheit und

Lehrentwicklung bei Johann Adam Möhler, Göttingen (V&R) 1971, 236-240.

107



Andreas Krebs

sein. Nicht spalterischer Egoismus, für Möhler Erkennungsmerkmal aller
Häresien, spricht sich in der altkatholischen Bewegung aus, sondern die
«Sehnsucht nach der Wiedervereinigung der christlichen Confessionen»

(ER, 1). Gleichwohl hat die römische Kirche die Altkatholiken aus ihrer
Einheit ausgeschlossen; sie muss demnach ein «falsches» Verständnis
dieser Einheit haben, dem ein «wahres» entgegenzusetzen ist. Wenn dies

gelinge, so Reinkens, sei zugleich ein Fundament für die «Wiedervereinigung

der Christen» gefunden, die so lange unerreichbar bleibe, wie «es

Millionen Christen gibt, welche ein Trugbild der Kircheneinheit mit dieser

selbst verwechseln» (ER, 2).
Das «falsche» Einheitsverständnis gipfelt für Reinkens in einer

bezeichnenden Formulierung der beim Ersten Vatikanum verabschiedeten
Konstitution «Pastor Aeternus». Dort wird Petrus (und durch ihn der

Papst) nicht bloss als centrum unitatis («Einheitszentrum») der Kirche -
so eine gängige Formulierung, die auch Möhler in seiner Einheitsschrift
gebraucht21 -, sondern als «perpetuum utriusque unitatis [fidei et commu-
nionis] principium», als «dauerhaftes Prinzip der zweifachen Einheit [des
Glaubens und der Gemeinschaft]» vorgestellt22. Indem der Papst das

Petrusamt zum «Prinzip» der kirchlichen Einheit erklärt, usurpiert er aus

Reinkens Sicht in «grösste[r] Selbstüberhebung» (ER, 7) eine Rolle, die in
Wirklichkeit nur Christus selbst zukommen kann: «Er allein ist das Prinzip

der Einheit der Kirche» (ER, 49)23.

Dass der Papst sich an die Stelle Christi setze, darin sieht Reinkens

allerdings nur einen letzten, übersteigerten Ausdruck einer seit dem
Mittelalter sich vollziehenden «Concentration aller Macht wie alles Rechtes»

auf die kirchliche Hierarchie und letztlich auf den «römischefnj Primat»
(ER, 151)24. Es ist diese Machtkonzentration, auf der die «falsche» Einheit
der römisch-katholischen Kirche beruht - die freilich keine wirkliche
Einheit ist, weil sie de facto immer wieder Spaltungen provoziert und das

Leben der Gläubigen in ein Korsett von Nötigungen und Verboten zwängt.
Die «wahre» Einheit ist hingegen die, «in welcher Bischöfe, selbst frei
durch den (in der Gemeinde wirkenden und waltenden) h. Geist, der sie

21 In EM § 67, 229 bezeichnet Möhler den Primat im Bischof von Rom als

«Zentralpunkt des Ganzen».
22 DH3050f.
23 Reinkens begründet dies ausführlich aus Schrift (ER, 49-75) und Tradition

(ER, 75-96).
24 Meine Hervorhebungen.

108



«... den blühendsten Zustand der Kirche wieder herbeizuführen»

gesetzt hat, die Heerde Gottes zu leiten, auch keine Knechtschaft
fordern», - «die Einheit des Geistes und der Liebe» (ER, 6)25. «Macht»,
«Recht» und «Liebe»: Man sieht, wie hier Möhlers Trias Liebe - Gesetz -
Macht wiederkehrt. Für Möhler sind diese Begriffe freilich dialektisch
aufeinander bezogen: Ist die Einheit der Liebe auch der ursprüngliche und
vollkommen wesensgemässe Zustand der Kirche, so vermag diese doch -
sollten «traurigste» Zustände dies erfordern (EM § 71, 239) - Gesetz und
Macht hervorzubringen und nötigenfalls im Primat zu konzentrieren, um
gestärkt der Bedrohung der Liebesgemeinschaft entgegenzutreten; der
Liebe erwachsen Kräfte, die ihr zunächst entgegengesetzt sind, um gerade
so sich zu bewahren. Aus dieser Dialektik wird bei Reinkens eine aus-
schliessende Entgegensetzung: Liebe ist das Wesen der «wahren» Einheit,
Konzentration des Rechtes und der Macht hingegen das der «falschen»

(ER, 6).
Dieser Dualismus wurzelt bei Reinkens in einem weiteren, dem von

«innen» und «aussen». Reinkens begründet anthropologisch, weshalb
kein Nachfolger Petri jemals principium unitatis fidei et communionis
sein kann (von Reinkens mit «Prinzip der Einheit des Glaubens und der

Liebe» übersetzt):

Niemals kann die durch den Papst in der Christenheit etwa geschaffene Einheit

die des Glaubens und der Liebe sein, weil er als Mensch dem Menschen

äusserlich bleibt und daher selbst, wenn er jene Kräfte stets vollkommen in
seiner Person besässe, sie nicht innerlich dem Geiste der Gläubigen mittheilen
könnte. Vielmehr ist die durch den Papst allein mögliche Einheit ihrer Qualität,

ihrem Charakter nach lediglich juridischer Natur. Und in der That,
alle Einheitsbestrebungen, die von Rom ausgegangen sind, tragen den juridischen

Charakter an sich: Alles, Lehre, Moral, Sakrament, Cultus überhaupt
ist in die Form des Gesetzes gekleidet. (ER, 22f.)

Nur Gott kann den Gläubigen «innerlich gegenwärtig» (ER, 16) sein und

ihnen die Geistesgaben des Glaubens und der Liebe mitteilen. Der Papst

hingegen bleibt als Mensch26 den Gläubigen notwendig äusserlich; er mag

25 Hervorhebungen im Original wurden ausgelassen, die angezeigten Hervorhebungen

stammen von mir.
26 Der Hinweis auf das Menschsein des Papstes gehört zu den Grundfiguren

altkatholischer Papstkritik. Vgl. Günter Esser, Das Papstamt in altkatholischer

Sicht, in: Walter Fleischmann-Bisten (Hg.): Papstamt - pro und contra, geschichtliche

Entwicklungen und ökumenische Perspektiven, Göttingen (V&R) 2001, 124f.

109



Andreas Krebs

zwar (die «falsche») Einheit mit rechtlichen Mitteln erzwingen können,
doch die «wahre», die innere Einheit bleibt auch ihm unverfügbar. Denn:

Die Idee Gottes fordert ebenso wie die des Menschengeistes, dass jede
göttliche Einwirkung auf diesen innerlich sei. (ER, 154)

Fragt man nach den Quellen dieses theologisch-anthropologischen Prinzips,

stösst man auf den Wiener Philosophen Anton Günther, zu dessen

Schülerkreis Reinkens seit seinem Studium in Bonn engste Kontakte
pflegte27. Für Günther ist der Mensch eine «zusammengesetzte Grösse»,
in der «die Natur in ihrer Äusserlichkeit» und «der Geist in seiner
Innerlichkeit» zusammenkommen. Letzterer ist es, durch den der Mensch Gott
«gewinnen» und sich «für ihn bestimmen» kann:

Was macht den Menschen zum Menschen? Sein inneres Princip, das vom
Princip der Natur nicht nur dem Grade nach, sondern dem Wesen nach
verschieden ist, das Receptivität und Spontaneität für übersinnliche Welt
ist...28

Also hat der Mensch einen Sinn für Gott und Gottesreich, er heisst Vernunft.
Er hat einen Willen, für Gott sich zu bestimmen, Freiheit genannt. Jene ist die
Receptivität, diese die Spontaneität des Geistes.2''

«Gott und Gottesreich» wahrnehmen (Rezeptivität) und darauf antworten
(Spontaneität) vermag der Mensch allein durch den Geist, sein «inneres

Prinzip»; der aber ist der äusserlichen Natur «nicht nur dem Grade nach,
sondern dem Wesen nach verschieden». Darum muss für Reinkens «jede
göttliche Einwirkung auf den Menschengeist» notwendig «innerlich»
sein.

Reinkens trägt also in Möhlers Ekklesiologie Günthers Menschenbild
mit ihrem Dualismus von Geist und Natur hinein30 und kommt so nicht zu

27 Paul Wenzel, Der Freundeskreis um Anton Günther und die Gründung Beu-

rons, Essen (Ludgerus) 1965, 3-123.
28 Anton Günther. Süd- und Nordlichter am Horizonte spekulativer Theologie,

Wien (Mechitaristen-Congregations-Buchhandlung) 1832. 162.
2'' Anton Günther: Rezension zu L. A. Kahler. Supernaturalismus und Rationalismus,

in: Jahrbücher der Literatur 9 (1820). 163-199. hier 172f: zitiert nach: Joseph

Pritz. Glauben und Wissen bei Anton Günther. Eine Einführung in sein Leben und
Werk mit einer Auswahl aus seinen Schriften, Wien (Herder) 1963, 149.

30 Wolfgang Klaghofer-Treitler geht der Frage nach, ob Reinkens' Widerstand

gegen das Erste Vatikanum durch Elemente aus Günthers Philosophie
mitbegründet sei und gelangt zu einem negativen Resultat: insgesamt hätten «kirchengeschichtliche

Widerstandsgründe» den Ausschlag gegeben. Gleichwohl fragt er weiter.

110



«... den blühendsten Zustand der Kirche wieder herbeizuführen»

einem Wechselspiel, sondern zu einer scharfen Antithese zwischen Innen
und Aussen, Liebe und Gesetz. Darum sind fides und communio nicht als
Früchte der institutionellen Einheit mit dem Nachfolger Petri denkbar, wie
die entsprechende Formulierung in «Pastor Aeternus» nahelegt; vielmehr
sind diese «Charismen und Gaben des Geistes» gegebenenfalls «Ursache
der Einheit», niemals jedoch «ihre Wirkung» (ER, 22). Wird das Papsttum
gleichwohl mit der Erwartung überfrachtet, Garant der Glaubens- und
Liebeseinheit sein zu sollen, kippt es in ein autoritäres Rechtsverhältnis -
ein Rechtsverhältnis, das sich tragischerweise gerade als Hindernis «wahrer»

Einheit erweisen muss. Denn wenn Glaube und Liebe nur innerlich
ergriffen werden können, setzen sie notwendig eine Freiheit voraus, die
mit der «Form des Gesetzes» unverträglich ist (ER, 1-2). Und diese Freiheit

ist es, die Reinkens in der Alten Kirche verwirklicht sieht: eine Freiheit,

die auf juridische Formen im Verkehr der Ortskirchen untereinander
verzichten kann (ER, 158f); eine Freiheit, die keine rechtlich bevorzugte
Stellung des Bischofs kennt, sondern diesen als Repräsentanten der
Gemeinde begreift (ER, 159); eine Freiheit schliesslich, in der der Heilige
Geist - «im innersten Wesen der Gläubigen gegenwärtig» und «in ihrem
Herzen wohnend» - Raum hat, «das Leben des Glaubens und der Liebe»

anzuregen und zu vollenden, damit sie in ihrem Bischof «das persongewordene

Abbild der in Wahrheit und Liebe geeinigten Gemeinde» findet
(ER, 152)3U

«ob nicht Günthers Denken die theologische Möglichkeit einer Kritik der päpstlichen
Unfehlbarkeit wenigstens ermöglichte und fundieren half». Er vermutet - nach einer

Analyse vor allem der Reinkens-Schriften «Die Unregelmässigkeit und Unfreiheit
des Vaticanischen Konzils» (1871) und «Lessing über Toleranz» (1883), aber ohne

konkrete Belege - diesen Ermöglichungsgrund im Güntherschen «Dualismus oder

Differenzgedanken von Gott und Nichtgott». Die oben vorgetragene Beobachtung

bestätigt und präzisiert diese Vermutung. Vgl. Wolfgang Klaghofer-Treitler,
Kritische Differenz, Biographisch-theologische Studie zur Wiener Theologischen
Schule des 19. Jahrhunderts, Innsbruck (Tyrolia) 2000,441. Günther selbst - der das

Erste Vatikanum freilich nicht mehr erlebte - hat die Unfehlbarkeit des Papstes bejaht

(allerdings in organischer Verbindung mit der Kirche als Ganzer und im mehr nega-
tiv-abwehrenden als positiv-bestimmenden Sinn); vgl. Anton Günther, Rezension

zu A. Stourza, Betrachtungen über die Lehre und den Geist der orthodoxen Kirche,
Teil 5, in: Literaturzeitung für katholische Religionslehrer 9 (1818), 97-104,
abgedruckt in Pritz, Glauben (wie Anm. 29), 271-274; Anton Günther, Peregrins

Gastmahl, Wien (Mechitaristen-Congregations-Buchhandlung) 1830, 365.
31 Wie individuelle Freiheit und Liebesgemeinschaft dabei für Reinkens vermittelt

werden, bedürfte genauerer Untersuchung; Amiet konstatiert, dass Reinkens'

111



Andreas Krebs

Möhler glaubt, dass es immer der «traurigste und verwirrteste»
Zustand der Kirche sei, in dem das Gesetz und der römische Primat am
stärksten hervortrete (EM § 71, 239). Aber gerade dann hält er diese
Stärkung der äusseren Form auch für unabdingbar, um das innere Leben der
Kirche zu schützen. In Reinkens' Anthropologie jedoch kann es nur einen

Gegensatz von Innen und Aussen, in seiner Ekklesiologie nur einen

Gegensatz von Glaube und Liebe auf der einen, «Concentration der Macht
und des Rechts» auf der anderen Seite geben. In der Tat sei man nach dem
Vatikanum

bei dem traurigsten und verwirrtesten Zustande der Kirche angelangt, bei
dem blüthelosesten, die sie seit ihrer Gründung erlebt, da «die ganze sonst
vertheilte Kraft der Kirche sich in Einem (in Pius IX.) concentrirt» und «Einer

Alles sein will», wie nie zuvor. (ER, 151)

Doch die von Möhler nahegelegte dialektische Hoffnung, ebenso möge
die Kirche sich gegen Bedrohungen schützen, teilt Reinkens nicht. Er
rechnet vielmehr damit, dass als «Reflex» dieses Zustands «gerade der

traurigste und verwirrteste Mann den Primat inne hat» (ER, 151). Reinkens'

Konsequenz kann nur sein, mit der «falschen» Einheit der
römischkatholischen Kirche zu brechen und durch Unbeugsamkeit gegenüber
ihren juridischen Zwangsmassnahmen die «wahre» Einheit der Kirche zu
bezeugen. Dieses Zeugnis allerdings wäre zum Scheitern verurteilt, würde

es sich bloss auf Fragen des Dogmas oder der Kirchenverfassung
beschränken; im Geiste Möhlers betont Reinkens vielmehr,

dass unser Bestreben, den frühesten Verband der Kirche durch den unabhängigen

Episcopat wieder herzustellen, das Verlangen voraussetzt, den
blühendsten Zustand der Kirche wieder herbeizuführen. «Haben wir das alte
Leben wieder», sagt Möhler, «so werden wir die alten Formen nothwendig
wieder erhalten». (ER, 152)32

Aussagen hierzu prima facie widersprüchlich sind, vgl. Amiet, Kirchenverständnis
(wie Anm. 4), 51.

32 Das von Reinkens wiedergegebene Zitat findet man in EM, § 71, 240. Vgl.
eine ähnliche Bemerkung von Anton Günther: «Wenn die Rede von der Rückkehr zur
alten Kirche ist, so müssen wir erinnern, dass hier nicht die Rede von der Rückkehr
zu alten Formen, sondern zum Geist und Wesen ist.» Anton Günther, Rezension
zu G. G. Uebelen, Geist der neueren und neuesten Geschichte, in: Wiener Literatur-
zeitung 4 (1816), 1337-1354, hier 1351, zit. nach: Pritz. Glauben (wie Anm. 29), 269.

112



«... den blühendsten Zustand der Kirche wieder herbeizuführen»

4. Zusammenfassung

Reinkens' «Über Einheit der katholischen Kirche» zeigt beispielhaft, dass

zur Begründung der altkatholischen Position keineswegs nur historische,
sondern auch dogmatische und anthropologische Argumente herangezogen

wurden. Reinkens übernimmt von Möhler die Auffassung, dass die
Kirche eine Liebesgemeinschaft ist, die sich durch das Wirken des Heiligen

Geistes in jedem einzelnen Gläubigen konstituiert; auch das besondere

Priester- und das Bischofsamt ist aus dem Leben dieser Geist-Gemeinschaft

abgeleitet. Vor diesem Hintergrund betrachtet Reinkens den Bischof
als Repräsentanten der Gemeinde; dass er selbst der Gemeinde unter
Umständen als «Gesetz» gegenübertreten könne und müsse, kommt - anders
als bei Möhler- nicht in den Blick. Denn Liebe und Gesetz werden,
nunmehr in Anlehnung an Günther, mit dem anthropologischen Dualismus
von innen und aussen verknüpft und damit als einander ausschliessende

Gegensätze gedacht. Dementsprechend sieht Reinkens in der Konzentration

von Recht und Macht in der kirchlichen Hierarchie und schliesslich
im Papsttum mit dem frühen Möhler eine Entfremdung der Kirche von
ihrem ursprünglichen Wesen, erblickt hier gegen Möhler allerdings nur
Entfremdung und letztlich den Verlust dessen, was Kirche eigentlich
ausmacht. Dies Eigentliche der Kirche kann jedoch nicht einfach durch Rückkehr

zu den Formen altkirchlichen Lebens wiedergewonnen werden (und
auch nicht durch deren besonnene Weiterführung); vielmehr muss in den

Gemeinden, muss in den Herzen der Gläubigen dies «alte Leben» selbst

wieder zum Erblühen gebracht werden. Der Auftrag des Altkatholizismus
ist in seinem Kern also ein spiritueller und pastoraler!33

Der Vergleich mit Möhler zeigt freilich auch einen neuralgischen
Punkt dieser Argumentation: Obwohl Möhler in seiner «Einheit der
Kirche» ein organisches Kirchenbild entfaltet und auch Fehlentwicklungen in
der Hierarchie benennt (EM § 71, 241), sieht er diese letztlich doch als

entscheidende Bewahrerin und Beschützerin kirchlichen Lebens - eine

Sichtweise, die Möhler später in seiner «Symbolik» insofern noch vertiefen

wird, als er dort die Hierarchie ganz grundsätzlich mit der Sichtbar-

33 Auch Werner Küppers stellt fest, dass ein «pastorale [s] Selbstverständnis des

kirchlichen Amtes» für den Altkatholizismus überhaupt grundlegend ist, vgl. Werner
Küppers, Das altkatholische Priesterbild. Voraussetzungen - Krise - Perspektiven,

in: Herbert Vorgrimler (Hg.): Der priesterliche Dienst. Band 5: Amt und Ordination
in ökumenischer Sicht, Freiburg (Herder) 1973, 196-277, bes. 239-243.

113



Andreas Krebs

keit der Kirche in Verbindung bringt.34 Reinkens hingegen betrachtet das

Hervortreten der Hierarchie selbst als Teil des Problems - und sieht hier
in erster Linie eine Herausforderung an die Gemeinden und ihre Spiritualität.

Tatsächlich dürfte Möhlers Unterstellung, das Hervortreten der
Hierarchie verdanke sich grundsätzlich einem spirituellen Herabsinken
des Kirchenvolkes («Nicht die Bischöfe eigentlich haben sich erhoben,
sondern das Volk ist gesunken»: EM § 55, 192f.), in dieser Allgemeinheit
kaum haltbar sein. Schon Newman hat bekanntlich darauf hingewiesen,
dass während der arianischen Streitigkeiten die wirksamsten Bekenner
des orthodoxen Glaubens keineswegs die Mitglieder der Hierarchie,
sondern die Laien waren35; auch Reinkens zeichnet in «Hilarius von Poitiers»
einen Bischof, der gegen einen weithin korrumpierten Episkopat - und

gegen einen zwar rechtgläubigen, aber schwachen römischen Bischof36 -
als unbeugsamer Zeuge des Glaubens seiner Kirche auftritt. Nicht nur der
Hierarchie, wie Möhler annimmt, sondern auch den Gläubigen kann also
die Aufgabe zufallen, die Kirche in Krisensituationen vor Irrwegen zu
bewahren. Andererseits bleibt zu fragen, ob Reinkens' Entgegensetzung
von innerlicher, gleichsam demokratischer Liebeseinheit und äusserlicher,

autoritativ-juridischer Einheit in Form einer undialektischen Opposition
von «wahrer» und «falscher» Einheit wirklich aufrechtzuerhalten ist. Wie
nicht zuletzt die jahrzehntelange Diskussion um die ähnlich gelagerten,
wenn auch ungleich wirkmächtigeren Thesen Rudolph Sohms (1841-1917)
gezeigt hat, dürften in jeder Kirche - auch der altkatholischen37 - beide
Einheitsmomente eine unverzichtbare Rolle spielen.

34 Johann Adam Möhler. Symbolik oder Darstellung der dogmatischen
Gegensätze der Katholiken und Protestanten nach ihren öffentlichen Bekenntnis-
schriften. hg. von Josef Rupert Geiselmann. Darmstadt (WBG) 1958, § 43.448-455.

35 John Henry Newman. On Consulting the Faithful in Matters of Doctrine
(1859). Abgedruckt in: J. H. Newman: Conscience. Consensus and the Development
of Doctrine: Revolutionary Texts by John Henry Cardinal Newman, hg. von James

Gaffney. New York (Image) 1992. 392-428.
36 Reinkens. Hilarius (wie Anm. 14), 168f.
17 Angela Berlis stellt fest, dass man im Altkatholizismus der «legal-rationalen

Autorität von jeher mit besonderer Behutsamkeit begegnet», betont aber gleichwohl,
dass «für die Altkatholiken die legal-rationale Autorität prinzipiell eine positiv
definierte Grösse» sei-durch ihre Rückbindung an das «ebenfalls juridisch geregeltfe]»
Wahlrecht von Geistlichen und Laien: vgl. Angela Berlis. Amt und Autorität im
ausgehenden 20. Jahrhundert, in: IKZ 85 (1995) 243-261, hier 250.253.

114



«... den blühendsten Zustand der Kirche wieder herbeizuführen»

Andreas Krebs (geb. 1976 in Trier), Dr. phil. Studium der Philosophie,
Germanistik. Mathematik und Theologie an den Universitäten Bonn, Hagen,
Oxford und Trier. 2002 Erstes Staatsexamen für das Lehramt an Gymnasien
in den Fächern Philosophie und Deutsch. 2006 Promotion an der Universität
Trier. 2007 Master ofScience in Mathematik. 2008 Zweites Staatsexamenfür
das Lehramt an Gymnasien in den Fächern Deutsch, Mathematik, Philosophie

und Ethik. 2010 Kirchliches Examen in Altkatholischer Theologie. Seit
2009 Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Altkatholischen Seminar der
Universität Bonn.

Anschrift: Dr. Andreas Krebs, Alt-Katholisches Seminar, Universität Bonn,
D-53012 Bonn, Deutschland. E-Mail: a.krebs@uni-bonn.de.

English Summary

The Old Catholic protest against the First Vatican Council was reinforced not

only by historical, but by dogmatic and anthropological arguments. As an

example of these, this study analyzes J.H. Reinkens' tract On the Unity of the

Catholic Church (1877). In this, Reinkens takes up a dogmatic theme from
J.A. Möhler's Unity in the Church or the Principle ofCatholicism (1825): that
the church represents a spiritual community of love, of which ecclesiastical
offices and historic forms are an organic embodiment. This theme links
Reinkens with the anthropological dualism of Anton Günther in asserting that

a humanly necessary "external" papacy can never mediate the "internal" gifts
of unity and love. On this basis, Möhler's dialectic between internal and

external, love and law, community and primacy gives rise to an exclusive

dichotomy. The comparison with Möhler leads to a critical evaluation of
Reinkens' arguments.

115


	"... den blühendsten Zustand der Kirche wieder herbeizuführen" : Papstkritik und Alte Kirche bei Joseph Hubert Reinkens

