Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 101 (2011)

Heft: 2

Artikel: "... den blihendsten Zustand der Kirche wieder herbeizufihren" :
Papstkritik und Alte Kirche bei Joseph Hubert Reinkens

Autor: Krebs, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405081

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«... den blithendsten Zustand der Kirche wieder
herbeizufithren»
Papstkritik und Alte Kirche bei Joseph Hubert Reinkens

Andreas Krebs

1. Einleitung

Als das Erste Vatikanum eine bestimmte Ausgestaltung des romischen
Primats in Dogmen fasste, beriefen sich viele Proteststimmen auf die Alte
Kirche, die ein solches «Papstamt» noch nicht gekannt habe. Diese Beru-
fung auf Glaube und Verfassung der Alten Kirche ist als «Antrittsgesetz»!
des Altkatholizismus bezeichnet worden. So heisst es 1889 in der «Utrech-
ter Erkldrung»:

Wir halten fest an dem altkirchlichen Grundsatze, welchen Vinzenz von
Lerinum in dem Satze ausgesprochen hat: Id teneamus, quod ubique, quod
semper, quod ab omnibus creditum est; hoc est enim vere proprieque catho-
licam. Wir halten darum fest an dem Glauben der alten Kirche, wie er in den
okumenischen Symbolen und in den allgemein anerkannten dogmatischen
Entscheidungen der okumenischen Synoden der ungetheilten Kirche des
ersten Jahrtausends ausgesprochen ist2.

Aus der Vinzentinischen Traditionsregel — «an dem wollen wir festhalten,
was iiberall, immer und von allen geglaubt worden ist» — wird ein Behar-
ren auf dem «Glauben der alten Kirche» abgeleitet, das den Dogmen des
Ersten Vatikanums doppelt entgegengesetzt ist: Zum einen entsprechen
diese «Neuerungen» nach altkatholischer Auffassung der Traditionsregel
nicht, zum anderen bedrohen sie — wie vor allem Déllinger betonte — die
Geltung der Traditionsregel selbst: «Katholisch» sei nach dem Vatikanum
nicht mehr, was stets als Uberlieferung weitergegeben und gelebt worden
sei, sondern das, was der Papst als Glaubenswahrheit definiere”

I SicisBerT KRrAFT, Grundsitze und Ziele altkatholischer Liturgiereform, in:
IKZ 73 (1983), 82—106, hier 93.

2 Utrechter Erkldrung (1889), Art. 1. Abgedruckt in: Statut der Internationalen
Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK). Offizielle Ausgabe in fiinf Sprachen. Bei-
heft zur IKZ 91 (2001), 25-27, hier 25.

3 PeTeER NEUNER, Dollinger als Theologe der Okumene, Paderborn (Schéningh)
1979, 73-75.

IKZ 101 (2011) Seiten 101115 101



Andreas Krebs

Dariiber hinaus verkniipfte der Altkatholizismus die Berufung auf die
Alte Kirche mit einem ekklesiologischen und kirchenrechtlichen Motiv:
Man setzte dem romisch-katholischen Zentralismus die «altkirchlichen»
Strukturen entgegen, die man im Sinne einer Ortskirchenverfassung
interpretierte, in der Geistliche und Laienschaft synodal zusammen-
wirken — um den Ortsbischof als Mittelpunkt, der wiederum fiir die
Gemeinschaft mit anderen Ortskirchen steht*. Auf diese Weise konnte
sich der altkatholische Protest, obwohl konservativ begriindet, mit
Reformbestrebungen verbinden, die zunéchst das synodale Mitsprache-
recht der Laien rechtlich festzuschreiben suchten, dann aber auch — beglei-
tet von harten Auseinandersetzungen — auf eine Neugestaltung der Litur-
gie hindringten>.

Es wire jedoch ein Irrtum, anzunehmen, dass der Altkatholizismus
sich bei seiner Berufung auf Glaube und Verfassung der Alten Kirche auf
rein historische Legitimationsformen beschrinkt hatte®, Ein Beispiel da-
fiir, welch wichtige Rolle auch anthropologische und dogmatische Argu-
mente spielen konnten, gibt Joseph Hubert Reinkens’ 1877 erschienene
Schrift «Uber Einheit der katholischen Kirche»”. Der Titel enthilt eine
zweifache Reminiszenz: Zum einen erinnert er an die Schrift «De catho-
licae ecclesiae unitate» des Cyprian von Karthago, dem Reinkens 1873
eine eigene Monografie gewidmet hatte®; Cyprian dient dort als Kron-
zeuge dafiir, dass die Alte Kirche «jeden Bischof ... als Gott allein, nicht
einem anderen Bischof, verantwortlich betrachtete ... und von einem <Bi-
schof der Bischofe> nichts wissen wollte» (ER, 112). Zum anderen lasst
der Titel aber auch an Johann Adam Mohlers (1796—-1838) Werk «Die

4 Vgl. PETER AMIET, Zum altkatholischen Kirchenverstindnis, in: OR 30 (1981),
47-55.

5 KRrAFT, Grundsitze (wie Anm. 1), 94-98.

6 Die Problematik solcher Legitimationsformen ist aufgezeigt worden von
MaTtTHIAS RING, Ad pristinam normam patrum, Anmerkungen zum alt-katholischen
Reformparadigma, in: Angela Berlis/Klaus-Dieter Gerth (Hg.), Christus Spes,
Liturgie und Glaube im okumenischen Kontext, Festschrift fiir Bischof Sigisbert
Kraft, Frankfurt a.M. (Lang) 1994, 255-264. Vgl. dagegen CHRrisTIAN OEYEN, Die
Alte Kirche als Norm nach Déllinger und seiner Schule, in: IKZ 85 (1995), 26-44,
hier 35-41.

7 Josepn Hugert ReiNkENs, Uber Einheit der katholischen Kirche. Einige Stu-
dien, Wiirzburg (Stahel) 1877; im Folgenden zitiert mit dem Kiirzel «<ER».

8 JosepH HuBERT REINKENS, Cyprian von Karthago, Wiirzburg (Stahel) 1873.

102



«... den bliithendsten Zustand der Kirche wieder herbeizufiihren»

Einheit in der Kirche oder das Prinzip des Katholizismus» (1825)? den-
ken, das in der katholischen Theologie des 19. Jahrhunderts eine breite
Wirksamkeit entfaltet hatte!0. Bereits zu Beginn seiner Zeit in Breslau
(1850-1870) war Reinkens als Anhidnger Mohlers aufgefallen!! (den er in
seiner Bonner Studienzeit durch Franz Xaver Dieringer kennengelernt
haben diirfte!?), und die Studie «Hilarius von Poitiers» (1864), spiiter als
Reinkens’ Hauptwerk betrachtet!3, verstand sich explizit als Gegenstiick
zu Mohlers «Athanasius» (1827)1. In «Uber Einheit der katholischen Kir-
che» greift Reinkens eine wichtige dogmatische Grundidee aus Mohlers
«Einheit der Kirche» auf: dass die Kirche eine geistgewirkte Liebesge-
meinschaft darstelle, aus der ihre Amter und ihre geschichtlichen Ausge-
staltungen organisch hervorgehen. Diese Grundidee verkniipft Reinkens
mit dem anthropologischen Dualismus Anton Giinthers (1783—-1863), um
daraus — wesentliche Intentionen Mohlers in ihr Gegenteil wendend — eine
scharfe Kritik an klerikaler Hierarchie und Papsttum abzuleiten.

9  JoHANN ADAM MOHLER, Die Einheit in der Kirche oder das Prinzip des Katho-
lizismus, hg. von Josef Rupert Geiselmann, Darmstadt (WBG) 1957; im Folgenden
zitiert mit dem Kiirzel «EM».

10" RUDOLF REINHARD, Zur Mohler-Rezeption im 19. Jahrhundert, in: Harald Wag-
ner (Hg.), Johann Adam Mohler (1796-1838), Kirchenvater der Moderne, Paderborn
(Bonifatius) 1996, 13-33.

Il JosepH MARTIN REINKENS, Josef Hubert Reinkens, ein Lebensbild, Gotha (Per-
thes) 1906, 33.

12 Franz Xaver Dieringer (1811-1876) studierte 1831-1835 in Freiburg Theologie
als Schiiler von Johann Sebastian Drey, Johann Baptist Hirscher und Johann Adam
Mohler; 1853—1871 war er Professor fiir Dogmatik und Homiletik an der Katholisch-
Theologischen Fakultit der Universitdt Bonn. Dort versuchte er, den Einfluss der
Lehren von Georg Hermes und Anton Giinther zu verdringen. Zu Reinkens’ Erst-
lingswerk «Die barmherzigen Schwestern vom heil. Karl Borroméus» (1847) schrieb
er ein Vorwort. Zu Dieringer vgl. ALBERT LAUSCHER, Die katholisch-theologische
Fakultiit der rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universitit zu Bonn 1818-1918, Diissel-
dorf (Schwann) 1920, 63-65, 76-78.

13 FriepricH LaucHerT, Bischof Hubert Reinkens als Theologe und Historiker,
in: RITh 4 (1896), 518-537.760-785, hier 525.

14 JosepH HUBERT REINKENS, Hilarius von Poitiers, Schaffhausen (Hurter) 1864,
VIII.

103



Andreas Krebs

2. Liebe und Macht, Bischofsamt und Papsttum
in Mohlers «Einheit»

Nach Mohler finden die Individuen, aus denen die Kirche besteht, in der
Liebe zu einer Ganzheit zusammen und bilden ein organisches Gefiige,
das seine Einheit vom Geist Christi empféangt. Weil die Gldubigen aber, so
Mohler, sich derart «aneinander gezogen und nach Vereinigung strebend»
sehen, «dass diese innern Bewegungen nicht eher sich befriedigt fiihlen,
bis sie sich in einem Bild abgedriickt sehen», erwihlt die Gemeinde sich
einen Bischof:

Der Bischof ist also die anschaulich gewordene Vereinigung der Gliaubigen an
einem bestimmten Ort, die persongewordene Liebe derselben zueinander, ...
die zum Bewusstsein gekommene Liebe der Christen selbst, und das Mittel,
sie festzuhalten. (EM § 52, 178)15

Das heisst jedoch nicht, dass der Bischof durch bloss menschliche Verab-
redung und im Auftrag des Volkes sein Amt ausiibt:

Wenn ... gesagt wurde, der Bischof sei ein Erzeugnis der Gemeinde, so ist die
innere Gesinnung, das hohere Bediirfnis, nach welchem sie hier handelt, um
sich einen Mittelpunkt ihrer Liebe zu schaffen, nichts Menschliches, da der
Mensch iiberhaupt diese Liebe nicht zu erzeugen fihig ist; sie ist ein Werk des
heiligen Geistes ... Bei der Wahl eines Bischofs iibertrifft sich also im eigent-
lichen Sinn die Gemeinde selbst ... (EM § 52, S. 183)

In dieser Selbstiiberbietung ist begriindet, dass der Bischof als «Erzeug-
nis» der Gemeinde ihr zugleich als «Vorbild», gar als «Gesetz» gegen-
tibertreten kann:

Bei nicht vollendeten Christen erscheint das bischofliche Amt als Geserz, und
das Dasein des Bischofs soll ihnen sagen, was sie werden und wohin sie stre-
ben sollen, indem sie im Bischof die ideale Vollendung der Gemeinde er-
blicken ... (EM § 52, S. 183)

Nun kann es aber geschehen, dass in einer Gemeinde die «vollendeten»
Christen in die Minderheit geraten — in diesem Fall erstarrt die Liebe, die
der Bischof verkorpert, nicht nur gegeniiber einzelnen zum Gesetz, son-
dern gegeniiber der Gemeinde insgesamt, und das «Gesetz gebietet jetzt,

15 Mohler deutet das Bischofsamt von einer auf Johann Gottfried Herder (1744 —
1803) zuriickgehenden Anthropologie her, die Charles Taylor priagnant als «Anthro-
pologie des Ausdrucks» bezeichnet hat; vgl. CHARLES TaYLOR, Hegel, Frankfurt a.M.
(Suhrkamp) 1978, 26.

104



«... den bliihendsten Zustand der Kirche wieder herbeizufiihren»

was dem Menschen zuwider ist» (EM § 55, 191f.). So wird der Bischof
zum Inhaber von Macht'. Fiir Mohler ist dieser Prozess unvermeidlich,
sobald die Kirche nicht mehr nur jene Christen umfasst, «die aus den ge-
fiihltesten Bediirfnissen nach Erlosung sich zum Christentum gewendet
hatten» (EM § 55, S. 192), sondern auch dem Glauben Entfremdete, Halb-
gldaubige und Opportunisten zu ihren Gliedern zéhlt. Die gleichsam demo-
kratische Beziehung zwischen Bischof und Gemeinde hat sich dann iiber-
lebt. Keineswegs sind Hochmut und Herrschsucht der Bischofe hierfiir
verantwortlich:

Nicht die Bischofe eigentlich haben sich erhoben, sondern das Volk ist gesun-
ken, wodurch dann jene freilich hoher und méchtiger als friiher erscheinen
mussten. (EM § 55, 192)

Allerdings gesteht Mohler zu, dass die so entstandene bischofliche Macht
auch zur «Tyrannisierung des Volkes missbraucht werden konnte». Eben-
so gut mochte aber eine degenerierte Gemeinde einen «willens- und kraft-
losen Bischof» ins Amt bringen und auf diese Weise «durch Anarchie ihr
eigener Despot» werden (EM § 55, 192). Solchen Verfallserscheinungen
wirkt die Entstehung der Metropolitanverbdnde und dann des pépstlichen
Primats entgegen. Beide sind einerseits eine weitere Frucht des Einheits-
strebens, das der Kirche als Liebesgemeinschaft eigentiimlich ist: Wie
sich die Gemeinde um den Bischof sammelt, so die Bischofe einer grosse-
ren Region um den Metropoliten und die Gesamtheit aller Bischofe um
den Primas als «persongewordenen Reflex dieser Einheit» (EM § 56,
194f.; § 60, 204-206; § 71, 238f.; § 67, 228). Andererseits werden damit
Ordnungen geschaffen, die Bedrohungen der Einheit abwehren, Verfeh-
lungen einzelner Bischofe oder Gemeinden korrigieren, unwiirdige Kan-
didaten verhindern konnen (EM § 58, 198-201)"7:

Je bliihender der Zustand der Kirche, desto mehr wird sich der friiheste Ver-
band der Kirche durch den Episkopat darstellen, und die anderen werden in
den Hintergrund zuriicktreten, die Metropoliten und der Primas; in minder
bliihenden tritt der Metropolitan-Verband in desto grossere Titigkeit, der sich
noch Mittelstufen schaffen kann in dem Masse des Bediirfnisses; wie wir in
der folgenden Periode die Primaten, Exarchen und Patriarchen gebildet
sehen; im traurigsten und verwirrtesten Zustand der Kirche wird der Primat

16 Vgl. Joser RUPERT GEISELMANN, Sachlicher Kommentar, in: Méhler, Einheit

(wie Anm. 9), 585-628, hier 620-625.
17 Explizit gesteht Mohler solche «Ordnungskompetenzen» nur den Metropo-

litanverbianden zu.

105



Andreas Krebs

am ausgepragtesten erscheinen, die ganze sonst verteilte Kraft der Kirche
wird sich in einem konzentrieren, um allem ihrem Gedeihen Widerstreben-
den desto energischer entgegen wirken zu konnen. (EM § 71, 239)

Alle drei «Einheitsformationen» sind notwendig, «damit die Kirche in
keinem ihrer Zustdnde rat- und hilflos sein moge». Zugleich darf keine
dieser Formen einen «absoluten Gehalt» fiir sich beanspruchen (EM § 71,
239). Das gilt auch fiir den Primat; er bleibt stets an das Ganze des Kir-
chenorganismus riickgebunden:

Zwei Extreme im kirchlichen Leben sind aber moglich und beide heissen
Egoismus; sie sind: wenn ein jeder, oder wenn einer alles sein will; im letzten
Falle wird das Band der Einheit so eng, und die Liebe so warm, dass man sich
des Erstickens nicht erwehren kann; im ersten fillt alles so auseinander, und
es wird so kalt, dass man erfriert; der eine Egoismus erzeugt den andern; es
muss aber weder einer noch jeder alles sein wollen; alles konnen nur alle sein,
und die Einheit aller nur ein Ganzes. Das ist die Idee der katholischen Kirche.
(EM § 71, 241)

3. Mohlers Ekklesiologie und Giinthers Anthropologie
in Reinkens’ «Uber Einheit der katholischen Kirche»

In «Uber Einheit der katholischen Kirche» zitiert Reinkens diese Stelle
wortlich — und iibertrdgt ihre Aussage unmittelbar in den Kontext der
1870er Jahre. Fiir ihn steht fest;

Der Fall, dass «Einer Alles sein will», ist im Vatican eingetreten ... und so ist
in der romischen Religionsgenossenschaft ... die Idee der katholischen Kir-
che zerstort. (ER, 149)

Allerdings spricht Mohler keineswegs davon, dass dort, wo das kirchliche
Leben der «Idee» der katholischen Kirche faktisch nicht entspricht, diese
Idee schon sogleich «zerstort» und das Kirchesein verloren sei. Reinkens
tibergeht auch, dass die angefiihrte Stelle, gelesen als Diagnose der Situa-
tion nach 1870, durchaus ihre Tiicken hat: Gerade wenn man das Erste
Vatikanum als Ausdruck jenes «Egoismus» interpretiert, dem «einer»,
nidmlich der Papst, «alles» ist, — gerade dann kdnnte man versucht sein, in
der altkatholischen Opposition den umgekehrten «Egoismus» wahrzuneh-
men, in dem «ein jeder» «alles» sein will und der dazu fiihrt, dass die

106



«... den blilhendsten Zustand der Kirche wieder herbeizufiihren»

Kirche auseinanderfillt'®. Fiir den Dialektiker!® Mohler gehoren die ge-
gensitzlichen Fehlentwicklungen zusammen: «der eine Egoismus erzeugt
den anderen» (EM § 71, 241).

Freilich verhalten sich fiir Mohler — auch wenn er das nicht ausdriick-
lich sagt — die beiden Egoismen nicht vollig spiegelbildlich zueinander.
Denn die Zugehorigkeit zur Kirche als Gemeinschaft ist letztlich von alles
entscheidender Bedeutung: Durch die Erlosung in Christus ist «eine Ge-
meinschaft aller Glaubigen gegriindet», und man gelangt «zum Bewusst-
sein Christi und seiner Gottheit nur in der Gemeinschaft derselben» (EM
§ 30, 97). Der eine Egoismus, der zum Auseinanderfallen dieser Gemein-
schaft fiihrt, setzt sich damit eindeutiger ins Unrecht als der andere, der
allzu enge Einheits- und Liebesbande kniipfen méchte (vgl. auch EM § 71,
242):

So ist also wirklich unsere eigene wahrhafte Versohnung durch Christo und
unsere Gemeinschaft mit ihm an die Gemeinschaft der Erlosten wesentlich
gekniipft, sie ist mit dieser identisch, sie darf nicht getrennt werden, und dar-
um kann in der Trennung der Glaube an die Gottheit Christi nicht bestehen.
(EM § 31, 100)%0

Genau diese Trennung scheinen die Altkatholiken aber im Jahr 1873 mit
der Wahl und Weihe eines eigenen Bischofs vollzogen zu haben. Dass sich
damit gerade von Mohler her eine ernste Anfrage an den Altkatholizismus
ergibt, gehort in Reinkens’ «Uber Einheit der katholischen Kirche» zum
Subtext, der stets mitzulesen ist. Freilich verteidigt Reinkens das altkatho-
lische Selbstverstindnis, weiterhin Teil der einen katholischen Kirche zu

18 Mohler selbst hatte hier den Protestantismus im Auge.

19 Zur Dialektik in der Einheit EM § 46 und § 32. Grundlegend hierzu JOSEF
RUPERT GEISELMANN, Die Einheit der Kirche und die Wiedervereinigung der Konfes-
sionen, ein Beitrag zum Gespriich zwischen den Konfessionen, Wien (Beck) 1940.
Kritisch zu dieser Interpretation RicHARD KAGER, Die Theologische Hermeneutik
Johann Adam Moahlers (1796—1838), Diss. theol., Freiburg/Schweiz 2004 (veroffent-
licht unter http://ethesis.unifr.ch), 96-101.

20 An dieser — allerdings einer spiten Textschicht der «Einheit» zugehorigen —
Stelle ist bereits ein Gedanke ausgesprochen, der in der «Symbolik» einen noch deut-
licheren Ausdruck finden wird. Gelegentlich wird er allein der «Symbolik» — und
noch nicht der «Einheit» — zugeschrieben, so etwa sehr pointiert GESINE v. KLOEDEN,
Evangelische Katholizitit, Philip Schaffs Beitrag zur Okumene, Miinster (LIT) 1998,
120-125. Gegen die auf Geiselmann zuriickgehende Annahme einer «Wandlung»
Mohlers zwischen «Einheit» und «Symbolik» rechnet Geisser mit einer durchgehend
«unverinderten Grundposition». Hans F. GEisser, Glaubenseinheit und Lehrent-
wicklung bei Johann Adam Mohler, Gottingen (V&R) 1971, 236-240.

107



Andreas Krebs

sein. Nicht spalterischer Egoismus, fiir Mohler Erkennungsmerkmal aller
Hiresien, spricht sich in der altkatholischen Bewegung aus, sondern die
«Sehnsucht nach der Wiedervereinigung der christlichen Confessionen»
(ER, 1). Gleichwohl hat die romische Kirche die Altkatholiken aus ihrer
Einheit ausgeschlossen; sie muss demnach ein «falsches» Verstindnis
dieser Einheit haben, dem ein «wahres» entgegenzusetzen ist. Wenn dies
gelinge, so Reinkens, sei zugleich ein Fundament fiir die «Wiedervereini-
gung der Christen» gefunden, die so lange unerreichbar bleibe, wie «es
Millionen Christen gibt, welche ein Trugbild der Kircheneinheit mit die-
ser selbst verwechseln» (ER, 2).

Das «falsche» Einheitsverstandnis gipfelt fiir Reinkens in einer be-
zeichnenden Formulierung der beim Ersten Vatikanum verabschiedeten
Konstitution «Pastor Aeternus». Dort wird Petrus (und durch ihn der
Papst) nicht bloss als centrum unitatis («Einheitszentrum») der Kirche —
so eine gingige Formulierung, die auch Mohler in seiner Einheitsschrift
gebraucht?! — sondern als «perpetuum utriusque unitatis [fidei et commu-
nionis| principium», als «dauerhaftes Prinzip der zweifachen Einheit [des
Glaubens und der Gemeinschaft]» vorgestellt?2, Indem der Papst das Pet-
rusamt zum «Prinzip» der kirchlichen Einheit erklért, usurpiert er aus
Reinkens Sicht in «grosste[r] Selbstiiberhebung» (ER, 7) eine Rolle, die in
Wirklichkeit nur Christus selbst zukommen kann: «Er allein ist das Prin-
zip der Einheit der Kirche» (ER, 49)%3,

Dass der Papst sich an die Stelle Christi setze, darin sieht Reinkens
allerdings nur einen letzten, iibersteigerten Ausdruck einer seit dem Mit-
telalter sich vollziehenden «Concentration aller Macht wie alles Rechtes»
auf die kirchliche Hierarchie und letztlich auf den «romische[n] Primat»
(ER, 151)24, Es ist diese Machtkonzentration, auf der die «falsche» Einheit
der romisch-katholischen Kirche beruht — die freilich keine wirkliche
Einheit ist, weil sie de facto immer wieder Spaltungen provoziert und das
Leben der Glidubigen in ein Korsett von Notigungen und Verboten zwiingt.
Die «wahre» Einheit ist hingegen die, «in welcher Bischofe, selbst frei
durch den (in der Gemeinde wirkenden und waltenden) h. Geist, der sie

2l Tn EM § 67, 229 bezeichnet Mohler den Primat im Bischof von Rom als «Zen-
tralpunkt des Ganzen».

22 DH 3050f.

23 Reinkens begriindet dies ausfithrlich aus Schrift (ER, 49-75) und Tradition
(ER, 75-96).

24 Meine Hervorhebungen.

108



«... den blithendsten Zustand der Kirche wieder herbeizufiihren»

gesetzt hat, die Heerde Gottes zu leiten, auch keine Knechtschaft for-
dern», — «die Einheit des Geistes und der Liebe» (ER, 6)25. «Macht»,
«Recht» und «Liebe»: Man sieht, wie hier Mohlers Trias Liebe — Gesetz —
Macht wiederkehrt. Fiir Mohler sind diese Begriffe freilich dialektisch
aufeinander bezogen: Ist die Einheit der Liebe auch der urspriingliche und
vollkommen wesensgemisse Zustand der Kirche, so vermag diese doch —
sollten «traurigste» Zustédnde dies erfordern (EM § 71, 239) — Gesetz und
Macht hervorzubringen und nétigenfalls im Primat zu konzentrieren, um
gestirkt der Bedrohung der Liebesgemeinschaft entgegenzutreten; der
Liebe erwachsen Krifte, die ihr zunéchst entgegengesetzt sind, um gerade
so sich zu bewahren. Aus dieser Dialektik wird bei Reinkens eine aus-
schliessende Entgegensetzung: Liebe ist das Wesen der «wahren» Einheit,
Konzentration des Rechtes und der Macht hingegen das der «falschen»
(ER, 6).

Dieser Dualismus wurzelt bei Reinkens in einem weiteren, dem von
«innen» und «aussen». Reinkens begriindet anthropologisch, weshalb
kein Nachfolger Petri jemals principium unitatis fidei et communionis
sein kann (von Reinkens mit «Prinzip der Einheit des Glaubens und der
Liebe» iibersetzt):

Niemals kann die durch den Papst in der Christenheit etwa geschaffene Ein-
heit die des Glaubens und der Liebe sein, weil er als Mensch dem Menschen
dusserlich bleibt und daher selbst, wenn er jene Krifte stets vollkommen in
seiner Person besisse, sie nicht innerlich dem Geiste der Glaubigen mittheilen
konnte. Vielmehr ist die durch den Papst allein mogliche Einheit ihrer Quali-
tit, ihrem Charakter nach lediglich juridischer Natur. ... Und in der That,
alle Einheitsbestrebungen, die von Rom ausgegangen sind, tragen den juridi-
schen Charakter an sich: Alles, Lehre, Moral, Sakrament, Cultus iiberhaupt
ist in die Form des Gesetzes gekleidet. (ER, 22f.)

Nur Gott kann den Glidubigen «innerlich gegenwirtig» (ER, 16) sein und
ihnen die Geistesgaben des Glaubens und der Liebe mitteilen. Der Papst
hingegen bleibt als Mensch26 den Glaubigen notwendig dusserlich; er mag

25 Hervorhebungen im Original wurden ausgelassen, die angezeigten Hervorhe-
bungen stammen von mir.

26 Der Hinweis auf das Menschsein des Papstes gehort zu den Grundfiguren
altkatholischer Papstkritik. Vgl. GUNTER EssEr, Das Papstamt in altkatholischer
Sicht, in: Walter Fleischmann-Bisten (Hg.): Papstamt — pro und contra, geschicht-
liche Entwicklungen und 6kumenische Perspektiven, Gottingen (V&R) 2001, 124f.

109



Andreas Krebs

zwar (die «falsche») Einheit mit rechtlichen Mitteln erzwingen konnen,
doch die «wahre», die innere Einheit bleibt auch ihm unverfiigbar. Denn:

Die Idee Gottes fordert ebenso wie die des Menschengeistes, dass jede gért-
liche Einwirkung auf diesen innerlich sei. (ER, 154)

Fragt man nach den Quellen dieses theologisch-anthropologischen Prin-
zips, stosst man auf den Wiener Philosophen Anton Giinther, zu dessen
Schiilerkreis Reinkens seit seinem Studium in Bonn engste Kontakte
pflegte?’. Fiir Giinther ist der Mensch eine «zusammengesetzte Grosse»,
in der «die Natur in ihrer Ausserlichkeit» und «der Geist in seiner Inner-
lichkeit» zusammenkommen. Letzterer ist es, durch den der Mensch Gott
«gewinnen» und sich «fiir ithn bestimmen» kann:

Was macht den Menschen zum Menschen? Sein inneres Princip, das vom
Princip der Natur nicht nur dem Grade nach, sondern dem Wesen nach ver-
schieden ist, ... das ... Receptivitit und Spontaneitit fiir iibersinnliche Welt
188 78

Also hat der Mensch einen Sinn fiir Gott und Gottesreich, er heisst Vernunft.
Er hat einen Willen, fiir Gott sich zu bestimmen, Freiheit genannt. Jene ist die
Receptivitit, diese die Spontaneitiit des Geistes.??

«Gott und Gottesreich» wahrnehmen (Rezeptivitit) und darauf antworten
(Spontaneitit) vermag der Mensch allein durch den Geist, sein «inneres
Prinzip»; der aber ist der dusserlichen Natur «nicht nur dem Grade nach,
sondern dem Wesen nach verschieden». Darum muss fiir Reinkens «jede
gottliche Einwirkung auf den Menschengeist» notwendig «innerlich»
sein.

Reinkens triagt also in Mohlers Ekklesiologie Giinthers Menschenbild
mit ihrem Dualismus von Geist und Natur hinein?® und kommt so nicht zu

27 PauL. WENZEL, Der Freundeskreis um Anton Giinther und die Griindung Beu-
rons, Essen (Ludgerus) 1965, 3—123.

28 ANTON GUNTHER, Siid- und Nordlichter am Horizonte spekulativer Theologie,
Wien (Mechitaristen-Congregations-Buchhandlung) 1832, 162.

2% ANTON GUNTHER: Rezension zu L. A. Kihler, Supernaturalismus und Rationa-
lismus, in: Jahrbiicher der Literatur 9 (1820), 163—-199, hier 172f; zitiert nach: JOSEPH
Pri1z, Glauben und Wissen bei Anton Giinther. Eine Einfiihrung in sein Leben und
Werk mit einer Auswahl aus seinen Schriften, Wien (Herder) 1963, 149.

30 WoLFGANG KLAGHOFER-TREITLER geht der Frage nach, ob Reinkens” Wider-
stand gegen das Erste Vatikanum durch Elemente aus Giinthers Philosophie mitbe-
griindet sei und gelangt zu einem negativen Resultat; insgesamt hitten «kirchenge-
schichtliche Widerstandsgriinde» den Ausschlag gegeben. Gleichwohl fragt er weiter,

110



«... den bliithendsten Zustand der Kirche wieder herbeizufiihren»

einem Wechselspiel, sondern zu einer scharfen Antithese zwischen Innen
und Aussen, Liebe und Gesetz. Darum sind fides und communio nicht als
Friichte der institutionellen Einheit mit dem Nachfolger Petri denkbar, wie
die entsprechende Formulierung in «Pastor Aeternus» nahelegt; vielmehr
sind diese «Charismen und Gaben des Geistes» gegebenenfalls «Ursache
der Einheit», niemals jedoch «ihre Wirkung» (ER, 22). Wird das Papsttum
gleichwohl mit der Erwartung iiberfrachtet, Garant der Glaubens- und
Liebeseinheit sein zu sollen, kippt es in ein autoritiares Rechtsverhiltnis —
ein Rechtsverhiiltnis, das sich tragischerweise gerade als Hindernis «wah-
rer» Einheit erweisen muss. Denn wenn Glaube und Liebe nur innerlich
ergriffen werden konnen, setzen sie notwendig eine Freiheit voraus, die
mit der «Form des Gesetzes» unvertriiglich ist (ER, 1-2). Und diese Frei-
heit ist es, die Reinkens in der Alten Kirche verwirklicht sieht: eine Frei-
heit, die auf juridische Formen im Verkehr der Ortskirchen untereinander
verzichten kann (ER, 158f); eine Freiheit, die keine rechtlich bevorzugte
Stellung des Bischofs kennt, sondern diesen als Repridsentanten der
Gemeinde begreift (ER, 159); eine Freiheit schliesslich, in der der Heilige
Geist — «im innersten Wesen der Gldubigen gegenwiirtig» und «in ihrem
Herzen wohnend» — Raum hat, «das Leben des Glaubens und der Liebe»
anzuregen und zu vollenden, damit sie in ithrem Bischof «das personge-
wordene Abbild der in Wahrheit und Liebe geeinigten Gemeinde» findet
(ER, 152)3!,

«ob nicht Giinthers Denken die theologische Moglichkeit einer Kritik der pipstlichen
Unfehlbarkeit wenigstens ermoglichte und fundieren half». Er vermutet — nach einer
Analyse vor allem der Reinkens-Schriften «Die Unregelmissigkeit und Unfreiheit
des Vaticanischen Konzils» (1871) und «Lessing iiber Toleranz» (1883), aber ohne
konkrete Belege — diesen Ermoglichungsgrund im Giintherschen «Dualismus oder
Differenzgedanken von Gott und Nichtgott». Die oben vorgetragene Beobachtung
bestitigt und priizisiert diese Vermutung. Vgl. WOLFGANG KLAGHOFER-TREITLER,
Kritische Differenz, Biographisch-theologische Studie zur Wiener Theologischen
Schule des 19. Jahrhunderts, Innsbruck (Tyrolia) 2000, 441. Giinther selbst — der das
Erste Vatikanum freilich nicht mehr erlebte — hat die Unfehlbarkeit des Papstes bejaht
(allerdings in organischer Verbindung mit der Kirche als Ganzer und im mehr nega-
tiv-abwehrenden als positiv-bestimmenden Sinn); vgl. ANTON GUNTHER, Rezension
zu A. Stourza, Betrachtungen iiber die Lehre und den Geist der orthodoxen Kirche,
Teil 5, in: Literaturzeitung fiir katholische Religionslehrer 9 (1818), 97-104, abge-
druckt in Pri1z, Glauben (wie Anm. 29), 271-274; ANTON GOUNTHER, Peregrins
Gastmahl, Wien (Mechitaristen-Congregations-Buchhandlung) 1830, 365.

31 Wie individuelle Freiheit und Liebesgemeinschaft dabei fiir Reinkens vermit-
telt werden, bediirfte genauerer Untersuchung; Amiet konstatiert, dass Reinkens’

111



Andreas Krebs

Mohler glaubt, dass es immer der «traurigste und verwirrteste» Zu-
stand der Kirche sei, in dem das Gesetz und der romische Primat am
stiarksten hervortrete (EM § 71, 239). Aber gerade dann hiilt er diese Stir-
kung der dusseren Form auch fiir unabdingbar, um das innere Leben der
Kirche zu schiitzen. In Reinkens’ Anthropologie jedoch kann es nur einen
Gegensatz von Innen und Aussen, in seiner Ekklesiologie nur einen Ge-
gensatz von Glaube und Liebe auf der einen, «Concentration der Macht
und des Rechts» auf der anderen Seite geben. In der Tat sei man nach dem
Vatikanum

bei dem traurigsten und verwirrtesten Zustande der Kirche angelangt, bei
dem bliithelosesten, die sie seit ihrer Griindung erlebt, da «die ganze sonst
vertheilte Kraft der Kirche sich in Einem (in Pius IX.) concentrirt» und «Ei-
ner Alles sein will», wie nie zuvor. (ER, 151)

Doch die von Mohler nahegelegte dialektische Hoffnung, ebenso moge
die Kirche sich gegen Bedrohungen schiitzen, teilt Reinkens nicht. Er
rechnet vielmehr damit, dass als «Reflex» dieses Zustands «gerade der
traurigste und verwirrteste Mann den Primat inne hat» (ER, 151). Rein-
kens’ Konsequenz kann nur sein, mit der «falschen» Einheit der romisch-
katholischen Kirche zu brechen und durch Unbeugsamkeit gegeniiber
ihren juridischen Zwangsmassnahmen die «wahre» Einheit der Kirche zu
bezeugen. Dieses Zeugnis allerdings wire zum Scheitern verurteilt, wiir-
de es sich bloss auf Fragen des Dogmas oder der Kirchenverfassung
beschrinken; im Geiste Mohlers betont Reinkens vielmehr,

dass unser Bestreben, den frithesten Verband der Kirche durch den unabhén-
gigen Episcopat wieder herzustellen, das Verlangen voraussetzt, den blii-
hendsten Zustand der Kirche wieder herbeizufiihren. «Haben wir das alte
Leben wieder», sagt Mohler, «so werden wir die alten Formen nothwendig
wieder erhalten». (ER, 152)32

Aussagen hierzu prima facie widerspriichlich sind, vgl. AMIET, Kirchenverstindnis
(wie Anm. 4), 51.

%2 Das von Reinkens wiedergegebene Zitat findet man in EM, § 71, 240. Vgl.
eine dhnliche Bemerkung von Anton Giinther: «Wenn die Rede von der Riickkehr zur
alten Kirche ist, so miissen wir erinnern, dass hier nicht die Rede von der Riickkehr
zu alten Formen, sondern zum Geist und Wesen ist.» ANTON GUNTHER, Rezension
zu G. G. Uebelen, Geist der neueren und neuesten Geschichte, in: Wiener Literatur-
zeitung 4 (1816), 1337-1354, hier 1351, zit. nach: Pritz, Glauben (wie Anm. 29), 269.

112



«... den blithendsten Zustand der Kirche wieder herbeizufiihren»

4. Zusammenfassung

Reinkens’ «Uber Einheit der katholischen Kirche» zeigt beispielhaft, dass
zur Begriindung der altkatholischen Position keineswegs nur historische,
sondern auch dogmatische und anthropologische Argumente herangezo-
gen wurden. Reinkens iibernimmt von Mohler die Auffassung, dass die
Kirche eine Liebesgemeinschaft ist, die sich durch das Wirken des Heili-
gen Geistes in jedem einzelnen Glaubigen konstituiert; auch das besonde-
re Priester- und das Bischofsamt ist aus dem Leben dieser Geist-Gemein-
schaft abgeleitet. Vor diesem Hintergrund betrachtet Reinkens den Bischof
als Reprisentanten der Gemeinde; dass er selbst der Gemeinde unter Um-
standen als «Gesetz» gegeniibertreten konne und miisse, kommt — anders
als bei Mohler — nicht in den Blick. Denn Liebe und Gesetz werden, nun-
mehr in Anlehnung an Giinther, mit dem anthropologischen Dualismus
von innen und aussen verkniipft und damit als einander ausschliessende
Gegensitze gedacht. Dementsprechend sieht Reinkens in der Konzentra-
tion von Recht und Macht in der kirchlichen Hierarchie und schliesslich
im Papsttum mit dem friithen Mohler eine Entfremdung der Kirche von
threm urspriinglichen Wesen, erblickt hier gegen Mohler allerdings nur
Entfremdung und letztlich den Verlust dessen, was Kirche eigentlich aus-
macht. Dies Eigentliche der Kirche kann jedoch nicht einfach durch Riick-
kehr zu den Formen altkirchlichen Lebens wiedergewonnen werden (und
auch nicht durch deren besonnene Weiterfiihrung); vielmehr muss in den
Gemeinden, muss in den Herzen der Glaubigen dies «alte Leben» selbst
wieder zum Erbliihen gebracht werden. Der Auftrag des Altkatholizismus
ist in seinem Kern also ein spiritueller und pastoraler!3?

Der Vergleich mit Mohler zeigt freilich auch einen neuralgischen
Punkt dieser Argumentation: Obwohl Mohler in seiner «Einheit der Kir-
che» ein organisches Kirchenbild entfaltet und auch Fehlentwicklungen in
der Hierarchie benennt (EM § 71, 241), sieht er diese letztlich doch als
entscheidende Bewahrerin und Beschiitzerin kirchlichen Lebens — eine
Sichtweise, die Mohler spiter in seiner «Symbolik» insofern noch vertie-
fen wird, als er dort die Hierarchie ganz grundsitzlich mit der Sichtbar-

3 Auch WErRNER KUPPERS stellt fest, dass ein «pastorale[s] Selbstverstandnis des
kirchlichen Amtes» fiir den Altkatholizismus iiberhaupt grundlegend ist, vgl. WERNER
Kuppers, Das altkatholische Priesterbild. Voraussetzungen — Krise — Perspektiven,
in: Herbert Vorgrimler (Hg.): Der priesterliche Dienst. Band 5: Amt und Ordination
in okumenischer Sicht, Freiburg (Herder) 1973, 196277, bes. 239-243.

113



Andreas Krebs

keit der Kirche in Verbindung bringt.** Reinkens hingegen betrachtet das
Hervortreten der Hierarchie selbst als Teil des Problems — und sieht hier
in erster Linie eine Herausforderung an die Gemeinden und ihre Spiritu-
alitat. Tatsdchlich diirfte Mohlers Unterstellung, das Hervortreten der
Hierarchie verdanke sich grundsitzlich einem spirituellen Herabsinken
des Kirchenvolkes («Nicht die Bischofe eigentlich haben sich erhoben,
sondern das Volk ist gesunken»: EM § 55, 192f.), in dieser Allgemeinheit
kaum haltbar sein. Schon Newman hat bekanntlich darauf hingewiesen,
dass wihrend der arianischen Streitigkeiten die wirksamsten Bekenner
des orthodoxen Glaubens keineswegs die Mitglieder der Hierarchie, son-
dern die Laien waren?®; auch Reinkens zeichnet in «Hilarius von Poitiers»
einen Bischof, der gegen einen weithin korrumpierten Episkopat — und
gegen einen zwar rechtglaubigen, aber schwachen romischen Bischof3¢ —
als unbeugsamer Zeuge des Glaubens seiner Kirche auftritt. Nicht nur der
Hierarchie, wie Mohler annimmt, sondern auch den Glidubigen kann also
die Aufgabe zufallen, die Kirche in Krisensituationen vor Irrwegen zu
bewahren. Andererseits bleibt zu fragen, ob Reinkens’ Entgegensetzung
von innerlicher, gleichsam demokratischer Liebeseinheit und dusserlicher,
autoritativ-juridischer Einheit in Form einer undialektischen Opposition
von «wahrer» und «falscher» Einheit wirklich aufrechtzuerhalten ist. Wie
nicht zuletzt die jahrzehntelange Diskussion um die dhnlich gelagerten,
wenn auch ungleich wirkmiichtigeren Thesen Rudolph Sohms (1841-1917)
gezeigt hat, diirften in jeder Kirche — auch der altkatholischen3” — beide
Einheitsmomente eine unverzichtbare Rolle spielen.

4 JOHANN ADAM MOHLER, Symbolik oder Darstellung der dogmatischen
Gegensitze der Katholiken und Protestanten nach ihren offentlichen Bekenntnis-
schriften, hg. von Josef Rupert Geiselmann, Darmstadt (WBG) 1958, § 43, 448-455.

35 JouN HENrY NEwmaN, On Consulting the Faithful in Matters of Doctrine
(1859). Abgedruckt in: J. H. Newman: Conscience, Consensus and the Development
of Doctrine: Revolutionary Texts by John Henry Cardinal Newman, hg. von James
Gaffney, New York (Image) 1992, 392-428.

36 REINKENS, Hilarius (wie Anm. 14), 168f.

37 Angela Berlis stellt fest, dass man im Altkatholizismus der «legal-rationalen
Autoritit von jeher mit besonderer Behutsamkeit begegnet», betont aber gleichwohl,
dass «fiir die Altkatholiken die legal-rationale Autoritit prinzipiell eine positiv defi-
nierte Grosse» sei — durch ihre Riickbindung an das «ebenfalls juridisch geregelt[e]»
Wabhlrecht von Geistlichen und Laien; vgl. ANGELA BERLIS, Amt und Autoritit im
ausgehenden 20. Jahrhundert, in: IKZ 85 (1995) 243-261, hier 250.253.

114



«... den blithendsten Zustand der Kirche wieder herbeizufiihren»

Andreas Krebs (geb. 1976 in Trier), Dr. phil. Studium der Philosophie, Ger-
manistik, Mathematik und Theologie an den Universititen Bonn, Hagen,
Oxford und Trier. 2002 Erstes Staatsexamen fiir das Lehramt an Gymnasien
inden Féichern Philosophie und Deutsch. 2006 Promotion an der Universitdt
Trier.2007 Master of Science in Mathematik. 2008 Zweites Staatsexamen fiir
das Lehramt an Gymnasien in den Fdchern Deutsch, Mathematik, Philoso-
phie und Ethik. 2010 Kirchliches Examen in Altkatholischer Theologie. Seit
2009 Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Altkatholischen Seminar der Uni-
versitit Bonn.

Anschrift: Dr. Andreas Krebs, Alt-Katholisches Seminar, Universitdt Bonn,
D-53012 Bonn, Deutschland. E-Mail: a.krebs@uni-bonn.de.

English Summary

The Old Catholic protest against the First Vatican Council was reinforced not
only by historical, but by dogmatic and anthropological arguments. As an
example of these, this study analyzes J.H. Reinkens’ tract On the Unity of the
Catholic Church (1877). In this, Reinkens takes up a dogmatic theme from
J.A. Mohler’s Unity in the Church or the Principle of Catholicism (1825): that
the church represents a spiritual community of love, of which ecclesiastical
offices and historic forms are an organic embodiment. This theme links
Reinkens with the anthropological dualism of Anton Giinther in asserting that
a humanly necessary “external” papacy can never mediate the “internal’ gifts
of unity and love. On this basis, Mohler’s dialectic between internal and ex-
ternal, love and law, community and primacy gives rise to an exclusive di-
chotomy. The comparison with Mohler leads to a critical evaluation of
Reinkens’ arguments.

115



	"... den blühendsten Zustand der Kirche wieder herbeizuführen" : Papstkritik und Alte Kirche bei Joseph Hubert Reinkens

