
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 100 (2010)

Heft: 1-2

Artikel: Das Papstamt aus orthodoxer Sicht

Autor: Larentzakis, Grigorios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405064

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Papstamt aus orthodoxer Sicht

Grigórios Larentzakis

1. Einführung

Mein mir für unsere Tagung zugedachtes Thema «Das Papstamt aus orthodoxer

Sicht» hat sehr viele Aspekte und Dimensionen, die in einem kurzen
Referat nicht einmal andeutungsweise erwähnt werden können. Heute ist es

daher klar, dass ich nur skizzenhaft die orthodoxe Position ansprechen kann.

Ich werde aber auch eine mögliche Perspektive aus dem Blickwinkel der

Orthodoxen Kirche wagen und schliesslich einige Kommentare über das

verabschiedete Dokument «Kirche und Kirchengemeinschaft» zwischen
der Römisch-Katholischen und der Altkatholischen Kirche versuchen.

Dass dieses Thema eine zentrale ökumenische Bedeutung hat. ist für
alle selbstverständlich. Bereits Papst Paul VI. sagte im Jahre 1967: «Wir
wissen es wohl: Der Papst ist ohne Zweifel das schwierigste Hindernis auf
dem Wege des Ökumenismus.»1 Das bedeutet: den Anspruch eines absoluten

Jurisdiktionsprimates und in der Konsequenz die Bedingung einer
ebenfalls absoluten Unterwerfung unter die Jurisdiktion des Papstes.

Die Altkatholische Kirche von heute stand, im Unterschied zur Orthodoxen

des Ostens, in voller Gemeinschaft mit dem Bischof von Rom, d.h.,
wir müssen hier doch die frühere Zugehörigkeit der Altkatholischen Kirche

innerhalb der Westlichen, also der Römisch-Katholischen Kirche
sehen. Trotzdem hat ab einem oder ab mehreren Zeitpunkten und hauptsächlich

aus einem Grund, eben dem Papsttum, eine radikale Differenzierung
stattgefunden, bis die Selbstständigkeit der Altkatholischen Kirche als solche

als Realität betrachtet werden müsste. Dies wird auch im gemeinsamen

Dokument des Dialogs zwischen der Römisch-Katholischen und der

Altkatholischen Kirche im Vorwort offen ausgesprochen: «Der Haupt-

1 Ansprache Papst Pauls VI. an die Jahresversammlung des Sekretariates für die
Einheit der Christen (28. April 1967). in: ISPCU 2 (1967) 4f. Zu dieser Äusserung des

Papstes sagte Ekkari Sauser. So nahe steht uns die Ostkirche. Frankfurt a.M.
(Knecht) 1980, 84: «Diese Worte gehören sicher zu den tragischsten Aussprüchen
Paul VI. Sie stellen zugleich die schärfste Selbstkritik dar, die je ein Papst in Richtung
Ökumene geübt hat.» Vgl. Giuseppe Alberigo, Für ein zum Dienst an der Kirche
erneuertes Papsttum, in: Conc(D) 11 (1975) 513-524. hier 524: «Eine so schwerwiegende

Erklärung kann nicht nur eine blosse Zwischenbemerkung sein.»

80 IKZ 100 (2010) Seilen 80-114



Das Papstamt aus orthodoxer Sicht

grund der Trennung unserer Kirchen waren Differenzen über das Verhältnis

von Ortskirche und päpstlichem Primat (1723) bzw. die Dogmen des

Ersten Vatikanischen Konzils über die Unfehlbarkeit und den
Jurisdiktionsprimat des Papstes (1870).»2

Danach wurde die Methode der Römisch-Katholischen Kirche zur
Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft durch Rückkehr unter
die Jurisdiktion des Papstes so angelegt, dass sie von der Altkatholischen
Kirche, von den anderen aus der Reformation entstandenen Kirchen, wie
auch von der Orthodoxen Kirche nicht akzeptiert werden kann.

/. / Die Abkehr von der Rückkehr-Ökumene

Eine Rückkehr wünschte sich auch Papst Johannes XXIIL, wie er in seiner

ersten Radiobotschaft am 30. Oktober 1958 u.a. an die Adresse der Orthodoxen

sagte1. Der Hauptadressat, der damalige Ökumenische Patriarch

Athenagoras von Konstantinopel antwortete darauf am 1. Januar 1959 in
einer bedeutenden Neujahrs-Botschaft. Er begrüsste den Aufruf zur Einheit

und schlug eine Begegnung vor im «Geiste der Gleichheit, Gerechtigkeit,

geistlichen Freiheit und gegenseitiger Achtung»4. Also keine Rückkehr,

keine Unterordnung unter einen «Oberhirten» der Gesamtkirche,
sondern Dialog und Begegnung5.

: Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen Römisch-Katholisch

- Altkatholischen Dialogkommission. Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M.
(Lembeck) 2009.

3 «Wir umarmen die gesamte Kirche des Ostens genauso wie die des Westens mit

warmer väterlicher Liebe; und auch jene, die von diesem apostolischen Stuhl getrennt
sind, wo Petrus in seinen Nachfolgern <bis zum Ende der Welt> lebt (Mt 28.20) und den

Auftrag Christi ausfuhrt, alles auf Erden zu binden und zu lösen (Mt 16.19) und die

gesamte Herde des Herrn zu weiden (Joh 21.15-17). auch jenen öffnen wir voll Liebe

unser Herz und unsere Arme. Wir wünschen glühend ihre Heimkehr in das Haus des

gemeinsamen Vaters So möge <eine Herde und ein Hirt> werden (Joh 10.16)»: vgl.
HerKorr 13(1958/59) 115.

4 Vgl. Grigórios Larentzakis. Die Neujahrsbotschaft von 1959 des Ökumenischen

Patriarchen Athenagoras 1. Der Anfang eines neuen Klimas, in: OS 21 (1972)
187-197.

5 Und tatsächlich wurde vom Patriarchen damals und in der gleichen Botschaft
eine Begegnung (|iia awtxvxnaiç) der Leiter der Kirchen vorgeschlagen und als «ganz
zeitgemäss» betrachtet. Ein katholischer Theologe schrieb dazu: «Dieser Vorschlag
war für Rom so unerhört neu. ja so unvorstellbar, dass er zunächst gar nicht registriert
wurde» - so Irenäus Totzke. Der Ökumenische Patriarch. Zur Begegnung von
Paul VI. mit Athenagoras in: US 19 (1964) 94-98. hier 96.



Grigórios Larentzakis

Am 17. März 1959 schickte der Patriarch den früheren Erzbischof von
Amerika Iakovos (Koukouzis) nach Rom zu Papst Johannes XXIIL, der
als Antwort auf die Einwände des Patriarchen zur Rückkehr-Ökumene

sagte: «Wenn die Parole der französischen Revolution: Freiheit, Gleichheit,

Brüderlichkeit, nicht die Oberhand gewinnt, wird weder Friede
zwischen den Nationen noch Einheit zwischen den Kirchen erreicht werden.
Wiederholen Sie es Seiner Heiligkeit [dem Patriarchen]. Vergewissern Sie

ihn meiner Dankbarkeit und meiner brüderlichen Liebe.»6
Es wäre wichtig, dass die hier so einfach und brüderlich ausgesprochenen

Grundpositionen und Grundkorrekturen der alten römisch-katholischen

Positionen nicht in Vergessenheit geraten. Den Weg des Dialogs auf
dem Fundament despar cum pari hält die Orthodoxe Kirche bis heute für
unerlässlich, bis zum Ökumenischen Patriarchen Bartholomaios I. Dies

gilt natürlich für alle ökumenischen Dialoge, die sich auch direkt oder
indirekt mit dem Papstdogma befassen müssen. Dies fordert ja auch Papst
Johannes Paul IL, der wiederholt expressis verbis die gemeinsame
Behandlung dieser Frage durch den ökumenischen Dialog verlangte7 (und
sein Nachfolger, Benedikt XVI., sprach dies ebenfalls aus), bis wir zu
einem Ergebnis kommen, das von der einen und der anderen Seite akzeptiert
werden kann8. Wir nehmen diese Aufforderung von Johannes Paul II. und
Benedikt XVI. ernst.

6 Siehe den Inhalt dieses Gespräches in: Aristidis Pano ils, IlaûXoç

Ik'-'AOnvayopac A'Eîpr)voTroioi,, Athen 1971,42.
7 Grigórios Larentzakis, Eine historische Wende in der Ökumene. Johannes

Paul IL selbst stellt die Formen des «Dienstamtes des Petrus» zur Diskussion, in:

Kathpress 209 vom 19. Oktober 1988, 8f.
8 Dies sagte Johannes Paul IL beim Besuch des früheren Ökumenischen Patriarchen

Dimitrios in Rom im Jahre 1987, bei seinem Besuch in Österreich anlässlich des

ökumenischen Gottesdienstes in der Evangelischen Christuskirche in Salzburg 1988,
in seiner Ökumene-Enzyklika von 1995, wobei ihm allerdings auch bewusst ist, dass

es sich dabei um keine leichte Arbeit handelt; vgl. Papst Johannes Paul IL, Enzyklika
«Ut unum sint» über den Einsatz für die Ökumene, 25. Mai 1995, in: VApS 121

(Deutsche Bischofskonferenz) 1995, 3-80, hier 67f. (Nr. 95f). Auch bei seinem
Besuch in Sinai im Februar 2000, wiederholte er seinen Willen für eine gemeinsame
ökumenische Suche nach den Formen des Papstamtes, die von allen anerkannt werden,
«in denen dieses Amt einen Dienst der Liebe realisieren kann, in gegenseitiger
Anerkennung»; vgl, Johannes Schidelko, Der Papst auf dem Sinai. Biblische Spurenfolge

und ökumenische Anstösse, in: KNA-ÖKI 10/11 vom 29. Februar 2000, 4.

8?



Das Papstamt aus orthodoxer Sicht

1.2 Die Bedeutung des ersten Jahrtausends - die gemeinsame Tradition

Das Thema des Papsttums hat sehr viele Aspekte und Dimensionen: eine
biblische, eine historische, eine dogmengeschichtliche, auch konziliengeschichtliche

- also zunächst Dimensionen, die auf alle Fälle das 1.

Jahrtausend betreffen; dann auch eine systematisch-dogmatische im Bereich
des Bischofsamtes (Verhältnis der Bischöfe bzw. des Bischofskollegiums
zum Papst), der Ekklesiologie (Verhältnis zwischen der Universal- und der
Orts- bzw. Regionalkirche), der Soteriologie (ist das Heil nur in einer
Kirche unter dem Bischof von Rom gegeben?) usw.

Fangen wir also mit einem historischen Rückblick an. Damit werden
zusätzliche Aspekte der Thesen der Orthodoxen Kirche zum Papstamt
sichtbar9. Über die Bedeutung des ersten Jahrtausends haben wir eine sehr

klare Aussage des Papstes Paul VI. und des Patriarchen Athenagoras in
ihrer gemeinsamen Erklärung anlässlich der zugleich in Rom und
Konstantinopel am 7. Dezember 1965 durchgeführten «Aufhebung» der
Exkommunikationen des Jahres 105410. W. de Vries versicherte: «Wir wollen
nicht eine Rückkehr ins Vaterhaus, sondern die Union, die Wiederherstellung

der Einheit des ersten Jahrtausends.»1 ' Diesem ersten Jahrtausend hat

9 «Die Struktur [der Kirche] mag in gewissem Umfang wandelbar sein. Aber ich
kann mir nicht denken, dass wesentliche Elemente dieser Struktur erst tausend Jahre,

nachdem Christus seine Kirche gründete, völlig neu auftauchen. Die ersten Jahrhunderte,

das erste Jahrtausend sind für die Lösung unserer Frage von entscheidender

Bedeutung» - so Wilhelm de Vries, Die Kollegialität auf Synoden des ersten
Jahrtausends, in: Orien. 33 (1969) 243-244, hier 243.

10 «Indem sie diese Geste vollziehen, hoffen sie, dass diese Gott gefalle, der

schnell bereit ist, uns zu verzeihen, wenn wir einander verzeihen, und dass sie von der

ganzen christlichen Welt, vor allem aber von der gesamten Römisch-Katholischen und

Orthodoxen Kirche gewürdigt werde als Ausdruck eines ehrlichen beidseitigen Willens

zur Versöhnung und als Einladung, im Geist des Vertrauens, der gegenseitigen

Achtung und Liebe den Dialog fortzusetzen, der sie mit der Hilfe Gottes dahin bringen
wird, zum grösseren Heil der Seelen und zum Anbruch des Reiches Gottes von neuem
in der vollen Gemeinschaft des Glaubens, der brüderlichen Eintracht und des

sakramentalen Lebens zu leben, wie sie im Lauf des ersten Jahrtausends des Lebens der

Kirche zwischen ihnen bestand.» Vgl. To|ioç àycnrnç, Vatican - Phanar (1958-1970),
Rome - Istanbul, 1971, Nr. 127 S. 278-283. hier 282f. - Übersetzung des französischen

und griechischen Textes).
1 ' So Wilhelm de Vries in einem Votum in der Diskussion über zwei Referate von

John Meyendorff und Emmanuel Lanne. in: Auf dem Weg zur Einheit des Glaubens.

Koinonia - 1. ekklesiologisches Kolloquium zwischen orthodoxen und römisch-katholischen

Theologen usw. (ProOr 2), Innsbruck (Tyrolia) 1976, 88.

83



G rigo rios La ren tzakis

Papst Johannes Paul IL in seiner Ökumene-Enzyklika «Ut unum sint» eine

grosse Bedeutung zugemessen. Auch der jetzige Papst Benedikt XVI. sagte

als Professor Joseph Ratzinger in Graz:

«Rom muss vom Osten nicht mehr an Primatslehre fordern, als auch im ersten
Jahrtausend formuliert und gelebt wurde. Wenn Patriarch Athenagoras am
25.7.1967 beim Besuch des Papstes im Phanar diesen als Nachfolger Petri, als

den ersten an Ehre unter uns, den Vorsitzenden der Liebe, benannte, findet sich
im Mund dieses grossen Kirchenführers der wesentliche Gehalt der Primats-

aussagen des ersten Jahrtausends, und mehr muss Rom nicht verlangen.»12

Auch Kardinal Walter Kasper, der Präsident des Päpstlichen Rates zur
Förderung der Einheit der Christen betonte in einem Referat ebenfalls in

Graz, dass der von Papst Johannes Paul IL gewünschte «ökumenische

Dialog nur dann sinnvoll geführt werden kann, wenn er zu einer neuen

geschichtlichen Gestaltwerdung des Petrusamtes führt, die vermutlich der

Gestalt, welche es im ersten Jahrtausend hatte, näherkommen bzw. sie in
einer den gewandelten Zeit- und Kirchenverhältnissen entsprechenden
Weise erneuern wird»13.

Wie war wirklich dieses erste gemeinsame Jahrtausend der Kirche?
Hat man an den Papst als eine kirchenrechtliche Appellationsinstanz wirklich

appelliert? Hat der Papst interveniert, als die höchste «richterliche
Instanz», wie da und dort gesagt und geschrieben wird? Und wenn er

überhaupt interveniert hat, wurde alles in seinem Sinne gelöst? Darin sehe

ich eine wichtige, pflichtgemässe Aufgabe des theologischen Dialogs, ohne

Voreingenommenheit eine quellenmässige Antwort zu geben.
Wenn die Auffassung der Kirche im ersten Jahrtausend festgestellt

wird, handelt es sich nicht nur um eine konfessionelle Position etwa der

Orthodoxen Kirche von heute, sodass man sagen kann: Das ist die orthodoxe

Auffassung! Natürlich ist es die Auffassung der Orthodoxen Kirche
von heute, aber in der kontinuierlichen Fortsetzung der Auffassung der

Gesamtkirche des Ostens und des Westens aus dem ersten Jahrtausend -
also der Auffassung der Hl. Schrift, der Kirchenväter und der gemeinsamen

Ökumenischen Konzilien!

12 Josef Ratzinger, Prognosen für die Zukunft des Ökumenismus, in: Ökumenisches

Forum 1 (1977) 31-41, hier 36f.
11 Walter Kasper, Zur Theologie und Praxis des bischöflichen Amtes, in: Bernhard

Körner u.a. (Hg.), Bischofsbestellung. Mitwirkung der Ortskirche? Mit einer
kommentierten Bibliografie zum Thema Demokratie in der Kirche von Peter Inhoffen/
Michael Hölzl, Graz (Styria) 2000, 18-39. hier 31 f.

84



Das Papstamt aus orthodoxer Sicht

Vergleicht man nun diese Auffassung mit der heutigen Auffassung der
Römisch-Katholischen Kirche, muss auf alle Fälle Folgendes festgestellt
werden: Die Dogmatisierungen der Papstfrage auf dem Ersten und Zweiten

Vatikanischen Konzil haben die Auffassung über den Bischof von Rom
des ersten Jahrtausends nicht nur graduell weiterentwickelt. Diese radikale

Änderung geschah bereits um die Wende zum 11. Jahrhundert mit der

Reformbewegung von Cluny. Aus konkreten Gründen wurden durch die

damaligen Reformatoren die Macht und der Einfluss des Papstes erhöht.
F. Dvornik schreibt dazu:

«Die Pamphlete und Briefe [des Kardinals] Humbert brachten den Byzantinern

zum ersten Male die Grundsätze der Reformbewegung zur Kenntnis.
Bisher hatten sie sich keinerlei Vorstellung von den Wandlungen machen können,

die in der Mentalität der römischen Kirche vor sich gegangen waren.
Offen gesagt: Sie begriffen sie nicht so müssen wir anerkennen, dass die

Ausdehnung der absoluten und direkten Autorität des Papstes über alle
Bischöfe und Gläubigen, wie die Reformatoren sie predigten, für die byzantinische

Mentalität im Widerspruch zu der Tradition stand, die Byzanz vertraut
war. Diese Ausdehnung führte zur Aufhebung der Autonomie seiner
Kirchen.»14

Das heisst, dass damals schon tatsächlich in der römischen Kirche etwas
Neues passiert ist. Die immer stärker werdenden Ansprüche der Päpste bis

zur Dogmatisierung auf dem Ersten Vatikanum und danach sind bekannt,
und sie wirken eigentlich bis heute. Diese Feststellungen stellen keine wie
immer geartete Polemik dar, sondern sind eine einfache Beschreibung der

neuen Situation, vor die sowohl die westlichen Kirchen selbst als auch die

anderen Kirchen und die Ökumene gestellt wurden.

2. Katholische Neuinterpretationen der Quellen: ökumenische

Annäherung?

2. / Zum biblischen Befund

Die orthodoxe Theologie und Kirche kann nicht die Interpretation akzeptieren,

wonach die bekannten Stellen Mt 16,16-19, Lk 22,31-32 und Joh

21,15-17 eindeutig den Primat und die Unfehlbarkeit des Petrus und kon-

sequenterweise des Bischofs von Rom dokumentieren, und zwar als gött-

14 Franz Dvornik. Byzanz und der römische Primat. Stuttgart (Schwabenverlag)

1966. 159f.

85



Grigórios Larentzakis

liehe Einsetzung durch Jesus Christus selbst. Der Apostel Petrus hat einen

gewissen Vorrang in der Kirche gehabt. Nach seinem Fortgang von
Jerusalem scheint er nicht mehr eine führende Stellung zu haben1''. Die
bekannte Stelle Mt 16,18 wird auch in der Patristik unterschiedlich interpretiert;

zum grossen Teil liegt das Hauptgewicht bei der Interpretation des

Wortes «Fels» auf dem Glauben und weniger auf der Person des Apostels
Petrus; so z.B. Johannes Chrysostomos16. Cyrill von Alexandrien17,
Johannes von Damaskus18, Ambrosius19, Augustinus20 u.a. Ähnlich formulierte

auch Papst Johannes Paul IL in einem Brief an den Ökumenischen
Patriarchen Dimitrios am 27. November 197821.

Nun wird aber auch römisch-katholischerseits ausdrücklich gesagt,
dass «Primat und Unfehlbarkeit des Papstes aus der Schrift und der frühen
Tradition mit den Mitteln heutiger historisch-kritischer Methode nicht
direkt abgeleitet werden können», wie Kardinal Walter Kasper formuliert22.
Zum biblischen Befund kann heute, so glaube ich, deutlich eine gewisse
Annäherung zwischen den theologischen Positionen unserer Kirchen
festgestellt werden23.

15 Ioannis E. Anastasiou. Idee und historische Entwicklung des Petrusamtes

vor Nikaia. in: Konziliarität und Kollegialität als Strukturprinzipien der Kirche/Das
Petrusamt in ökumenischer Sicht/Christus und seine Kirche - christologische und
ekklesiologische Aspekte (ProOr 1). Innsbruck (Tyrolia) 1975. 142-154. hier 152.

16 Joh. Chrys.. hom. in Mt 54.2 (PG 58. 534).
17 Cyr. Alex., dial. trin. 4 (PG 75. 865).
18 Joh. Dam., carm. transfig. 6 (PG 96. 556).
19 Ambr.. Incarn. 5.34 (PL 16. 287).
211 Aug.. Eu. Io. 124.5 (CC 36. 685).
21 Er schrieb, dass sein besonderer Dienst «auf dem Glaubensbekenntnis des Apostels

Petrus [basiere]: Du bist Christus, der Sohn des lebendigen Gottes (Mt 16.16).
Christus ist das Zentrum unseres Glaubens.» Vgl. Grigórios Larentzakis. Das
Ökumenische Patriarchat von Konstantinopel zu den grossen Ereignissen der Römisch-
Katholischen Kirche. Von Papst Paul VI. bis zu Papst Johannes Paul II: in: OS 28

(1979) 186-196. hier 189.
2 Walter Kasper. Ein Angriff auf die Prinzipien des katholischen Ökumenismus.

in: ThQ 162 (1982) 62-65. hier 65. Vgl. Johannes B. Bauer. Primat des Papstes,

in: ders. (Hg.). Die heissen Eisen in der Kirche, Graz (Styria) 1997. 212-215. hier
212.

23 Vgl. Hermann Häring. Unfehlbarkeit, in: Johannes B. Bauer (Hg.), Die
heissen Eisen von A bis Z. Ein aktuelles Lexikon für den Christen, Graz (Styria) 1972.

368-375. besonders 371 f. «Mangelnde Begründung. Nun macht das 1. Vatikanum in

der Unfehlbarkeitsfrage von der Schrift auffallend wenig Gebrauch. Zitiert wird nur
das Herrenwort: deh habe gebetet für dich [Petrus], dass dein Glaube nicht wanke: du

86



Das Papstamt aus orthodoxer Sicht

2.2 Patristische Zeugnisse

Es ist auch bekannt, dass manche Kirchenväter aus der Frühkirche von den

Apologeten des Papsttums immer wieder herangezogen werden und
entsprechend zur Unterstützung des Papstdogmas interpretiert werden. Eine

genauere Darstellung und Analyse kann hilfreich für die Lösung des

anstehenden Problems sein.
Solche Kirchenväter sind etwa der 1. Klemensbrief24, der hl. Ignatius

von Antiochien mit seinem TTpoKaöripevri ttjç àycnTriç («Vorsitzende in der
Liebe»)2S und der hl. Irenäus von Lyon mit seiner vielzitierten und viel

aber stärke deine Brüden (Lk 22.32). Dem Petrus wird also verheissen, dass sein

Glaube nicht wanke, nicht <aufhöre>. wie man vielleicht übersetzen muss. Die Exegese

ist sich heute einig darüber, dass von dieser Verheissung aus weder auf ein petrinisches

Lehramt noch erst recht auf eine Unfehlbarkeit geschlossen werden kann. Ferner
lässt sich exegetisch kaum beweisen, dass eine an Petrus gegebene Verheissung auch
seinen <Nachf'olgern> gilt, dass diese Nachfolger überdies die Bischöfe von Rom seien.

Dieselben Fragen sind an das andere Herrenwort zu stellen, das vom 1. Vatikanum
indirekt zitiert wird: <Du bist Petrus, und auf diesen Fels will ich meine Kirche
bauen ...> (Mt 16. 18). In diesem Wort ist der Kirche verheissen. dass sie nicht
untergehen werde. Die Beziehung des Petrus zu dieser Verheissung muss in diesem
Zusammenhang offen bleiben. Klar aber scheint der Exegese heute zu sein, dass dem Petrus

auch hier weder ein Jurisdiktionsprimat noch im Zusammenhang mit ihm ein
unanfechtbares Lehramt übertragen ist. Auch kann nicht behauptet werden, die Unfehlbarkeit

sei die notwendige Voraussetzung der einheitsstiftenden Funktion eines
Petrusdienstes in der Kirche. Dafür spricht auch die Geschichte dieses Wortes in der Kirche.
Denn erstmals im 3. Jahrhundert wird es von Stephan I. (254-257) zur Bekräftigung
des römischen Primats, keineswegs aber römischer Unfehlbarkeit, herangezogen.»

24 Zum 1. Klemensbrief an die Korinther (um 96) bemerkt B. Altaner: «Die
besonders in Handbüchern der Dogmatik und Apologetik übliche Benützung des

Clemensbriefes im Dienste des Primatsdogmas ist selten frei von übertreibenden und
darum unhistorischen Behauptungen, die der Entwicklung der Lehre vom päpstlichen
Primat vorauseilen»; vgl. Berthold Altaner. Der 1. Clemensbrief und der römische

Primat, in: ders.. Kleine patristische Schriften, hg. von Günter Glockmann. Berlin
(Akademie) 1967. 534-539. hier 538. Hubertus R. Drobner. Lehrbuch der Patrologie.

Freiburg (Herder) 1994, 40, schreibt: «Mit Sicherheit kann aber nicht von einem

ersten Zeugnis römischen Primatsanspruchs die Rede sein, da dazu noch sowohl der

monarchische Episkopat als auch die erforderliche Jurisdiktion fehlte.»
25 Selbst Leo Scheffczyck, Das Unwandelbare im Petrusamt. Berlin (Morus)

1971. 51. sagt zu dieser Stelle: «Eine hohe Wertschätzung der römischen Christengemeinde

lässt sich weiter an dem Brief des Ignatius von Antiochien (+ um 117) an die
Römer ablesen, wenn er dieser Gemeinde in einer freilich nicht ganz, eindeutigen
Formulierung den < Vorsitz, in der Liebe> (Röm 9.1 [sic D einräumt, was aber nicht juridisch
verstanden werden kann.»

87



Grigórios Larentzakis

diskutierten, ja stark umstrittenen Stelle «adversus haereses» 3,3,226,

weswegen er «als der erste Theoretiker des Primats» bezeichnet worden ist27.

Aufgrund von neueren Forschungen sehr bekannter römisch-katholischer

Theologen und orthodoxer Theologen kann diese Stelle, die als

einzige patristische Stelle vom Ersten Vatikanum zitiert wurde, nicht mehr für
das Papstdogma herangezogen werden. Zwischen den Orthodoxen und

Römisch-Katholiken wurde diesbezüglich eine erfreuliche Annäherung
erzielt28, denn zu diesem Ergebnis kommen heute viele römisch-katholische

Theologen29, und orthodoxe Theologen haben sich eigentlich immer

26 Ad hanc enim Ecclesiam propter potentiorem principalitatem necesse est
omnem conuenire Ecclesiam, hoc est eos qui sunt undique fidèles, in qua semper ab his

qui sunt undique consentala est ea quae est ab apostolis traditio (SC 211, 32,25-29).
27 Albert Lang, Fundamentaltheologie. Band 2: Der Auftrag der Kirche, München

(Hueber) M 962, 148.
28 Vgl. Grigórios Larentzakis, 'H'EKKÀrpia Pu|inç Kaì ó èïïioKOïïoç aùifiç.

Sij|ißoA.r| eLç xr\v èpeuvav xûv oxtoftov AvrxioÀfiç Kai Aûaecoç, ßaoei ïïrxTepiKcôv Trr)YÛv

(Eipnvaioç, BaoîXeioç, XpuoooTO(ioç) (ABla 4). Thessaloniki 1983.

Norbert Brox, Probleme einer Frühdatierung des römischen Primates, in: Kairos
18 (1976) 81-99. hier 90, äussert sich in einer grundsätzlichen Weise, wenn er
paradigmatisch zu dieser Irenäus-Stelle sagt: «Wenn Aussagen aus dem Zusammenhang
dieser Aposteltraditionen des 1. und 2. Jahrhunderts in die Geschichte des römischen
Primats unmittelbar als Dokumente für dessen Vorhandensein eingeordnet werden,
dann ist das ein nicht nur methodisch heikler, sondern auch inhaltlich, d.h. ekklesiolo-
giegeschichtlich irreführender Vorgriff. Ich mache das an einem Beispiel klar, an dem
auch die Misere der diesbezüglichen Quellenbehandlung in der Forschung illustriert
werden könnte.»

29 Vgl. etwa Johannes B. Bauer, Das Verständnis der Tradition in der Patristik,
in: Kairos 20 (1978) 193-208, hier 204; James McCue, Der römische Primat in den

drei ersten Jahrhunderten, in: Conc(D) 7 (1971) 245-250, hier 247; Robert Eno,
Bewahrung und Interpretation. Die Kirche der Väter, in: Conc(D) 12 1976) 415-420,
hier 417t".; Hermann Josef Pottmeyer, Unfehlbarkeit und Souveränität. Die päpstliche

Unfehlbarkeit im System der ultramontanen Ekklesiologie des 19. Jahrhunderts
(TTS 5), Mainz (Grünewald) 1975, 355; Wilhelm de Vries, Die Entwicklung des

Primats in den ersten drei Jahrhunderten, in: Papsttum als ökumenische Frage, hg. von
der Arbeitsgemeinschaft ökumenischer Universitätsinstitute, München (KaiserVMainz
(Grünewald) 1979, 114-133, hier 124; Peter Stockmeier, Das Petrusamt in der frühen

Kirche, in: Georg Denzler u.a.. Zum Thema Petrusamt und Papsttum. Stuttgart
(KBW) 1970, 61-79, hier 65f.; Walter Kasper, Bleibendes und Veränderliches im
Petrusamt, in: Conc(D) 11 (1975) 525-531. hier 527 («Das alles sind beileibe noch
keine Primatsansprüche im späteren Sinn»), u.a.m.

Über den Stand der Forschung urteilt August Bernhard Hasler, Pius IX.
(1846-1878), päpstliche Unfehlbarkeit und 1. Vatikanisches Konzil. Dogmatisierung
und Durchsetzung einer Ideologie (PuP 12/1). Stuttgart (Hiersemann) 1977. 235:



Das Papstamt aus orthodoxer Sicht

so geäussert wie die neuere Forschung innerhalb der römisch-katholischen
Theologie10.

Zu der Reihe der Kirchenväter, die für das Papsttum herangezogen
wurden, gehört auch der hl. Basilius - etwa dass er «Rom als höchstes
Gericht anerkannt» hätte31. Auch in diesem Punkt, mit dem ich mich
eingehend befasst habe12, stellen wir in der Forschung eine Annäherung der
römisch-katholischen und der orthodoxen Auffassung fest, sodass heute

von niemandem behauptet werden kann, dass der hl. Basilius als ein Zeuge

für die Definition des Papstdogmas gelten kann11. Dasselbe gilt für den
hl. Johannes Chrysostomos, der nach seiner Verurteilung nicht, wie
behauptet worden ist14, an den Papst Innozenz I. appelliert hat; neuere
römisch-katholische Theologen stellen vielmehr fest, dass aus seinen Briefen

«an Papst Innozenz I. nicht die Anerkennung des Papstes als oberste

«Was Irenäus von Lyon betrifft, hat die neuere Forschung die Einwände der Minorität
bestätigt.»

311 Hier seien einige Namen erwähnt: Hamilcar Alivisatos, Ti aipaoia "cod

èiriaKOTTiKoû à^icoiiaxoç Kam xóv ELpnvoü.oi>, in: Nea Sion 10 (1910) 336-355; Dimitrios

Balanos, Patrologia, Athen 1930, 115; Panangiotis Trembelas, Aoy|j.aTiKfi

xfjç
' OpOoöo^ou Ka9oÀiKfjç'EKKÀnoîaç, Band 2, Athen 1959. 398f; ders., Tlepî to

npwTeiov toù '«ttiokOïïou Politic, Athen 1965, 9; Panagiotis Christou, Eipnvrxioç,
in: TEE, s.v. 429; Athanasios JEVTic,'EKKÀnoia,'Op8o5o5îa Kai Eüxapioua trapa
two)

' Ayîû Eiprivcnû, in: Kleronomia 3 (1971) 222f. (Anm. 4); John Meyendorff,
Die Lehrautorität in der Tradition der Orthodoxen Kirche, in: Conc(D) 12 (1976)
426-428, hier 427; Georgios I. Mantzaridis. Das Prinzip der Kircheneinheit nach

den Kirchenvätern bis zum 3. Jahrhundert, in: Ökumene, Konzil, Unfehlbarkeit
(ProOr4), Innsbruck (Tyrolia) 1979, 117-129 hier I22f.; Damaskinos Papandreou,
Bleibendes und Veränderliches im Petrusamt. Überlegungen aus orthodoxer Sicht, in:

Josef Ratzinger (Hg.), Dienst an der Einheit, Düsseldorf (Patmos) 1978, 146-164, hier
149.

31 Perikles-P. Ioannou, Die Ostkirche und die Kathedra Petri (PuP 3), Stuttgart
(Hiersemann) 1972, 15. Vgl. auch Abraham Thiermeyer, Gefahren für den orthodoxen

Glauben in den arianischen Wirren, in: Klaus Gamber (Hg.), Orientierung an der

Orthodoxie, Die Tradition der Ostkirche als Richtschnur in Liturgie und Verkündigung
(BSPLi 3), Regensburg (Pustet) 1981, 24.

32 Larentzakis, ' H'EKKA-naìa Pcóiinc (wie Anm. 28), 69ff.
33 Vgl. Grigórios Larentzakis. Die Notwendigkeit der Zusammenarbeit der

Bischöfe des Ostens und des Westens nach dem Hl. Basilius, in: 'Avarjiopâ eîç (ivruinv
MnipoTTOÀiTOi) Uâpôecov MaÇîu.ou 1914-1986, Band 3, hg. von 'Hiepâ Mm-porroÀiç

"EXß(:xtac/"I6pu|ia ôiâ xr\v xpiaTiainKr)v 'tvórryua Atef Danial, Genève 1989, 273ff.
34 Gerhard Rauschen, Grundriss der Patrologie mit besonderer Berücksichtigung

des Lehrgehalts der Väterschriften, neu bearbeitet von Joseph Wittig, Freiburg
i.Br. (Herder)6 71921.

89



Grigórios Larentzakis

Appellationsinstanz herausgelesen werden kann»15. In der von A. Stuiber
bearbeiteten letzten Ausgabe der Patrologie Altaners ist die deutliche
Feststellung zu lesen: «Nirgends ist bei Johannes eine klare, unzweideutige
Anerkennung des römischen Primats zu finden.»16

Vergleicht man nun mit diesen neueren Interpretationen des Johannes

Chrysostomos auch die orthodoxen, die eigentlich immer gleich geblieben
sind37, muss man feststellen, dass auch dieser Kirchenvater der gesamten
Christenheit nicht als Zeuge für die später entwickelte Lehre des Papsttums

gewonnen werden kann18. Auch wenn Papst Innozenz I. sich wirklich

und intensiv - obgleich erfolglos19 - für Johannes Chrysostomos ein-

35 Gerhard Rauschen. Patrologie, die Schriften der Kirchenväter und ihr
Lehrgehalt, hg. von Berthold Altaner. Freiburg i. Br. (Herder) l01l1931, 257. Vgl.
Chrysostomus Baur. Der Heilige Johannes Chrysostomus und seine Zeit. Band 1: Antiochien,

München (Hueber) 1929, 291
36 Berthold Al'Ianer/Ai.fred Stuiber, Patrologie. Leben. Schriften und Lehre

der Kirchenväter, Freiburg i. Br. (Herder)y 1980, 330.
37 Vgl. etwa Chrysostomos Papadopoulos, Tó irpioielov xoû ' EniaKÓiTou Pcóp/nc,

Athen 21964, 30f.; ders., Exéanç too 'AyiouTwavvou xov XpuoooTÓp.oii irpóc xr\v

Pióu.nv, in: NeaSion 3 (1906) 225f.; Konstantinos Mouratidis, 'Aireoéxexo ò iepóc.

Xpijoóoxo|j.oc xó TraniKÓv irpiikeiov; Athen 1959; ders., H oùoia Kaì tó TioÀiTfup.a

TficEKKAnoiKc Kara xr\v ôiôaoKaÀîav 'IwaWou too XpuoooTÓp.ou, Athen 1958; Ioan-
nis Karmiris, H'EKKXnoioÀoyîa xùv Tpiwv Ttpapxüv, Athen 1962, 138f.; Panagio-
tisTrembelas, Ilpcoxelov (wie Anm. 29) 21.26.79L; Grëgorios Pitsiounis, Johannes

Chrysostomos über den Vorrang des Bischofs von Rom, in: Anastasios Kallis (Hg.),
Philoxenia. FS Bernhard Kötting, Münster (Aschendorff) 1980, 247-258.

3S Joachim Korbacher, Ausserhalb der Kirche kein Heil? Eine
dogmengeschichtliche Untersuchung über Kirche und Kirchenzugehörigkeit bei Johannes

Chrysostomus (MThS.S 27), München (Hueber) 1963, 77: «Den Primat des Papstes

hingegen hatte er [Chrysostomos] zwar wahrscheinlich irgendwie im Bewusstsein,

sprach ihn aber nirgends deutlich aus.» Von dieser Hypothese kommt der Autor dann
doch zu einer festen, positiven Aussage: «Es dürfte feststehen, dass er [Chrysostomus]
Petras einen Rechtsprimat über die Gesamtkirche zuerkannte.»

39 Karl Baus. Die Reichskirche nach Konstantin dem Grossen. 1. Halbband: Die
Kirche von Nikaia bis Chalkedon (HKG[J| 2/1), Freiburg i.Br. (Herder) 1973. 267:

«... die Behandlung der von Papst [Innozenz] und Kaiser entsandten Delegation nach

Konstantinopel - sie wurde schon auf der Anreise von östlichen Beamten respektlos
behandelt, beim Kaiser nicht vorgelassen und gewaltsam nach Italien zurückbefördert

- zeigte deutlich die Grenzen auf. die einem Bischof von Rom im ostkirchlichen
Bereich gesetzt waren. Der Versuch des Papstes, in einem ostkirchlichen Konflikt eine

eigenständige Initiative zu entfalten, schlägt fehl; er begegnet ernsten Schwierigkeiten
bei den führenden Bischöfen des Ostens (Alexandrien und Antiochien) So blieb
Innozenz nur der formale Protest und das ihn ehrende, unentwegte Festhalten an der

Kirchengemeinschaft mit Chrysostomos ...»

90



Das Papstamt aus orthodoxer Sicht

gesetzt hat, so sah er in jenem nicht die höchste rechtliche bzw. richterliche

Instanz für die Gesamtkirche. Das bedeutet, dass Johannes Chrysostomos

als Zeuge für das Papsttum im heutigen Sinne nicht herangezogen
werden darf40.

Die Beispiele aus der Patristik, die hier erwähnt wurden41, zeigen deutlich,

dass diese Zeugnisse, die besonders in der Vergangenheit dafür
verwendet wurden, um das päpstliche Dogma zu unterstützen, heute auf
Grund neuerer Forschungen nicht mehr ohne Widerstand auch innerhalb
der Römisch-Katholischen Kirche dafür verwendet werden können. Auch
die viel zitierten Interventionen des Papstes im Osten bzw. für die Gesamtkirche

in Sachen des Glaubens und der Disziplin haben entweder nicht
stattgefunden, oder sie haben nicht die gewünschten Erfolge gehabt,
einfach weil der Bischof von Rom nicht die angenommene und behauptete
Rechtsautorität als die höchste richterliche Instanz über die Gesamtkirche
hat.

2.3 Die gemeinsamen Konzilien des 1. Jahrtausends

Die Untersuchungen von orthodoxen, altkatholischen, evangelischen wie
auch von vielen römisch-katholischen Theologen zeigen ganz klar, dass

die Ökumenischen Konzilien über jedem einzelnen Bischof und Patriarch
und Papst standen und dass sie sowohl für die Einberufung als auch für die

Beschlussfassung nicht der Zustimmung bzw. auch nicht der formal
juridisch verstandenen Bestätigung des Papstes bedurften. Es war auch allen

klar, dass Päpste und Patriarchen unter dem Urteil der Konzilien standen

und dass Patriarchen und Päpste von Ökumenischen Konzilien beurteilt
und auch der eine oder andere als Häretiker verurteilt wurden. Die
historischen Fakten sind ohne Weiteres zugänglich.

Persönlich haben die Päpste die Einberufung der Konzilien durch den

Kaiser akzeptiert wie die anderen Bischöfe und Patriarchen der Gesamtkirche,

und sie haben ihre Legaten zu diesen Konzilien geschickt, zu de-

40 Vgl. Grigórios Larentzakis. Johannes Chrysostomos und die Beziehungen
zwischen Rom und Konstantinopel. Ein Beitrag über die Rolle des Bischofs von Rom
in der Communio Ecclesiarum der Gesamtkirche im ersten Jahrtausend, in: OrthFor 22

(2008) 27^2.
41 Weitere Stimmen aus der Patristik bei Evangelos Theodorou. Der Päpstliche

Primat aus der Sicht der orthodoxen Tradition, in: Theol(A) 62 (1991) 286-293;
427-444.

91



Grigórios Larentzakis

nen sie eingeladen wurden. Die Konzilien haben auch ohne die Anwesenheit

der Päpste bzw. ihrer Delegierten gehandelt und sogar gegen Päpste
bzw. ohne deren Mitwirkung Beschlüsse gefasst. Die Meinung, das

Kollegium dürfe oder könne nie ohne den Papst handeln, ist eine spätere,
innerhalb der Römisch-Katholische Kirche entwickelte einseitige Auffassung.

Die sieben im Osten und Westen rezipierten Ökumenischen Konzilien42

haben bis heute innerhalb unserer Kirchen eine besondere, unersetzliche

Bedeutung. Fast tausend Jahre lang wurde diese synodal-konziliare
Praxis in der Gesamtkirche des Ostens und des Westens praktiziert41.

2.4 Polyzentrische kirchliche Struktur der Gesamtkirche und die
Ökumenischen Konzilien des 1. Jahrtausends

Verwaltungsmässig wurden von den Ökumenischen Konzilien die
selbständigen Schwesterkirchen anerkannt und bestätigt, die dann als Patriarchate

bekannt sind. Beim Ersten Ökumenischen Konzil von Nizäa (325)
werden durch Kanon 6 die ersten drei (Rom, Alexandrien und Antiochien)
bestätigt. Durch den 3. Kanon vom Zweiten Ökumenischen Konzil (381)
bekommt die Kirche von Konstantinopel die gleichen Ehrenrechte wie die
Kirche des Alten Rom und den zweiten Platz nach ihr. Durch das dritte
Ökumenische Konzil von Ephesos (431) wird die Kirche von Zypern
selbstständig wie bis heute, und beim 4. Ökumenischen Konzil von
Chalzedon (451) wird ausser der Autonomie der Kirche von Jerusalem die
Jurisdiktion der Kirche von Konstantinopel erweitert. So haben wir Mitte
des 5. Jahrhunderts die kirchliche Struktur der Gesamtkirche mit den
selbständigen fünf wichtigsten kirchlichen Zentren als autonome Kirchen
(Patriarchate) mit der Bezeichnung «Pentarchie». Die Rangordnung wurde
ebenfalls bestimmt: Rom, Konstantinopel, Alexandrien, Antiochien und

Jerusalem, also in einer polyzentrischen Form mit einem Ersten an der

Spitze, dem Bischof von Rom als primus inter pares.

42 Die Frage nach der Entstehung und Entwicklung der sogenannten Altorientalischen

Kirchen muss gesondert behandelt werden.
43 Mehr darüber bei Grigórios Larentzakis. Die Relevanz der kirchlichen Ost-

West-Beziehungen für Europa: Gestern - Heute - Morgen, in: Harald Heppner u.a.

(Hg.), Das Europa-Verständnis im orthodoxen Südosteuropa (GrTs 21). Graz (Styria)
1996.49-77.

92



Das Papstamt aus orthodoxer Sicht

Auf den Ökumenischen Konzilien wurde auch die Art und Weise geregelt,

wie die Bischöfe nicht gesamtkirchlich, sondern regional, d.h. in den

Metropolitanregionen durch Mehrheitsbeschlüsse, synodal gewählt
wurden44.

All das, die polyzentrische Struktur der Kirche, die Autonomie der
«Patriarchate» in der Koinonia der Pentarchie, die Wahl der Bischöfe
regional usw., war die übliche Praxis mit dem geltenden Recht der Gesamtkirche

des Ostens und des Westens tausend Jahre lang. Heute gilt dieses

Recht in der Orthodoxen Kirche nach wie vor.

3. Die dogmatische Dimension der Papstfrage

Die Frage des Papsttums ist nicht nur eine historische, sie ist auch nicht
nur eine juridische Verwaltungsangelegenheit, wie da und dort gemeint
wird, sondern sie hat auch dogmatische Aspekte, die gewichtig sind.

3.1 Die christologische Problematik des «vicarius Christi»

Papst Innozenz III. hat als erster Papst den Titel «vicarius Christi» verwen-
det45. F. Holböck, ein früherer Dogmatiker von Salzburg, hat sich bereits
im Jahre 1967 mit den «acht Titeln des Papstes» befasst46. Im Bezug auf
den Titel «vicarius Christi» stellt er eine Frage, die natürlich auch wir
stellen:

«So vertraut und teuer uns dieser Titel fiir den Papst von Kindheit an ist, so

fragen wir uns heute doch unwillkürlich: Kann denn einer über die

werkzeugliche Vertretung Christi hinaus, wie sie jedem geweihten Priester und

Bischof speziell in der Sakramentenspendung, vor allem bei der Ausübung der

Sündenvergebungs- und Konsekrationsgewalt, zukommt, in so einzigartiger
Weise Christus vertreten, dass er schlechthin als <Vicarius Jesu Christb betitelt
werden kann?»47

44 Vgl. dazu Grigórios Larentzakis, Wie wird man Bischof in der Orthodoxen

Kirche?, in: Maximilian Liebmann (Hg.). Demokratie und Kirche. Erfahrungen aus

der Geschichte, Graz (Styria) 1997. 107-135 (mit einem historischen Rückblick auf
die Dokumente und die Kanones der gemeinsamen Praxis der Frühkirche).

45 Vgl. Josef Lenzenweger u.a. (Hg.), Geschichte der Katholischen Kirche. Ein
Grundkurs. Graz (Styria) 1986, 246.

46 Ferdinand Holböck, Die acht Titel des Papstes, in: ÖKB 100 (1967) vom
7. Oktober (Nr. 19-20), lf.

47 A.a.O., 1.

93



Grigórios Larentzakis

3.2 Die ekklesiologische Problematik

Mit dem Papstamt hängt natürlich auch die ekklesiologische Frage nach
der Universal- bzw. Lokalkirche, nach ihrem Wesen bis hin zu ihrer Struktur

und Verwaltung zusammen, ebenso die Frage: Wer gehört zur wahren
Kirche? Wer sich dem Bischof von Rom. dem Papst, nicht unterordnen

will, gehört nämlich nicht der wahren Kirche an. In analoger Weise wurde
auch festgehalten, dass eine Kirche, die sich nicht unter die Jurisdiktion
des Papstes unterordnen will, das Wahre-Kirche-Sein abgeht bzw. der
wahren Kirche Christi nicht angehört. Die wahre Kirchlichkeit und die
Einheit seien also nur und ausschliesslich unter dem Primat des Papstes
denkbar. Genau das ist das grösste Problem der Ekklesiologie, der
Soteriologie und der Ökumene, das wir nun gemeinsam intensiv zu untersuchen

begonnen haben.

Sicherlich ist dies nicht die einzige Auffassung innerhalb der Römisch-
Katholischen Kirche. So schreibt z.B. auch Josef Ratzinger in seinem
Kommentar zum Apostolikum:

«So ist in dem Wort <katholisch> die bischöfliche Struktur der Kirche und die

Notwendigkeit der Einheit aller Bischöfe untereinander ausgedrückt; eine
Anspielung auf die Kristallisierung dieser Einheit im Bischofssitz in Rom enthält
das Symbolum nicht. Es wäre zweifellos verfehlt, daraus zu schliessen, dass

ein solcher Orientierungspunkt der Einheit nur eine sekundäre Entwicklung
sei. In Rom. wo unser Symbolum entstanden ist. ist dieser Gedanke alsbald
schon als Selbstverständlichkeit mitgedacht worden. Richtig ist aber, dass diese

Aussage nicht zu den primären Elementen des Kirchenbegriffs zu zählen
ist. schon gar nicht als sein eigentlicher Konstruktionspunkt gelten kann. Als
die Grundelemente der Kirche scheinen vielmehr Vergebung. Bekehrung.
Busse, eucharistische Gemeinschaft und von ihr her Pluralität und Einheit
Als Inhalt der Einheit haben zunächst Wort und Sakrament zu gelten - die
Kirche ist eins durch das eine Wort und das eine Brot. Die bischöfliche Verfassung

scheint im Hintergrund als ein Mittel dieser Einheit auf Noch einmal
ein nächstes Stadium in der Ordnung der Mittel beschriebe dann der Dienst
des Bischofs von Rom.»48

Welche Rolle spielt tatsächlich der Dienst des Bischofs von Rom für das

Wesentliche der Kirchlichkeit einer Ortskirche oder der Universalkirche?

4S Joseph Ratzinger. Einführung in das Christentum. Vorlesungen über das

Apostolische Glaubensbekenntnis. München (Kösel) 1968. 287f.

94



Das Papstamt aus orthodoxer Sicht

3.3 Ortskirche und Universalkirche

Jede Ortskirche ist qualitativ eine katholische Kirche. Die Ortskirche
beinhaltet alle ekklesialen Wesensmerkmale, die das Heil der Menschen
ermöglichen, unabhängig von ihrer Grösse, Rangordnung, von ihrem Stand.
Die Universalkirche besteht demnach nicht durch das Addieren von
ergänzungsbedürftigen «Teilkirchen», sondern sie existiert als Communio
Ecclesiarum. Die Universalkirche und die Ortskirchen existieren zugleich.
Ausserdem haben die Kirchen als Ortskirchen und die Communio
Ecclesiarum ihren eigentlichen Ursprung und ihre eigentliche Quelle beim
Dreieinigen Gott selbst. Man darf also nicht die Existenzweise der Kirche
derart relativieren, als ob die Universalkirche als «Gesamtkirche das

Ergebnis der gegenseitigen Anerkennung der Teilkirchen» sei, wie das

Dokument der Glaubenskongregation «Über einige Aspekte der Kirche als

Communio» befürchtet49.

Wichtig ist primär die soteriologische Dimension jeder Ortskirche,
d.h. die Möglichkeit des Heils in jeder Ortskirche, in der Eucharistie
gefeiert werden kann. So ist die hl. Eucharistie kirchenkonstitutiv50. Somit
hängt die Ekklesiologie mit der Soteriologie sehr eng zusammen. Von
daher hat die Ortskirche auch ihre Existenzgrundlage und -berechtigung,
nicht nur von der juridischen und institutionellen Beschaffenheit her.

Nach orthodoxer Auffassung dient die Gemeinschaft der drei göttlichen

Personen, also die Existenzweise des Dreieinigen Gottes, als Urbild
und Vorbild der Ortskirchen (Joh 17,21 Das Dokument «Kirche und Kir-
chengemeinschaft» stellt ebenfalls in besonderer Weise diese trinitarische

Auffassung dar51. Es handelt sich hier um die perichoretische. d.h. in

gegenseitiger Durchdringung, auf der Liebe fundierte Gemeinschaft der drei

gleichwertigen göttlichen Personen, in der jede Subordination (Unterordnung)

von der Frühkirche als Häresie verurteilt wurde. In diesem Sinne

müssen also auch die Ortskirchen in ihrem Verhältnis zur Universalkirche,
also zur Communio Ecclesiarum, verstanden und respektiert werden52.

49 Der Text in: HerKorr 46 1992) 319-325. hier Nr. 8: (auch in: VApS 107, Bonn

1992). Vgl. dazu auch Hermann J. Pottmeyer, Kirche als Communio. Eine Reformidee

aus unterschiedlichen Perspektiven, in: StZ 117 (1992) 579-589, hier 583.
50 Vgl. Grigórios Larentzakis. Über die Bedeutung der Ortskirche in der

orthodoxen Theologie, in: OrthFor 2 (1988) 227-238. hier 233f.
51 Kirche und Kirchengemeinschaft (wie Anm. 2). 14-18 (vor allem Nr. 5-9).
52 A.a.O.. 235f. Vgl. auch Grigórios Laren izakis. Trinitarisches Kirchenverständnis,

in: Wilhelm Breuning (Hg.). Trinität. Aktuelle Perspektiven der Theologie

95



Grigórios Larentzakis

Die Schlussfolgerung kann also nie heissen: Der Bischof von Rom, der

Papst von Rom, ist mit dem universalen Jurisdiktionsprimat für die
Gesamt- bzw. Universalkirche zuständig, während alle anderen Bischöfe in

einem qualitativ und quantitativ geringeren Sinn zuständig sind für die

ergänzungsbedürftigen Teilkirchen unter dem Papst.
Wenn es also selbst in einem Text des Zweiten Vatikanischen Konzils

heisst, dass der Bischof von Rom «kraft seines Amtes als Stellvertreter Christi

und der ganzen Kirche volle, höchste und universale Gewalt über die ganze
Kirche hat und sie immer frei ausüben kann»51, entstehen viele Fragen
sowohl innerhalb der Römisch-Katholischen Kirche als auch in der Ökumene.

Zur Frage des Verhältnisses zwischen der Universal- und der Ortskirche

sagt Kardinal Kasper: «Als Partikular- bzw. Lokalkirchen [die
Terminologie ist in den Konzilstexten des Zweiten Vatikanums nicht einheitlich]
sind die einzelnen Diözesen nicht blosse Verwaltungsdistrikte der
Universalkirche.»54 Es ist sehr erfreulich, dass diese Feststellung eine

wichtige Annäherung bzw. Übereinstimmung mit der orthodoxen Auffassung

darstellt, auch wenn er statt «Ortskirche» den nicht ganz glücklichen
Ausdruck «Teilkirche» verwendet. Er fährt fort: «Die eine katholische
Kirche ist also weder die nachträglich(e) Summe bzw. Konföderation der

Teilkirchen (<ex quibus>), noch ist sie eine Superkirche, derer die Teilkirchen

lediglich Provinzen der Universalkirche wären.»55 Hier spricht er

von der «einen katholischen Kirche» und von der «Universalkirche». Werden

diese Begriffe hier als gleichbedeutend in Abwechselung verwendet?
Ich will hoffen, dass mit dem Ausdruck «katholische Kirche» hier nicht
die Römisch-Katholische Kirche exklusiv gemeint ist. Die ekklesiologisch

relevante Formulierung lautet dann: «Die Teilkirchen sind in Wahrheit

Kirche Jesu Christi. Teilkirche und Universalkirche realisieren sich

perichoretisch ineinander; sie sind sich gegenseitig innerlich (<in

quibus>).»56 Die Übereinstimmung der orthodoxen und der altkatholischen

Position sowie der von Kardinal Kasper ist hier offensichtlich, was

uns für den weiteren Dialog hilft. Ebenfalls hilfreich ist seine kritische

(ÖD 101), Freiburg i.Br. (Herder) 1984, 73-96. hier 86f. Auch Stylianos Harkiana-
kis. Die Entwicklung der Ekklesiologie in der neueren griechisch-orthodoxen Theologie,

in: Cath(M) 28 (1974) 1-12, hier 9.
53 LG 23; vgl. CD 2.
54 Kasper, Theologie (wie Anm. 13), 32.
« Ebd.
* A.a.O., 32f.

96



Das Papstamt aus orthodoxer Sicht

Auseinadersetzung mit dem Schreiben der Glaubenskongregation «Über

einige Aspekte der Kirche als Communio», auf das ich gleich eingehe.
Schwierig nachzuvollziehen ist die z.B. in «Lumen Gentium» (LG 22)

ausgesprochene und im genannten Schreiben aufgenommene Bedingung
der höchsten Autorität des Bischofskollegiums «gemeinsam mit seinem

Haupt, dem Bischof von Rom. und niemals ohne dieses Haupt» als

Wesenselement sowohl der Gesamtkirche als auch jeder Teilkirche57, wenn
dieses Schreiben unter Gesamtkirche nicht nur die Römisch-Katholische
Kirche, sondern die Kirche Jesu Christi schlechthin meint und somit auch

alle anderen nicht römisch-katholischen Kirchen. Das Problem wird aber

noch deutlicher, wenn immer wieder in diesem Schreiben betont wird,
dass der Primat des Bischofs von Rom oder das Amt des Petrusnachfolgers

zum Wesen jeder Kirche gehört bzw. «innerlich zum eigentlichen
Kirchesein jeder Teilkirche»58. Noch schwieriger zu verstehen ist die
Abhängigkeit der Eucharistie und deren Gestalt von Petrus, wie im genannten
Schreiben apodiktisch formuliert wird: «Die Einheit der Eucharistie und

die Einheit des Episkopates cum Petro et sub Petro (mit Petrus und unter
Petrus) sind nicht unabhängig voneinander Wurzel der Einheit der Kirche,
denn Christus hat die Eucharistie und das Bischofsamt als wesentlich
verbundene Wirklichkeiten eingesetzt.»59

Hier aber möchte ich noch einmal an die oben zitierten Feststellungen
von Josef Ratzinger zitieren, die die Grundelemente der Kirchlichkeit zum
Ausdruck bringen60. Diese Äusserungen des jetzigen Papstes Benedikt
XVI. unterscheiden sich zweifellos von den oben erwähnten Feststellungen

des Schreibens der Glaubenskongregation an die Bischöfe der
Katholischen Kirche über einige Aspekte der Kirche als Communio. Über die

Bedeutung der hl. Eucharistie für die Kirche bzw. für die Ortskirchen hat

Ratzinger sich auch in einem eigenen Buch über die Eucharistie als Mitte
der Kirche folgendermassen geäussert: «Es gibt nur einen Christus. Wo

immer Eucharistie gefeiert wird, da ist er ganz da. Deswegen ist auch in

der ärmsten Dorfkirche, wenn Eucharistie stattfindet, das ganze Geheimnis

der Kirche, ihre lebendige Mitte, der Herr anwesend.»61

57 Schreiben über einige Aspekte der Kirche als Communio (wie Anm. 49), Nr. 13.

58 Ebd.
59 A.a.O.. Nr. 14.
60 Vgl. oben S. 92.
61 Joseph Ratzinger. Eucharistie Mitte der Kirche. Vier Predigten. München

(Wewel) 1978.291'.

97



Grigórios Larentzakis

Die Frage, die in diesem Zusammenhang also offenbleibt und geklärt
werden muss, ist die Frage, inwiefern die Ausdrücke «katholische
Kirche», «römisch-katholische Kirche» und «Gesamtkirche» bzw.
«Universalkirche» identisch sind. Welche ist also diese Eine Kirche, die von
Anfang an «in und aus» den Ortskirchen bestand? Eine Frage, die nicht nur
innerhalb der Römisch-Katholischen Kirche aus innerkirchlichen Interessen

geklärt werden muss, sondern auch für die ökumenische Problematik
selbst. Denn auch hier ist es verständlich, dass Bischof Walter Kasper sich
dieser Frage stellt und eine bestimmte Tendenz für sehr problematisch
hält. Er sagt:

«Vollends problematisch wird die Formel, wenn die eine universale Kirche
unter der Hand mit der römischen Kirche, de facto mit Papst und Kurie,
identifiziert wird. Geschieht dies, dann muss man das Schreiben der Glaubenskon-

gregation nicht als Hilfe zur Klärung der Communio-Ekklesiologie. sondern
als deren Verabschiedung und als Versuch einer theologischen Restauration
des römischen Zentralismus verstehen. Dieser Prozess scheint in der Tat im
Gange zu sein. Das Verhältnis von Orts- und Universalkirche ist aus der
Balance geraten.»62

Die Antworten, die er dann am Ende seines Grazer Referates gibt, betreffen

die Strukturen der Römisch-Katholischen Kirche, obwohl er den
Ausdruck Universalkirche verwendet. Gehören auch die nicht römisch-kath-
lolischen Kirchen der Universalkirche an?

4. Perspektiven

Bis jetzt habe ich versucht, einige grundlegende Positionen der Gesamtkirche

aus dem 1. Jahrtausend anzusprechen. Diese sind für mich
Ausgangspositionen auch für die gemeinsame Zukunft.

4.1 Bischöfe von Rom als gemeinsame Heilige des Ostens und des
Westens

Wenn also die beiden Kirchen, die östliche und die westliche, ca. tausend
Jahre lang in Gemeinschaft gelebt haben, bedeutet das von der Soteriologie

ausgehend, dass die grossen Heiligen der Kirche aus dieser Zeit auch

die gemeinsamen Heiligen sind.

62 Kasper. Theologie (wie Anm. 13). 34.

98



Das Papstamt aus orthodoxer Sicht

Wir haben in der Orthodoxen Kirche immer noch sehr viele Heilige
aus dem westlichen Bereich der ungeteilten Kirche in unserem Festkalender,

welche wir ohne irgendwelche Differenzierungen feiern und verehren.

Dazu gehören auch viele Bischöfe und Päpste von Rom, die hochgeschätzt

und verehrt werden, eben als Heilige der Kirche Jesu Christi, d.h.
auch als Heilige der Orthodoxen Kirche bis heute. Das sind, nach dem hl.
Petrus als dem Apostel für alle Kirchen (was auch von den anderen Aposteln

gilt), Linus als erster Bischof von Rom (5. November), Klemens I.

(24. November), Xystus (10. August), Cölestin (8. April), Martin I.

(13. April), Agapetos (17. April), Stephanus I. (3. August), Fabian (5.
August), Xystus oder Sixtus (10. August), Liberius (27. August), Sylvester
(2. Januar), Leo der Grosse (18. Februar), Agathon (20. Februar), Gregor

der Grosse / ó oialoyoc (12. März).

4.2 Die Ökumenischen Konzilien des 1. Jahrtausends sind normativ

Es muss gleich festgestellt werden: Die gemeinsame Kirchengeschichte
des 1. Jahrtausends hat einen normativen Charakter, und zwar sowohl was
den Inhalt unseres Glaubens als auch was die kirchlichen Strukturen
betrifft. Denn beides wurde bei den gemeinsamen Ökumenischen Konzilien
klargestellt, definiert, bestimmt oder bestätigt. D.h. die Ökumenischen

Konzilien geben uns auch heute viele Wegweisungen für die gemeinsame
Zukunft.

Dazu kommt aber auch, dass einige Ereignisse der letzten Zeit uns
erlauben, von einem neuen Klima und von einem ekklesiologischen Neuan-

satz zu sprechen.

4.3 Ein Versuch der Konkretisierung

Was ich hier versuche, ist keine neue Idee von mir, sondern das

Zusammentragen aus den Fakten der gemeinsamen Kirchengeschichte vor allem
des 1. Jahrtausends, die eigentlich allen bekannt sein dürften. Der Weg der

gemeinsamen Kirchengeschichte auf der einen Seite und der Weg der

Entfaltung des Papstamtes innerhalb der westlichen bzw. der Römisch-Katholischen

Kirche auf der anderen Seite sind rekonstruierbar, sodass daraus

auch viele Probleme gelöst werden können.
Als Josef Ratzinger, der jetzige Papst, in Graz seinen oben zitierten

Satz ausgesprochen hat, dass Rom vom Osten nicht mehr an Primatslehre

fordern müsse, als auch im ersten Jahrtausend formuliert und gelebt wor-

99



Grigórios Lirentz.akis

den sei63, hat er sich nicht das erste Mal zur Grussformel des Ökumenischen

Patriarchen Athenagoras geäussert. Eineinhalb Jahre vorher hat

Joseph Ratzinger beim Ekklesiologischen Kolloqium in Wien im April
1974 teilgenommen. Bei seinem Referat dort äusserte er sich auch zum
Gruss des Patriarchen Athenagoras an Papst Paul VI. in Konstantinopel
und erklärte, wie er diese Grussformel des Patriarchen versteht:

«Es ist klar, dass der Patriarch damit nicht den ostkirchlichen Boden verlässt
und sich nicht zu einem westlichen Jurisdiktionsprimat bekennt. Aber er stellt
deutlich heraus, was der Osten über die Reihenfolge der an Rang und Recht

gleichen Bischöfe der Kirche zu sagen hat und es wäre nun doch der Mühe
wert zu überlegen, ob dieses archaische Bekenntnis, das von <Jurisdiktionspri-
mat> nichts weiss, aber eine Erststellung an Ehre (time) und Agape bekennt,
nicht doch als eine dem Kern der Sache genügende Sicht der Stellung Roms
in der Kirche gewertet werden könnte ,..»64

Wenn also Ratzinger eineinhalb Jahr später in Graz nicht mehr nur
hypothetisch spricht («es wäre der Mühe wert zu überlegen»), sondern positiv
als bereits überlegt sagt: «Wenn Patriarch Athenagoras am 25.7.1967 beim
Besuch des Papstes im Phanar diesen als Nachfolger Petri, als den ersten

an Ehre unter uns, den Vorsitzenden der Liebe, benannte, findet sich im
Mund dieses grossen Kirchenführers der wesentliche Gehalt der Primats-

aussagen des ersten Jahrtausends, und mehr muss Rom nicht verlangen»65,
dann schlägt Ratzinger doch vor, dass Rom die Primatsform des Ersten
Vatikanums nicht verlangen muss. Ich finde, dass diese Feststellungen des

jetzigen Papstes, die mit den orthodoxen Positionen66 und, wie ich sehe,

auch mit den altkatholischen Auffassungen übereinstimmen, als Fundament

unseres ökumenischen Dialogs zu diesem Thema und für die
gemeinsamen Perspektiven genommen werden können, und nicht die

Formulierungen des Ersten und Zweiten Vatikanums oder des Schreibens

63 Vgl. Anm. 12.
64 Joseph Ratzinger, Anathema-Schisma. Die ekklesiologischen Folgerungen

der Aufhebung der Anathemata, in: Auf dem Weg zur Einheit des Glaubens (ProOr2).
Innsbruck (Tyrolia) 1976. 101-1 10. hier I 10.

65 Ratzinger, Prognosen (wie Anm. 12). 36f.
66 Auch Metropolit Damaskinos Papandreou. Das Papsttum im Dialog

zwischen der römisch-katholischen und der orthodoxen Kirche, in: US 34 (1979) 36-43.
hier 41. betont: «Dieses archaische Bekenntnis weiss natürlich nichts vom
Jurisdiktionsprimat und bedenkt nur einen Erweis von Ehre (time) und Agape.» Vgl. ders.,
Bleibendes (wie Anm. 30). 159, sowie Larentzakis.' LI'EKKX-nafa Pcóp/rK (wie Anm.
28). 22f.

100



Das Papstamt aus orthodoxer Sicht

der Glaubenskongregation «über einige Aspekte der Kirche als
Communio».

Als erste notwendige quellenmässige Konsequenz des ökumenischen
Dialogs muss also die Existenz von Schwesterkirchen sehr ernst genommen

werden67. Das bedeutet konkret, dass die Regionalkirchen, die als

Patriarchate in der Frühkirche des 1. Jahrtausends existiert haben, und die
anderen, die im Laufe des 2. Jahrtausends als solche existieren, mit ihrer
jeweiligen Autonomie, jedoch in der vollen kirchlichen und sakramentalen

Gemeinschaft, als gleichwertige Schwesterkirchen nach der Überwindung

der wesentlichen Schwierigkeiten wieder anerkannt werden müssen.

In der Verwirklichung der Koinonia von mehreren autonomen oder - in
der heutigen Sprache der Orthodoxen Kirche - von mehreren autokephalen

Schwesterkirchen, kann es einen Ersten für alle Schwesterkirchen
Christi geben, aber nicht einen Höchsten als absoluten Souverän auf der

einen Seite und weisungsgebundenen Untergebene, Patriarchen und
Erzbischöfe auf der anderen. Es kann also einen primus inter pares (einen
Ersten unter Gleichen) zwischen den Patriarchen und Erzbischöfen im
Dienste der Gesamtkirche, mit allen Möglichkeiten einer diakonischen

Aufgabe geben. Das würde heissen: Von orthodoxer Seite ist es selbstverständlich

und wird keinerlei Widerstand erfahren, dass nach einer Regelung

aller trennenden kontroversen Fragen durch den ökumenischen Dialog

Rom wieder für alle Kirchen den ersten Platz als irptotóepoizoc (erster

Thron) bekommt, gefolgt an zweiter Stelle von Konstantinopel, dem jetzigen

primus inter pares innerhalb der Orthodoxie, und weiter drittens
Alexandrien, viertens Antiochien und fünftens Jerusalem usw. Die konkreten

Ergebnisse des ökumenischen Dialogs auch mit den anderen Kirchen
mussten diesbezüglich ebenfalls konkrete Konsequenzen mit einschlies-

sen.

Nach der autonomen Wahl des jeweiligen Ersten, d.h. des Patriarchen

oder des Erzbischofs, innerhalb ihrer jurisdiktioneilen Grenzen wird diese

Wahl den anderen Amtskollegen offiziell durch einen Inthronisationsoder

Friedensbrief mitgeteilt, wie es in der Frühkirche Praxis war und

heute zwischen den orthodoxen Oberhäuptern praktiziert wird, mit an-

67 Heinrich Döring. Nahziel: Schwesterkirchen. Zum Stand des offiziellen
katholisch - lutherischen Dialogs, in: ÖR 34 (1985) 265-287, sieht im Bereich des

katholisch - lutherischen Dialogs die Möglichkeit, zum Ziel zu gelangen, sich gegenseitig

als Schwesterkirchen anzuerkennen.

101



Grigórios Larentzakis

schliessender Aufnahme des jeweils neuen Amtsbruders in die Diptychen
als Zeichen der sichtbaren Koinonia.

Die Amtseinführung bzw. die Inthronisation auf den Thron des Ersten,
sei es innerhalb einer autonomen bzw. autokephalen Kirche, sei es auf den

Thron des Ersten innerhalb der Communio aller Schwesterkirchen, stellt
keinen sakramentalen Akt zusätzlich zur Bischofsweihe dar.

Der Erste der Gesamtkirche, also in der Communio der Schwesterkirchen,

der Bischof und Papst von Rom, hätte nicht nur einen blossen

Ehrenprimat, sondern konkrete Pflichten und Aufgaben, ja auch Rechte im
Dienste der Gesamtkirche: Das Initiativrecht, das Einberufungsrecht, das

Vorsitzrecht, das Koordinationsrecht usw. oder was immer in einer
gemeinsamen Sache für wichtig und notwendig in der heutigen Zeit für die
Gesamtkirche Christi und für das Heil aller Menschen gemeinsam noch
vereinbart wird, bis hin zur Einberufung und Abhaltung eines echten, für
die Gesamtkirche geltenden Ökumenischen Konzils, dessen Vorsitzender
der Papst von Rom selbst sein kann68.

Das bedeutet zudem, dass - gemäss der Erfahrung der gemeinsamen
Kirchengeschichte - das Kollegium der Gesamtkirche nicht so abhängig
vom Ersten Bischof der Gesamtkirche sein kann, dass es ohne ihn
handlungsunfähig wäre. Im Gegenteil: So wie es im ersten Jahrtausend war,
kann das Kollegium konziliar und synodal auch ohne den Ersten
handlungsfähig bleiben. Und wir wissen, dass auch Patriarchen und Päpste
dem Urteil der Ökumenischen Konzilien unterstanden. Dies muss auch für
die Zukunft in einer praktizierten Gemeinschaft aller Kirchen Geltung
haben. Natürlich muss all das erst nach eingehenden und sorgfältigen Be-

(,H Yves Congar, Fünfzig Jahre der Suche nach Einheit, in: ÖR 26 (1977)
269-286, hier 281, schlägt folgendes vor: «Wir wissen alle, und Papst Paul VI. selbst

hat es mehrfach gesagt, dass das Papstamt die grösste Schwierigkeit auf dem Wege zur
Einheit darstellt, während es innerhalb der Römisch-Katholischen Kirche als Prinzip
der Einheit angesehen wird. Es geht dabei aber um eine Realität, über die gegenwärtig
bei uns historisch und theologisch viel gearbeitet wird und im nicht-römisch-katholischen

Bereich Überlegungen angestellt werden, die vor Johannes XXIII. undenkbar

gewesen wären, nämlich zur Frage eines universalen Amtes, das ohne weiteres in der

Person des Bischofs von Rom lokalisiert wird. Ein Papsttum, so wie es von der
Geschichte geschaffen wurde, zentralisierend, imperial, im engen Sinn autoritär - nein!
Ein Papstamt, das der Gemeinschaft und der Einheit in einem kollegialen und konziliaren

System präsidiert: warum nicht? Präsident Kennedy hat einmal die Bemerkung
gemacht: Man muss nicht <Warum?> fragen, sondern <Warum nicht?> Damit ändert

man die Perspektive. Offenkundig stehen wir erst an der Schwelle der neuen Möglichkeiten.

Aber sie sind doch da, sie liegen vor uns.»

102



Das Papstamt aus orthodoxer Sicht

ratungen und Übereinstimmungen mit den anderen autonomen bzw.
autokephalen Schwesterkirchen geschehen.

Genauso wie es im 1. Jahrtausend synodal und konziliar geregelt wurde,

muss das Prinzip der Autonomie und der Nichteinmischung in innere
Belange der selbstständigen Schwesterkirchen respektiert werden. Auch
der Erste hat nicht das Recht, sich in die inneren Probleme der autonomen
Kirchen einzumischen. Der Ökumenische Patriarch von Konstantinopel,
der Erste innerhalb des Verbandes der Orthodoxen Kirchen, hat auch nicht
das Recht, sich willkürlich in die internen Probleme der anderen autokephalen

Kirchen heute einzumischen. Diese regionale Autonomie, die die
synodale und kollegiale Behandlung und Regelung der eigenen Probleme
erlaubt, umfasst die synodale Wahl des jeweiligen Ersten, des Patriarchen
oder des Erzbischofs, bis hin zur synodalen Wahl der Bischöfe, die auch

von den Ortskirchen in geeigneter Weise rezipiert werden müssen. Eine
solche Ordnung für eine regionale Wahl und Weihe der Bischöfe wird
bereits im 1. Jahrtausend durch die gemeinsamen Ökumenischen Konzilien

bestätigt69. Das wichtige Prinzip, wie der jeweilige Erste zu seinen

Kollegen innerhalb einer regionalen kirchlichen Ordnung steht, beschreibt
bzw. bestimmt in ausgezeichneter Weise auch der 34. Apostolische
Kanon:

«Die Bischöfe eines jeden Volkes (cQvoç) sollen den ersten unter ihnen
anerkennen und ihn als Oberhaupt betrachten und nichts Aussergewöhnliches ohne

seine Zustimmung tun; jeder soll nur das tun, was sich auf seine Diözese

(napoiKia) und zu ihr gehörigen Bezirke (ùrr' aurnv xcöpa) bezieht. Aber auch

jener soll nichts ohne die Zustimmung aller tun. So wird Einmütigkeit
herrschen, und Gott wird durch den Henn im Heiligen Geist verherrlicht: der Vater,

der Sohn und der Heilige Geist.»70

Der Erste der Gesamtkirche, also im Falle einer Wiederherstellung der

kirchlichen Einheit der Bischof und Papst von Rom, ist ebenfalls das

Oberhaupt und der Erste einer autonomen Schwesterkirche unter vielen,
des Patriarchates des Westens, mit der Kirche von Rom als seinem Zentrum,

und er hat alle Rechte und Aufgaben zunächst innerhalb der konkreten

Grenzen seiner Jurisdiktion, genauso wie die anderen Ersten im Rahmen

ihrer Jurisdiktionen. Innerhalb der Grenzen der Kirche des Bischofs

m Für die Praxis in der Orthodoxen Kirche mit dem historischen Rückblick auf
die Frühkirche siehe Larentzakis, Wie wird man (wie Anm. 44),107-135.

70 Deutsche Übersetzung aus: Anne Jensen. Die Zukunft der Orthodoxie.
Konzilspläne und Kirchenstrukturen (ÖTh 14), Zürich (Benziger) 1986, 372.

103



Grigórios Larentzakis

von Rom werden ebenfalls die internen Probleme gelöst, von der Wahl des

Ersten, also des Bischofs und Papstes von Rom, bis hin zur Wahl der
Bischöfe innerhalb der Römisch-Katholischen Kirche, ohne dass jemand
von den anderen Schwesterkirchen das Recht hätte, sich dabei einzumischen.

Eine solche Autonomie wäre also von allen zu achten und einzuhalten.

Grundsätzlich wäre es eine sehr grosse Hilfe, wenn das direkte Amt
des Papstes primär innerhalb der Römisch-Katholischen Kirche ausgeübt
würde, ohne den Anspruch des direkten und absoluten Jurisdiktionsprimats

für die gesamte Kirche Christi, d.h. für alle Kirchen überhaupt. Also
zunächst eine interne innerrömisch-katholische, autonome jurisdiktionel-
le Regelung, wie es sie auch im 1. Jahrtausend gegeben hat. Dies hätte

grosse Konsequenzen im Sinne auch der Autonomie bzw. der Autokephalie
der Schwesterkirchen71.
Seitens der Orthodoxen Kirche wird das respektiert sowohl innerhalb

der jetzigen Grenzen der Jurisdiktion der Römisch-Katholischen Kirche
als auch in einer eventuellen, von vielen römisch-katholischen Theologen
gewünschten bzw. geforderten Neustrukturierung der Römisch-Katholischen

Kirche in Patriarchate mit allen Konsequenzen72. Auch Josef
Ratzinger sagte in seinem Grazer Referat:

«Wer auf dem Boden der katholischen Theologie steht, kann gewiss nicht
einfach die Primatslehre als null und nichtig erklären, gerade auch dann nicht,
wenn er die Einwendungen zu verstehen versucht und offenen Blicks die
wechselnden Gewichte des geschichtlich Feststellbaren würdigt. Aber er kann
andererseits unmöglich die Primatsgestalt des 19. und 20. Jahrhunderts für die

einzig mögliche und allen Christen notwendige ansehen.»73

Auch Kardinal Walter Kasper sagte in Graz am 19. November 1998 im
Rahmen eines Symposions der Grazer Theologischen Fakultät über «Bi-
schofsfindung - Bischofsprofil. Mitbestimmung der Ortskirche?», dass

die jetzige Form des Papsttums nicht die einzig mögliche sei74.

71 Vgl. dazu etwa Larentzakis,'H'EKKAnola PaSu-nc. (wie Anm. 28).
72 Ein solcher Vorschlag findet sich bei Valentin Zsifkovits, Subsidiäre Amts-

bestellung, in: Körner (Hg.), Bischofsbestellung (wie Anm. 13), 82-96.
73 Ratzinger, Prognosen (wie Anm. 12), 36.
74 Kasper, Theologie (wie Anm. 13), 32: «Das Petrusamt hat ja schon in seiner

bisherigen sehr bewegten Geschichte mehrfach tiefe epochale Wandlungen erfahren;
sein Wesen ist mit keiner seiner geschichtlichen Gestalten, auch nicht mit seiner
gegenwärtigen Gestalt identisch. Man muss sogar sagen: In der gegenwärtigen Form
seiner Ausübung hat das Petrusamt seine ökumenischen Möglichkeiten noch längst
nicht voll ausgeschöpft. Die Klärung der innerkatholischen Probleme wie die Wahr-

104



Das Papstamt aus orthodoxer Sicht

Ob innerhalb der Römisch-Katholischen Kirche bzw. ob bestimmte

Regionen aus dieser Römisch-Katholischen Kirche als neue Patriarchate
mit eigener, autonomer Jurisdiktion entstehen sollen, ist zunächst eine

Frage, die innerhalb dieser Kirche gelöst werden muss. Sie würde dann in
der ökumenischen Gemeinschaft von Schwesterkirchen auch die anderen
Kirchen interessieren. Kardinal Walter Kasper stellt diese Frage im
Zusammenhang mit den Zuständigkeiten und Kompetenzen der
Bischofskonferenzen.

«In diesem Zusammenhang stellt sich über die Bischofskonferenzen hinaus
die viel grundsätzlichere Frage nach möglichen regionalen oder auch
kontinentalen Zwischeninstanzen zwischen der Ebene der Diözese und der
universalkirchlichen Ebene des Petrusamtes. Die Frage kann auch so formuliert
werden: Kann bzw. soll es neue Patriarchate bzw. Patriarchate neuer Art
geben? Können bzw. sollen die Metropolitanverbände (Kirchenprovinzen) neu
mit Leben erfüllt werden? Diese Frage stellt sich angesichts der zunehmenden

Komplexität und Differenziertheit der einen Welt unausweichlich.»75

Wie gesagt, mit dieser Frage haben sich auch viele andere römisch-katholische

Theologen befasst und sie positiv beantwortet, sogar mit ganz
konkreten Vorschlägen wie z. B. V. Zsifkovits76, O.H. Pesch77 u.a.

Aus der Tradition der Orthodoxen Kirche von heute, welche die

Fortsetzung der Tradition der Gesamtkirche des Ostens und des Westens ist,
kann ich nur sagen, dass Neustrukturierungen von solchen Patriarchaten
in der Gesamtkirche des 1. Jahrtausends selbstverständlich waren, wenn
auch die historischen Zusammenhänge und die Konkretisierungen nicht
immer gleich waren. Aber grundsätzlich ist es ein historisches Faktum. So

wurde die Pentarchie der Gesamtkirche im Laufe der Zeit und wegen
konkreter soziopolitischer, verwaltungsmässiger Gründe als polyzentrische

Struktur entwickelt. Im 2. Jahrtausend finden wir eine ähnliche

Entwicklung im Bereich der Orthodoxen Kirchen, die manchmal auch

nehmung der ökumenischen Möglichkeiten können und werden - unter Wahrung des

Wesentlichen - in Zukunft wohl zu einer neuen geschichtlichen Gestalt des Petrusamtes

führen.»
75 A.a.O., 36.
76 Zsifkovits, Amtsbestellung (wie Anm. 72) 95.
77 Otto Hermann Pesch, Einheit der Kirche - Einheit der Menschheit, in: ders.,

Dogmatik im Fragment, Gesammelte Studien, Mainz (Grünewald) 1987, 205: «Wäre

es nicht hilfreich, neue Patriarchate, zumindest in den nicht europäischen Erdteilen,
aus der Einheitsform der westlichen Patriarchatsstruktur zu entlassen? Welches

theologische Argument hindert eieentlich diesen vielleicht lohnenden Versuch ...?»

105



Grigórios Larentzakis

schmerzlich war. Aus dem früheren Jurisdiktionsbereich des Ökumenischen

Patriarchates wurden kirchliche Regionen als unabhängig
anerkannt, als neue autokephale Schwesterkirchen, die entweder einen
Patriarchen oder einen Erzbischof als ihr Kirchenoberhaupt bekommen haben.

Neueste Beispiele: Die Kirche von Georgien wurde vom Ökumenischen
Patriarchat im Jahre 1990 als Patriarchat anerkannt und die Orthodoxe
Kirche von Tschechien und der Slowakei wurde im Jahre 1998 vom
Ökumenischen Patriarchat als autokephale Kirche anerkannt mit einem Erzbischof

an der Spitze.
Zusammenfassend kann also orthodoxerseits gesagt werden, dass eine

Gemeinschaft von Schwesterkirchen existieren kann, gekennzeichnet
durch Einheit im wesentlichen Inhalt unseres Glaubens und durch Vielfalt
und Autonomie in der Verwaltung der Kirchen und in den Ausdrucksformen

desselben Glaubens: Eine polyzentrische, nicht global-zentralisti-
sche, monarchische kirchliche Struktur auf der Basis der Synodalität mit
demokratischen Merkmalen, mit einer gewissen Rangordnung der
autonomen bzw. autokephalen Schwesterkirchen und ihren Ersten, seien es

Patriarchen oder Erzbischöfe, unter ihnen als Erster unter Gleichen (primus

inter pares), aber auch mit gesamtkirchlichen Diensten und Aufgaben
in der synodalen und konziliaren Gemeinschaft respektiert und geachtet
der Papst, der Bischof und Patriarch von Rom.

Was die gemeinsamen Aufgaben in der Communio der Schwesterkirchen

betrifft, wenn z.B. gemeinsame Probleme auftauchen, muss das System

der gemeinsamen Ökumenischen Konzilien wiederhergestellt werden.

Der Erste innerhalb dieser Communio könnte, wie gesagt, ein solches
Ökumenisches Konzil, nach gemeinsamen, einvernehmlichen Vorbereitungen,

einberufen und den Vorsitz führen. Der Erste als primus inter pares

könnte nach konkreten Vereinbarungen auch als der Sprecher der
Communio Ecclesiarum in einer zunehmend globalisierten Welt auftreten.

Hilfreich ist in diesem Zusammenhang die Differenzierung durch

Papst Paul VI. zwischen den Ökumenischen Konzilien des 1. Jahrtausends
und den Generalsynoden der Römisch-Katholischen Kirche des 2.

Jahrtausends, die er im Jahre 1974, anlässlich des Jubiläums des «Unionskonzils»

von Lyon (1274) gemacht hat78. Nach dieser Differenzierung wäre es

ökumenisch sehr wichtig, dass nach den gemeinsam anerkannten sieben
Ökumenischen Konzilien des 1. Jahrtausends das Unions-Konzil von

78 Mehr darüber bei Grigórios Larentzakis. Konziliarität und Kirchengemeinschaft.

Zukunl'tsüberlegungen. in: Ökumenisches Forum 10 (1987) 173-192.

106



Das Papstamt aus orthodoxer Sicht

Konstantinopel aus dem Jahre 879/880 als das gemeinsame 8. Ökumenische

Konzil formell anerkannt werden könnte79.

Noch einmal: Von orthodoxer Seite kann der Bischof von Rom als
Erster Bischof der Christenheit im oben explizierten Sinn anerkannt werden.

Ich bin fest davon überzeugt, dass es keine unlösbare Probleme gibt,
wenn wir es mit der konsequenten Verwirklichung der Communio
Ecclesiarum ernst meinen.

5. Bemerkungen eines orthodoxen Theologen zu «Kirche und
Kirchengemeinschaft»

Das vorliegende Dokument «Kirche und Kirchengemeinschaft» der
Internationalen Römisch-Katholisch -Altkatholischen Dialogkommission, das

am 12. Mai 2009 in Salzburg verabschiedet wurde, ist umfangreich und
behandelt das Thema des Papsttums nicht isoliert, sondern in seinem

Zusammenhang mit der ekklesiologischen Frage80. Dies ist sehr gut, denn
auch die Stellung des Bischofs von Rom kann nur innerhalb der Ekklesiologie

behandelt werden. Wenn das Papsttum ausserhalb oder sogar über der

Ekklesiologie behandelt wird, dann beginnen schon die ernsten Schwierigkeiten

und Probleme. Deshalb sollte man auch dieses vorliegende Dokument

ausführlicher kommentieren und in die ganze ökumenische Debatte
miteinbeziehen. Nur kann ich dies heute und im Rahmen dieses Referates
nicht tun. Deshalb werde ich mich hauptsächlich auf die Äusserungen des

Dokuments beziehen, die in erster Linie die Papstfrage betreffen.
Zunächst erfolgt die Feststellung des Dokuments, dass durch das Zweite

Vatikanum eine neue ekklesiologische Bewertung der nicht
römischkatholischen Kirchen stattgefunden hat (vgl. UR, Nr. 3; 15). Der Satz

«Das damit veränderte zwischenkirchliche Klima hat auch den Boden für
eine neue Beurteilung der Gründe und des Ausmasses der Trennung
zwischen der Römisch-Katholischen Kirche und den Altkatholischen Kirchen
der Utrechter Union bereitet»81, gilt nicht nur für die Altkatholische Kirche,

sondern auch für die Orthodoxe Kirche.
Bevor die kontroverstheologische Frage des Primats behandelt wird,

19 Vgl. Grigórios Larentzakis. Vielfalt in der Einheit aus der Sicht der orthodoxen

Kirche. Versuch einer Selbstdarstellung, in: Ökumenisches Forum 8 (1985)
65-87.

80 Kirche und Kirchengemeinschaft (wie Anm. 2).
81 A.a.O.. 7 (Vorwort).

107



Grigórios Larentzakis

wird eine wichtige Feststellung gemacht, die das gemeinsame Fundament
aller Kirchen darstellt und klarerweise auch das der Römisch-Katholischen

und der Altkatholischen Kirche. Dieses gemeinsame Fundament

übersteigt die konfessionellen Grenzen, und es kann als ein überkonfessionelles

Fundament betrachtet werden, das als Ausgangsposition für
jeden ökumenischen Dialog gelten kann:

«Die Dialogkommission hat, wie das schon beim früheren Dialogprozess der
Fall war, erneut festgestellt, dass die Altkatholischen Kirchen und die
Römisch-Katholische Kirche verbunden sind im gemeinsamen Bekenntnis zur
Heiligen Schrift und zum Nicäno-Konstantinopolitanischen Glaubenssymbol
sowie zu den dogmatischen Entscheidungen der im Osten und im Westen
anerkannten ökumenischen Konzile ...»S2

Dann wird das eigentliche Problem genannt: Wie erwähnt, wird auch in
diesem Dokument offen ausgesprochen, dass das Papsttum den Hauptgrund

der Trennung zwischen der Römisch-Katholischen Kirche und der
Altkatholischen Kirche darstellt: «Der Hauptgrund der Trennung unserer
Kirchen waren Differenzen über das Verhältnis von Ortskirche und
päpstlichem Primat (1723) bzw. die Dogmen des Ersten Vatikanischen Konzils
über die Unfehlbarkeit und den Jurisdiktionsprimat des Papstes 1870).»81

Wie wird dieses Problem hier behandelt? Nachdem zuerst festgestellt
wird, dass heute bei diesem Problem «keine unüberbrückbaren Gegensätze

mehr bestehen», wird die Vorgeschichte dieses Dialogs dargestellt. Dabei

hat für die Kommission offensichtlich auch die in der «Relatio» zum
Ökumenismus-Dekret «Unitatis Redintegratio» 1964 vorgetragene
Ansicht über die Kirchlichkeit der Altkatholischen Kirche ein gewisses
Gewicht84. Die in der Präambel formulierten Feststellungen, dass die Trennung

zwischen diesen beiden Kirchen ein «innerkatholisches Problem
darstellt» und dass der Dialog, «wo ekklesiologische Grundsätze der in

82 A.a.O., 8 (Vorwort).
83 Ebd.; vgl. oben S. 80f.
84 A.a.O., 11 (Vorwort): «Es ist darüber hinaus zu bemerken, dass es unter den

getrennten (westlichen) Gemeinschaften gewisse Gemeinschaften, nämlich die der

Altkatholiken, gibt, die wegen des gültigen Weihesakraments und der gültigen Eucharistie,

deren sie sich gemäss der von allen Katholiken angenommenen sicheren
theologischen Lehre erfreuen, so wie die orthodoxen Gemeinschaften als Kirchen zu
bezeichnen sind.» An sich müsste man bei einer sorgfältigen Leküre aus den
Formulierungen von «Unitatis Redintegratio» in einem Schlussverfahren per negalionem
zum Urteil kommen, dass die Altkatholiken zu den «Kirchen» und nicht zu den «kirchlichen

Gemeinschaften» gehören.

108



Das Papstamt aus orthodoxer Sicht

Ost und West gemeinsamen Tradition der Alten Kirche zum Mass geworden

sind, aussichtsreich erscheint»85 betreffen natürlich auch die Orthodoxe

Kirche, weshalb sie auch beim Dialog mit der Orthodoxie berücksichtigt

werden müssen. Das vertrauensbildende Klima und die Ablehnung
einer Rückkehr-Ökumene sind ebenfalls sehr positive Charakteristika dieses

Dialogs.
Nach den grundsätzlichen ekklesiologischen Darstellungen, den

sakramentalen Positionen, die beiden Kirchen entsprechen, und den wichtigen

Formulierungen über die Bedeutung der Lokalkirchen im Verhältnis
zur Universalkirche, beginnt die Vorbereitung der Behandlung der schwierigsten

ökumenischen Frage, nämlich nach der Bedeutung der Rolle des

Bischofs von Rom in der Kirche, d.h. nach dem Papsttum, und zwar so,
dass im 4. Kapitel die Bedeutung der «personalen, kollegialen und der

gemeinschaftlichen Verantwortung für die Einheit der Kirche und ihr Bleiben

in der Wahrheit» herausgestellt wird. Dabei wird die Rolle eines jeden
Bischofs in seiner Ortskirche (episkope) und dann in der «überörtlichen»
kirchlichen Struktur die synodale Bedeutung der Gemeinschaft der
Bischöfe hervorgehoben.

«Dabei sind Primat (Leitungsdienst) und Synodalität (gemeinsame
Verantwortung) gleichermassen erforderlich: Es ist die Aufgabe eines Bischofs, dafür

zu sorgen, dass die vielen Bischöfe in einem synodalen Prozess die ihnen
zugedachte Verantwortung wahrnehmen Für die universale Dimension
kommt dieser Primat dem Papst zu.»86

Die besondere Hervorhebung des Zusammenwirkens der verschiedenen

Bezeugungsinstanzen als gemeinsame Auffassung der zwei Kirchen ist
sehr wichtig und zeigt die Gemeinschaftlichkeit innerhalb der Kirche, die
für alle Bereiche des kirchlichen Lebens wichtig ist87. Auch die Hervorhe-

85 A.a.O., 13 (Nr. 2)
86 A.a.R, 22 (Nr. 22). Zu beachten ist auch die im Anschluss an das Zitat gegebene

Erläuterung: «Es ist zu beachten, dass im obigen Abschnitt der Ausdruck <Primat>

für alle Bereiche von überörtlicher Gemeinschaft von Ortskirchen bis hin zur
irdischuniversalen Gemeinschaft von Gemeinschaften von Ortskirchen verwendet wird, nicht
nur für den letztgenannten.»

87 A.a.O., 22f. (Nr. 23): «Wo immer in personaler, kollegialer und gemeinschaftlicher

episkope die Aufgabe der Bewahrung der Gemeinschaft der Kirche und ihr Bleiben

in der Wahrheit wahrgenommen wird, kommt es auf das Zusammenwirken der
Bezeugungsinstanzen an. Darunter sind die verschiedenen Artikulationen des Glaubens

zu verstehen, die zur Glaubenserkenntnis und Glaubensentscheidung beitragen.
Diese sind die Heilige Schrift, die Tradition, der Glaubenssinn der Gläubigen, das

109



Grigórios Larentzakis

bung der Apostolizität und der Apostolischen Sukzession88 ist für die

Orthodoxe Kirche ebenfalls von eminenter Bedeutung. Diese wichtigen
Feststellungen, die die «gemeinsame Sicht» aus dem Jahre 1974 erneuern
und erweitern, relativieren jetzt schon im Vorfeld eine Auffassung von
einer exklusivistischen und absolutistischen monokratischen Rolle des

Bischofs von Rom, des Papstes, innerhalb der Gesamtkirche.
Von diesem klärenden Hintergrund aus kann man dann die nachfolgenden

Feststellungen über den «Dienst des Papstes an der Einheit der Kirche
und ihrem Bleiben in der Wahrheit» (Kap. 5) richtig verstehen.

Die Nrn. 27-30 fassen die altkatholischen Auffassungen zusammen,
die aus der Frühkirche des ersten Jahrtausends stammen und die gemeinsamen

Positionen auch der Orthodoxen Kirche darstellen, denn sie

entsprechen tatsächlich der gemeinsamen Tradition der Kirche des Ostens
und des Westens89. Es geht um eine Vorrangstellung mit konkreten
Ausformungen des Bischofs von Rom, wie sie die Ökumenischen Konzilien
beschlossen haben, wie sie die Vätertradition in Weiterführung eines
Ansatzes im Neuen Testament bezeugt: Der Bischof von Rom und Papst als

primus inter pares, eingebunden in der Synodalität der Gesamtkirche und

in der Patriarchatsstruktur, faktisch eben als der erste Patriarch. Das steht
in einer Spannung zur Tatsache, dass seitens der Römisch-Katholischen
Kirche, genauer seitens der vatikanischen Behörden, dieser Titel für den

Papst 2006 beseitigt wurde! Nr. 30 konkretisiert die gesamtkirchlichen,
koordinierenden Aufgaben des Papstes, die er jedoch nie monokratisch
und aus sich selbst, sondern immer in der synodalen Struktur der Kirche
wahrnimmt. Tatsächlich lässt sich diese Feststellung in der Geschichte der

kirchliche Lehramt und die Theologie. Sie manifestieren sich in unterschiedlicher
Weise in der liturgischen Überlieferung, in den Symbolen und Glaubensentscheidungen

der Ökumenischen Synoden, im einmütigen Lehramt der Bischöfe, im gemeinsamen

Glaubensbewusstsein der Gläubigen und in den Einsichten der wissenschaftlichen

Theologie. Sie alle haben ihren Fokus in der Heiligen Schrift als Zeugnis der

Offenbarung des dreieinen Gottes und seines Heilswillens, wie sie in der Gemeinschaft

der Kirche in vom Heiligen Geist initiierten Weisen empfangen und weitergegeben

wird. Der geschichtliche Weg, den die Kirche auf ihre Vollendung im Reich Gottes
hin zu gehen hat, führt zu vielgestaltigen Inkulturationen des Glaubens. Daher ist im

jeweiligen Zusammenwirken der genannten Bezeugungsinstanzen sowohl eine kreative

Kontinuität mit der Lehre und den geistlichen Erfahrungen der Väter und Mütter im
Glauben als auch eine Offenheit für die Lebensfragen der Menschen in ihrer jeweiligen
Zeit unabdingbar ...»

88 A.a.O.. 23 (Nr. 24).
89 A.a.O., 13 (Nr.2).

110



Das Papstamt aus orthodoxer Sicht

Gesamtkirche bezeugen. Und in diesem Zusammenhang mussten einige
einseitige, apologetische Interpretationen zugunsten des Papstes als
konfessionelle Übertreibungen korrigiert werden.

Die Nrn. 31-33 formulieren dann doch die traditionelle römisch-katholische

Position, auch wenn Nr. 33 die Absolutheit der Rolle und der
Funktion des Papstes im ökumenischen Zusammenhang in gewisser Weise

mildert und Letztere gemäss dem neuen römisch-katholischen Kirchenrecht

nur auf römisch-katholische Christen und Christinnen beschränkt
wird. Gerade diese Positionen der Nrn. 31-33 müssen noch durch den
ökumenischen Dialog behandelt werden.

Das nächste, 6. Kapitel «Auf dem Weg zur vollen Kirchengemeinschaft»

erläutert zunächst die Methode des «differenzierten Konsenses»
und stellt sie als fruchtbar dar. Tatsächlich kann diese Methode im Bereich
der legitimen und sinnvollen Vielfalt hilfreich sein. Wenn diese Methode
aber dafür herangezogen wird, um fast alle Differenzen unter dem Mantel
der Vielfalt oder des differenzierten Konsenses oder der versöhnten Vielfalt

oder des «geordneten Miteinander von bekenntnisverschiedenen
Kirchen»90 oder der Differenz-Ökumene usw. zu verharmlosen oder zu
nivellieren, dann wird dem letzten Gebet Jesu, wie es uns das Johannes-

Evangelium im 17. Kapitel vermittelt hat, nicht entsprochen. Aus diesem
Grunde halte ich die zwei Bestandteile des «differenzierten Konsenses»
für sehr wichtig:

«Eine klare Aussage über die erreichte Übereinstimmung im grundlegenden
und wesentlichen Gehalt einer bislang strittigen Lehre.

Eine Erklärung, dass und warum die ebenfalls klar zu benennenden
verbleibenden Lehrunterschiede als zulässig gelten können und die Übereinstimmung

im Grundlegenden und Wesentlichen nicht in Frage stellen.»91

Im Anschluss daran werden sehr wichtige «grundlegende Übereinstimmungen»92

festgehalten, die auch für die Ausübung des Papstamtes als

bindend betrachtet werden, wodurch die Definition des Ersten Vatikanums
auch, würde ich sagen, neu interpretiert wird und tatsächlich «nicht mehr

90 Vgl. Kirchengemeinschaft nach evangelischem Verständnis. Ein Votum zum
geordneten Miteinander bekenntnisverschiedener Kirchen. Ein Beitrag des Rates der

Evangelischen Kirche in Deutschland, hg. vom Kirchenamt der Evangelischen Kirche
in Deutschland (EKD). Hannover. 2001.

91 Kirche und Kirchengemeinschaft (wie Anm. 2). 27 (Nr. 34).
92 A.a.O., 27f. (Nrn. 36-39). Diese «Grundlegenden Übereinstimmungen» ziehen

das Fazit der ekklesiologischen Abschnitte Nrn. 5-26.

111



G rigo rios Laren tz.akis

das Gewicht einer kirchentrennenden Differenz wie früher haben muss»91.

Die Konkretisierung und Rezeption dessen wird sich in der Praxis

zeigen müssen. Die anschliessend erwähnten noch «Offenefn] Fragen zur
Ekklesiologie»94 zeigen bereits die noch vorhandenen Probleme.

Die weiteren «noch offenen Fragen» zu den vom Papst definierten

Mariendogmen betreffen das Problem des Papsttums zwar direkt und
indirekt, sind aber nicht Objekt dieser Erörterungen95. Auch «Die Frage der
Ordination von Frauen zum priesterlichen Dienst kann hier nicht behandelt

werden96. Dasselbe gilt auch für die weiteren offenen kirchenrechtlichen

Fragen97.

Abschliessend kann gesagt werden, dass die «Altkatholischen Vorstellungen

zur Gestalt einer möglichen Kirchengemeinschaft»98 sehr deutlich
die Einheit in der Vielfalt zum Ausdruck bringen und dass bei einer solchen

Erreichung der Gemeinschaft die Autonomie der Altkatholischen Kirche
und die NichtUnterstellung der altkatholischen Bischöfe unter die Jurisdiktion

des Bischofs von Rom gewahrt bleiben müssen. Konkreter heisst es:

«Kirchengemeinschaft mit der Römisch-Katholischen Kirche bzw. dem
Bischof von Rom würde für die Utrechter Union bedeuten, dass sie als Kirche
mit ihren eigenen liturgisch-kanonischen Strukturen und ihren ökumenischen
Verpflichtungen, die sie mit anderen Kirchen eingegangen ist, weiter existiert,
aber in der Gemeinschaft mit dem Papst als dem Zeichen der universalen
Gemeinschaft der Ortskirchen steht.»99

Und noch weiter:

«Gemeinschaft mit dem Papst würde nicht einschliessen, dass die Kirchen und
Bischöfe der Utrechter Union seiner Jurisdiktion unterstellt sind, wie diese in
den bestehenden Rechtscodices der Römisch-Katholischen Kirche (vor allem
im CIC 1983, aber auch im CCEO 1990) im Einzelnen umschrieben und
geregelt ist. Vielmehr müsste für die Art und Weise, wie der Bischof von Rom
seinen Dienst an der universalen Einheit der Kirche im Blick auf die ange-

93 Vgl. die abschliessende Nr. 39 (S. 28): «Diese Übereinstimmungen legen nahe,
dass die auf dem Ersten Vatikanum formulierte Lehre des Primats des Papstes, wenn
damit der Papst nicht aus der Communio-Slruktur herausgelöst wird, nicht mehr das

Gewicht einer kirchentrennenden Differenz wie früher haben muss.»
94 A.a.O., 29-31 (Nrn. 41-47).
95 A.a.O.. 32-34 (Nrn. 48-55).
96 A.a.O.. 35-39 (Nrn. 56-7.3).
97 A.a.O., 39-42 (Nrn. 74-82).
98 A.a.O., 42 f. (Nrn. 83-86).
99 A.a.O.. 42 (Nr. 83).

112



Das Papstamt aus orthodoxer Sicht

strebte Gemeinschaft mit der Utrechter Union wahrnimmt, ein Modell gefunden

und vereinbart werden, das die oben dargelegte Sicht seines Primats in der

Spannung von wechselseitiger Verpflichtung für die Gemeinschaft und dem

Prinzip der Subsidiarität konkretisiert.»100

Die im Anhang101 erwähnten Dokumente spiegeln die grundsätzliche
Position der Altkatholischen Kirche über den Primat des Bischofs von Rom,
die immer wieder auf die altkirchliche Auffassung der Gesamtkirche
hinweist und somit auch auf die heutige Position der Orthodoxen Kirche. Die
übereinstimmenden Auffassungen beider Kirchen, d.h. der Orthodoxen
und der Altkatholischen, werden auch im gemeinsamen Dokument beider
Kirchen vom 7. Oktober 1983 «Das Haupt der Kirche» zum Ausdruck
gebracht"»2.

Die im Anhang angeführten Dokumente haben nur einen informativen
Charakter hinsichtlich altkatholischer Positionen. Aber im eigentlichen
Bericht der Internationalen Römisch-Katholisch - Altkatholischen
Dialogkommission finden sich sehr viele Konvergenzen und in vielen Teilen

sogar Konsens in den Auffassungen der Orthodoxen und der Altkatholischen

Kirche, wie sie auch im offiziellen Dialog zwischen der Orthodoxen
und der Altkatholischen Kirche formuliert worden sind. Ich hoffe und ich
wünsche, dass diese Dialoge weitergehen, damit wir mit Gottes Hilfe zur
ersehnten Einheit kommen können.

Grigórios Larentzakis (geb. 1942 in Chania GR), Prof. Dr. theol. 1961-1965
Theologiestudium in Chalki. dann in Salzburg und Innsbruck, hier 1969
theologische Promotion. 1970-1975 Lehrauftrag in Wien. 1983 Habilitation in
Graz, 1983 weitere theologische Promotion in Thessaloniki, 1987-2007 Prof.
für orthodoxe und ökumenische Theologie der Theologischen Fakultät der
Universität Graz,

Adresse: Akti Papanikoli 17 (Neu Chora), GR-73100 Chania (Kreta).
Griechenland bzw. Feuerbachgasse 19/IV, A-8020 Graz, Österreich. E-Mail:
grigórios. larentzakis @ uni-graz.at.

100 A.a.O., 43 (Nr. 86)
101 A.a.O., 53-85.
102 A.a.O.. 63-65. Der deutsche Text findet sich auch in: Harding Meyer u.a.

(Hg.). Dokumente wachsender Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und
Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene. Band II: 1982-1990. Paderborn

(Bonifatius)/Lembeck (Frankfurt a.M.) 1992, 22f; die ebenfalls authentische

griechische Fassung ist abgedruckt bei: Metr. Damakinos [Papandreou], Oto^oyiKoi
SiaXoyoi pia ópOóoo^oc TfpooTfxiKr) (Dialogos 1), Thessaloniki 1986,271-273.

113



Grigórios Larentzakis

English Summary

The paper first reviews the improvement of the relationship between Rome and

Constantinople since the late 1950s, which included a growing Roman Catholic
awareness of the difficulties of the papal claims to universal jurisdiction when
confronted with the model of the polycentric Church of the first millennium,
which constitutes the common ecclesiological tradition of East and West. Modern
biblical and patristic research do no longer support the idea that the wording of
papal primacy as defined in 1870 and re-received by the Second Vatican Council
have a sound basis in the New Testament or the tradition of the early Church.

It then discusses various dogmatic aspects of the issue of universal primacy,
pleading for its being embedded in the conciliar communion of self-governing
sister Churches according to the model of the "pentarchy", which basically represents

the common ecclesiological tradition of early Christianity during the time of
the ecumenical councils.

To conclude it briefly comments on the Roman Catholic - Old Catholic report
"Kirche und Kirchengemeinschaft" (Church and Ecclesial Communion),
welcoming its main thrust in what is called the "fundamental consensus" since this
does correspond to the above-mentioned common tradition. It also notes the

convergence of the Old Catholic and the Orthodox approach to the still open issues of
the universal primacy of the pope.

114


	Das Papstamt aus orthodoxer Sicht

