Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 100 (2010)
Heft: 1-2
Artikel: "Kirche und Kirchengemeinschaft" : das Ergebnis des internationalen

Romisch-Katholisch - Altkatholischen Dialogs und die Perspektiven in

der Primatsfrage aus romisch-katholischer Sicht
Autor: Urban, Hans Jorg
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405063

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Kirche und Kirchengemeinschaft»

Das Ergebnis des internationalen Romisch-Katholisch -
Altkatholischen Dialogs und die Perspektiven

in der Primatsfrage aus romisch-katholischer Sicht

Hans Jorg Urban

In den letzten zehn Jahren wurden mehrere gewichtige zwischenkirchli-
che Dialoge abgeschlossen und deren Ergebnisse offiziell prisentiert. Je-
der dieser Dialoge und die entsprechenden Ergebnisse haben einen ganz
eigenen Charakter, der einmal mit der Spaltungsgeschichte der beteiligten
Kirchen zu tun hat und dariiber hinaus bestimmt ist vom Prozess, den die
Dialogpartner in der Begegnung durchschritten haben. Gerade Letzterer
ldsst sich nur schwer in der Form eines schriftlichen «Dialogergebnisses»
an die am Dialog nicht Beteiligten vermitteln. Sie fiihlen sich oft in dieser
Situation «iiberrumpelt», was sich nicht gerade positiv auf die Rezeption
des angebotenen Dialogergebnisses auswirkt. Anbetrachts dieser Tatsache
erscheint es mir wichtig, in einem ersten Schritt den hier zu prisentieren-
den internationalen altkatholisch — romisch-katholischen Dialog in seiner
Besonderheit und auch Einmaligkeit richtig zu positionieren. Dies soll
anhand der Aussagen, die der Text diesbeziiglich selber macht, gesche-
hen.

1. Zur Einordnung und Charakterisierung des Dialogs und des Textes

a) Wohl zum ersten Mal in einem 6kumenischen Dialogtext wird in unse-
rem gleich im ersten Satz des Vorwortes festgestellt, dass mit der neuen
ekklesiologischen Selbstbestimmung durch das zweite Vatikanische Kon-
zil auch eine «...differenzierte Neubewertung des ekklesialen Status der
nicht-romisch-katholischen Kirchen und kirchlichen Gemeinschatten ...»
stattgefunden hat. Was dies konkret bedeutet, ist in der Nr. 33 (zweite
Hilfte) nachzulesen:

«Zudem wurde infolge der differenzierten Neubewertung des ckklesialen Sta-
tus der nicht-katholischen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften durch das
zweite Vatikanische Konzil (vgl. UR Nr. 3, 15) die Verpflichtungskraft rein
kirchlicher Gesetze im CIC 1983 (c. 11) auf romisch-katholische Christen
und Christinnen beschriinkt (im Gegensatz zum CIC 1918, der in c.12 alle

62 [KZ 100 (2010) Seiten 62-79



«Kirche und Kirchengemeinschatt»

Getauften an die kirchlichen Gesetze der romisch-katholischen Kirche gebun-
den hat).»!

Hier liegt ein Einheitspotential, das bislang, soweit ich sehe, noch nicht
einmal anvisiert wurde.

b) Zur korrekten Positionierung unseres Dialogs in der momentan sehr
vielschichtigen 6kumenischen Gesamtkonstellation gehort m.E. massgeb-
lich die grundlegende Feststellung gleich zu Beginn des Prologs
(Nr. 2), «...dass die im Gefolge des Ersten Vatikanischen Konzils einge-
tretene ... Entfremdung und Trennung zwischen Romisch-Katholiken und
Altkatholiken ein innerkatholisches Problem darstellt». (Im letzten Ab-
schnitt unseres Textes [Nr. 87] wird sogar davon gesprochen, dass das
Verhiltnis zwischen unseren Kirchen «...deutlich auch Ziige eines Fami-
lienzwistes...» trigt.) Damit ist keinesfalls eine Verharmlosung des zwi-
schen uns liegenden Problems intendiert etwa im Sinne, dass man — aus
dem selben Hause stammend — im Hinblick auf die ekklesiologischen
Strukturen mal unterschiedlicher Meinung war und irgendjemand heftig
wurde und dabei die Gemeinschaft zerbrach. Nein, gemeint ist mit dem
«innerkatholisch» eine Qualifizierung des Problems, und zwar dahin-
gehend, dass wir feststellen konnen, dass die ekklesiologische Grundlage
nie ganz zerbrochen war und uns spitestens heute wieder gemeinsam ist.
Der entsprechende Text lautet (Nr. 2):

«Die Orientierung an einer Communio-Ekklesiologie, die das Zweite Vatika-
nische Konzil ... wiederholt bezeugt, bildet die Grundlage nicht nur fiir diese
Einsicht, sondern auch fiir den vorliegenden Versuch, dieses Problem aufzuar-
beiten und eine gemeinsame Basis fiir die Heilung der Trennung zu suchen.
Ein diesbeziiglicher Dialog erscheint nun, wo ekklesiologische Grundsiitze
der in Ost und West gemeinsamen Tradition der Alten Kirche zum Mass ge-
worden sind, aussichtsreich.»

Das ist der spezifische Gehalt des «innerkatholisch», der unseren Dialog
auch eindeutig von anderen Dialogen abhebt.

¢) «Aussichtsreich» ist dieser Dialog, haben wir gelesen, aber nur, wenn
auch der Charakter des «Familienzwistes» gebiihrend mitberiicksichtigt

I Alle Angaben bezichen sich auf die durchnumerierten Abschnitte in: Kirche und
Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen Romisch-Katholisch — Altkatholi-
schen Dialogkommission, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck) 2009.

63



Hans Jorg Urban

wird. In der Nr. 3 der Prdaambel wird der vorliegende Text gekennzeichnet
als «...das erste Ergebnis eines in Gang gekommenen Prozesses der Rei-
nigung des Gedichtnisses, insofern die gegenseitige affektgeladene Pole-
mik und verletzende Herabsetzung in der Vergangenheit einer zukunftsof-
fenen Hermeneutik des Vertrauens Platz gemacht haben».

d) Diese «Hermeneutik des Vertrauens» ist eine unverzichtbare Kompo-
nente der Methode des «differenzierten Konsenses», die in unserem Dia-
log angewendet wurde. Im Wesentlichen geht diese davon aus, dass nicht
Einheitlichkeit, sondern Einheit in Vielfalt das Ziel unserer Bemiihungen
ist, und sie stellt Kriterien auf, um bei festgestellter Grundiibereinstim-
mung in einer Frage zwischen kirchentrennenden und nicht kirchentren-
nenden verbleibenden, sekundidren Gegensitzen zu unterscheiden.

Damit ist die Eigenart unseres Dialogs gekennzeichnet, und es ist
sicher nicht tiberheblich, wenn es im Text (Nr. 4) heisst, dass die darin
dargelegten Uberlegungen «...auch bei anderen Einheitsbemiihungen ein
Modell fiir eine Kirchengemeinschaft mit Rom sein konnten, die keine
Riickkehr-Okumene> impliziert».

Zum Inhalt des Textes

Grund fiir die Spaltung zwischen Rom und der Altkatholischen Kirche
waren die Auseinandersetzungen um die primatiale Ausstattung der Kir-
chen in und nach dem ersten Vatikanischen Konzil. In unserem Dialog
stand von Anfang an fest, dass dieses Thema nicht isoliert, sondern ad-
dquat nur eng eingebunden in einem klaren ekklesiologischen Gesamt-
konzept behandelt werden kann.

Konsequenterweise lautet die Uberschrift des 2. Kapitels «Die
Kirche — trinitarisch-soteriologische Grundlegung». Darin wird die schon
genannte «Communio Ekklesiologie» entfaltet und begriindet. Die Kurz-
fassung lautet (Nr. 7): «Die Kirche als die vom dreieinigen Gott ins Leben
gerufene Gemeinschaft der Gldubigen ist eine gottgeschaffene Wirklich-
keit und threm Wesen nach ein Mysterium.»

Die grundlegende Ubereinstimmung wird dann in Nr. 36 mit folgen-
den Worten festgehalten: Die Kirche «...ist eine durch die Sendung Jesu
Christi und des Heiligen Geistes von Gott ins Leben gerufene Gemein-
schaft, in der die Glaubenden sakramental an der Gemeinschaft des drei-
einigen Gottes Anteil erhalten und zur Verkiindigung des Evangeliums
berufen und ermichtigt sind».

04



«Kirche und Kirchengemeinschaft»

Die Grundvollziige dieser Gemeinschaft (martyria, leitourgia, diako-
nia) verwirklichen sich einmal in unterschiedlichen riumlichen Ausdeh-
nungen (Dimensionen) und werden zweitens vollzogen durch eine Viel-
zahl von Amtern und Diensten (Nr. 13). Dies wird in den Kapiteln 3 und 4
unseres Textes entfaltet.

Kapitel 3 triagt die Uberschrift «Lokale, regionale und universale Dimen-
sion der Kirche». Ausgehend von der Feststellung, dass jede Ortskirche,
in der die genannten Grundvollziige in der Feier der Eucharistie ihre Mit-
te haben, eine eigenstindige Verwirklichung der Una sancta, catholica et
apostolica ist, wird die communio mit den anderen Ortskirchen, in denen
sie ithr eigenes Wesen erkennt und anerkennt, ndher prizisiert (Nr. 16). Die
Grundformel lautet (Nr. 17):

«Die Einheit und Gemeinschaft der Ortskirchen in ihren unterschiedlichen
tiberortlichen Ausdehnungen bis hin zur universalen Dimension ist jeweils
auch eine Vergegenwirtigung der Una Sancta, und zwar als Gemeinschaft von
Ortskirchen, als communio ecclesiarum bzw. als communio communionum
ecclesiarum. Dabei eignet in diesen Gemeinschaften von Ortskirchen jeder
Ortskirche in gleicher Weise die volle Katholizitidt. Darum sind die einzelnen
Ortskirchen auch fiir die tiberortliche und universale Gemeinschaft mitverant-
wortlich. Denn die lokale Kirche ist ganz Kirche, aber nicht die ganze Kirche
(ORK-RK/9, Nr. 36).»

In der nun folgenden Nr. 18 heisst es dann hinsichtlich der Verantwortung
fiir die communio (fast ein wenig abrupt): «Die Verantwortung fiir die
Gemeinschaft der Ortskirchen und ihr gemeinsames Zeugnis haben
primér die Bischofe in synodaler Beratung wahrzunehmen und in der
gemeinsamen Eucharistie zum Ausdruck zu bringen.» Damit ist die Uber-
leitung gegeben zu der zweiten schon genannten Dimension der Commu-
nio-Ekklesiologie im nichsten Kapitel.

Kapitel 4 triigt den Titel «Personale, kollegiale und gemeinschaftliche Ver-
antwortung fiir die Einheit der Kirche und ihr Bleiben in der Wahrheit». In
diesem Kapitel legt unser Text argumentativ dar, dass Synodalitdt und
Primat nicht kontriire Strukturen sind, die sich gegenseitig ausschliessen,
sondern dass sie einander bedingen. Nach nochmaliger Erwithnung der
unterschiedlichen Amter und Dienste, zu deren Sendung es gehort, die
Einheit in der Kirche und ihr Bleiben in der Wahrheit zum Ausdruck zu
beringen und zu bewahren, heisst es plakativ (Nr. 20): «Diese besonderen
Aufgaben werden in personaler, kollegialer und gemeinschaftlicher Ver-

65



Hans Jorg Urban

antwortung (episkopé) wahrgenommen, und zwar sowohl in der Ortskir-
che als auch in der iiberdrtlichen (regionalen und universalen) Gemein-
schaft der Ortskirchen.»

Im Einzelnen wird dann ausgefiihrt (Nr. 21): «In der Ortskirche ist der
Bischof der Triger der personalen episkope ...», allerdings nicht isoliert,
sondern in Verbindung mit dem Presbyterkollegium, dem Diakonat und
dem Glaubenszeugnis der Getauften. In der tiberdrtlichen Gemeinschaft
der Ortskirchen vertreten diese so in der Ortskirche eingebundenen
Bischofe in ihrer personalen Verantwortung thre Ortskirchen in den syno-
dalen Versammlungen (Nr. 22). Dabel ist es in die Verantwortung eines
Bischofs gegeben, «...dafiir zu sorgen, dass die vielen Bischofe in einem
synodalen Prozess die ihnen zugedachte Verantwortung wahrnehmen».
In diesem Sinne haben sich im Verlauf der Geschichte der Kirche ver-
schiedene Formen und Bezeichnungen der primatialen Funktion aus-
gestaltet. «Flir die universale Dimension kommt dieser Primat dem Papst
ZU.>»

Bis hierher kann von Konsens gesprochen werden. Der zuletzt zitierte
Satz leitet zu Kapitel 5 iiber, das die Uberschrift triigt «Der Dienst des
Papstes an der Einheit der Kirche und ihrem Bleiben in der Wahrheit».
Hier stehen sich zuerst einmal in zwei Blocken die altkatholische und
die romisch-katholische Position gegeniiber. Im altkatholischen Block
(Nrn. 27-30) wird noch einmal bekriftigt, dass «alle bisherigen offiziellen
altkatholischen Ausserungen und Erklirungen zum Primat des Bischofs
von Rom ... faktisch immer einen Primat des Papstes anerkannt [haben],
wie er der gemeinsamen Tradition der Kirche des Ostens und des Westens
entspricht. Was abgelehnt wurde, ist die Definition des Universalprimates
und der Lehrunfehlbarkeit des Papstes...», wie sie im Vaticanum [ defi-
niert, im Vaticanum II bestitigt und in die geltende Rechtskodifizierung
Eingang gefunden hat. Zu dem in den altkatholischen Stellungnahmen
immer wieder vorkommenden (und oft hinterfragten!) Ausdruck «primus
inter pares» wird anschliessend festgehalten (Nr. 29), dass dieser letztlich
besagt, «...dass der Primat sich im Rahmen einer Synodalitit und Kolle-
gialitit der Ortskirchen und ihrer Bischofe bewegen muss». In diesem
Rahmen soll er (Nr. 30) «... personales Zeichen der universalen Einheit der
Ortskirchen...» und Appellationsinstanz sein und gemeinsame Entschei-
dungen der Ortskirchen koordinieren. Allerdings wird dann plakativ ein-
gegrenzt:

66



«Kirche und Kirchengemeinschaft»

«Wie auch immer seine Funktionen nach Rechten und Pflichten im einzelnen
umschrieben werden, so ist damit nach altkatholischem Verstindnis keine Ju-
risdiktion in dem Sinn verbunden, dass er ohne entsprechende Aufforderung
direkt und jederzeit in Ortskirchen einzugreifen oder Entscheidungen in Fra-
gen, welchen die Bewahrung der Gemeinschaft der Ortskirchen in der Wahr-
heit und in der Liebe betreffen, allein zu treffen ermichtigt ist.»

Es folgt der Block mit der bekannten romisch-katholischen Position
(Nrn. 31-32), die im Wesentlichen besagt, dass «...der Jurisdiktions- und
Lehrprimat integraler und seinem Wesen nach, nicht aber in allen seinen
konkreten Ausformungen, unaufgebbarer Bestandteil des Petrusdienstes
ist». Ohne sie konnte der Triger des Petrusamtes die ihm anvertraute Sor-
ge um die Einheit der Kirche in der Wahrheit des Evangeliums nicht wirk-
lich wahrnehmen.

Der hiermit entstehende Eindruck eines unversohnlichen Gegensatzes
wird durch die unmittelbar folgende rémisch-katholische Aussage zumin-
dest korrigiert (Nr. 33):

«Im heutigen 0kumenischen Gespriich anerkennt die romisch-katholische Sei-
te die Berechtigung mancher Bedenken gegen diese Lehre und macht geltend,
dass der Jurisdiktionsprimat seinen Ort immer nur innerhalb der Communio-
Struktur der Kirche haben darf. Uberdies ist sie der Uberzeugung, dass die
pdpstliche Unfehlbarkeit lediglich in der absoluten Treue zum apostolischen
Glauben ausgelibt werden kann, dergestalt, dass ein Papst, der diese Treue
nicht wahrte, eo ipso seines Amtes verlustig ginge.»

Dass hier Fragen offenbleiben, ist unverkennbar. Dennoch wird im folgen-
den Kapitel 6, das den Titel «Auf dem Weg zur vollen Kirchengemein-
schaft» triigt, in der Nr. 39 zum Petrusamt gemeinsam festgestellt: «Diese
Ubereinstimmungen legen nahe, dass die auf dem Ersten Vatikanum for-
mulierte Lehre des Primates des Papstes, wenn damit der Papst nicht aus
der Communio-Struktur herausgelost wird, nicht mehr das Gewicht einer
kirchentrennenden Differenz wie friiher haben muss.»

Nachdem das Kapitel 6 mit der Erlduterung der Methode des differen-
zierten Konsenses begonnen hat und damit die Unterscheidung zwischen
kirchentrennenden und nicht kirchentrennenden Differenzen eingefiihrt
ist, konnen die darauf folgenden Abschnitte tiber «Noch offene Fragen»
mit mehr Gelassenheit als friiher angegangen werden. Eine erste Gruppe
solcher Fragen betrifft die Ekklesiologie, und zwar hieraus Themen, die im
Dialog durchaus zur Sprache gekommen waren, zu denen aber nicht aus-
fihrliche Texte verfasst worden sind. So wird verwiesen auf die inzwi-

67



Hans Jorg Urban

schen nicht mehr ganz neue Frage, ob das Vaticanum II nicht doch gleich-
zeitig zwei unterschiedlichen Ekklesiologien verpflichtet ist, was sich
immer dann zeigt, wenn es um das konkrete kirchenrechtlich festzuma-
chende Verhiltnis von Ortskirche und Universalkirche geht. Ein weiterer
offener Aspekt derselben Frage betrifft dann wiederum das Verstindnis
der Rede von der «Kollegialitit der Bischéfe», wenn es gilt, sie ins richti-
ge Verhiltnis zum pépstlichen Primat zu setzen. Hier zeigt sich als beson-
ders zu bedenkendes Problem die Tatsache, dass die Primatstexte des Va-
ticanums I auch in Texten des Vaticanums Il rezipiert wurden, wobei aller-
dings der jeweilige Kontext zu beriicksichtigen ist, der nicht unerhebliche
inhaltliche Verschiebungen bewirkt. Im Hinblick auf den pépstlichen Pri-
mat verweist unser Text auch noch auf die altkatholischen Schwierigkei-
ten mit der Ableitung eines «gottlichen Rechtes» aus dem neutestamentli-
chen Befund.

Es folgen dann in einem eigenen Abschnitt die offenen Fragen zu den
Mariendogmen von 1854 und 1950. Die Positionen sind bekannt. Ich
brauche sie hier nicht zu wiederholen. Allerdings: Im Anschluss an die
stark christologisch-soteriologisch prisentierte diesbeziigliche romisch-
katholische Lehre heisst es in unserem Text: «Eine vertiefte Diskussion
muss zeigen, ob diese Deutung der beiden Mariendogmen die altkatholi-
sche Seite dazu veranlassen kann, ihre Ablehnung dieser Dogmen neu zu
bedenken ...» (Nr. 54). Als eine Hilfe hierzu bietet unser Text eine weite-
re Differenzierung an: Die Unterscheidung zwischen Dogma und Dogma-
tisierung. «In der Glaubenslehre kann es eine weitgehende Ubereinstim-
mung geben, auch wenn das Faktum der Dogmatisierung unterschiedlich
bewertet wird» (Nr. 55).

So kann unser Text diesen Abschnitt mit einer zuversichtlichen
Note beschliessen: «Die bestehenden Divergenzen in Lehre und Praxis
sind ernst zu nehmen. Sie verpflichten uns zu einem kldrenden Dialog,
von dem ein expliziter differenzierter Konsens erwartet werden darf»
(Nr. 55).

Unter den «Noch offenen Fragen» wird in einem weiteren Abschnitt
die Frage der Ordination von Frauen zum priesterlichen Dienst abgehan-
delt. Die bekannten beiden Positionen werden in unserem Text unverin-
dert vorgebracht. Lediglich die Nr. 72 lisst vorsichtig aufhorchen: «Es
stellt sich fiir die altkatholische Seite die Frage, ob die unterschiedliche
Praxis und die zugehorige theologische Begriindung einen Aspekt des
christlichen Glaubens betreffen, der die kirchliche Gemeinschaft als sol-
che verunmoglicht oder zuldsst.» Es folgt hier ein Verweis auf die Nr. 81,

68



«Kirche und Kirchengemeinschaft»

in der festgestellt wird, dass die Frauenordination «... fiir romisch-katho-
lische Christen unter Sanktionen [steht] ... (c. 750 §2 CIC i.V.m. c. 1371
§1 CIC), auch wenn diese nicht jene fiir Hiresie sind». In der hier zugeho-
rigen Anmerkung wird darauf verwiesen, dass Hiresie im Sinne des c. 750
§1 «... nur den priméiren Offenbarungsbereich selbst ...» betrifft (vgl.
auch c. 750 §1 und 1364 §1 CIC): «Die Lehrverkiindigung tiber die nur
Miinnern vorbehaltene Priesterweihe wird dem depositum fidei, aber dem
sekundiren Offenbarungsbereich zugeordnet.» Diese These wird mit lehr-
amtlichen Texten gut belegt, so dass die oben erwiihnte Frage in Nr. 72
nicht unberechtigt erscheint.

Damit befinden wir uns allerdings schon mitten in den kirchenrechtli-
chen Fragen, die auch in einem weiteren Abschnitt des Kapitels tiber
«Noch offene Fragen» abgehandelt werden. Sie betreffen folgende The-
men: Verheiratete Bischofe und Priester; ehemals romisch-katholische
Kleriker; ehemals romisch-katholische Gldubige; Priesterweihe von Frau-
en. Unser Text gibt hier schlicht und einfach die geltenden kirchenrechtli-
chen romisch-katholischen Positionen kurz wieder. Losungen werden
noch keine vorgeschlagen, auch wenn im Dialog selber manche Moglich-
keiten erwogen wurden.

Perspektiven in der Primatsfrage

1. Die Frage nach Perspektiven notigt zuallererst zur Kldarung des Stand-
ortes, von dem aus Ausschau nach diesen gehalten wird. Dieser war friiher
einmal aus romisch-katholischer Sicht recht eindeutig und besagte: In un-
serer Kirche haben wir im Papsttum etwas Wertvolles, Gottgewolltes, das
leider von den anderen christlichen Kirchen abgelehnt wird, so dass unse-
re Aufgabe im Hochhalten und Verteidigen desselben besteht. Zur Aktua-
lisierung und entsprechenden Differenzierung dieses Standpunktes moch-
te ich einige Beobachtungen vortragen.

a) Die Uberlegungen iiber ein universales Amt der Einheit gehen heute
viel weiter als das friihere Verteidigen einer althergebrachten Institution
gegen die Angriffe der anderen. Ein solches universales Dienstamt be-
schiiftigt heute in dieser oder jener Weise alle christlichen Gemeinschaften
und im {ibertragenen Sinn auch die Weltreligionen und andere Institutio-
nen. Zwei Erkenntnisse sind hierfiir wohl ausschlaggebend. Zum ersten
die innerchristliche, dass ein universales Amt der Einheit, auch aus neu-
testamentlicher Sicht, nicht einfach abzulehnen ist. Die entsprechenden

69



Hans Jérg Urban

Stellen aus den weltweiten 6kumenischen Dialogen wiiren hier anzufiih-
ren; sie finden sich in der bislang dreibindigen Dokumentation «Doku-
mente wachsender Ubereinstimmung»2. Stellvertretend zitiere ich hier
die Nr. 194 von «Communio Sanctorum», in der die lutherische Seite
der «Bilateralen Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und
der Kirchenleitung der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche
Deutschlands» formuliert: «Gegen einen gesamtkirchlichen «Petrusdienst>
als pastoraler Dienst an der weltweiten Gemeinschaft der Kirchen und
ithrer gemeinsamen Bezeugung der Wahrheit gibt es keine grundsitzlichen
Einwinde.» Und in der darauf folgenden Nr. 195 heisst es dann:

«Gemeinsam kdnnen Katholiken und Lutheraner sagen: Ein universalkirchli-
cher Dienst an der Einheit und der Wahrheit der Kirche entspricht dem Wesen
und Auftrag der Kirche, die sich auf lokaler, regionaler und universaler Ebene
verwirklicht. Er ist daher grundsitzlich als sachentsprechend anzusehen. Die-
ser Dienst reprisentiert die gesamte Christenheit und hat eine pastorale Auf-
gabe an allen Teilkirchen.»?

Es ist bekannt, dass nicht alle lutherischen Theologen und Hierarchen
Deutschlands diesen Siitzen zustimmen. Aber im Wesentlichen sind sie
auch in den Altkatholisch — Romisch-Katholischen Dialog, den wir be-
sprechen, eingegangen.

Und noch eine weitere Erkenntnis, die sogar weit liber das Christentum
und die anderen Weltreligionen hinausgeht, spielt hier eine Rolle, dass
niamlich den globalen ethischen Problemen nur mit universal giiltigen
Prinzipien und Normen begegnet werden kann, die von mit entsprechen-
der Autoritiit versehenen Institutionen vertreten werden. Hier manifestiert
sich so etwas wie ein universaler Selbsterhaltungstrieb, der zur gemeinsa-
men Suche nach universalen, auch mit geistiger Vollmacht versehenen
Instanzen veranlasst. So weit das dussere Umfeld der Perspektivsuche.

> HARDING MEYER u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Ubereinstimmung.

Siimtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespriche auf Weltebene.
Band 1: 1931-1982/Band 2: 1982—1990/Band 3: 1990-2001, Paderborn (Bonifatius)/
Frankfurt a.M. (Lembeck), 21991/1992/2003.

3 Vgl. BILATERALE ARBEITSGRUPPE DER DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZ UND
DER VEREINIGTEN EVANGELISCH-LUTHERISCHEN KIRCHE DEUTSCHLANDS, Com-
munio Sanctorum. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen, Paderborn (Bonifatius)/
Frankfurt a.M. (Lembeck) 2000.

70



«Kirche und Kirchengemeinschatt»

b) Wenn dieses besagt, dass auch andere nach einem vollméchtigen uni-
versalen Amt der Einheit suchen, dann bedeutet das fiir die entsprechende
inner-romisch-katholische Ausschau nach Perspektiven, dass das real
existierende Papstamt, wenn auch mit grosser Vorsicht wegen der ge-
schichtlichen Vorbelastungen, durchaus zumindest als ein Angebot in Be-
tracht gezogen werden kann. Dass dieses Angebot aus unserer Sicht einen
giiltigen Kern hat, der aber noch stark bearbeitet werden muss und offen-
kundig auch kann, das hat Papst Johannes Paul 1. sehr eindeutig in seiner
Okumene-Enzyklika aus dem Jahr 1995 «Ut unum sint» in der bekannten
Nr. 95 formuliert. Es geht darum, schreibt er,

«...eine Form der Primatsausiibung zu finden, die zwar keineswegs auf das
Wesentliche ihrer Sendung verzichtet, sich aber einer neuen Situation 6ffnet
... Der Heilige Geist schenke uns sein Licht und erleuchte alle Bischofe und
Theologen unserer Kirchen, damit wir ganz offensichtlich miteinander die
Formen finden konnen, in denen dieser Dienst einen von den einen und den
anderen anerkannten Dienst der Liebe zu verwirklichen vermag.»

Hierzu bat Johannes Paul Il. die «... kirchlichen Verantwortlichen und ihre
Theologen...» mit ihm «...einen briiderlichen, geduldigen Dialog aufzu-
nehmen, bei dem wir jenseits fruchtloser Polemiken einander anhoren
konnten...» (Nr. 96)4.

Es geht also um die Suche miteinander und nicht um Abgrenzung und
Verteidigung gegeneinander. Allerdings: Wenn ich recht sehe, ist unser
Text das erste und einzige internationale Dialogergebnis, das auf die Dia-
logbitte Johannes Paul II. direkt eingeht. Die Hemmungen fiir einen sol-
chen Dialog sind ganz offensichtlich gross, denn jede, auch noch so vor-
sichtige Zustimmung im Abstrakten und Prinzipiellen muss sich gleich-
zeitig gegen das Missverstindnis einer «Anerkennung» oder auch nur
«Gutheissung» des konkreten Papsttums abschirmen. Dies kann konkret
belegt werden etwa durch evangelische Reaktionen auf das mehrfach er-
withnte lutherisch—katholische Dialogergebnis in Deutschland «Commu-
nio sanctorum»3. Diese Reaktionen sind allerdings durchaus auch ver-

4 Papst JOHANNES PAUL IL., Enzyklika «Ut unum sint» iiber den Einsatz fiir die
Okumene, 25. Mai 1995, in: VApS 121 (Deutsche Bischofskonferenz) 1995, 3-80,
hier 67f.

S Vgl OLIvER SCHUEGRAF/UDO HAHN (Hg.), Communio Sanctorum. Evangeli-
sche Stellungnahmen zur Studie der Zweiten Bilateralen Arbeitsgruppe der Deutschen
Bischofskonferenz und der Kirchenleitung der VELKD, Hannover (VELKD) 2009
(Anm. d. Red.).

71



Hans Jorg Urban

stindlich, denn gegen das Papsttum wurde nicht nur jahrhundertelang
polemisiert, sondern ein wesentlicher Teil der eigenen konfessionellen
I[dentitiit wurde an dieser Verwerfung des Papsttums festgemacht.

Und trotzdem: Dieses konkrete Papsttum existiert nicht nur in der Ge-
schichte, sondern auch in der Gegenwart und kann nicht einfach tibergan-
gen oder als erledigt erklidrt werden, um etwas ganz Neues an seine Stelle
zu setzen. Denn realistischerweise kann niemand erwarten, dass die ro-
misch-katholische Kirche es selber abschafft, und iiberdies scheint es
doch so stark in die Identitiit der abendlindischen Christenheit verwoben
zu sein, dass im besagten Dialogergebnis «Communio sanctorum» die
lutherische Seite (Nr. 191) formulieren konnte: «Die Bindung eines sol-
chen universalen Petrusdienstes an den Bischof von Rom legt sich fiir die
abendlindische Christenheit trotz aller Belastungen aus historischen
Griinden nahe.» Und beziiglich der Ostkirchen wird daran erinnert, dass
fiir diese ein Ehrenprimat des Bischofs von Rom auch eine grundsitzliche
Moglichkeit ist.

2. Das macht nun allerdings die romisch-katholische Aufgabe hinsichtlich
des Papstamtes so unkomfortabel: Wir miissen einerseits «unser» real
existierendes Papstamt im Hinblick auf die heutigen Gegebenheiten und
Notwendigkeiten «unserer» Kirche in dieser konkreten Welt reformieren.
Gleichzeitig oder vielleicht gerade dadurch soll es andererseits zum giilti-
gen Instrument des petrinischen Einheitsdienstes auch fiir die anderen
christlichen Kirchen werden. Und dies alles ohne Verzicht auf das Wesent-
liche der Sendung des Petrusdienstes. Bedeutet dies nicht die Quadratur
des Kreises? Hierzu nenne ich drei Perspektiven:

a) Erst kiirzlich titulierte die Okumenische Information der Katholischen
Nachrichten-Agentur einen Bericht iiber eine Vortragsveranstaltung in
Miinchen mit: «Papstamt in seiner jetzigen Gestalt <Nicht okumene-
tauglich>», Zitierte Kernaussage des Vortrags: «Das Papstamt mit Primat,
Unfehlbarkeit und Jurisdiktionsgewalt steht quer zur Okumene.» Biblisch
und kirchengeschichtlich sei es zweifelhaft, ob es das katholische Kir-
chenoberhaupt in seiner jetzigen Ausprigung iiberhaupt geben muss. Das
Neue Testament gibt fiir einen pipstlichen Primat nichts her. Auch die
geschichtlichen Ansitze fiir die Oberhoheit des romischen Bischofs liegen

6 KNA-OKI 29 vom 14. Juli 2009, 7.

72



«Kirche und Kirchengemeinschaft»

im Dunkeln. Somit habe das Papstamt «keine dkumenische Chance im
21. Jahrhundert». Kompatibel mit der Weltchristenheit wiire lediglich eine
Rolle des Bischofs von Rom als ein Ehrenprimat, wie ihn innerhalb der
Orthodoxie der Okumenische Patriarch von Konstantinopel ausiibt. «Um
okumenetauglich zu werden, hitte der Papst einiges zu tun: Er miisste den
reformatorischen Kirchen zugestehen, <Kirchen im eigentlichen Sinne> zu
sein, die gegenseitige Zulassung zur Kommunion aussprechen..., die
evangelischen Amter anerkennen und keine Ablisse mehr verkiinden.»

Ich habe diese Zeilen aus der KNA-Information zitiert, weil sie para-
digmatisch eine Perspektive hinsichtlich der kiinftigen Rolle des Papstam-
tes wiedergeben, die so oder dhnlich manche 6kumenisch doch wohlge-
sinnte und nicht nur unbedarfte Theologen meinen vertreten zu miissen.
Ich finde allerdings diese kritischen Punkte und die Wunschliste ausseror-
dentlich oberflichlich. Sie dienen hochstens einer kosmetischen Reform,
die nicht den oben aufgezeigten, tief greifenden weltweiten aktuellen Er-
fordernissen gerecht wird.

b) Diese werden ernster genommen mit einer Formulierung von Walter
Kasper aus dem Jahr 1975: In einem Beitrag in der Zeitschrift «Conci-
lium» stellte er damals fest, dass die grundsitzliche und komplexive Frage
in aktueller Terminologie besagt, ob und inwiefern ein Petrusamt zur «Sa-
che» des Evangeliums Jesu Christi gehort’. Riickblickend klingt diese
Fragestellung heute sprachlich zeitbedingt, aber der Sache nach trifft sie.
Sie signalisierte eine Perspektive, die heute noch genauso giiltig ist wie
damals, nimlich die Perspektive, die sich an der Frage nach dem Willen
und Vermichtnis des Herrn der Kirche orientiert, und zwar unabhiingig
von Bedingtheiten wechselnder innerweltlicher Machtkonstellationen
und Konvenienzen. Es ist das Verdienst von Hermann Josef Pottmeyer,
diese Perspektive in ihrer Konkretion durchdekliniert zu haben. Ich bezie-
he mich im Folgenden auf seinen diesbeziiglichen Beitrag in der Zeit-
schrift «Catholica». Er schreibt:

«Wenn sich also die romisch-katholische Kirche heute um eine kumenische
Verstiindigung iiber den Primat des Nachfolgers Petri bemiiht, sollte sie ...
zugleich oder — besser noch — zuvor jene kritischen Fragen kliren, die inner-
halb der katholischen Kirche selbst an die lange {bliche Interpretation (des
Dogmas von 1870) und an die sich auf sie berufende Praxis des Primates ge-

7 WaLTER KasPER, Bleibendes und Verinderliches im Petrusamt, in: Cone(D) 11
(1975) 525-531, hier 525.



Hans Jirg Urban

stellt werden. Denn wenn wir Katholiken davon tiberzeugt sind, dass das Pet-
rusamt eine Gabe und Hilfe ist, die Christus der Gemeinschaft aller Christen
hinterlassen hat, dann sind wir aufgerufen, zuvor alles das zu beseitigen, was
diese gottliche Gabe verdunkelt und zu Missverstindnissen Anlass gibt.»®

Das heisst aber fiir Pottmeyer nicht, dass wir die 6kumenischen Dialoge
tiber das Petrusamt aufzuschieben hitten. «Vielmehr brauchen wir Katho-
liken dazu das okumenische Gesprich. Denn es ist eine menschliche Er-
fahrung. dass ein anderer Blickwinkel und die Erfahrung anderer hilfreich
sein konnen, das eigene Selbstverstindnis zu klidren, zumal dann, wenn es
um ein gemeinsames Anliegen geht, nimlich um die Erkenntnis des Wil-
lens Gottes fiir seine Kirche.»” So sei auch die Einladung von Johannes
Paul II. in «Ut unum sint» zu verstehen.

Hinsichtlich der Sicht der anderen, die im Dialog helfen soll, das Ver-
stindnis der gottlichen Gabe zu kliren, fiihrt Pottmeyer weiter aus:

«Was das Dogma des 1. Vaticanums angeht, ist die innerkatholische kritische

Betragung desselben bereits von der Minoritiit des I. Vaticanums begonnen

worden. Sie verschirfte sich noch withrend des II. Vaticanums und in steigen-

dem Masse seit dem letzten Konzil. Gefordert wird heute in der katholischen

Kirche eine relecture oder Re-rezeption des Dogmas von 1870 im Rahmen

einer Communio-Ekklesiologie, an die das II. Vaticanum wieder ankniipfen
wollte.» 0

Die Literatur der letzten 30 Jahre, die Pottmeyer zur Untermauerung die-
ser These in der zugehorigen Anmerkung aufzihlt, ist beeindruckend.

Den Hauptgrund fiir das Aufkommen der Diskussion iiber das Dogma
von 1870 wiithrend und seit dem I1. Vaticanum sieht Pottmeyer in der Wie-
derentdeckung des sakramentalen Communio-Charakters der Kirche
und der Communio-Gestalt und -Praxis der noch ungeteilten Kirche des
I. Jahrtausends. «Sie sprengte die Fesseln der einseitig apologetisch und
juridisch gepriigten Ekklesiologie der Schultheologie des 19. Jahrhun-
derts.»!!

In der hierdurch entflammten Diskussion wurden zwei Entdeckungen
gemacht. Als Erstes wurde erkannt, in welchem Ausmass das Dogma vom
Primat und seine Formulierung von der historischen Situation des 18. und

8 HERMANN JOSEF POTTMEYER, Die jiingere Diskussion iiber die Definition des
pipstlichen Primats durch das I. Vaticanum in: Cath(M) 61 (2007) 67-80, hier 68.

2 Ebd.

10 Ebd.

1 A.a.0., 69.

74



«Kirche und Kirchengemeinschaft»

19. Jahrhunderts in West- und Mitteleuropa geprigt waren. «Die bis zum
[I. Vaticanum herrschende Interpretation des Dogmas hatte von diesem
Zeitindex abgesehen.»!2 Heute ist uns dieser Zeitindex wohl bekannt: Kle-
riker und katholische Laien in Mitteleuropa strebten die Stirkung des
Papsttums an, weil sie darin die einzige Hoffnung sahen, die Kirche vor
den Ubergriffen der Regierenden in den sich bildenden Nationalstaaten zu
schiitzen. Allein die Souveriinitit des Papstes garantierte fiir sie die Unab-
hingigkeit und Eigenstindigkeit der Kirche vom Staat, der unter Berufung
auf seine Souverinitit beanspruchte, auch die Kirche in seinem Bereich
seinen Interessen entsprechend zu dirigieren. Darin wurde die Gefahr des
Zerfalls der katholischen Kirche in Nationalkirchen (Landeskirchen!) ge-
sehen. Hier liegt dann auch die Wurzel des Misstrauens gegeniiber dem
Mitwirken des Episkopates an der Leitung der Gesamtkirche und der Op-
tion fiir die uneingeschrinkte Souverinitit des Papstes. Mit den Fiden
dieser Einstellung oder besser gesagt dieser Befiirchtung wurde der erste
Textentwurt fiir das Dogma gewoben.

Die zweite in der neueren Diskussion gemachte Entdeckung ist mit der
Zurkenntisnahme der Kritik der Konzilsminoritiit an diesem Entwurf und
der Antwort des zustindigen Sprechers der Kommission auf diese Ein-
wiinde verbunden. In Kurzfassung lauteten die Kritikpunkte der Minoritit:
Die Kirche ist von Natur aus keine absolute Monarchie; der Primat wird
in der Vorlage nach dem Modell der weltlichen Herrschaft vorgestellt;
Christus ist das «Prinzip der Einheit» der Kirche, der Papst nur das «sicht-
bare Fundament» ihrer Einheit; das Mitspracherecht der Bischofe wird
nirgends im Text genannt.

Die erwigenden Antworten der Sprecher der zustindigen Kommis-
sion, die in den Konzilsakten zugiinglich sind, konnen hier nicht im Ein-
zelnen dargelegt werden, obwohl sie sehr wichtig sind, da die Kirchenkon-
stitution des Zweiten Vatikanischen Konzils mehrfach auf diese Kommen-
tare des Sprechers der Kommission des Vaticanums [ zuriickgreift, um das
Miteinander von Primat und Kollegialitdt zu begriinden'?. Ich schliesse
mich uneingeschriinkt der Feststellung von Pottmeyer an, dass aus den
Ausfiihrungen des Kommissionssprechers eindeutig hervorgeht, «...dass
das Schweigen der Definition iiber die kollegiale Mitverantwortung der
Bischéfe an der Leitung der Gesamtkirche keinesfalls die Ablehnung die-
ser Mitverantwortung bedeutet. Im Gegenteil wird die Lehre von der

2 Ebd,
3 A.a.0.,78.



Hans Jorg Urban

gleichfalls vollen und hochsten Vollmacht des Bischofskollegiums als
selbstverstindlicher Inhalt der Tradition vorausgesetzt. Diese Lehre wur-
de von niemand bestritten»'4. Bekannt ist, dass die Lehre iiber das Bi-
schofsamt und das Bischofskollegium in einer weiteren vorgesehenen
Konstitution iiber die Kirche behandelt werden sollte. Der deutsch-franzo-
sische Krieg hat aber das Zustandekommen dieser Konstitution verhin-
dert. Wir kennen aber den Entwurf zu dieser Konstitution, in dem die
volle und hochste Vollmacht des Bischofskollegiums als «fidei dogma cer-
tissimum» bezeichnet wird.

Fazit: Neben der lange vorherrschenden Interpretation des Dogmas
von 1870, die sich an der einseitigen Formulierung orientierte, gab und
gibt es eine andere Interpretation. Es ist die der Konzilsminoritit, die —
historisch nachweisbar — als legitim angesehen wurde, auch wenn sie nach
dem Konzil kaum Beachtung fand. Damit ist das Dogma von 1870 durch-
aus offen fiir eine Interpretation im Sinne der Communio-Ekklesiologie.

«Indem es den Primat als eine <wahrhaft bischofliche> Vollmacht bezeichnet,
bindet es den Papst in die sakramental begriindete communio des Bischofskol-
legiums ein. Als dessen Haupt soll der Papst der Einheit des Episkopats und
zusammen mit dem Episkopat der Einheit der Kirche dienen. Der Papst steht
nicht tiber der Kirche, sondern in der communio der Kirche, die vom I. Vati-
canum als communio im Glauben bezeichnet wird.»!3

Bestitigt sieht Pottmeyer diesen Befund durch die schon angefiihrten
Nummern 95 und 96 der Enzyklika «Ut unum sint» von Papst Johannes
Paul II. sowie auch durch folgende Feststellung aus den «Erwigungen»
der Glaubenskongregation von 1998: «Das bedeutet jedoch nicht, dass der
Papst eine absolute Macht hiitte. Denn es ist ja ein Kennzeichen des Diens-
tes der Einheit, eine Folge aus der Gemeinschaft des Bischofskollegiums
und des sensus fidei des ganzen Gottesvolkes, auf die Stimme der Partiku-
larkirchen zu horen ...»16

Pottmeyer schliesst seinen Beitrag mit einem Ausrufezeichen, das ich
hier nicht vorenthalten mochte:

«Das Dogma von 1870 hat den schlechten Ruf nicht verdient, den seine maxi-
malistische Interpretation in Theorie und Praxis ihm eingebracht hat. Es ist
nicht jenes uniiberwindliche Hindernis fiir die Einheit der Christen, als das es

4 A0, 77.
3 AaQ.,79.
' Osservatore Romano (deutsch) vom 11. Dezember 1998, Nr. 10.

76



«Kirche und Kirchengemeinschaft»

lange gegolten hat. Und noch etwas: In der <Hall of Fame> der 6kumenischen
Bewegung verdient die Minoritit des I. Vaticanums einen Ehrenplatz, weil sie
das Konzil dafiir gewinnen konnte, dieses Dogma fiir einen zukiinftigen Com-
munio-Primat offen zu halten.»!?

¢) Oben war davon die Rede, dass «auf die Stimme der Partikularkirchen
zu horen» ist. Dies sind auch die Stichworte, die nach meiner Einschiit-
zung eine realistische Perspektive im Hinblick auf das Amt der Einheit
ergeben konnen. Neben den klassischen Fragen dieses Themenbereiches
(Ubertragung des Primates des Petrus auf den Bischof von Rom? Primat
des Bischofs von Rom nur symbolisch oder sakramental konkret? Mensch-
lichen oder gottlichen Rechtes? Ist die Entfaltung bis zur Universaljuris-
diktion und Unfehlbarkeit legitim?) tritt der konkrete, durch Fakten verifi-
zierbare Stellenwert von Kollegialitit und Subsidiaritit immer stirker in
den Vordergrund. Hier gibt es — wie so oft im konkreten Leben — manches
Positives aus der jlingsten Kirchengeschichte zu vermelden, aber auch an-
deres. So war im Zusammenhang des Entstehens der Gemeinsamen Erkli-
rung zur Rechtfertigungslehre Roms und des Lutherischen Weltbundes
vor zehn Jahren ein 6kumenisch hochinteressantes Wechselspiel zwischen
den hochsten Amtern auf Weltebene und den Ortskirchen zu beobachten.
Rom hat damals die hauptsichlich aus Deutschland und den USA kom-
menden Stimmen gehort und beriicksichtigt. Eine neue Erfahrung! Eine
neue Erfahrung aber auch bei den Lutheranern. Dort musste eine Lokalkir-
che, niamlich die deutsche, die Erfahrung machen, dass die oberste Instanz,
also der Lutherische Weltbund, auch ohne grosse Beteiligung der deut-
schen professoralen Prominenz, fiir die ganze Kirche sprechen kann.

Eher negativ ist in diesem Zusammenhang der Alleingang des petrini-
schen Amtes im Fall der Aufhebung der Exkommunikation der Traditio-
nalisten-Bischofe zu sehen. Hier kam die Kollegialitit zwischen dem
Obersten Amt und den betroffenen Ortsbischofen eindeutig zu kurz. Mit
etwas Optimismus kann man allerdings auch dieser Affire etwas Positives
abgewinnen, insofern als die Verursacher die nicht gerade zogerliche
Stimme der betroffenen Ortsbischofe durchaus wahrgenommen haben.

Ein drittes Beispiel kann mit einem knappen Hinweis in Erinnerung
gerufen werden: Linz in Oberosterreich. Rom ist in dem besagten Fall sehr
schnell auf die massiven Proteste des Klerus und der Laien eingegangen
und hat die geplante Bischofsernennung gerduschlos gestrichen.

7 Pottmeyer, Diskussion (wie Anm. 7), 79f.

77



Hans Jorg Urban

3. Zusammenfassend mochte ich feststellen, dass wir auf dem Weg sind.
Es ist ein Weg, auf dem wir noch lange nicht am Ziel sind, der aber wie
jeder Weg schon in sich selber das Positive der Dynamik und Bewegung
auf ein Ziel hin birgt. Wir wiiren aber schlecht beraten, wenn wir meinten,
dass es auf diesem Weg lediglich darum geht, mehr Kollegialitit und Sub-
sidiaritdt zwischen oben und unten einzufordern. Die Frage des Voran-
kommens auf diesem Weg hingt viel entscheidender davon ab, ob es in
absehbarer Zeit gelingt, das Petrusamt so zu gestalten, dass es durchsich-
tig wird fiir das, was damit gemeint ist, ndmlich dass es wie jedes andere
Amt in der Kirche nur in absoluter Abhédngigkeit vom Herrn und in der
Vollmacht nur des Herrn der Kirche ausgeiibt wird. Es muss gezeigt wer-
den, das die Autoritit des Petrusamtes — wie Walter Kasper noch als Pro-
fessor 1975 formulierte — primir «...sakramental-zeichenhafte Vermitt-
lung des Evangeliums Jesu Christi in personaler Gestalt [ist], als gelebte
Jiingerschaft, apostolisch missionarische Existenz und verzehrender Hir-
tendienst fiir die Menschen»!8.

Um diesem Ziel niherzukommen, brauchen wir nicht nur den dkume-
nischen Dialog tiber das Papstamt, sondern auch ein dkumenisches Mit-
einander, in dem die hochst unterschiedlichen Charismen und Berufungen
nicht als sich ausschliessende Gegensiitze, sondern als sich komplemen-
tierende Gaben und Dienste gelebt werden, so dass daraus das kirchliche
Amt in seiner vollen Struktur, bis hin zum Papstamt, hervorgehen und
gedeihen kann.

Hans Jorg Urban (geb. 1940), Prof. Dr. theol. Studium der Theologie und
Geschichte, Stipendiat und Assistent am Institut fiir Europdiische Geschichte,
Abt. Abendliindische Religionsgeschichte der Universitit Mainz, 1972—1975
katholischer Referent in der Okumenischen Centrale in Frankfurt a.M. Da-
nach bis zur Emeritierung im Jahr 2005 Direktor am Johann-Adam-Mdohler
Institut fiir Okumenik in Paderborn und Honorarprofessor am dortigen Erzbi-
schiflichen Priesterseminar. Mitarbeit in zahlreichen ékumenischen Dialog-
gremien auf internationaler und nationaler Ebene.

Adresse: Rosmarinstrasse 62, D-33106 Paderborn, Deutschland. E-Mail:
h.j.urban@t-online.de

¥ KASPER, Bleibendes (wie Anm. 6), hier 530.

78



«Kirche und Kirchengemeinschaft»

English Summary

The paper first sets out the context and the characteristics of the Roman Catho-
lic — Old Catholic Dialogue and its report “Kirche und Kirchengemeinschaft”
(Church and ecclesial communion) published in 2009.

It then presents the main topics of the report dealing primarily with ecclesio-
logy and the papal primacy and cautiously describes the “differentiated consen-
sus”, which was what the dialogue commission aimed at. This is followed up by a
short exposition of what the report sees as “still open issues™, such as the Marian
dogmas of 1854 and 1950, the ordination of women to the priesthood, the celi-
bacy of bishops and priests and the canonical status of former Roman Catholic
clerics and laypeople who joined the Old Catholic Church.

To conclude the paper approvingly expounds recent Roman Catholic interpre-
tations of Vatican I (as argued mainly by H.J. Pottmeyer) on the issue of papal
primacy firmly integrating it in the framework of collegiality and subsidiarity, the
hallmark of a communio ecclesiology.

79



	"Kirche und Kirchengemeinschaft" : das Ergebnis des internationalen Römisch-Katholisch - Altkatholischen Dialogs und die Perspektiven in der Primatsfrage aus römisch-katholischer Sicht

