
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 100 (2010)

Heft: 1-2

Artikel: "Kirche und Kirchengemeinschaft" : das Ergebnis des internationalen
Römisch-Katholisch - Altkatholischen Dialogs und die Perspektiven in
der Primatsfrage aus römisch-katholischer Sicht

Autor: Urban, Hans Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405063

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Kirche und Kirchengemeinschaft»
Das Ergebnis des internationalen Römisch-Katholisch -
Altkatholischen Dialogs und die Perspektiven
in der Primatsfrage aus römisch-katholischer Sicht

Hans Jörg Urban

In den letzten zehn Jahren wurden mehrere gewichtige zwischenkirchliche

Dialoge abgeschlossen und deren Ergebnisse offiziell präsentiert.
Jeder dieser Dialoge und die entsprechenden Ergebnisse haben einen ganz
eigenen Charakter, der einmal mit der Spaltungsgeschichte der beteiligten
Kirchen zu tun hat und darüber hinaus bestimmt ist vom Prozess, den die

Dialogpartner in der Begegnung durchschritten haben. Gerade Letzterer
lässt sich nur schwer in der Form eines schriftlichen «Dialogergebnisses»
an die am Dialog nicht Beteiligten vermitteln. Sie fühlen sich oft in dieser

Situation «überrumpelt», was sich nicht gerade positiv auf die Rezeption
des angebotenen Dialogergebnisses auswirkt. Anbetrachts dieser Tatsache

erscheint es mir wichtig, in einem ersten Schritt den hier zu präsentierenden

internationalen altkatholisch - römisch-katholischen Dialog in seiner

Besonderheit und auch Einmaligkeit richtig zu positionieren. Dies soll
anhand der Aussagen, die der Text diesbezüglich selber macht, geschehen.

1. Zur Einordnung und Charakterisierung des Dialogs und des Textes

a) Wohl zum ersten Mal in einem ökumenischen Dialogtext wird in unserem

gleich im ersten Satz des Vorwortes festgestellt, dass mit der neuen

ekklesiologischen Selbstbestimmung durch das zweite Vatikanische Konzil

auch eine «...differenzierte Neubewertung des ekklesialen Status der

nicht-römisch-katholischen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften ...»
stattgefunden hat. Was dies konkret bedeutet, ist in der Nr. 33 (zweite
Hälfte) nachzulesen:

«Zudem wurde infolge der differenzierten Neubewertung des ekklesialen Status

der nicht-katholischen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften durch das

zweite Vatikanische Konzil (vgl. UR Nr. 3. 15) die Verpfiichtungskraft rein

kirchlicher Gesetze im CIC 1983 (c. 11) auf römisch-katholische Christen
und Christinnen beschränkt (im Gegensatz zum CIC 1918, der in c. 12 alle

62 I KZ 100 2010) Seiten 62-79



xKirche und Kirchengemeinschaft»

Getauften an die kirchlichen Gesetze der römisch-katholischen Kirche gebunden

hat).»1

Hier liegt ein Einheitspotential, das bislang, soweit ich sehe, noch nicht
einmal anvisiert wurde.

b) Zur korrekten Positionierung unseres Dialogs in der momentan sehr

vielschichtigen ökumenischen Gesamtkonstellation gehört m.E. massgeblich

die grundlegende Feststellung gleich zu Beginn des Prologs
(Nr. 2), «...dass die im Gefolge des Ersten Vatikanischen Konzils
eingetretene Entfremdung und Trennung zwischen Römisch-Katholiken und

Altkatholiken ein innerkatholisches Problem darstellt». (Im letzten
Abschnitt unseres Textes [Nr. 87] wird sogar davon gesprochen, dass das

Verhältnis zwischen unseren Kirchen «...deutlich auch Züge eines
Familienzwistes...» trägt.) Damit ist keinesfalls eine Verharmlosung des
zwischen uns liegenden Problems intendiert etwa im Sinne, dass man - aus

dem selben Hause stammend - im Hinblick auf die ekklesiologischen
Strukturen mal unterschiedlicher Meinung war und irgendjemand heftig
wurde und dabei die Gemeinschaft zerbrach. Nein, gemeint ist mit dem

«innerkatholisch» eine Qualifizierung des Problems, und zwar
dahingehend, dass wir feststellen können, dass die ekklesiologische Grundlage
nie ganz zerbrochen war und uns spätestens heute wieder gemeinsam ist.

Der entsprechende Text lautet (Nr. 2):

«Die Orientierung an einer Commwnio-Ekklesiologie, die das Zweite Vatikanische

Konzil wiederholt bezeugt, bildet die Grundlage nicht nur für diese

Einsicht, sondern auch für den vorliegenden Versuch, dieses Problem aufzuarbeiten

und eine gemeinsame Basis für die Heilung der Trennung zu suchen.

Ein diesbezüglicher Dialog erscheint nun. wo ekklesiologische Grundsätze
der in Ost und West gemeinsamen Tradition der Alten Kirche zum Mass
geworden sind, aussichtsreich.»

Das ist der spezifische Gehalt des «innerkatholisch», der unseren Dialog
auch eindeutig von anderen Dialogen abhebt.

c) «Aussichtsreich» ist dieser Dialog, haben wir gelesen, aber nur, wenn
auch der Charakter des «Familienzwistes» gebührend mitberücksichtigt

1 Alle Angaben beziehen sich auf die durchnumerierten Abschnitte in: Kirche und

Kirchengemeinschaf't. Bericht der Internationalen Römisch-Katholisch - Altkatholischen

Dialogkommission. Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck) 2009.

63



Hans Jörg Urban

wird. In der Nr. 3 der Präambel wird der vorliegende Text gekennzeichnet
als «...das erste Ergebnis eines in Gang gekommenen Prozesses der
Reinigung des Gedächtnisses, insofern die gegenseitige affektgeladene Polemik

und verletzende Herabsetzung in der Vergangenheit einer zukunftsoffenen

Hermeneutik des Vertrauens Platz gemacht haben».

d) Diese «Hermeneutik des Vertrauens» ist eine unverzichtbare Komponente

der Methode des «differenzierten Konsenses», die in unserem Dialog

angewendet wurde. Im Wesentlichen geht diese davon aus, dass nicht
Einheitlichkeit, sondern Einheit in Vielfalt das Ziel unserer Bemühungen
ist, und sie stellt Kriterien auf, um bei festgestellter Grundübereinstimmung

in einer Frage zwischen kirchentrennenden und nicht kirchentrennenden

verbleibenden, sekundären Gegensätzen zu unterscheiden.
Damit ist die Eigenart unseres Dialogs gekennzeichnet, und es ist

sicher nicht überheblich, wenn es im Text (Nr. 4) heisst, dass die darin

dargelegten Überlegungen «...auch bei anderen Einheitsbemühungen ein

Modell für eine Kirchengemeinschaft mit Rom sein könnten, die keine
<Rückkehr-Ökumene> impliziert».

Zum Inhalt des Textes

Grund für die Spaltung zwischen Rom und der Altkatholischen Kirche
waren die Auseinandersetzungen um die primatiale Ausstattung der
Kirchen in und nach dem ersten Vatikanischen Konzil. In unserem Dialog
stand von Anfang an fest, dass dieses Thema nicht isoliert, sondern
adäquat nur eng eingebunden in einem klaren ekklesiologischen Gesamtkonzept

behandelt werden kann.

Konsequenterweise lautet die Überschrift des 2. Kapitels «Die

Kirche - trinitarisch-soteriologische Grundlegung». Darin wird die schon

genannte «Communio Ekklesiologie» entfaltet und begründet. Die
Kurzfassung lautet (Nr. 7): «Die Kirche als die vom dreieinigen Gott ins Leben

gerufene Gemeinschaft der Gläubigen ist eine gottgeschaffene Wirklichkeit

und ihrem Wesen nach ein Mysterium.»
Die grundlegende Übereinstimmung wird dann in Nr. 36 mit folgenden

Worten festgehalten: Die Kirche «...ist eine durch die Sendung Jesu

Christi und des Heiligen Geistes von Gott ins Leben gerufene Gemeinschaft,

in der die Glaubenden sakramental an der Gemeinschaft des

dreieinigen Gottes Anteil erhalten und zur Verkündigung des Evangeliums
berufen und ermächtigt sind».

64



«Kirche und Kirchengemeinschaft»

Die Grundvollzüge dieser Gemeinschaft (martyria, leitourgia, diakonia)

verwirklichen sich einmal in unterschiedlichen räumlichen Ausdehnungen

(Dimensionen) und werden zweitens vollzogen durch eine Vielzahl

von Ämtern und Diensten (Nr. 13). Dies wird in den Kapiteln 3 und 4

unseres Textes entfaltet.

Kapitel 3 trägt die Überschrift «Lokale, regionale und universale Dimension

der Kirche». Ausgehend von der Feststellung, dass jede Ortskirche,
in der die genannten Grundvollzüge in der Feier der Eucharistie ihre Mitte

haben, eine eigenständige Verwirklichung der Una sancta. catholica et

apostolica ist, wird die communio mit den anderen Ortskirchen, in denen
sie ihr eigenes Wesen erkennt und anerkennt, näher präzisiert (Nr. 16). Die
Grundformel lautet (Nr. 17):

«Die Einheit und Gemeinschaft der Ortskirchen in ihren unterschiedlichen
überörtlichen Ausdehnungen bis hin zur universalen Dimension ist jeweils
auch eine Vergegenwärtigung der Una Sancta. und zwar als Gemeinschaft von
Ortskirchen, als communio ecclesiarum bzw. als communio communionum
ecclesiarum. Dabei eignet in diesen Gemeinschaften von Ortskirchen jeder
Ortskirche in gleicher Weise die volle Katholizität. Darum sind die einzelnen
Ortskirchen auch für die überörtliche und universale Gemeinschaft mitverantwortlich.

Denn die lokale Kirche ist ganz Kirche, aber nicht die ganze Kirche
(ÖRK-RK/9. Nr. 36).»

In der nun folgenden Nr. 18 heisst es dann hinsichtlich der Verantwortung
für die communio (fast ein wenig abrupt): «Die Verantwortung für die

Gemeinschaft der Ortskirchen und ihr gemeinsames Zeugnis haben

primär die Bischöfe in synodaler Beratung wahrzunehmen und in der

gemeinsamen Eucharistie zum Ausdruck zu bringen.» Damit ist die
Überleitung gegeben zu der zweiten schon genannten Dimension der

Communio-Ekklesiologie im nächsten Kapitel.

Kapitel 4 trägt den Titel «Personale, kollegiale und gemeinschaftliche
Verantwortung für die Einheit der Kirche und ihr Bleiben in der Wahrheit». In
diesem Kapitel legt unser Text argumentativ dar, dass Synodalität und

Primat nicht konträre Strukturen sind, die sich gegenseitig ausschliessen,

sondern dass sie einander bedingen. Nach nochmaliger Erwähnung der

unterschiedlichen Ämter und Dienste, zu deren Sendung es gehört, die

Einheit in der Kirche und ihr Bleiben in der Wahrheit zum Ausdruck zu

beringen und zu bewahren, heisst es plakativ (Nr. 20): «Diese besonderen

Aufgaben werden in personaler, kollegialer und gemeinschaftlicher Ver-

65



Hans Jörg Urban

antwortung (episkopë) wahrgenommen, und zwar sowohl in der Ortskirche

als auch in der überörtlichen (regionalen und universalen) Gemeinschaft

der Ortskirchen.»
Im Einzelnen wird dann ausgeführt (Nr. 21): «In der Ortskirche ist der

Bischof der Träger der personalen episkope ...», allerdings nicht isoliert,
sondern in Verbindung mit dem Presbyterkollegium. dem Diakonat und
dem Glaubenszeugnis der Getauften. In der überörtlichen Gemeinschaft
der Ortskirchen vertreten diese so in der Ortskirche eingebundenen
Bischöfe in ihrer personalen Verantwortung ihre Ortskirchen in den
synodalen Versammlungen (Nr. 22). Dabei ist es in die Verantwortung eines

Bischofs gegeben, «...dafür zu sorgen, dass die vielen Bischöfe in einem

synodalen Prozess die ihnen zugedachte Verantwortung wahrnehmen».
In diesem Sinne haben sich im Verlauf der Geschichte der Kirche
verschiedene Formen und Bezeichnungen der primatialen Funktion
ausgestaltet. «Für die universale Dimension kommt dieser Primat dem Papst

zu.»

Bis hierher kann von Konsens gesprochen werden. Der zuletzt zitierte
Satz leitet zu Kapitel 5 über, das die Überschrift trägt «Der Dienst des

Papstes an der Einheit der Kirche und ihrem Bleiben in der Wahrheit».
Hier stehen sich zuerst einmal in zwei Blöcken die altkatholische und

die römisch-katholische Position gegenüber. Im altkatholischen Block
(Nrn. 27-30) wird noch einmal bekräftigt, dass «alle bisherigen offiziellen
altkatholischen Äusserungen und Erklärungen zum Primat des Bischofs

von Rom faktisch immer einen Primat des Papstes anerkannt [haben],
wie er der gemeinsamen Tradition der Kirche des Ostens und des Westens

entspricht. Was abgelehnt wurde, ist die Definition des Universalprimates
und der Lehrunfehlbarkeit des Papstes...», wie sie im Vaticanum I
definiert, im Vaticanum II bestätigt und in die geltende Rechtskodifizierung
Eingang gefunden hat. Zu dem in den altkatholischen Stellungnahmen
immer wieder vorkommenden (und oft hinterfragten!) Ausdruck «primus
inter pares» wird anschliessend festgehalten (Nr. 29), dass dieser letztlich
besagt, «...dass der Primat sich im Rahmen einer Synodalität und
Kollegialität der Ortskirchen und ihrer Bischöfe bewegen muss». In diesem
Rahmen soll er (Nr. 30) «... personales Zeichen der universalen Einheit der

Ortskirchen...» und Appellationsinstanz sein und gemeinsame Entscheidungen

der Ortskirchen koordinieren. Allerdings wird dann plakativ
eingegrenzt:

66



<Kirche und Kirchengemeinschaft»

«Wie auch immer seine Funktionen nach Rechten und Pflichten im einzelnen
umschrieben werden, so ist damit nach altkatholischem Verständnis keine
Jurisdiktion in dem Sinn verbunden, dass er ohne entsprechende Aufforderung
direkt und jederzeit in Ortskirchen einzugreifen oder Entscheidungen in
Fragen, welchen die Bewahrung der Gemeinschaft der Ortskirchen in der Wahrheit

und in der Liebe betreffen, allein zu treffen ermächtigt ist.»

Es folgt der Block mit der bekannten römisch-katholischen Position
(Nrn. 31-32), die im Wesentlichen besagt, dass «...der Jurisdiktions- und

Lehrprimat integraler und seinem Wesen nach, nicht aber in allen seinen
konkreten Ausformungen, unaufgebbarer Bestandteil des Petrusdienstes
ist». Ohne sie könnte der Träger des Petrusamtes die ihm anvertraute Sorge

um die Einheit der Kirche in der Wahrheit des Evangeliums nicht wirklich

wahrnehmen.
Der hiermit entstehende Eindruck eines unversöhnlichen Gegensatzes

wird durch die unmittelbar folgende römisch-katholische Aussage zumindest

korrigiert (Nr. 33):

«Im heutigen ökumenischen Gespräch anerkennt die römisch-katholische Seite

die Berechtigung mancher Bedenken gegen diese Lehre und macht geltend,
dass der Jurisdiktionsprimat seinen Ort immer nur innerhalb der Communio-
Struktur der Kirche haben darf. Überdies ist sie der Überzeugung, dass die

päpstliche Unfehlbarkeit lediglich in der absoluten Treue zum apostolischen
Glauben ausgeübt werden kann, dergestalt, dass ein Papst, der diese Treue
nicht wahrte, eo ipso seines Amtes verlustig ginge.»

Dass hier Fragen offenbleiben, ist unverkennbar. Dennoch wird im folgenden

Kapitel 6, das den Titel «Auf dem Weg zur vollen Kirchengemeinschaft»

trägt, in der Nr. 39 zum Petrusamt gemeinsam festgestellt: «Diese

Übereinstimmungen legen nahe, dass die auf dem Ersten Vatikanum
formulierte Lehre des Primates des Papstes, wenn damit der Papst nicht aus
der Comm««('c;-Struktur herausgelöst wird, nicht mehr das Gewicht einer
kirchentrennenden Differenz wie früher haben muss.»

Nachdem das Kapitel 6 mit der Erläuterung der Methode des differenzierten

Konsenses begonnen hat und damit die Unterscheidung zwischen
kirchentrennenden und nicht kirchentrennenden Differenzen eingeführt
ist, können die darauf folgenden Abschnitte über «Noch offene Fragen»
mit mehr Gelassenheit als früher angegangen werden. Eine erste Gruppe
solcher Fragen betrifft die Ekklesiologie. und zwar hieraus Themen, die im

Dialog durchaus zur Sprache gekommen waren, zu denen aber nicht
ausführliche Texte verfasst worden sind. So wird verwiesen auf die inzwi-

67



Hans Jörg Urban

sehen nicht mehr ganz neue Frage, ob das Vaticanum II nicht doch gleichzeitig

zwei unterschiedlichen Ekklesiologien verpflichtet ist, was sich
immer dann zeigt, wenn es um das konkrete kirchenrechtlich festzumachende

Verhältnis von Ortskirche und Universalkirche geht. Ein weiterer
offener Aspekt derselben Frage betrifft dann wiederum das Verständnis
der Rede von der «Kollegialität der Bischöfe», wenn es gilt, sie ins richtige

Verhältnis zum päpstlichen Primat zu setzen. Hier zeigt sich als besonders

zu bedenkendes Problem die Tatsache, dass die Primatstexte des

Vaticanums I auch in Texten des Vaticanums II rezipiert wurden, wobei
allerdings der jeweilige Kontext zu berücksichtigen ist, der nicht unerhebliche
inhaltliche Verschiebungen bewirkt. Im Hinblick auf den päpstlichen
Primat verweist unser Text auch noch auf die altkatholischen Schwierigkeiten

mit der Ableitung eines «göttlichen Rechtes» aus dem neutestamentlichen

Befund.
Es folgen dann in einem eigenen Abschnitt die offenen Fragen zu den

Mariendogmen von 1854 und 1950. Die Positionen sind bekannt. Ich
brauche sie hier nicht zu wiederholen. Allerdings: Im Anschluss an die
stark christologisch-soteriologisch präsentierte diesbezügliche
römischkatholische Lehre heisst es in unserem Text: «Eine vertiefte Diskussion
muss zeigen, ob diese Deutung der beiden Mariendogmen die altkatholische

Seite dazu veranlassen kann, ihre Ablehnung dieser Dogmen neu zu
bedenken ...» (Nr. 54). Als eine Hilfe hierzu bietet unser Text eine weitere

Differenzierung an: Die Unterscheidung zwischen Dogma und
Dogmatisierung. «In der Glaubenslehre kann es eine weitgehende Übereinstimmung

geben, auch wenn das Faktum der Dogmatisierung unterschiedlich
bewertet wird» (Nr. 55).

So kann unser Text diesen Abschnitt mit einer zuversichtlichen
Note beschliessen: «Die bestehenden Divergenzen in Lehre und Praxis
sind ernst zu nehmen. Sie verpflichten uns zu einem klärenden Dialog,
von dem ein expliziter differenzierter Konsens erwartet werden darf»
(Nr. 55).

Unter den «Noch offenen Fragen» wird in einem weiteren Abschnitt
die Frage der Ordination von Frauen zum priesterlichen Dienst abgehandelt.

Die bekannten beiden Positionen werden in unserem Text unverändert

vorgebracht. Lediglich die Nr. 72 lässt vorsichtig aufhorchen: «Es

stellt sich für die altkatholische Seite die Frage, ob die unterschiedliche
Praxis und die zugehörige theologische Begründung einen Aspekt des

christlichen Glaubens betreffen, der die kirchliche Gemeinschaft als solche

verunmöglicht oder zulässt.» Es folgt hier ein Verweis auf die Nr. 81,

68



«Kirche und Kirchengemeinschaft»

in der festgestellt wird, dass die Frauenordination «... für römisch-katholische

Christen unter Sanktionen [steht] (c. 750 §2 CIC i.V.m. c. 1371

§ 1 CIC), auch wenn diese nicht jene für Häresie sind». In der hier zugehörigen

Anmerkung wird darauf verwiesen, dass Häresie im Sinne des c. 750
§1 «... nur den primären Offenbarungsbereich selbst ...» betrifft (vgl.
auch c. 750 §1 und 1364 §1 CIC): «Die Lehrverkündigung über die nur
Männern vorbehaltene Priesterweihe wird dem depositum fidei, aber dem
sekundären Offenbarungsbereich zugeordnet.» Diese These wird mit
lehramtlichen Texten gut belegt, so dass die oben erwähnte Frage in Nr. 72

nicht unberechtigt erscheint.
Damit befinden wir uns allerdings schon mitten in den kirchenrechtlichen

Fragen, die auch in einem weiteren Abschnitt des Kapitels über
«Noch offene Fragen» abgehandelt werden. Sie betreffen folgende
Themen: Verheiratete Bischöfe und Priester; ehemals römisch-katholische
Kleriker; ehemals römisch-katholische Gläubige; Priesterweihe von Frauen.

Unser Text gibt hier schlicht und einfach die geltenden kirchenrechtlichen

römisch-katholischen Positionen kurz wieder. Lösungen werden
noch keine vorgeschlagen, auch wenn im Dialog selber manche Möglichkeiten

erwogen wurden.

Perspektiven in der Primatsfrage

1. Die Frage nach Perspektiven nötigt zuallererst zur Klärung des Standortes,

von dem aus Ausschau nach diesen gehalten wird. Dieser war früher
einmal aus römisch-katholischer Sicht recht eindeutig und besagte: In
unserer Kirche haben wir im Papsttum etwas Wertvolles, Gottgewolltes, das

leider von den anderen christlichen Kirchen abgelehnt wird, so dass unsere

Aufgabe im Hochhalten und Verteidigen desselben besteht. Zur
Aktualisierung und entsprechenden Differenzierung dieses Standpunktes möchte

ich einige Beobachtungen vortragen.

a) Die Überlegungen über ein universales Amt der Einheit gehen heute

viel weiter als das frühere Verteidigen einer althergebrachten Institution

gegen die Angriffe der anderen. Ein solches universales Dienstamt

beschäftigt heute in dieser oder jener Weise alle christlichen Gemeinschaften
und im übertragenen Sinn auch die Weltreligionen und andere Institutionen.

Zwei Erkenntnisse sind hierfür wohl ausschlaggebend. Zum ersten
die innerchristliche, dass ein universales Amt der Einheit, auch aus

neutestamentlicher Sicht, nicht einfach abzulehnen ist. Die entsprechenden

69



Hans Jörg Urban

Stellen aus den weltweiten ökumenischen Dialogen wären hier anzuführen;

sie finden sich in der bislang dreibändigen Dokumentation «Dokumente

wachsender Übereinstimmung»2. Stellvertretend zitiere ich hier
die Nr. 194 von «Communio Sanctorum», in der die lutherische Seite

der «Bilateralen Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und
der Kirchenleitung der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche
Deutschlands» formuliert: «Gegen einen gesamtkirchlichen <Petrusdienst>

als pastoraler Dienst an der weltweiten Gemeinschaft der Kirchen und
ihrer gemeinsamen Bezeugung der Wahrheit gibt es keine grundsätzlichen
Einwände.» Und in der darauffolgenden Nr. 195 heisst es dann:

«Gemeinsam können Katholiken und Lutheraner sagen: Ein universalkirchlicher

Dienst an der Einheit und der Wahrheit der Kirche entspricht dem Wesen
und Auftrag der Kirche, die sich auf lokaler, regionaler und universaler Ebene

verwirklicht. Er ist daher grundsätzlich als sachentsprechend anzusehen. Dieser

Dienst repräsentiert die gesamte Christenheit und hat eine pastorale
Aufgabe an allen Teilkirchen.»1

Es ist bekannt, dass nicht alle lutherischen Theologen und Hierarchen
Deutschlands diesen Sätzen zustimmen. Aber im Wesentlichen sind sie

auch in den Altkatholisch - Römisch-Katholischen Dialog, den wir
besprechen, eingegangen.

Und noch eine weitere Erkenntnis, die sogar weit über das Christentum
und die anderen Weltreligionen hinausgeht, spielt hier eine Rolle, dass

nämlich den globalen ethischen Problemen nur mit universal gültigen
Prinzipien und Normen begegnet werden kann, die von mit entsprechender

Autorität versehenen Institutionen vertreten werden. Hier manifestiert
sich so etwas wie ein universaler Selbsterhaltungstrieb, der zur gemeinsamen

Suche nach universalen, auch mit geistiger Vollmacht versehenen
Instanzen veranlasst. So weit das äussere Umfeld der Perspektivsuche.

2 Harding Meyer u.a. (Hg.). Dokumente wachsender Übereinstimmung.
Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene.
Band 1: 1931-1982/Band 2: 1982-1990/Band 3: 1990-2001. Paderborn (Bonifatius)/
Frankfurt a.M. (Lembeck).21991/1992/2003.

1 Vgl. Bilaterale Arbeitsgruppe der Deutschen Bischoeskonferenz und
der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands.
Communio Sanctorum. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen. Paderborn (Bonifatius)/
Frankfurt a.M. (Lembeck) 2000.

70



«Kirche und Kirchengemeinschaft»

b) Wenn dieses besagt, dass auch andere nach einem vollmächtigen
universalen Amt der Einheit suchen, dann bedeutet das für die entsprechende
inner-römisch-katholische Ausschau nach Perspektiven, dass das real
existierende Papstamt, wenn auch mit grosser Vorsicht wegen der
geschichtlichen Vorbelastungen, durchaus zumindest als ein Angebot in
Betracht gezogen werden kann. Dass dieses Angebot aus unserer Sicht einen

gültigen Kern hat, der aber noch stark bearbeitet werden muss und
offenkundig auch kann, das hat Papst Johannes Paul IL sehr eindeutig in seiner

Ökumene-Enzyklika aus dem Jahr 1995 «Ut unum sint» in der bekannten
Nr. 95 formuliert. Es geht darum, schreibt er,

«...eine Form der Primatsausübung zu finden, die zwar keineswegs auf das

Wesentliche ihrer Sendung verzichtet, sich aber einer neuen Situation öffnet
Der Heilige Geist schenke uns sein Licht und erleuchte alle Bischöfe und

Theologen unserer Kirchen, damit wir ganz offensichtlich miteinander die
Formen finden können, in denen dieser Dienst einen von den einen und den

anderen anerkannten Dienst der Liebe zu verwirklichen vermag.»

Hierzu bat Johannes Paul II. die «... kirchlichen Verantwortlichen und ihre

Theologen...» mit ihm «...einen brüderlichen, geduldigen Dialog
aufzunehmen, bei dem wir jenseits fruchtloser Polemiken einander anhören

könnten...» (Nr. 96)4.
Es geht also um die Suche miteinander und nicht um Abgrenzung und

Verteidigung gegeneinander. Allerdings: Wenn ich recht sehe, ist unser
Text das erste und einzige internationale Dialogergebnis, das auf die
Dialogbitte Johannes Paul IL direkt eingeht. Die Hemmungen fiir einen
solchen Dialog sind ganz offensichtlich gross, denn jede, auch noch so

vorsichtige Zustimmung im Abstrakten und Prinzipiellen muss sich gleichzeitig

gegen das Missverständnis einer «Anerkennung» oder auch nur

«Gutheissung» des konkreten Papsttums abschirmen. Dies kann konkret

belegt werden etwa durch evangelische Reaktionen auf das mehrfach
erwähnte lutherisch-katholische Dialogergebnis in Deutschland «Communio

sanctorum»5. Diese Reaktionen sind allerdings durchaus auch ver-

4 Papst Johannes Paul IL, Enzyklika «Ut unum sint» über den Einsatz, für die

Ökumene, 25. Mai 1995, in: VApS 121 (Deutsche Bischofskonferenz) 1995, 3-80,
hier 67f.

5 Vgl. Ol IVER Schuegraf/Udo Hahn (Hg.), Communio Sanctorum. Evangelische

Stellungnahmen zur Studie der Zweiten Bilateralen Arbeitsgruppe der Deutschen

Bischofskonferenz und der Kirchenleitung der VELKD, Hannover (VELKD) 2009

(Anm. d.Red.).

71



Hans Jörg Urban

ständlich, denn gegen das Papsttum wurde nicht nur jahrhundertelang
polemisiert, sondern ein wesentlicher Teil der eigenen konfessionellen
Identität wurde an dieser Verwerfung des Papsttums festgemacht.

Und trotzdem: Dieses konkrete Papsttum existiert nicht nur in der
Geschichte, sondern auch in der Gegenwart und kann nicht einfach übergangen

oder als erledigt erklärt werden, um etwas ganz Neues an seine Stelle

zu setzen. Denn realistischerweise kann niemand erwarten, dass die
römisch-katholische Kirche es selber abschafft, und überdies scheint es

doch so stark in die Identität der abendländischen Christenheit verwoben

zu sein, dass im besagten Dialogergebnis «Communio sanctorum» die
lutherische Seite (Nr. 191) formulieren konnte: «Die Bindung eines
solchen universalen Petrusdienstes an den Bischof von Rom legt sich für die
abendländische Christenheit trotz aller Belastungen aus historischen
Gründen nahe.» Und bezüglich der Ostkirchen wird daran erinnert, dass

für diese ein Ehrenprimat des Bischofs von Rom auch eine grundsätzliche
Möglichkeit ist.

2. Das macht nun allerdings die römisch-katholische Aufgabe hinsichtlich
des Papstamtes so unkomfortabel: Wir müssen einerseits «unser» real
existierendes Papstamt im Hinblick auf die heutigen Gegebenheiten und

Notwendigkeiten «unserer» Kirche in dieser konkreten Welt reformieren.
Gleichzeitig oder vielleicht gerade dadurch soll es andererseits zum gültigen

Instrument des petrinischen Einheitsdienstes auch für die anderen

christlichen Kirchen werden. Und dies alles ohne Verzicht auf das Wesentliche

der Sendung des Petrusdienstes. Bedeutet dies nicht die Quadratur
des Kreises? Hierzu nenne ich drei Perspektiven:

a) Erst kürzlich titulierte die Ökumenische Information der Katholischen
Nachrichten-Agentur einen Bericht über eine Vortragsveranstaltung in
München mit: «Papstamt in seiner jetzigen Gestalt <Nicht ökumene-
tauglich>»6. Zitierte Kernaussage des Vortrags: «Das Papstamt mit Primat,
Unfehlbarkeit und Jurisdiktionsgewalt steht quer zur Ökumene.» Biblisch
und kirchengeschichtlich sei es zweifelhaft, ob es das katholische Kir-
chenoberhaupt in seiner jetzigen Ausprägung überhaupt geben muss. Das

Neue Testament gibt fiir einen päpstlichen Primat nichts her. Auch die

geschichtlichen Ansätze für die Oberhoheit des römischen Bischofs liegen

6 KNA-OKI 29 vom 14. Juli 2009, 7.

72



xKirche und Kirchengemeinschaft»

im Dunkeln. Somit habe das Papstamt «keine ökumenische Chance im
21. Jahrhundert». Kompatibel mit der Weltchristenheit wäre lediglich eine
Rolle des Bischofs von Rom als ein Ehrenprimat, wie ihn innerhalb der
Orthodoxie der Ökumenische Patriarch von Konstantinopel ausübt. «Um
ökumenetauglich zu werden, hätte der Papst einiges zu tun: Er müsste den
reformatorischen Kirchen zugestehen, <Kirchen im eigentlichen Sinne> zu
sein, die gegenseitige Zulassung zur Kommunion aussprechen..., die

evangelischen Ämter anerkennen und keine Ablässe mehr verkünden.»
Ich habe diese Zeilen aus der KNA-Information zitiert, weil sie para-

digmatisch eine Perspektive hinsichtlich der künftigen Rolle des Papstamtes

wiedergeben, die so oder ähnlich manche ökumenisch doch wohlgesinnte

und nicht nur unbedarfte Theologen meinen vertreten zu müssen.
Ich finde allerdings diese kritischen Punkte und die Wunschliste ausserordentlich

oberflächlich. Sie dienen höchstens einer kosmetischen Reform,
die nicht den oben aufgezeigten, tief greifenden weltweiten aktuellen
Erfordernissen gerecht wird.

b) Diese werden ernster genommen mit einer Formulierung von Walter

Kasper aus dem Jahr 1975: In einem Beitrag in der Zeitschrift «Concilium»

stellte er damals fest, dass die grundsätzliche und komplexive Frage
in aktueller Terminologie besagt, ob und inwiefern ein Petrusamt zur
«Sache» des Evangeliums Jesu Christi gehört7. Rückblickend klingt diese

Fragestellung heute sprachlich zeitbedingt, aber der Sache nach trifft sie.

Sie signalisierte eine Perspektive, die heute noch genauso gültig ist wie

damals, nämlich die Perspektive, die sich an der Frage nach dem Willen
und Vermächtnis des Herrn der Kirche orientiert, und zwar unabhängig
von Bedingtheiten wechselnder innerweltlicher Machtkonstellationen
und Konvenienzen. Es ist das Verdienst von Hermann Josef Pottmeyer,
diese Perspektive in ihrer Konkretion durchdekliniert zu haben. Ich beziehe

mich im Folgenden auf seinen diesbezüglichen Beitrag in der
Zeitschrift «Catholica». Er schreibt:

«Wenn sich also die römisch-katholische Kirche heute um eine ökumenische

Verständigung über den Primat des Nachfolgers Petri bemüht, sollte sie

zugleich oder - besser noch - zuvor jene kritischen Fragen klären, die innerhalb

der katholischen Kirche selbst an die lange übliche Interpretation (des

Dogmas von 1870) und an die sich auf sie berufende Praxis des Primates ge-

7 Walter Kasper. Bleibendes und Veränderliches im Petrusamt. in: Conc(D) 1 :

(1975) 525-531. hier 525.

73



Hans Jörg Urban

stellt werden. Denn wenn wir Katholiken davon überzeugt sind, dass das

Petrusamt eine Gabe und Hilfe ist. die Christus der Gemeinschaft aller Christen
hinterlassen hat. dann sind wir aufgerufen, zuvor alles das zu beseitigen, was
diese göttliche Gabe verdunkelt und zu Missverständnissen Anlass gibt.»*

Das heisst aber für Pottmeyer nicht, dass wir die ökumenischen Dialoge
über das Petrusamt aufzuschieben hätten. «Vielmehr brauchen wir Katholiken

dazu das ökumenische Gespräch. Denn es ist eine menschliche
Erfahrung, dass ein anderer Blickwinkel und die Erfahrung anderer hilfreich
sein können, das eigene Selbstverständnis zu klären, zumal dann, wenn es

um ein gemeinsames Anliegen geht, nämlich um die Erkenntnis des Willens

Gottes für seine Kirche.»9 So sei auch die Einladung von Johannes

Paul II. in «Ut unum sint» zu verstehen.

Hinsichtlich der Sicht der anderen, die im Dialog helfen soll, das

Verständnis der göttlichen Gabe zu klären, führt Pottmeyer weiter aus:

«Was das Dogma des I. Vaticanums angeht, ist die innerkatholischc kritische
Befragung desselben bereits von der Minorität des I. Vaticanums begonnen
worden. Sie verschärfte sich noch während des IL Vaticanums und in steigendem

Masse seit dem letzten Konzil. Gefordert wird heute in der katholischen
Kirche eine relecture oder Re-rezeption des Dogmas von 1870 im Rahmen
einer Communio-Ekklesiologie, an die das IL Vaticanum wieder anknüpfen
wollte.»10

Die Literatur der letzten 30 Jahre, die Pottmeyer zur Untermauerung dieser

These in der zugehörigen Anmerkung aufzählt, ist beeindruckend.
Den Hauptgrund für das Aufkommen der Diskussion über das Dogma

von 1870 während und seit dem IL Vaticanum sieht Pottmeyer in der

Wiederentdeckung des sakramentalen Commtinio-Charakters der Kirche
und der Communio-Gestalt und -Praxis der noch ungeteilten Kirche des

1. Jahrtausends. «Sie sprengte die Fesseln der einseitig apologetisch und

juridisch geprägten Ekklesiologie der Schultheologie des 19. Jahrhunderts.»11

In der hierdurch entflammten Diskussion wurden zwei Entdeckungen
gemacht. Als Erstes wurde erkannt, in welchem Ausmass das Dogma vom
Primat und seine Formulierung von der historischen Situation des 18. und

s Hermann Josef Pottmeyer. Die jüngere Diskussion über die Definition des

päpstlichen Primats durch das I. Vaticanum in: Cath(M) 61 (2007) 67-80. hier 68.
" Ebd.
111 Ebd.
11 A.a.O., 69.

74



:<Kirche und Kirchengemeinschaft»

19. Jahrhunderts in West- und Mitteleuropa geprägt waren. «Die bis zum
II. Vaticanum herrschende Interpretation des Dogmas hatte von diesem
Zeitindex abgesehen.»12 Heute ist uns dieser Zeitindex wohl bekannt:
Kleriker und katholische Laien in Mitteleuropa strebten die Stärkung des

Papsttums an, weil sie darin die einzige Hoffnung sahen, die Kirche vor
den Übergriffen der Regierenden in den sich bildenden Nationalstaaten zu
schützen. Allein die Souveränität des Papstes garantierte für sie die
Unabhängigkeit und Eigenständigkeit der Kirche vom Staat, der unter Berufung
auf seine Souveränität beanspruchte, auch die Kirche in seinem Bereich
seinen Interessen entsprechend zu dirigieren. Darin wurde die Gefahr des

Zerfalls der katholischen Kirche in Nationalkirchen (Landeskirchen!)
gesehen. Hier liegt dann auch die Wurzel des Misstrauens gegenüber dem

Mitwirken des Episkopates an der Leitung der Gesamtkirche und der Option

für die uneingeschränkte Souveränität des Papstes. Mit den Fäden

dieser Einstellung oder besser gesagt dieser Befürchtung wurde der erste

Textentwurf für das Dogma gewoben.
Die zweite in der neueren Diskussion gemachte Entdeckung ist mit der

Zurkenntisnahme der Kritik der Konzilsminorität an diesem Entwurf und
der Antwort des zuständigen Sprechers der Kommission auf diese
Einwände verbunden. In Kurzfassung lauteten die Kritikpunkte der Minorität:
Die Kirche ist von Natur aus keine absolute Monarchie; der Primat wird
in der Vorlage nach dem Modell der weltlichen Herrschaft vorgestellt;
Christus ist das «Prinzip der Einheit» der Kirche, der Papst nur das «sichtbare

Fundament» ihrer Einheit; das Mitspracherecht der Bischöfe wird
nirgends im Text genannt.

Die erwägenden Antworten der Sprecher der zuständigen Kommission,

die in den Konzilsakten zugänglich sind, können hier nicht im
Einzelnen dargelegt werden, obwohl sie sehr wichtig sind, da die Kirehenkonstitiition

des Zweiten Vatikanischen Konzils mehrfach auf diese Kommentare

des Sprechers der Kommission des Vaticanums 1 zurückgreift, um das

Miteinander von Primat und Kollegialität zu begründen13. Ich schliesse

mich uneingeschränkt der Feststellung von Pottmeyer an, dass aus den

Ausführungen des Kommissionssprechers eindeutig hervorgeht, «...dass
das Schweigen der Definition über die kollegiale Mitverantwortung der

Bischöfe an der Leitung der Gesamtkirche keinesfalls die Ablehnung dieser

Mitverantwortung bedeutet. Im Gegenteil wird die Lehre von der

12 Ebd.
11 A.a.O., 78.

75



Hans Jörg Urban

gleichfalls vollen und höchsten Vollmacht des Bischofskollegiums als

selbstverständlicher Inhalt der Tradition vorausgesetzt. Diese Lehre wurde

von niemand bestritten»14. Bekannt ist, dass die Lehre über das

Bischofsamt und das Bischofskollegium in einer weiteren vorgesehenen
Konstitution über die Kirche behandelt werden sollte. Der deutsch-französische

Krieg hat aber das Zustandekommen dieser Konstitution verhindert.

Wir kennen aber den Entwurf zu dieser Konstitution, in dem die

volle und höchste Vollmacht des Bischofskollegiums als «fidei dogma cer-
tissimum» bezeichnet wird.

Fazit: Neben der lange vorherrschenden Interpretation des Dogmas
von 1870, die sich an der einseitigen Formulierung orientierte, gab und

gibt es eine andere Interpretation. Es ist die der Konzilsminorität, die -
historisch nachweisbar- als legitim angesehen wurde, auch wenn sie nach

dem Konzil kaum Beachtung fand. Damit ist das Dogma von 1870 durchaus

offen für eine Interpretation im Sinne der Communio-Ekklesiologie.

«Indem es den Primat als eine <wahrhaft bischöfliche) Vollmacht bezeichnet,
bindet es den Papst in die sakramental begründete communio des Bischofskollegiums

ein. Als dessen Haupt soll der Papst der Einheit des Episkopats und

zusammen mit dem Episkopat der Einheit der Kirche dienen. Der Papst steht

nicht über der Kirche, sondern in der communio der Kirche, die vom I.

Vaticanum als communio im Glauben bezeichnet wird.»15

Bestätigt sieht Pottmeyer diesen Befund durch die schon angeführten
Nummern 95 und 96 der Enzyklika «Ut unum sint» von Papst Johannes
Paul II. sowie auch durch folgende Feststellung aus den «Erwägungen»
der Glaubenskongregation von 1998: «Das bedeutet jedoch nicht, dass der

Papst eine absolute Macht hätte. Denn es ist ja ein Kennzeichen des Dienstes

der Einheit, eine Folge aus der Gemeinschaft des Bischofskollegiums
und des sensus fidei des ganzen Gottesvolkes, auf die Stimme der
Partikularkirchen zu hören ...»l6

Pottmeyer schliesst seinen Beitrag mit einem Ausrufezeichen, das ich

hier nicht vorenthalten möchte:

«Das Dogma von 1870 hat den schlechten Ruf nicht verdient, den seine maxi-
malistische Interpretation in Theorie und Praxis ihm eingebracht hat. Es ist

nicht jenes unüberwindliche Hindernis für die Einheit der Christen, als das es

14 A.a.O.. 77.
15 A.a.O.. 79.
16 Osservatore Romano (deutsch) vom 11. Dezember 1998. Nr. 10.

76



«Kirche und Kirchengemeinschaft»

lange gegolten hat. Und noch etwas: In der <Hall of Fame> der ökumenischen
Bewegung verdient die Minorität des I. Vaticanums einen Ehrenplatz, weil sie
das Konzil dafür gewinnen konnte, dieses Dogma für einen zukünftigen Com-
munio-Primat offen zu halten.»17

c) Oben war davon die Rede, dass «auf die Stimme der Partikularkirchen
zu hören» ist. Dies sind auch die Stichworte, die nach meiner Einschätzung

eine realistische Perspektive im Hinblick auf das Amt der Einheit
ergeben können. Neben den klassischen Fragen dieses Themenbereiches
(Übertragung des Primates des Petrus auf den Bischof von Rom? Primat
des Bischofs von Rom nur symbolisch oder sakramental konkret? Menschlichen

oder göttlichen Rechtes? Ist die Entfaltung bis zur Universaljurisdiktion

und Unfehlbarkeit legitim?) tritt der konkrete, durch Fakten
verifizierbare Stellenwert von Kollegialität und Subsidiarität immer stärker in
den Vordergrund. Hier gibt es - wie so oft im konkreten Leben - manches

Positives aus der jüngsten Kirchengeschichte zu vermelden, aber auch
anderes. So war im Zusammenhang des Entstehens der Gemeinsamen Erklärung

zur Rechtfertigungslehre Roms und des Lutherischen Weltbundes

vor zehn Jahren ein ökumenisch hochinteressantes Wechselspiel zwischen
den höchsten Ämtern auf Weltebene und den Ortskirchen zu beobachten.

Rom hat damals die hauptsächlich aus Deutschland und den USA
kommenden Stimmen gehört und berücksichtigt. Eine neue Erfahrung! Eine

neue Erfahrung aber auch bei den Lutheranern. Dort müsste eine Lokalkirche,

nämlich die deutsche, die Erfahrung machen, dass die oberste Instanz,
also der Lutherische Weltbund, auch ohne grosse Beteiligung der
deutschen professoralen Prominenz, für die ganze Kirche sprechen kann.

Eher negativ ist in diesem Zusammenhang der Alleingang des petrinischen

Amtes im Fall der Aufhebung der Exkommunikation der
Traditionalisten-Bischöfe zu sehen. Hier kam die Kollegialität zwischen dem

Obersten Amt und den betroffenen Ortsbischöfen eindeutig zu kurz. Mit
etwas Optimismus kann man allerdings auch dieser Affäre etwas Positives

abgewinnen, insofern als die Verursacher die nicht gerade zögerliche
Stimme der betroffenen Ortsbischöfe durchaus wahrgenommen haben.

Ein drittes Beispiel kann mit einem knappen Hinweis in Erinnerung
gerufen werden: Linz in Oberösterreich. Rom ist in dem besagten Fall sehr

schnell auf die massiven Proteste des Klerus und der Laien eingegangen
und hat die geplante Bischofsernennung geräuschlos gestrichen.

Pottmeyer. Diskussion (wie Anm. 7). 79f.

77



Hans Jörg Urban

3. Zusammenfassend möchte ich feststellen, dass wir auf dem Weg sind.
Es ist ein Weg, auf dem wir noch lange nicht am Ziel sind, der aber wie

jeder Weg schon in sich selber das Positive der Dynamik und Bewegung
auf ein Ziel hin birgt. Wir wären aber schlecht beraten, wenn wir meinten,
dass es auf diesem Weg lediglich darum geht, mehr Kollegialität und
Subsidiarität zwischen oben und unten einzufordern. Die Frage des
Vorankommens auf diesem Weg hängt viel entscheidender davon ab, ob es in
absehbarer Zeit gelingt, das Petrusamt so zu gestalten, dass es durchsichtig

wird für das, was damit gemeint ist, nämlich dass es wie jedes andere

Amt in der Kirche nur in absoluter Abhängigkeit vom Herrn und in der

Vollmacht nur des Herrn der Kirche ausgeübt wird. Es muss gezeigt werden,

das die Autorität des Petrusamtes - wie Walter Kasper noch als
Professor 1975 formulierte - primär «...sakramental-zeichenhafte Vermittlung

des Evangeliums Jesu Christi in personaler Gestalt [ist], als gelebte
Jüngerschaft, apostolisch missionarische Existenz und verzehrender Hir-
tendienst für die Menschen»18.

Um diesem Ziel näherzukommen, brauchen wir nicht nur den
ökumenischen Dialog über das Papstamt, sondern auch ein ökumenisches
Miteinander, in dem die höchst unterschiedlichen Charismen und Berufungen
nicht als sich ausschliessende Gegensätze, sondern als sich komplementierende

Gaben und Dienste gelebt werden, so dass daraus das kirchliche
Amt in seiner vollen Struktur, bis hin zum Papstamt, hervorgehen und

gedeihen kann.

Hans Jörg Urban (geb. 1940). Prof. Dr. theol. Studium der Theologie und
Geschichte. Stipendiat und Assistent am Institut für Europäische Geschichte.
Abt. Abendländische Religionsgeschichte der Universität Mainz.. 1972-1975
katholischer Referent in der Ökumenischen Centrale in Frankfurt a.M.
Danach bis zur Emeritierung im Jahr 2005 Direktor am Johann-Adam-Möhler
Institutfür Ökumenik in Paderborn und Honorarprofessor am dortigen
Erzbischöflichen Priesterseminar. Mitarbeit in zahlreichen ökumenischen
Dialoggremien auf internationaler und nationaler Ebene.

Adresse: Rosmarinstrasse 62. D-33106 Paderborn. Deutschland. E-Mail:
h.j. urban @ t-online.de

18 Kasper. Bleibendes (wie Anm. 6). hier 530.

78



«Kirche und Kirchengemeinschaft»

English Summary

The paper first sets out the context and the characteristics of the Roman Catholic

- Old Catholic Dialogue and its report "Kirche und Kirchengemeinschaft"
(Church and ecclesial communion) published in 2009.

It then presents the main topics of the report dealing primarily with ecclesiology

and the papal primacy and cautiously describes the "differentiated consensus",

which was what the dialogue commission aimed at. This is followed up by a

short exposition of what the report sees as "still open issues", such as the Marian
dogmas of 1854 and 1950, the ordination of women to the priesthood, the
celibacy of bishops and priests and the canonical status of former Roman Catholic
clerics and laypeople who joined the Old Catholic Church.

To conclude the paper approvingly expounds recent Roman Catholic interpretations

of Vatican I (as argued mainly by H.J. Pottmeyer) on the issue of papal
primacy fìrmly integrating it in the framework of collegiality and subsidiarity, the

hallmark of a communio ecclesiology.

79


	"Kirche und Kirchengemeinschaft" : das Ergebnis des internationalen Römisch-Katholisch - Altkatholischen Dialogs und die Perspektiven in der Primatsfrage aus römisch-katholischer Sicht

