
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 100 (2010)

Heft: 1-2

Artikel: Mariendogmen, Frauenordination und kirchenrechtliche Perspektiven
als "offene Fragen" im Bericht "Kirche und Kirchengemeinschaft"

Autor: Esser, Günter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mariendogmen, Frauenordination und
kirchenrechtliche Perspektiven als «offene Fragen» im Bericht
«Kirche und Kirchengemeinschaft»

Günter Esser

1. Vorbemerkung

Die Kommission hat sich von einem gewissen Zeitpunkt an von der expliziten

Perspektive leiten lassen, dass das Fernziel eine - wie auch immer zu
umschreibende - Kirchengemeinschaft sein soll. Das geht schon aus dem
Titel des Kommissionsberichtes hervor. Die Frage ist, wie eine solche

Kirchengemeinschaft trotz der nicht einfachen Geschichte und sicher
bleibender Differenzen zu verwirklichen ist.

Vor diesem Hintergrund muss der Kommissionstext unter drei
Gesichtspunkten gelesen und bewertet werden:
1. Es ist das erste Mal in der mehr als 130-jährigen an Konflikten nicht

armen Geschichte, dass altkatholische und römisch-katholische
Theologinnen und Theologen in einer internationalen Dialogkommission
zusammengearbeitet haben. Dass diese Kommission am Ende ihrer
sechsjährigen Arbeit diesen Bericht vorlegen konnte, ist schon als

Erfolg zu werten.
2. Wie in allen bilateralen Gesprächen ging es auch in der Römisch-Katholisch

- Altkatholischen Dialogkommission darum, einen Text zu

erarbeiten, den beide Dialogpartner akzeptieren konnten. Dies setzte
ein hohes Mass an Sensibilität für die Möglichkeiten und Grenzen des

Gesprächspartners voraus. Vieles, was diskutiert wurde, konnte
naturgemäss nicht in den Abschlussbericht einfliessen, und wie in allen
bilateralen ökumenischen Gesprächen ist auch hier oft um Formulierungen

für den Bericht gerungen worden.
3. Wenn beide Kirchen an einer Fortführung des Dialogs interessiert sind

und das Ziel einer Kirchengemeinschaft als realisierbar einschätzen,
dann müssen weitere Kommissionen die begonnene Arbeit fortsetzen
und vertiefen. Diese erste Internationale Römisch-Katholisch
-Altkatholische Dialogkommission konnte nur den ekklesiologischen Boden

für weitere Gespräche bereiten.
Bei den «noch offenen Fragen», die nicht mit der zentralen ekklesiologischen

Thematik zu tun haben, die sich aber von dem Moment an
unvermeidlich stellen, da eine mögliche Kirchengemeinschaft ins Auge gefasst

IKZ 100 (2010) Seiten 51-61 51



Günter Esser

wird, gilt es zwischen zwei Bereichen zu unterscheiden. Der eine betrifft
dogmatische Probleme (Mariologie und Frauenordination), der andere

kirchenrechtliche, die vor allem mit der Übernahme römisch-katholischer
Priester in den altkatholischen Kirchendienst sowie generell mit dem Beitritt

römisch-katholisch Getaufter zur Altkatholischen Kirche zu tun
haben.

2. Offene Fragen zur Mariologie (6.3.2)

Es war ausdrücklicher Wunsch der römisch-katholischen Dialogpartner,
der Mariologie im Kommissionstext ein eigenes Kapitel zu widmen, da

durch die Ablehnung der beiden Mariendogmen von 1854 (Unbefleckte
Empfängnis Marias) und 1950 (Leibliche Aufnahme Marias in den Himmel)

seitens der Altkatholiken hier nach wie vor eine dogmatische Differenz

besteht.
Das Unterkapitel gliedert sich in drei Teile: Zunächst kommen einige

altkatholische Äusserungen zur Sprache (49-51 dann wird die
römischkatholische Lehre dargestellt (52-53), und schliesslich wird versucht,
«weitere Perspektiven» und damit eine mögliche Annäherung der beiden

mariologischen Positionen aufzuzeigen (54-55).
a) Bezüglich «altkatholischen Äusserungen» sei hier auf die Internationale

Altkatholische Theologenkonferenz 2008 verwiesen, die sich
gerade mit Blick auf den römisch-katholisch - altkatholischen Dialog mit
Mariologie und Marienverehrung beschäftigt hat1. Die «Erklärung zur
Stellung Marias im Heilswerk Gottes und zur Frage einer altkatholischen
Marienfrömmigkeit» gibt die altkatholische Position theologisch gut
fundiert wieder2. In etwas verkürzter Form finden sich diese Aussagen im
Kommissionstext unter der Nr. 51.

Grundsätzlich sieht die altkatholische Theologie jegliche Rede über

Maria im «Mysterium der Menschwerdung Gottes in Jesus Christus»
begründet, d.h. in der «Inkarnation des Wortes Gottes». Maria ist daher für
sie in erster Linie die theotókos, die «Gottesgebärerin», wie sie vom Konzil

von Ephesus (431 proklamiert wurde. Alle altkatholischen Überlegungen

haben hier ihre Wurzeln und müssen auf sie zurückgeführt werden.

Wichtig war den altkatholischen Kommissionsmitgliedern der Hin-

1 40. Internationale Altkatholische Theologenkonf'erenz 2008 in Neustadt/Weinstrasse:

«Maria im Altkatholizismus», in: IKZ 99 (2009) 1-105.
2 Vgl. a.a.O.. 2f.

52



Mariendogmen. Frauenordination und kirchenrechtliche Perspektiven

weis, dass nach ihrer Überzeugung der ganze Lebensweg Marias «in die

eschatologische Herrlichkeit Gottes transparent ist für die Gemeinschaft
der Getauften». D.h. Maria wird gesehen als junges Mädchen, das ihre
Bereitschaft erklärt, Mutter des Erlösers zu werden3, als Gebärende4 und

sorgende Mutter5, als Frau, die ihren Sohn loslassen muss6, die ihn und
seine Sendung auf weite Strecken nicht versteht, aber auch ohnmächtig
unter dem Kreuz7 und schliesslich im österlichen Kreis der Jüngerinnen
und Jünger Jesu steht, die den Auferstandenen erfahren haben und mit
dem Heiligen Geist beschenkt den Anbruch des Gottesreiches verkünden*.
Vor diesem vielschichtigen Lebenshintergrund sehen Altkatholiken Maria
als «Typus der Kirche und Modell der mit dem Geist Gottes beschenkten

Christusgläubigen» (51). So ist sie unbeschadet aller Formen der

Volksfrömmigkeit, denen Altkatholiken eher kritisch gegenüberstehen, immer
doch unsere «Schwester im Glauben», und als theotókos steht sie im
Zentrum des neutestamentlichen Heilsgeschehens.

b) Hilfreich zur weiteren theologischen Vertiefung mit Blick der in den

Nrn. 54-55 angesprochenen «weitere[n] Perspektiven» kann der Verweis
auf mariologische Aussagen in «Communio Sanctorum» sein, dem Text,
der den Dialog der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands

(VELKD) und der Deutschen Bischofskonferenz zusammenfasst9.

Dort fand man eine Möglichkeit für Lutheraner, die Mariendefinitionen
der Dogmen von 1854 und 1950 in einem weiteren theologischen Sinn zu

interpretieren. Gut protestantisch verwies man bei beiden auf den Römerbrief.

So heisst es mit Blick auf das Dogma von 1854: «Der Satz von der

Unbefleckten Empfängnis Marias gründet im glaubenden Wissen von der

Treue Gottes, der <alles zum Guten führt bei denen, die nach seinem ewigen

Plan berufen sind> (Röm 8,28).» Das wird dann wie folgt interpretiert:
Was bei Maria vom ersten Augenblick ihres Daseins an Heilswirklichkeit

3 Vgl. Lk 1.38.
4 Vgl. Lk 2.7.
5 Vgl. Lk 2.41-52.
6 Vgl. Mk 3.31-33 par.
7 Vgl. Joh 19.25.
* Vgl. Apg 1.161'.
9 Bila it-rale Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und der

Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands, Communio
Sanctorum. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen [zitiert: CS], Frankfurt a.M.

(LembeckJ/Paderborn (Bonifatius) 2000.

53



Günter Esser

wurde, geschieht bei den übrigen Menschen später, bei den Christen konkret

in der Taufe, nämlich die Vermittlung des Geschenkes der rechtfertigenden

Gnade Gottes. «Das Dogma [von der Unbefleckten Empfängnis
Marias] verdeutlicht somit die Macht der Gnade Gottes, der in souveräner
Freiheit beruft, wen er will und wie er will ...»l0 (53).

Mit Blick auf das Dogma von 1950 formuliert «Communio Sanctorum»:

«Der Satz von der Aufnahme Marias in den Himmel wurzelt in der

gleichen schon angeführten Reflexion des Römerbriefes.» Und dann wird
Röm 8,30 zitiert: «Die er (d.h. Gott) aber gerecht gemacht hat, die hat er
auch verherrlicht.» Dazu wird jetzt bezogen auf Maria gesagt: «Wenn Gott
sich einmal einem Menschen erwählend und begnadend zusagt, wenn dieser

Mensch im Glauben diese Gnade annimmt und ihr gemäss lebt, dann

schenkt ihm Gott ganz (dem Leib wie der Seele) seine beseligende
Gemeinschaft (im Himmel)...»" (53).

Die beiden Stellungnahmen aus «Communio Sanctorum» werden im

Kommissionspapier unter 6.3.2.2 als römisch-katholische Lehre
wiedergegeben. Ob die altkatholische Theologie dieser Interpretation folgen und

so die «Ablehnung der beiden Mariendogmen» neu überdenken kann,

wird sich zeigen müssen. Zweifellos ist aber die Anregung wichtig,
zwischen Dogma und Dogmatisierung zu unterscheiden, wie in Nr. 55 gesagt
wird. Will sagen: Es kann in der Glaubenslehre durchaus eine weitgehende

Übereinstimmung geben, vielleicht auch im Sinne einer Interpretation,
die «Communio Sanctorum» bietet, auch wenn das Faktum der Dogmatisierung

unterschiedlich bewertet werden muss.
Für die altkatholische Theologie bleibt jedoch bestimmend, was die

Alte Kirche über Maria als Mutter des Herrn im heilsgeschichtlichen
Zusammenhang gesagt hat, wenn sicher auch die anthropologische Bedeutung

Marias heute zunehmend an Bedeutung gewinnt. Darauf weist Nr. 55

ebenfalls hin. Es sei auch daran erinnert, dass gerade für neuere Ansätze
der Mariologie, wie sie in der Theologie der Befreiung oder der Feministischen

Theologie zu finden sind, dieser anthropologische Aspekt ganz
wesentlich ist.

Dass ein Überdenken der altkatholischen Ablehnung der beiden
Mariendogmen durchaus im Rahmen des Möglichen ist. hat auch die Internationale

Altkatholische Theologenkonferenz 2008 festgestellt, wenn sie,

wenn auch sehr zurückhaltend, in ihrer Erklärung zur Stellung Marias

Vgl. CS 259.

Vgl. CS 260.

54



Mariendogmen. Frauenordination und kirchenrechtliche Perspektiven

abschliessend formuliert: «Aufgrund der festgestellten Offenheit für die
Gestalt Marias und im Kontext bilateraler Dialoge scheint es nicht
ausgeschlossen zu sein, dass bei neuen verbindlichen römisch-katholischen
Interpretationen der beiden Dogmen diese Verwerfungen neu bedacht
werden.»12

3. Offene Fragen zur Ordination von Frauen zum priesterlichen
Dienst (6.3.3)

Die offizielle, die Frauenordination ablehnende Position der Römisch-
Katholischen Kirche ist bekannt und im Kommissionspapier in den
Nrn. 57-60 dargestellt. Zusammenfassend kann gesagt werden: Aus Treue

zum Vorbild Christi sieht sich die Römisch-Katholische Kirche nicht
berechtigt, Frauen zum dreigliedrigen Ordo zuzulassen (61-62). Es ist
kirchenrechtlich nicht ganz klar, ob die in Nr. 62 zitierte Formulierung Papst
Johannes Paul II. aus seinem Apostolischen Schreiben «Ordinatio
sacerdotalis» von 1994 den Rang einer (fast) unfehlbaren Entscheidung des

höchsten Lehramtes der Römisch-Katholischen Kirche hat; viele
Kirchenrechtler interpretieren sie in diese Richtung. Jedenfalls ist nach den

eindeutigen Aussagen des römisch-katholischen Lehramtes eine weitere
Diskussion über diese Frage schwierig. Das hat auch unsere
Kommissionsarbeit gezeigt.

Aber auch die altkatholische Argumentation ist weitgehend bekannt,
im Kommissionspapier wird sie in den Abschnitten 63-70 zusammenge-
fasst. Dabei wird nicht verschwiegen, dass die Entscheidung keinesfalls
von allen Gliedkirchen der Utrechter Union mitgetragen wurde und die
«Polish National Catholic Church» (PNCC) in Nordamerika wegen dieser

Frage aus der Union ausschied (70).
Betont werden sehr stark die soziokulturellen Hintergründe, die zu

einer NichtOrdination von Frauen zum priesterlichen Dienst geführt haben

(65). In der patriarchalischen Gesellschaft der vergangenen Jahrhunderte

war Frauenordination kaum ein Thema. Sie wurde erst im Rahmen der

Frauenemanzipation aktuell und diskutiert. Und hier, so die altkatholische
Position nach einem langen und intensiv geführten Reflexionsprozess, ist
auch die Theologie verpflichtet, bisherige Traditionen auf den Prüfstand
zu stellen, neue Wege zu suchen und zu gehen, wenn überzeugend darge-

Vgl. Maria (wie Anm. 1 3.

55



Günter Esser

stellt werden kann, dass diese neuen Wege die Fundamente des Glaubens
und der Kirchenverfassung nicht verletzen oder zerstören, sondern um der

Verkündigung des Evangeliums willen notwendig erscheinen13.

Obwohl es zweifellos in der Alten Kirche Frauen in wichtigen leitenden

Funktionen gegeben hat, ist die Entscheidung der Mehrheit der
Altkatholischen Kirchen, Frauen zum dreigliedrigen Ordo zuzulassen, gerade
mit Blick auf die Tradition eine Innovation - eine Innovation freilich, die

nach altkatholischer Überzeugung die katholische Amtstheologie weder

in Frage stellt noch seine Sakramentalität zerstört. Die grundsätzliche
Übereinstimmung, besonders auch mit Blick auf das Bischofsamt in
apostolischer Sukzession, steht in keiner Weise zur Disposition. Ausdrücklich
wird dies in Nr. 56 festgestellt.

Soweit der Stand der Dinge. Die Frage wird sein, ob diese unterschiedliche

Praxis und damit verbunden die unterschiedlichen Begründungen
eine kirchliche Gemeinschaft grundsätzlich unmöglich machen oder
doch - wie auch immer - zulassen (72).

3. Offene kirchenrechtliche Fragen (6.3.4)

Zu den offenen Fragen gehören auch kirchenrechtliche Fragen, die nicht
die Glaubenssubstanz betreffen. Hauptsächlich geht es bei diesen Fragen
um den kirchenrechtlichen Status ehemaliger römisch-katholischer Priester,

die jetzt in der altkatholischen Kirche Dienst tun (77-79), sowie generell

um römische Katholiken, die zur Altkatholischen Kirche übertreten

(80). Diese Thematik ist deshalb besonders brisant, weil hier auf beiden
Seiten in der Regel auch mehr oder weniger heftige Emotionen konkreter
Personen mit ihren Biographien und ihrem Glaubensverständnis im Spiel
sind. Ob es wirklich zu Lösungen kommen kann, wird sich auch hier
zeigen müssen.

Um die schwierige kirchenrechtliche Lage zu verdeutlichen, sollen
zunächst die entsprechenden Bestimmungen des römisch-katholischen Kir-

13 Vgl. dazu etwa die Berichterstattung in: IKZ 82 (1992) 195-201: 87 (1997)
225-249 (die dort erwähnte «Utrechter Communio» ist über ein Planungsstadium
nicht hinausgekommen); Urs von Arx. Die Debatte über die Frauenordination in den

Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union, in: Denise Buser/Adrian Loretan (Hg.),
Gleichstellung der Geschlechter und die Kirchen. Ein Beitrag zur menschenrechtlichen

und ökumenischen Diskussion (FVRR 3). Freiburg Schweiz (Universitätsverlag),

1999. 165-211. bes. 165-178.

56



Mariendogmen. Frauenordination und kirchenrechtliche Perspektiven

chenrechts erläutert werden, so wie sie im Kodex des kanonischen Rechts

(CIC) dargestellt sind. Sie sind im Kommissionsbericht auch alle genannt14.
Zunächst das Hauptproblem: Auch wenn ein römisch-katholischer

Christ, egal ob Priester oder Laie, zur altkatholischen Kirche oder zu einer
anderen christlichen Konfession wechselt, bleibt er weiterhin an die

bisherige römisch-katholische Jurisdiktion gebunden. Das bestimmt can. 11

CIC, der folgenden Wortlaut hat:

«Durch rein kirchliche Gesetze werden diejenigen verpflichtet, die in der
katholischen Kirche getauft oder in diese aufgenommen sind, hinreichenden

Vernunftgebrauch besitzen und. falls nicht ausdrücklich etwas anderes im
Recht vorgegeben ist. das siebente Lebensjahr vollendet haben.»

Im Klartext heisst das: Wer einmal Glied der römisch-katholischen Kirche
ist, entweder in sie hineingetauft oder zu ihr konvertiert, bleibt Glied dieser

Kirche. Letztlich ist also, kirchenrechtlich betrachtet, ein Austritt bzw.
ein Übertritt zu einer anderen Kirche nicht möglich.

Neben dieser grundsätzlichen Feststellung von can. 11 CIC sind bei
einem Wechsel zur Altkatholischen Kirche noch zwei weitere

Bestimmungen zu berücksichtigen. Sie hängen mit dem Selbstverständnis der

Römisch-Katholischen Kirche zusammen, die sich als die Kirche versteht,
in der sich die Kirche Jesu Christi, vom apostolischen Ursprung her

kommend, «verwirklicht»15. Dementsprechend sind alle, die die Römisch-
Katholische Kirche verlassen Apostaten, Häretiker oder Schismatiker16,

14 Die Zitation folgt dem Codex des Kanonischen Rechts (CIC). Lateinisch-deutsche

Ausgabe, hg. im Auftrag der Deutschen Bischofskonferenz von Winfried Aymans

u.a., Kevelaer (Butzon & Bercker) 62009.
15 So formuliert u.a. die Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils

«Lumen Gentium»: «... Diese Kirche, in dieser Welt als Gemeinschaft verfasst und

geordnet ist verwirklicht in der katholischen Kirche, die vom Nachfolger Petri und von
den Bischöfen in Gemeinschaft mit ihm geleitet wird» (LG 8).

16 Zur Begriffsbestimmung: a) «Apostasie» meint einen grundsätzlichen Abfall
vom christlichen Glauben. Wenn jemand also zum Judentum oder Islam konvertiert
oder auch wenn jemand seinen Austritt aus der Römisch-Katholischen Kirche erklärt,
ist er ein «Apostat»; b) «Häresie» meint die Leugnung wesentlicher Glaubensfunda-

mente der Kirche. In diesem Zusammenhang ist natürlich die Frage zu diskutieren, ob

die Ablehnung der Papstdogmen von 1870 und der beiden Mariendogmen von 1854

und 1950 die Altkatholiken nach römisch-katholischem Verständnis zu Häretikern
macht. Auf den ersten Blick mag dies zwar so aussehen, aber die Kommission ist

diesbezüglich zu einer nuancierteren Ansicht gelangt (vgl. unten); c) «Schisma» meint
bei Beibehaltung aller wesentlichen Glaubensgrundlagen und des dreigliedrigen
sakramentalen Ordo in apostolischer Sukzession keine (volle) Gemeinschaft mit dem

57



Günter Esser

die sich gemäss can. 1364 § 1 CIC die «Tatstrafe17 der Exkommunikation
zuziehen».

Falls die Person, die die Römisch-Katholische Kirche verlässt, Priester
ist und heiratet, trifft ihn zusätzlich die Suspension vom geistlichen Amt
gemäss can. 1394 § 1, in dem es heisst: «Unbeschadet der Vorschrift des

can. 194 § 1 n. 3 zieht sich ein Kleriker, der eine Eheschliessung, wenn
auch nur in ziviler Form, versucht, die Tatstrafe der Suspension zu ...» Der

genannte can. 194 § 1 stellt u.a. fest, dass derjenige eines Kirchenamtes
enthoben wird, der «vom katholischen Glauben oder der Gemeinschaft
der Kirche öffentlich abgefallen ist» (n. 2) oder/und «der auch nur eine

zivile Eheschliessung versucht hat»18 (n. 3).

Das ist die schwierige kirchenrechtliche Situation, auf die Nr. 77 des

Kommissionstextes hinweist. Kann es Lösungen geben? In der intensiv

geführten Diskussion ging es zunächst um die Frage, ob es möglich ist,
den römisch-katholischen Häresievorwurf gegenüber den Altkatholiken
zu entkräften. Hier bilden nach übereinstimmender Meinung der beiden

Dialogpartner die Nrn. 5-26 eine gute Voraussetzung, die gemäss
Nrn. 36-39 die «Übereinstimmung im grundlegenden Verständnis der

Kirche» festhalten. Diesbezüglich kommt Nr. 26 zu der nicht nur
atmosphärisch wichtigen Schlussfolgerung:

«Diese gemeinsame Sicht erneuert und erweitert die 1974 in Deutschland
zwischen der Altkatholischen und der Römisch-Katholischen Kirche getroffene

Feststellung, wonach die beiden Kirchen <in Dankbarkeit ihre weitgehende
Gemeinschaft im Bekenntnis und im Verständnis überlieferten katholischen
Glaubens> erkennen und <sich ihrer Übereinstimmung hinsichtlich der göttli-

Bischof von Rom im Sinne einer Anerkennung seiner vollen primatialen Gewalt über
die ganze Kirche, wie sie das Erste Vatikanische Konzils von 1870 definierte und das

Zweite Vatikanische Konzil ausdrücklich bestätigte.
17 Das katholische Kirchenrecht unterscheidet zwischen «Tatstraf'e», die mit dem

Begehen der Verfehlung automatisch eintritt («excommunicatio latae sententiae») und

der «Spruchstrafe», die von einer kirchlichen Autorität öffentlich festgestellt wird,
wenn jemand nach kirchlicher Auffassung ein öffentliches Ärgernis erregt
(«excommunicatio ferendae sententiae»). Sobald römisch-katholische Christinnen und Christen

also ihre Mitgliedschaft zu einer anderen christlichen Konfession erklären, aus der

römisch-katholischen Kirche austreten oder einer anderen Glaubensgemeinschaft
beitreten, tritt die «Tatstraf'e» der Exkommunikation automatisch in Kraft.

Ix Die Formulierung «versucht hat» weist darauf hin, dass die Priesterweihe nach

römisch-katholischem Kirchenrecht als Ehehindernis gilt, d.h. dass ohne Dispens vorn
Pflichtzölibat gar keine gültige Ehe zustande kommen kann.

58



Mariendogmen. Frauenordination und kirchenrechtliche Perspektiven

chen Offenbarung und ihrer Übermittlung durch das Zeugnis der Heiligen
Schrift und der Kirche, der sieben Sakramente und des kirchlichen Amtes, das

in apostolischer Sukzession ausgeübt wird>. erfreuen (Vereinbarung über
pastorale Hilfen zwischen der alt-katholischen und der römisch-katholischen Kirche

in Deutschland, in: Kirchliches Amtsblatt für die Diözese Münster. Nr. 8

vom 1. April 1975. S. 67-68).»

Aufgrund dieser weitgehenden Übereinstimmung in zentralen ekklesiologischen

Fragen ist die Dialogkommission zuversichtlich, dass sich der
Häresieverdacht gegenüber den Altkatholischen Kirchen nicht aufrechterhalten

lässt. sondern dass es sich, wie dies Nr. 78 ausdrücklich festhält,
bei der angestrebten Kirchengemeinschaft um Überwindung eines Schismas

handelt. Vor dem Hintergrund dieser festgestellten weitgehenden
Übereinstimmung in Lehre und Praxis stellt sich nach Ansicht der
Kommission auch die Suspension ehemals römisch-katholischer Priester als

Teil des kirchlichen Strafrechtes anders dar.

Sollte die römisch-katholische Kirchenleitung diesen in den Nrn. 5-26
ausgearbeiteten grundsätzlichen theologischen Erwägungen zustimmen
können und infolgedessen den Häresievorwurf fallen lassen und Wege zur
Überwindung des Schismas zwischen den beiden Kirchen in Erwägung
ziehen, könnte sich die folgende, von den römisch-katholischen
Kommissionsmitgliedern in Nr. 79 angedachte kirchenrechtliche Lösung des
Problems ergeben: Der Papst könnte in einem einmaligen kirchenrechtlichen
Akt alle ehemals römisch-katholischen Gläubigen, Priester und Laien,
vom can. 11 CIC dispensieren, somit aus der Jurisdiktion der Römisch-
Katholischen Kirche entlassen und. damit verbunden, auch die Exkommunikation

und hinsichtlich der Priester zudem die Suspension vom kirchlichen

Amt aufrieben. Die Befreiung von der Exkommunikation wäre für
eine sanatio mit Blick auf die zur Altkatholischen Kirche übergetretenen
ehemals römisch-katholischen Christinnen und Christen wegen des oben

erwähnten can. 11 CIC erforderlich.
Für die Zukunft wird eine «mehrschichtige Vorgehensweise»

vorgeschlagen. Die Altkatholiken werden aufgefordert, alle Anstrengungen zu

unternehmen, künftig nur noch Priester aus den eigenen Reihen zu weihen.

Allerdings wird in einer Einschränkung doch zugestanden, dass es auch

weiterhin «in Einzelfällen» zum Einsatz übergetretener Kleriker kommen
kann. Aufgrund der kleinen Zahlen eigener Priesteramtskandidatinnen und

-kandidaten wird ein genereller Verzicht als unmöglich angesehen (79).
Die in Nr. 79 vorgeschlagene Regelung, falls sie von römisch-katholischer

Seite in Erwägung gezogen wird, müsste allerdings auch von altka-

59



Günter Esser

tholischer Seite intensiv diskutiert werden. Es geht dabei nicht nur um
eine strukturelle und kirchenrechtliche Frage, sondern m.E. auch um ein

moralisches und um ein grundsätzliches ekklesiologisch.es Problem.
Zweifellos hat die Altkatholische Kirche die Aufgabe, die Bemühungen
um Priesternachwuchs aus den eigenen Reihen noch zu verstärken. Aber

gleichzeitig ist doch die schwerwiegende Frage aufzuwerfen, ob diese

Regelung nicht faktisch dazu führt, dass die Altkatholische Kirche, die seit

Jahrzehnten gute Erfahrungen mit verheirateten Priestern gemacht hat und

es deshalb auch immer wieder ehemaligen römisch-katholischen Priestern

ermöglicht hat, ihren priesterlichen Dienst weiterhin auszuüben, diese
Offenheit stark zurücknehmen müsste.

Damit ist auch eine weitere grundsätzliche ekklesiologische und somit

amtstheologische Frage verbunden. Altkatholisches Selbstverständnis

war und ist, dass sie Katholiken sind, d.h. dass sie jenseits aller vom Staat

geforderten konfessionellen Trennung oder vom römisch-katholischen
Kirchenrecht so festgestellten häretischen oder .schismatischen Zustandes

Teil der einen katholischen Kirche sind. Dieses Selbstverständnis gehört
zu den unaufgebbaren Antrittsgesetzen, wie das alle Basisdokumente des

Altkatholizismus definieren. Die Übernahme eines römisch-katholischen
Bruders wurde bisher stets als Übergang von der römisch-katholischen in

die altkatholische Jurisdiktion innerhalb der einen katholischen Kirche
verstanden. Es ist die Frage, ob die anvisierte Kirchengemeinschaft mit
Rom für die Altkatholische Kirche impliziert, dass sie auf diese für sie

grundsätzliche Position zu verzichten hat. was ihre Identität tangieren
müsste. Das müssen zukünftige Diskussionen zeigen. Zweifellos aber ist

dieser Fragekomplex für einige der Altkatholischen Kirchen, deren Klerus

zum grossen Teil aus ehemals römisch-katholischen Priestern besteht,

schwierig und konfliktträchtig. Umso dringender ist es, dass beide Seiten

«auf dem Weg der Versöhnung und Heilung», von dem das Schlusskapitel
spricht (Nrn. 87-69), mit der je nötigen Sensibilität für die Sicht des

andern voranschreiten.

60



Mariendogmen, Frauenordination und kirchenrechtliche Perspektiven

Günter Esser (geb. 1949 in Köln D), Prof. Dr. theol. Theologiestudium in
Bonn. Fribourg und Bern. 1990 Dr. theol. Fribourg. 1997 Habilitation Bern.
Seit 1998 Professorfür Altkatholische Theologie und Direktor des Alt-Katholischen

Seminars der Universität Bonn. 2007 und 2008 Lehrstuhlvertretungen
am Departement für Christkatholische Theologie der Universität Bern.
Mitglied nationaler und internationaler Dialogkommissionen, altkatholischer
Beobachterbei der InternationalenAnglikanisch-Lutherischen Dialogkommission.

Adresse: Alt-Katholisches Seminar der Universität Bonn. Adenauerallee 33,
D-53113 Bonn, Deutschland. E-Mail: g.esser@uni-bonn.de.

English Summary

The paper presents and discusses those issues of the Report "Church and Ecclesial
Communion" that do not immediately concern the position of the bishop of Rome
and his universal primacy within the framework of a communio ecclesiology.
which constitutes the common Roman and Old Catholic perspective set out in the

Report. These issues are still important if an ecclesial communion is to become a

reality in the future.
Such "still open issues" are (a) the two Marian dogmas of 1854 (Immaculate

Conception) and 1950 (Bodily Assumption of the Mother of God), which were
formally rejected by the Old Catholics; (b) the practice of ordaining women to the

priesthood, introduced by the majority of the Old Catholic churches; (c) the status

of former Roman Catholic clergy and laity which have joined the Old Catholic
Church and are therefore (still) under the sanctions prescribed by the Roman
Catholic canon law.

61


	Mariendogmen, Frauenordination und kirchenrechtliche Perspektiven als "offene Fragen" im Bericht "Kirche und Kirchengemeinschaft"

