Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 100 (2010)

Heft: 1-2

Artikel: Mariendogmen, Frauenordination und kirchenrechtliche Perspektiven
als "offene Fragen" im Bericht "Kirche und Kirchengemeinschatft"

Autor: Esser, Gunter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405062

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mariendogmen, Frauenordination und Kirchen-
rechtliche Perspektiven als «offene Fragen» im Bericht
«Kirche und Kirchengemeinschaft»

Giinter Esser

1. Vorbemerkung

Die Kommission hat sich von einem gewissen Zeitpunkt an von der expli-
ziten Perspektive leiten lassen, dass das Fernziel eine — wie auch immer zu
umschreibende — Kirchengemeinschaft sein soll. Das geht schon aus dem

Titel des Kommissionsberichtes hervor. Die Frage ist, wie eine solche

Kirchengemeinschaft trotz der nicht einfachen Geschichte und sicher blei-

bender Differenzen zu verwirklichen ist.

Vor diesem Hintergrund muss der Kommissionstext unter drer Ge-
sichtspunkten gelesen und bewertet werden:

[. Esist das erste Mal in der mehr als 130-jihrigen an Konflikten nicht
armen Geschichte, dass altkatholische und romisch-katholische Theo-
loginnen und Theologen in einer internationalen Dialogkommission
zusammengearbeitet haben. Dass diese Kommission am Ende ihrer
sechsjihrigen Arbeit diesen Bericht vorlegen konnte, ist schon als Er-
folg zu werten.

2. Wie in allen bilateralen Gesprichen ging es auch in der Romisch-Ka-
tholisch — Altkatholischen Dialogkommission darum, einen Text zu
erarbeiten, den beide Dialogpartner akzeptieren konnten. Dies setzte
ein hohes Mass an Sensibilitiit fiir die Moglichkeiten und Grenzen des
Gesprichspartners voraus. Vieles, was diskutiert wurde, konnte natur-
gemiiss nicht in den Abschlussbericht einfliessen, und wie in allen bi-
lateralen 6kumenischen Gesprichen ist auch hier oft um Formulierun-
gen fiir den Bericht gerungen worden.

3. Wenn beide Kirchen an einer Fortfiihrung des Dialogs interessiert sind
und das Ziel einer Kirchengemeinschaft als realisierbar einschitzen,
dann miissen weitere Kommissionen die begonnene Arbeit fortsetzen
und vertiefen. Diese erste Internationale Romisch-Katholisch — Altka-
tholische Dialogkommission konnte nur den ekklesiologischen Boden
fiir weitere Gespriche bereiten.

Bei den «noch offenen Fragen», die nicht mit der zentralen ekklesiologi-

schen Thematik zu tun haben, die sich aber von dem Moment an unver-

meidlich stellen, da eine mogliche Kirchengemeinschaft ins Auge gefasst

IKZ 100 (2010) Seiten 51-61 Sl



Giinter Esser

wird, gilt es zwischen zwei Bereichen zu unterscheiden. Der eine betrifft
dogmatische Probleme (Mariologie und Frauenordination), der andere
kirchenrechtliche, die vor allem mit der Ubernahme romisch-katholischer
Priester in den altkatholischen Kirchendienst sowie generell mit dem Bei-
tritt romisch-katholisch Getaufter zur Altkatholischen Kirche zu tun ha-
ben.

2. Offene Fragen zur Mariologie (6.3.2)

Es war ausdriicklicher Wunsch der romisch-katholischen Dialogpartner,
der Mariologie im Kommissionstext ein eigenes Kapitel zu widmen, da
durch die Ablehnung der beiden Mariendogmen von 1854 (Unbefleckte
Empfingnis Marias) und 1950 (Leibliche Aufnahme Marias in den Him-
mel) seitens der Altkatholiken hier nach wie vor eine dogmatische Diffe-
renz besteht.

Das Unterkapitel gliedert sich in drei Teile: Zunidchst kommen einige
altkatholische Ausserungen zur Sprache (49-51), dann wird die romisch-
katholische Lehre dargestellt (52-53), und schliesslich wird versucht,
«weitere Perspektiven» und damit eine modgliche Anniiherung der beiden
mariologischen Positionen aufzuzeigen (54-55).

a) Beziiglich «altkatholischen Ausserungen» sei hier auf die Interna-
tionale Altkatholische Theologenkonferenz 2008 verwiesen, die sich ge-
rade mit Blick auf den romisch-katholisch — altkatholischen Dialog mit
Mariologie und Marienverehrung beschiftigt hat'. Die «Erklirung zur
Stellung Marias im Heilswerk Gottes und zur Frage einer altkatholischen
Marienfrommigkeit» gibt die altkatholische Position theologisch gut fun-
diert wieder2. In etwas verkiirzter Form finden sich diese Aussagen im
Kommissionstext unter der Nr. 51.

Grundsiitzlich sieht die altkatholische Theologie jegliche Rede iiber
Maria im «Mysterium der Menschwerdung Gottes in Jesus Christus» be-
griindet, d.h. in der «Inkarnation des Wortes Gottes». Maria ist daher fir
sie in erster Linie die theotokos, die «Gottesgebirerin», wie sie vom Kon-
zil von Ephesus (431) proklamiert wurde. Alle altkatholischen Uberlegun-
gen haben hier ithre Wurzeln und miissen auf sie zuriickgefiihrt werden.

Wichtig war den altkatholischen Kommissionsmitgliedern der Hin-

' 40. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz 2008 in Neustadt/Wein-
strasse: «Maria im Altkatholizismus», in: [KZ 99 (2009) 1-105.
2 Vgl a.a.0, 2f.



Mariendogmen, Frauenordination und kirchenrechtliche Perspektiven

weis, dass nach ihrer Uberzeugung der ganze Lebensweg Marias «in die
eschatologische Herrlichkeit Gottes transparent ist fiir die Gemeinschaft
der Getauften». D.h. Maria wird gesehen als junges Midchen, das ihre
Bereitschaft erklirt, Mutter des Erlosers zu werden?, als Gebirende* und
sorgende Mutter’, als Frau, die ithren Sohn loslassen muss®, die ihn und
seine Sendung auf weite Strecken nicht versteht, aber auch ohnmichtig
unter dem Kreuz’ und schliesslich im Osterlichen Kreis der Jiingerinnen
und Jiinger Jesu steht, die den Auferstandenen erfahren haben und mit
dem Heiligen Geist beschenkt den Anbruch des Gottesreiches verkiindens®.
Vor diesem vielschichtigen Lebenshintergrund sehen Altkatholiken Maria
als «Typus der Kirche und Modell der mit dem Geist Gottes beschenkten
Christusgliubigen» (51). So ist sie unbeschadet aller Formen der Volks-
frommigkeit, denen Altkatholiken eher kritisch gegeniiberstehen, immer
doch unsere «Schwester im Glauben», und als theotdkos steht sie 1m
Zentrum des neutestamentlichen Heilsgeschehens.

b) Hilfreich zur weiteren theologischen Vertiefung mit Blick der in den
Nrn. 54-55 angesprochenen «weitere[n] Perspektiven» kann der Verweis
auf mariologische Aussagen in «Communio Sanctorum» sein, dem Text,
der den Dialog der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutsch-
lands (VELKD) und der Deutschen Bischofskonferenz zusammenfasst®.
Dort fand man eine Moglichkeit fiir Lutheraner, die Mariendefinitionen
der Dogmen von 1854 und 1950 in einem weiteren theologischen Sinn zu
interpretieren. Gut protestantisch verwies man bei beiden auf den Romer-
brief. So heisst es mit Blick auf das Dogma von 1854: «Der Satz von der
Unbefleckten Empfingnis Marias griindet im glaubenden Wissen von der
Treue Gottes, der <alles zum Guten fiihrt bei denen, die nach seinem ewi-
gen Plan berufen sind> (Rom 8,28).» Das wird dann wie folgt interpretiert:
Was bei Maria vom ersten Augenblick ihres Daseins an Heilswirklichkeit

3 Vgl Lk 1,38.

4 Vgl Lk 2,7.

3 Vgl Lk 2,41-52.

6 Vgl. Mk 3,31-33 par.

7 Vgl. Joh 19,25.

8 Vgl Apg 1,16t.

% BILATERALE ARBEITSGRUPPE DER DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZ UND DER
VEREINIGTEN EVANGELISCH-LUTHERISCHEN KIRCHE DEUTSCHLANDS, Communio
Sanctorum. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen [zitiert: CS], Frankfurt a.M.
(Lembeck)/Paderborn (Bonifatius) 2000.

n
(V)



Giinter Esser

wurde, geschieht bei den tibrigen Menschen spiiter, bei den Christen kon-
kret in der Taufe, namlich die Vermittlung des Geschenkes der rechtferti-
genden Gnade Gottes. «Das Dogma [von der Unbefleckten Empfingnis
Marias] verdeutlicht somit die Macht der Gnade Gottes, der in souveriner
Freiheit beruft, wen er will und wie er will ...»10 (53).

Mit Blick auf das Dogma von 1950 formuliert «Communio Sancto-
rum»: «Der Satz von der Aufnahme Marias in den Himmel wurzelt in der
gleichen schon angefiihrten Reflexion des Romerbriefes.» Und dann wird
Rom 8,30 zitiert: «Die er (d.h. Gott) aber gerecht gemacht hat, die hat er
auch verherrlicht.» Dazu wird jetzt bezogen auf Maria gesagt: «Wenn Gott
sich einmal einem Menschen erwihlend und begnadend zusagt, wenn die-
ser Mensch im Glauben diese Gnade annimmt und thr gemiiss lebt, dann
schenkt ihm Gott ganz (dem Leib wie der Seele) seine beseligende Ge-
meinschaft (im Himmel) ...»!1 (53).

Die beiden Stellungnahmen aus «Communio Sanctorum» werden im
Kommissionspapier unter 6.3.2.2 als romisch-katholische Lehre wieder-
gegeben. Ob die altkatholische Theologie dieser Interpretation folgen und
so die «Ablehnung der beiden Mariendogmen» neu iiberdenken kann,
wird sich zeigen miissen. Zweifellos ist aber die Anregung wichtig, zwi-
schen Dogma und Dogmatisierung zu unterscheiden, wie in Nr. 55 gesagt
wird. Will sagen: Es kann in der Glaubenslehre durchaus eine weitgehen-
de Ubereinstimmung geben, vielleicht auch im Sinne einer Interpretation,
die «Communio Sanctorum» bietet, auch wenn das Faktum der Dogmati-
sierung unterschiedlich bewertet werden muss.

Fiir die altkatholische Theologie bleibt jedoch bestimmend, was die
Alte Kirche iiber Maria als Mutter des Herrn im heilsgeschichtlichen Zu-
sammenhang gesagt hat, wenn sicher auch die anthropologische Bedeu-
tung Marias heute zunehmend an Bedeutung gewinnt. Darauf weist Nr. 55
ebenfalls hin. Es sei auch daran erinnert, dass gerade fiir neuere Ansitze
der Mariologie, wie sie in der Theologie der Befreiung oder der Feminis-
tischen Theologie zu finden sind, dieser anthropologische Aspekt ganz
wesentlich ist.

Dass ein Uberdenken der altkatholischen Ablehnung der beiden Ma-
riendogmen durchaus im Rahmen des Moglichen ist, hat auch die Interna-
tionale Altkatholische Theologenkonferenz 2008 festgestellt, wenn sie,
wenn auch sehr zuriickhaltend, in ihrer Erklidrung zur Stellung Marias

0 Vgl CS 259.
1 Val. CS 260.

54



Mariendogmen, Frauenordination und kirchenrechtliche Perspektiven

abschliessend formuliert: «Aufgrund der festgestellten Offenheit fiir die
Gestalt Marias und im Kontext bilateraler Dialoge scheint es nicht ausge-
schlossen zu sein, dass bel neuen verbindlichen romisch-katholischen In-
terpretationen der beiden Dogmen diese Verwerfungen neu bedacht
werden.»!?

3. Offene Fragen zur Ordination von Frauen zum priesterlichen
Dienst (6.3.3)

Die offizielle, die Frauenordination ablehnende Position der Romisch-
Katholischen Kirche ist bekannt und im Kommissionspapier in den
Nrn. 57-60 dargestellt. Zusammenfassend kann gesagt werden: Aus Treue
zum Vorbild Christi sieht sich die Romisch-Katholische Kirche nicht be-
rechtigt, Frauen zum dreigliedrigen Ordo zuzulassen (61-62). Es ist kir-
chenrechtlich nicht ganz klar, ob die in Nr. 62 zitierte Formulierung Papst
Johannes Paul II. aus seinem Apostolischen Schreiben «Ordinatio sacer-
dotalis» von 1994 den Rang einer (fast) unfehlbaren Entscheidung des
hochsten Lehramtes der Romisch-Katholischen Kirche hat; viele Kir-
chenrechtler interpretieren sie in diese Richtung. Jedenfalls ist nach den
eindeutigen Aussagen des romisch-katholischen Lehramtes eine weitere
Diskussion iiber diese Frage schwierig. Das hat auch unsere Kommis-
sionsarbeit gezeigt.

Aber auch die altkatholische Argumentation ist weitgehend bekannt,
im Kommissionspapier wird sie in den Abschnitten 63—-70 zusammenge-
fasst. Dabei wird nicht verschwiegen, dass die Entscheidung keinesfalls
von allen Gliedkirchen der Utrechter Union mitgetragen wurde und die
«Polish National Catholic Church» (PNCC) in Nordamerika wegen dieser
Frage aus der Union ausschied (70).

Betont werden sehr stark die soziokulturellen Hintergriinde, die zu
einer Nichtordination von Frauen zum priesterlichen Dienst gefiihrt haben
(65). In der patriarchalischen Gesellschaft der vergangenen Jahrhunderte
war Frauenordination kaum ein Thema. Sie wurde erst im Rahmen der
Frauenemanzipation aktuell und diskutiert. Und hier, so die altkatholische
Position nach einem langen und intensiv gefiihrten Reflexionsprozess, ist
auch die Theologie verpflichtet, bisherige Traditionen auf den Priifstand
zu stellen, neue Wege zu suchen und zu gehen, wenn iiberzeugend darge-

12 Vgl. Maria (wie Anm. 1), 3.

n
n



Glinter Esser

stellt werden kann, dass diese neuen Wege die Fundamente des Glaubens
und der Kirchenverfassung nicht verletzen oder zerstéren, sondern um der
Verkiindigung des Evangeliums willen notwendig erscheinen's.

Obwohl es zweifellos in der Alten Kirche Frauen in wichtigen leiten-
den Funktionen gegeben hat, ist die Entscheidung der Mehrheit der Altka-
tholischen Kirchen, Frauen zum dreigliedrigen Ordo zuzulassen, gerade
mit Blick auf die Tradition eine Innovation — eine Innovation freilich, die
nach altkatholischer Uberzeugung die katholische Amtstheologie weder
in Frage stellt noch seine Sakramentalitit zerstort. Die grundsitzliche
Ubereinstimmung, besonders auch mit Blick auf das Bischofsamt in apos-
tolischer Sukzession, steht in keiner Weise zur Disposition. Ausdriicklich
wird dies in Nr. 56 festgestellt.

Soweit der Stand der Dinge. Die Frage wird sein, ob diese unterschied-
liche Praxis und damit verbunden die unterschiedlichen Begriindungen
eine kirchliche Gemeinschaft grundsitzlich unmoglich machen oder
doch — wie auch immer — zulassen (72).

3. Offene kirchenrechtliche Fragen (6.3.4)

Zu den offenen Fragen gehoren auch kirchenrechtliche Fragen, die nicht
die Glaubenssubstanz betreffen. Hauptsichlich geht es bei diesen Fragen
um den kirchenrechtlichen Status ehemaliger romisch-katholischer Pries-
ter, die jetzt in der altkatholischen Kirche Dienst tun (77-79), sowie gene-
rell um romische Katholiken, die zur Altkatholischen Kirche tibertreten
(80). Diese Thematik ist deshalb besonders brisant, weil hier auf beiden
Seiten in der Regel auch mehr oder weniger heftige Emotionen konkreter
Personen mit ihren Biographien und ihrem Glaubensverstindnis im Spiel
sind. Ob es wirklich zu Losungen kommen kann, wird sich auch hier zei-
gen missen.

Um die schwierige kirchenrechtliche Lage zu verdeutlichen, sollen zu-
nichst die entsprechenden Bestimmungen des romisch-katholischen Kir-

13 Vgl. dazu etwa die Berichterstattung in: IKZ 82 (1992) 195-201; 87 (1997)
225-249 (die dort erwihnte «Utrechter Communio» ist iiber ein Planungsstadium
nicht hinausgekommen); Urs voN ARrx, Die Debatte iiber die Frauenordination in den
Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union, in: Denise Buser/Adrian Loretan (Hg.),
Gleichstellung der Geschlechter und die Kirchen. Ein Beitrag zur menschenrechtli-
chen und 6kumenischen Diskussion (FVRR 3), Freiburg Schweiz (Universititsver-
lag), 1999, 165-211, bes. 165-178.

56



Mariendogmen, Frauenordination und kirchenrechtliche Perspektiven

chenrechts erlidutert werden, so wie sie im Kodex des kanonischen Rechts
(CIC) dargestellt sind. Sie sind im Kommissionsbericht auch alle genannt!+.

Zunichst das Hauptproblem: Auch wenn ein romisch-katholischer
Christ, egal ob Priester oder Laie, zur altkatholischen Kirche oder zu einer
anderen christlichen Konfession wechselt, bleibt er weiterhin an die bis-
herige romisch-katholische Jurisdiktion gebunden. Das bestimmt can. 11
CIC, der folgenden Wortlaut hat:

«Durch rein kirchliche Gesetze werden diejenigen verpflichtet, die in der ka-
tholischen Kirche getauft oder in diese aufgenommen sind, hinreichenden
Vernunftgebrauch besitzen und, falls nicht ausdriicklich etwas anderes im
Recht vorgegeben ist, das siebente Lebensjahr vollendet haben.»

Im Klartext heisst das: Wer einmal Glied der romisch-katholischen Kirche
ist, entweder in sie hineingetauft oder zu ihr konvertiert, bleibt Glied die-
ser Kirche. Letztlich ist also, kirchenrechtlich betrachtet, ein Austritt bzw.
ein Ubertritt zu einer anderen Kirche nicht moglich.

Neben dieser grundsitzlichen Feststellung von can. 11 CIC sind bei
einem Wechsel zur Altkatholischen Kirche noch zwei weitere Bestim-
mungen zu berticksichtigen. Sie hidngen mit dem Selbstverstindnis der
Romisch-Katholischen Kirche zusammen, die sich als die Kirche versteht,
in der sich die Kirche Jesu Christi, vom apostolischen Ursprung her kom-
mend, «verwirklicht»!5, Dementsprechend sind alle, die die Romisch-
Katholische Kirche verlassen Apostaten, Héretiker oder Schismatiker!s,

14" Die Zitation folgt dem Codex des Kanonischen Rechts (CIC), Lateinisch-deut-
sche Ausgabe, hg. im Auftrag der Deutschen Bischofskonferenz von Winfried Aymans
u.a., Kevelaer (Butzon & Bercker) ©2009.

15 So formuliert u.a. die Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils
«Lumen Gentium»: «... Diese Kirche, in dieser Welt als Gemeinschaft verfasst und
geordnet ist verwirklicht in der katholischen Kirche, die vom Nachfolger Petri und von
den Bischofen in Gemeinschaft mit ihm geleitet wird» (LG 8).

16 Zur Begriffsbestimmung: a) «Apostasie» meint einen grundsitzlichen Abfall
vom christlichen Glauben. Wenn jemand also zum Judentum oder Islam konvertiert
oder auch wenn jemand seinen Austritt aus der Romisch-Katholischen Kirche erklirt,
ist er ein «Apostat»; b) «Hiresie» meint die Leugnung wesentlicher Glaubensfunda-
mente der Kirche. In diesem Zusammenhang ist natiirlich die Frage zu diskutieren, ob
die Ablehnung der Papstdogmen von 1870 und der beiden Mariendogmen von 1854
und 1950 die Altkatholiken nach romisch-katholischem Verstindnis zu Hiretikern
macht. Auf den ersten Blick mag dies zwar so aussehen, aber die Kommission ist
diesbeziiglich zu einer nuancierteren Ansicht gelangt (vgl. unten); ¢) «Schisma» meint
bei Beibehaltung aller wesentlichen Glaubensgrundlagen und des dreigliedrigen
sakramentalen Ordo in apostolischer Sukzession keine (volle) Gemeinschaft mit dem

57



Giinter Esser

die sich gemiss can. 1364 §1 CIC die «Tatstrafe!” der Exkommunikation
zuziehen».

Falls die Person, die die Romisch-Katholische Kirche verlisst, Priester
ist und heiratet, trifft ihn zusitzlich die Suspension vom geistlichen Amt
gemiss can. 1394 § 1, in dem es heisst: «Unbeschadet der Vorschrift des
can. 194 § 1 n. 3 zieht sich ein Kleriker, der eine Eheschliessung, wenn
auch nur in ziviler Form, versucht, die Tatstrafe der Suspension zu ...» Der
genannte can. 194 § 1 stellt u.a. fest, dass derjenige eines Kirchenamtes
enthoben wird, der «vom katholischen Glauben oder der Gemeinschaft
der Kirche &ffentlich abgefallen ist» (n. 2) oder/und «der auch nur eine
zivile Eheschliessung versucht hat»!® (n. 3).

Das ist die schwierige kirchenrechtliche Situation, auf die Nr. 77 des
Kommissionstextes hinweist. Kann es Losungen geben? In der intensiv
gefiihrten Diskussion ging es zuniichst um die Frage, ob es moglich ist,
den romisch-katholischen Héresievorwurf gegeniiber den Altkatholiken
zu entkriften. Hier bilden nach iibereinstimmender Meinung der beiden
Dialogpartner die Nrn. 5-26 eine gute Voraussetzung, die gemiiss
Nrn. 36-39 die «Ubereinstimmung ... im grundlegenden Verstindnis der
Kirche» festhalten. Diesbeziiglich kommt Nr. 26 zu der nicht nur atmo-
sphiirisch wichtigen Schlussfolgerung:

«Diese gemeinsame Sicht erneuert und erweitert die 1974 in Deutschland
zwischen der Altkatholischen und der R6misch-Katholischen Kirche getroffe-
ne Feststellung, wonach die beiden Kirchen <in Dankbarkeit ihre weitgehende
Gemeinschaft im Bekenntnis und im Verstindnis {iberlieferten katholischen
Glaubens> erkennen und «sich ihrer Ubereinstimmung hinsichtlich der gottli-

Bischof von Rom im Sinne einer Anerkennung seiner vollen primatialen Gewalt iiber
die ganze Kirche, wie sie das Erste Vatikanische Konzils von 1870 definierte und das
Zweite Vatikanische Konzil ausdriicklich bestitigte.

17" Das katholische Kirchenrecht unterscheidet zwischen «Tatstrafe», die mit dem
Begehen der Verfehlung automatisch eintritt («excommunicatio latae sententiae») und
der «Spruchstrafe», die von einer kirchlichen Autoritit offentlich festgestellt wird,
wenn jemand nach kirchlicher Auffassung ein offentliches Argernis erregt («excom-
municatio ferendae sententiae»). Sobald romisch-katholische Christinnen und Chris-
ten also ihre Mitgliedschatt zu einer anderen christlichen Konfession erklidren, aus der
romisch-katholischen Kirche austreten oder einer anderen Glaubensgemeinschaft bei-
treten, tritt die «Tatstrafe» der Exkommunikation automatisch in Kraft.

'8 Die Formulierung «versucht hat» weist darauf hin, dass die Priesterweihe nach
romisch-katholischem Kirchenrecht als Ehehindernis gilt, d.h. dass ohne Dispens vom
Pflichtz6libat gar keine giiltige Ehe zustande kommen kann.

58



Mariendogmen, Frauenordination und kirchenrechtliche Perspektiven

chen Offenbarung und ihrer Ubermittlung durch das Zeugnis der Heiligen
Schrift und der Kirche, der sieben Sakramente und des kirchlichen Amtes, das
in apostolischer Sukzession ausgelibt wird>, erfreuen (Vereinbarung iiber pas-
torale Hilfen zwischen der alt-katholischen und der romisch-katholischen Kir-
che in Deutschland, in: Kirchliches Amtsblatt fiir die Di6zese Miinster, Nr. 8
vom 1. April 1975, S. 67-68).»

Aufgrund dieser weitgehenden Ubereinstimmung in zentralen ekklesiolo-
gischen Fragen ist die Dialogkommission zuversichtlich, dass sich der
Hiresieverdacht gegeniiber den Altkatholischen Kirchen nicht aufrecht-
erhalten ldsst, sondern dass es sich, wie dies Nr. 78 ausdriicklich festhilt,
bei der angestrebten Kirchengemeinschaft um Uberwindung eines Schis-
mas handelt. Vor dem Hintergrund dieser festgestellten weitgehenden
Ubereinstimmung in Lehre und Praxis stellt sich nach Ansicht der Kom-
mission auch die Suspension ehemals romisch-katholischer Priester als
Teil des kirchlichen Strafrechtes anders dar.

Sollte die romisch-katholische Kirchenleitung diesen in den Nrn. 5-26
ausgearbeiteten grundsitzlichen theologischen Erwédgungen zustimmen
konnen und infolgedessen den Hiresievorwurf fallen lassen und Wege zur
Uberwindung des Schismas zwischen den beiden Kirchen in Erwigung
ziehen, konnte sich die folgende, von den rémisch-katholischen Kommis-
sionsmitgliedern in Nr. 79 angedachte kirchenrechtliche Losung des Pro-
blems ergeben: Der Papst konnte in einem einmaligen kirchenrechtlichen
Akt alle ehemals romisch-katholischen Glidubigen, Priester und Laien,
vom can. 11 CIC dispensieren, somit aus der Jurisdiktion der Romisch-
Katholischen Kirche entlassen und, damit verbunden, auch die Exkommu-
nikation und hinsichtlich der Priester zudem die Suspension vom kirchli-
chen Amt aufheben. Die Befreiung von der Exkommunikation wire fiir
eine sanatio mit Blick auf die zur Altkatholischen Kirche tibergetretenen
chemals romisch-katholischen Christinnen und Christen wegen des oben
erwihnten can. 11 CIC erforderlich.

Fiir die Zukunft wird eine «mehrschichtige Vorgehensweise» vorge-
schlagen. Die Altkatholiken werden aufgefordert, alle Anstrengungen zu
unternehmen, kiinftig nur noch Priester aus den eigenen Reihen zu weihen.
Allerdings wird in einer Einschriinkung doch zugestanden, dass es auch
weiterhin «in Einzelfillen» zum Einsatz tibergetretener Kleriker kommen
kann. Aufgrund der kleinen Zahlen eigener Priesteramtskandidatinnen und
-kandidaten wird ein genereller Verzicht als unmoglich angesehen (79).

Die in Nr. 79 vorgeschlagene Regelung, falls sie von romisch-katholi-
scher Seite in Erwiigung gezogen wird, miisste allerdings auch von altka-

59



Giinter Esser

tholischer Seite intensiv diskutiert werden. Es geht dabei nicht nur um
eine strukturelle und kirchenrechtliche Frage, sondern m.E. auch um ein
moralisches und um ein grundsitzliches ekklesiologisches Problem.
Zweifellos hat die Altkatholische Kirche die Aufgabe, die Bemiihungen
um Priesternachwuchs aus den eigenen Reihen noch zu verstirken. Aber
gleichzeitig ist doch die schwerwiegende Frage aufzuwerfen, ob diese
Regelung nicht faktisch dazu fiihrt, dass die Altkatholische Kirche, die seit
Jahrzehnten gute Erfahrungen mit verheirateten Priestern gemacht hat und
es deshalb auch immer wieder ehemaligen romisch-katholischen Priestern
ermoglicht hat, ihren priesterlichen Dienst weiterhin auszutiben, diese Of-
tenheit stark zurticknehmen miisste.

Damit ist auch eine weitere grundsitzliche ekklesiologische und somit
amtstheologische Frage verbunden. Altkatholisches Selbstverstindnis
war und ist, dass sie Katholiken sind, d.h. dass sie jenseits aller vom Staat
geforderten konfessionellen Trennung oder vom romisch-katholischen
Kirchenrecht so festgestellten hiretischen oder schismatischen Zustandes
Teil der einen katholischen Kirche sind. Dieses Selbstverstindnis gehort
zu den unaufgebbaren Antrittsgesetzen, wie das alle Basisdokumente des
Altkatholizismus definieren. Die Ubernahme eines romisch-katholischen
Bruders wurde bisher stets als Ubergang von der romisch-katholischen in
die altkatholische Jurisdiktion innerhalb der einen katholischen Kirche
verstanden. Es ist die Frage, ob die anvisierte Kirchengemeinschaft mit
Rom fiir die Altkatholische Kirche impliziert, dass sie auf diese fiir sie
grundsitzliche Position zu verzichten hat, was ihre Identitit tangieren
miisste. Das miissen zukiinftige Diskussionen zeigen. Zweifellos aber ist
dieser Fragekomplex fiir einige der Altkatholischen Kirchen, deren Klerus
zum grossen Teil aus ehemals romisch-katholischen Priestern besteht,
schwierig und konflikttriachtig. Umso dringender ist es, dass beide Seiten
«auf dem Weg der Versshnung und Heilung», von dem das Schlusskapitel
spricht (Nrn. 87-69), mit der je notigen Sensibilitit fiir die Sicht des an-
dern voranschreiten.

60



Mariendogmen, Frauenordination und kirchenrechtliche Perspektiven

Giinter Esser (geb. 1949 in Koln D), Prof. Dr. theol. Theologiestudium in
Bonn, Fribourg und Bern. 1990 Dr. theol. Fribourg, 1997 Habilitation Bern.
Seit 1998 Professor fiir Altkatholische Theologie und Direktor des Alt-Katho-
lischen Seminars der Universitit Bonn. 2007 und 2008 Lehrstuhlvertretungen
am Departement fiir Christkatholische Theologie der Universitdit Bern. Mit-
glied nationaler und internationaler Dialogkommissionen, altkatholischer
BeobachterbeiderInternationalen Anglikanisch-Lutherischen Dialogkommis-
sion.

Adresse: Alt-Katholisches Seminar der Universitit Bonn, Adenauerallee 33,
D-53113 Bonn, Deutschland. E-Mail: g.esser@uni-bonn.de.

English Summary

The paper presents and discusses those issues of the Report “Church and Ecclesial
Communion” that do not immediately concern the position of the bishop of Rome
and his universal primacy within the framework of a communio ecclesiology,
which constitutes the common Roman and Old Catholic perspective set out in the
Report. These issues are still important if an ecclesial communion is to become a
reality in the future.

Such “still open issues™ are (a) the two Marian dogmas of 1854 (Immaculate
Conception) and 1950 (Bodily Assumption of the Mother of God), which were
formally rejected by the Old Catholics; (b) the practice of ordaining women to the
priesthood, introduced by the majority of the Old Catholic churches; (c) the status
of former Roman Catholic clergy and laity which have joined the Old Catholic
Church and are therefore (still) under the sanctions prescribed by the Roman
Catholic canon law.

61



	Mariendogmen, Frauenordination und kirchenrechtliche Perspektiven als "offene Fragen" im Bericht "Kirche und Kirchengemeinschaft"

