Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 100 (2010)

Heft: 1-2

Artikel: Altkatholische Kehrtwende? : Zum Kommissionstext "Kirche und
Kirchengemeinschaft”

Autor: Arx, Urs von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405061

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405061
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext
«Kirche und Kirchengemeinschaft»

Urs von Arx

Altkatholische Kehrtwende? — Es braucht nicht viel Phantasie, um heraus-
zufinden, an was fiir eine Kehrtwende der mit einem Fragezeichen verse-
hene Titel denken ldsst, wenn das Generalthema einer altkatholischen
Theologenkonferenz dem Papstamt gewidmet ist. Schliesslich — und das
will ich hier gar nicht nédher illustrieren — gehort es zum gingigen Selbst-
und Fremdverstidndnis des Altkatholizismus, dass er papst- oder romfrei
ist. Der Papst gehort zu den Dingen, die wir nicht haben. Es gilt die Glei-
chung: Feuer verhilt sich zu Wasser wie Altkatholizismus zu Papst.

Nun wird sich aber schon herumgesprochen haben, dass die Interna-
tionale Romisch-katholisch — Altkatholische Dialogkommission (IRAD)
einen Text fertiggestellt hat, der sich um eine gemeinsame Sicht des
Dienstes bemiiht, den der Papst fiir die Einheit der Kirche wahrnehmen
soll. Noch mehr: Es wird sogar — fiir die einen kiihn, fiir die anderen blau-
dugig — eine mogliche Kirchengemeinschaft angedacht. Wenn das nicht
eine Kehrtwendung ist!?

1. Bisherige offizielle Ausserungen zum Dienst des Papstes

Doch schauen wir genauer hin. Im Anhang der Verdtfentlichung des Kom-
missionstextes findet sich eine Reihe von offiziellen Aussagen zum Primat
des Papstes, die entweder altkatholischen Ursprungs sind oder unter altka-
tholischer Beteiligung und Mitverantwortung zustande gekommen sind.,
Sie bezeugen — in unterschiedlichem Ausmass —, dass die altkatholische
Kirche und Theologie dem Bischof von Rom durchaus einen Primat zu-
ordnet.

Nun wird freilich der Primat des Papstes in einem Text, der eine
mogliche Kirchengemeinschaft erortert, nicht der einzige kontroverse
Sachverhalt sein im Verhiltnis zwischen romisch-katholischer und altka-
tholischer Kirche, der genauer geklirt werden muss. Das ist auch im vor-
liegenden Text der Fall. Ich werde mich aber in meinem Referat auf dieses
Thema beschriinken und verweise fiir die tibrigen Fragen auf die beiden
Referate von Jan Visser und Giinter Esser einerseits und Hans Jorg Urban
andererseits.

IKZ 100 (2010) Seiten 25-50 25



Urs von Arx

1.1 Altkatholische Aussagen zum Primat des Papstes

1.1.1 Die Miinchner Erkldrung des ersten (Alt)Katholikenkongresses von
1871, die so etwas wie eine Programmatik der entstehenden altkatholi-
schen Bewegung formuliert, intoniert sozusagen das Thema, wenn sie in
der Ablehnung der Dekrete des Ersten Vatikanischen Konzils festhilt
(Text 1):

«Wir bekennen uns zu dem Primate des romischen Bischofs, wie er auf Grund
der Schrift von den Vitern und Concilien in der alten ungetheilten christlichen
Kirche anerkannt war.»

1.1.2 Ein Echo findet sich in der «Utrechter Erkldrung» von 1889, in der
die fiinf altkatholischen Bischofe namens ihrer nunmehr in voller Ge-
meinschaft stehenden Kirchen Hollands, Deutschlands und der Schweiz
im Punkt 2 erkliren (Text 2):

«Als mit dem Glauben der alten Kirche in Widerspruch stehend und die alt-
kirchliche Verfassung zerstorend verwerfen wir die vatikanischen Dekrete
vom 18. Juli 1870 iiber die Unfehlbarkeit und den Universal-Episkopat oder
die kirchliche Allgewalt des romischen Papstes. Das hindert uns aber nicht,
den historischen Primat anzuerkennen, wie denselben mehrere 6kumenische
Concilien und die Viter der alten Kirche dem Bischof von Rom als dem pri-
mus inter pares zugesprochen haben mit Zustimmung der ganzen Kirche des
ersten Jahrtausends.»

1.1.3 Nur den einen Pol dieser Verbindung von Verwerfung und Anerken-
nung eines romischen Primats artikuliert die Kundgebung, welche die
Internationale Altkatholische Bischofskonferenz (IBK) aus Anlass des
50. Jahrestages des Ersten Vatikanischen Konzils im Jahr 1920 veroffent-
licht hat (Text 3). Die Ablehnung ist eine einzige Anklage; das mag einer-
seits ausgelost worden sein durch das Anschauungsmaterial, das die romi-
sche «Bewiltigung» der Modernismuskrise geboten hat, andererseits mag
sich darin auch eine Anniherung der hollindischen Bischofe an die gegen-
iiber Rom schon friiher distanziertere Einstellung der iibrigen Mitbriider
im Episkopat zu erkennen geben. Aber zuriickgenommen wird die friiher
ausgesprochene Anerkennung nicht.

I.1.4 Wie dieser altkirchlich anerkannte und daher auch altkatholisch an-
zuerkennende Primat genauer konstituiert ist und ausgeiibt werden soll,
wird freilich erst in Texten andeutungsweise erliutert, die aus Anlass der
100. Wiederkehr des Ersten Vatikanischen Konzils entstanden sind. Ich
gehe zuerst auf die «Erkldrung zum 18. Juli 1870» ein, welche die IBK

26



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

1970 am Fest der Apostel Petrus und Paulus verdffentlichte (punkto Da-
tierung steht sie damit in derselben Praxis wie die der Pépste, wenn auch
mit einer anderen Intention). Sie fiihrt das doppelpolige Thema von Ab-
lehnung und Anerkennung weiter, freilich nun im Licht dessen, was das
Zweite Vatikanische Konzil zur Sache gesagt hat (Text 5). Abgelehnt wer-
den die Aussagen, mit denen die Konstitution «Pastor aeternus» durch das
Zweite Vatikanum (insbesondere in «LLumen Gentium») rezipiert wird;
auf der anderen Seite findet der «Anfang zur Wiedergewinnung der Kon-
ziliaritiit und der kollegialen Leitung», den dasselbe Konzil so deutlich
markiert, freudige Anerkennung. Diese ist verbunden mit der Hoffnung,
«dass die Entwicklung zur konziliaren Gemeinschaft aller Kirchen weiter-
geht, einer Gemeinschaft, in der der urspriingliche Petrusdienst des Prima-
tes eine neue Erfiillung finden wird». Und dieser ist so auszuiiben, dass er
«dazu dient, die ganze Kirche in der Wahrheit und in der Liebe zu festi-
gen». Anerkannt wird mit der Aufnahme des Ausdrucks «Petrusdienst» —
dazu spiiter mehr —, dass der an Petrus als konkret-einmalige Person ergan-
gene Auftrag, den Glauben der Briider zu stirken und als Hirte umfassend
zu wirken, fiir die Kirche eine bleibende Bedeutung hat — so wie das bei
den Aposteln der Fall ist: «Wie der Apostolat ist der an Petrus ergangene,
besondere Auftrag einmalig, doch behilt Petrus als <Fels> fiir die Kirche
und ihre Einheit bleibende, zeichenhaft wegweisende Bedeutung.» Man
konnte daraus folgern: Das Petrinische ist im Apostolischen situiert, ent-
sprechend der Triger des Primats in den Triagern des Episkopats, was eine
synodale Konstellation ergibt.

I.1.5 Griffiger sind die Thesen zum Primat, welche die Internationale Alt-
katholische Theologenkonferenz (IAThK) ein Jahr zuvor verabschiedet
hat (Text 4). Diese sind fast ausschliesslich dem einen Pol, ndmlich der
Anerkennung, verpflichtet. Mit der Rede vom «Petrusamt» verbindet sich
die doppelte Feststellung, dass einerseits «die Petrus erteilten Auftriige in
der Struktur der Kirche zur Geltung kommen» miissen und dass anderer-
seits «die Funktion, die Rom in der Geschichte der Kirche zuwuchs, im
Zeichen der Aufnahme dieses Auftrags stand». Wenn beigefiigt wird, dass
diese Feststellung nicht «den Bereich dogmatischer Folgerungen» be-
rithre, so will man vermutlich vermeiden, in diesem Sachverhalt eine
Gegebenheit gottlichen Rechts (iuris divini) mit zu anerkennen. Ein
biblisch fundiertes Petrusamt miisste «in der Aufgabe bestehen, in allen
Entscheidungssituationen mit einer Initiative voranzugehen, die es der
Kirche ermoglichte und sie nétigte [!], zu gemeinsamer Entscheidung zu

27



Urs von Arx

gelangen, ihren Glauben auszusprechen und ihre Einheit sichtbar darzu-
stellen».

1.2 Bilateral erarbeitete Aussagen zum Primat des Papstes

Die zweite Kategorie der im Anhang abgedruckten Texte stammen von
bilateralen Dialogkommissionen mit altkatholischer Beteiligung. Es han-
delt sich um die Gemischte Orthodox — Altkatholische Theologische
Kommission («Das Haupt der Kirche», 1983), die Internationale Ang-
likanisch — Altkatholische Theologenkonferenz seligen Angedenkens
(«Autoritiat und Primat in der Kirche», 1985) und schliesslich die Christ-
katholisch — Romisch-katholische Gesprichskommission der Schweiz
(«Ortskirche—Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit», 1981).
Verglichen mit den Verlautbarungen der IBK haben deren Texte natiirlich
einen etwas eingeschriinkteren Status von Autoritit. Man konnte dies-
beziiglich noch einmal unterscheiden zwischen dem angefiihrten or-
thodox-altkatholischen Text einerseits und den beiden anderen Texten
andererseits: Jener wurde im Rahmen eines nicht abgeschlossenen Rezep-
tionsprozesses des ganzen Dialogs von 1973-1987 von den zustdndigen
synodalen Organen der Ortskirchen der Utrechter Union, also zumindest
des einen Dialogpartners, mit Zustimmung zur allgemeinen Zielsetzung
zur Kenntnis genommen!. Den beiden anderen widerfuhr dieses Gliick
nicht; sie blieben mehr oder weniger unbekannt und teilen somit das Ge-
schick vieler offiziell initiierter 6kumenischer Texte.

Diese bilateral erarbeiteten Texte zeichnen sich nicht nur durch den
Tatbestand einer gemeinsamen Perspektive der Primatsthematik aus — de-
ren Kompatibilitidt untereinander {ibrigens noch zu untersuchen wére —,
sondern auch dadurch, dass die Primatsfrage in einen ekklesiologischen
Entwurf eingebettet ist.

1.2.1 Das springt beim orthodox-altkatholischen Text «Das Haupt der Kir-
che» nicht so in die Augen, da es sich nur um einen Teil des ekklesiologi-

! Altkatholische Stellungnahmen zu den Gemeinsamen Texten der Gemischten

Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission 1975-1987. Eine Dokumenta-
tion im Auftrag der IBK zusammengestellt und herausgegeben von Urs von Arx, Bern,
Juli 2000 (mit einem Nachtrag November 2007), Typoskript, 41 S.

28



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

schen Schwerpunktkapitels des Dialogs handelt (Text 6). Neben der ge-
meinsamen Ablehnung des 1870 definierten romischen Primats (der als
«Ehrenvorrang», griechisch mpeofela T [presbeia times], bezeichnet
wird), stellt der Text fest, dass es mehr als einen einzigen solchen Ehren-
vorrang oder eben Primat eines Bischofs gibt; beim Wort «Primat» darf
man also nicht automatisch und exklusiv an den Papst denken. Das Stich-
wort «Ehrenvorrang» steht im Zusammenhang mit der rdumlichen Di-
mension der Kirche, die tiber die von einem Bischof geleiteten Ortskirche
hinausgeht und die schon ab dem spiten 2. Jahrhundert zu Ansétzen von
synodalen Strukturen gefiihrt hat. Dieser synodale Kontext eines Primats
ist der eine, wenn auch nicht ausgefiihrte ekklesiologische Beitrag des
Textes. Der andere betrifft die theologische Konzeption des romischen
Primats: Er wird auf Konzilsbeschliisse zuriickgefiihrt, was vermutlich
impliziert, dass er nicht als eine Grosse gottlichen Rechts betrachtet wird
(d.h. in der biblischen Offenbarung zugrunde gelegt ist).

1.2.2 Der Text «Autoritdt und Primat in der Kirche» der Internationalen
Anglikanisch — Altkatholischen Theologenkonferenz situiert die Frage
eines universalen Dienstes in einer Reflexion dariiber, wie die Kirche
zu verbindlichen, autoritativen Aussagen und Entscheidungen kommt
(Text 7). Eine besondere Verantwortung dabei kommt den Bischofen als
den Vorstehern der Ortskirchen und den Triigern der Fiille des ordinierten
Amtes zu. Wenn sie sich angesichts von geistigen Herausforderungen oder
Streitigkeiten auf Synoden versammeln, so tun sie das, um die tiberorts-
kirchliche Gemeinschaft der Ortskirchen zu bewahren und zu bezeugen
(und zwar als Vorsteher ihrer Ortskirchen, nicht als Mitglieder eines ge-
wissermassen dariiber schwebenden Episkopats). Dabei ist in diesen syn-
odalen Prozessen schon immer einem einzelnen Bischof die Aufgabe zu-
gekommen, «ein Brennpunkt der Einheit» zu sein und «Sorge fiir das
Ganze» zu tragen. In einer weltweiten Perspektive kommt dies dem Bi-
schof von Rom zu, was u.a. so begriindet wird: «Da wir uns auf Einheit
mit den orthodoxen Kirchen und mit der romisch-katholischen Kirche
hinbewegen, ist es auch klar, dass die besondere Stellung der alten Patri-
archatssitze beriicksichtigt werden muss, unter denen der Bischofssitz von
Rom aufgrund alter Tradition und der Bestimmung zweier Konzile der
erste ist.» Freilich werden auch hier die Entwicklungen dieses Primats im
2. Jahrtausend kritisch und in ihrer 1870 definierten Form als letztlich
unannehmbar beurteilt. Erhofft wird vielmehr, dass «verfassungsméssig
dafiir gesorgt wird, dass [der universale Primas] in einem konziliaren Rah-

29



Urs von Arx

men und in Kollegialitit mit den anderen Bischofen handeln muss»2. Ein
besonderer Abschnitt geht dann auf einige Aspekte ein, die den Ausgangs-
punkt fiir eine rechtlich umschriebene Regelung bilden konnten:

«14. Wir anerkennen, dass der universale Primas, soll er nicht bloss ein Zei-
chen der Einheit, sondern auch fihig sein, Einheit, Wahrheit und Liebe zu er-
halten, sowohl die Verpflichtung haben muss, zu gewissen Zeiten und unter
bestimmten Umstinden Bischofsversammlungen und Konzile einzuberufen,
als auch das Recht, dies zu tun, wenn er es fiir notwendig erachtet. Er mag auch
ein klar definiertes und beschrinktes Recht auf Annahme von Appellationen
erhalten. Wahrscheinlich bedarf er fiir die rechte Ausiibung seiner Pflicht der
Unterstlitzung eines betriichtlichen Verwaltungsapparates. Dieser sollte aber
nicht der jetzigen Kurie nachgebildet werden, sondern eine klare Struktur von
Verantwortlichkeit gegeniiber der weiteren Kirche aufweisen. Ohne eine ge-
wisse derartige Zentrale diirfte eine Weltkirche erfahrungsgemiiss nicht aus-
kommen. Sie konnte dazu dienen sicherzustellen, dass die Funktionen des
Primas sich innerhalb der vereinbarten Grenzen halten. Beziiglich dieser Zen-
trale ist es jedoch wichtig, dass das Prinzip der Subsidiaritét sorgfiltig beach-
tet wird. Das heisst, dass keine Angelegenheiten, die auf einer niederen Stufe
angemessen behandelt werden kdnnen, auf eine hohere weitergezogen werden
sollen, und schon gar nicht durch den Primas selbst» (Hervorhebungen
UvA).

1.2.3 Noch ldnger ist der Anmarschweg zur Frage eines universalen Diens-
tes an der Einheit der Kirche im Text der Christkatholisch — Romisch-ka-
tholischen Gesprichskommission der Schweiz (Text 8)3. Hier kommt am
deutlichsten zur Geltung, was in den neueren der erwihnten Texte mehr
oder wenig iiberall der Fall ist: Der Ausgangspunkt der ekklesiologischen
Reflexion ist die Ortskirche, verstanden als ein Netz von Bezichungen, in

2 Wenn es daran unmittelbar anschliessend heisst «eingedenk des Umstandes,
dass die hochste Autoritit einem okumenischen Konzil zukommt», so miisste dies
dahingehend prizisiert werden, dass ein Konzil, das in innerer Analogie zu den
nachtréiglich als 6kumenisch rezipierten Konzilen steht, nicht zur (pyramidenférmig
vorgestellten) Institutionalisierung des weltweiten kirchlichen Wahrheits- und Ent-
scheidungsfindungsprozesses gehort, so dass ein solches 6kumenisches Konzil in re-
gelmissigen Abstinden einzuberufen wiire. Es bleibt — anders als es konziliaristische
Entwiirfe sahen — vielmehr eine Ad-hoc-Erscheinung; vgl. METROPOLITE JEAN DE
PERGAME [ZiziouLas], L'institution synodale. Problemes historiques, ecclésiolo-
giques et canoniques, in: Istina 47 (2002) 14—44, hier 31.

3 Er wurde in seiner Endfassung von Prof. Peter Amiet redigiert — daher gewisse
stilistische Eigentiimlichkeiten — und im Auftrag der Kommission veroffentlicht, ent-
sprechend ihrem Wunsch, dass «der ... Text in verschiedenen 6kumenisch engagierten
Kreisen diskutiert wird»; vgl. die « Vorbemerkung», in: IKZ 72 (1982) 33.

30



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

die der HI. Geist die in den Leib Christi Getauften stellt: miteinander,
fiireinander und im Gegeniiber zueinander. Im Bischof als dem eigentli-
chen Vorsteher der eucharistischen Versammlung haben sie den persona-
len Fokus dieser Gemeinschaft, welche die Una Sancta, den totus Christus
repriasentiert — freilich nicht isoliert, sondern in Gemeinschaft mit den
anderen Ortskirchen, von denen genau dasselbe zu sagen ist. Deren supra-
lokale Gemeinschaft untereinander kommt in Situationen, wo es um die
Bezeugung der Gemeinschaft und der Erkenntnis der Wahrheit in kontro-
versen Situationen geht, primir in synodalen Prozessen zur Geltung, in
denen die Bischofe ihre Ortskirchen repridsentieren. Eine dieser Kirchen
bzw. einer der Bischofe hat dabei den Vorsitz und ist das centrum unitatis.
Im universalen Kontext ist das der Bischof von Rom. In einer am Schrift-
zeugnis liber Petrus orientierten Perspektive hat «der Primas die Aufgabe,
in Entscheidungssituationen mit einer Initiative voranzugehen, die es der
Kirche ermdglicht und sie nétigt [!], zu einer gemeinsamen Entscheidung
zu gelangen, ihren Glauben auszusprechen und ihre Einheit sichtbar dar-
zustellen». Dabei diirfen «die Rechte und Pflichten des Primas ... nicht die
Rechte und Pflichten der anderen Ortskirchen und Bischofe einengen.
Vielmehr miissen jene dazu dienen, dass diese besser und umfangreicher
wahrgenommen werden konnen, ist doch die Primatskirche in besonderer
Weise verpflichtet, besorgt zu sein fiir das gemeinschaftliche, synodale
und trinitarische Leben, das die Ortskirchen miteinander verbindet».

Es ist nun zu fragen, ob und wie der von der IRAD vorgelegte Bericht
sich zu den Zielvorstellungen der kurz referierten Texte mit thren Polen
von Ablehnung und Anerkennung verhilt. Dabei ist zu berticksichtigen,
dass hier die romisch-katholische Seite direkt und verglichen mit dem
zuletzt erwithnten Text mit grosserem offiziellen Gewicht vertreten ist.

2. Die ekklesiologische Situierung der Primatsfrage

Wer den Titel des Kommissionstextes zum ersten Mal liest, wird mogli-
cherweise nicht auf die Idee kommen, es gehe darin schwergewichtig um
die Primatsfrage. Wer aber die Dialogpartner und die sie verbindende und
trennende Geschichte auch nur oberflichlich kennt, kann nicht umhin zu
vermuten, die Papstthematik miisse irgendwie angesprochen sein. Das ist
natiirlich auch der Fall. Entscheidend ist in der Tat das «Wie».

2.1 Der Text setzt — nach der Priambel (Nr. 1-4) — mit einer knappen Re-
flexion tiber die Kirche und ihre trinitarisch-soteriologische Grundlegung

31



Urs von Arx

ein (Nr. 5-12): «Die Kirche ist begriindet und verankert im ganzen vom
Heiligen Geist getragenen Christusgeschehen» (Nr. 6). Der Ausdruck
«Mysterium» signalisiert diese bleibende Ursprungsbeziehung der Kirche
als einen Wesenszug, der bei all ihren reflexiven und praktischen Lebens-
vollziigen zu beriicksichtigen ist: «Die Kirche als die vom dreieinigen
Gott ins Leben gerufene Gemeinschaft der Glaubigen ist eine gottgeschaf-
fene menschliche Wirklichkeit und ihrem Wesen nach ein Mysterium»
(Nr. 7). Damit wird nicht bestritten, was ich als Moglichkeit und zugleich
Notwendigkeit threr Institutionalisierung in unterschiedlichen Dimensio-
nen bezeichnen wiirde und was sie dann auch zu einem Gegenstand ana-
lytisch-kritischer Untersuchungen jeglicher Art werden lisst.

Als der «von Jesus Christus geschaffene Heils- und Lebensraum» und
als «Werkzeug der vom Geist Gottes in Kraft gesetzten Heilsvermittlung»
(Nr. 6) lebt die Kirche vom Wort Gottes und den Sakramenten. Das wird
dann kurz erliutert (Nr. 9-11). Was im Blick auf die Sakramente etwas
detaillierter geschieht (Nr. 12), mag den Eindruck eines Fremdkorpers
nahelegen; doch werden hier faktisch die Ergebnisse einer fritheren Phase
des romisch-katholisch — altkatholischen Dialogs aufgegriffen und unter
Berticksichtigung jlingster Entwicklungen neu formuliert. Auffélliger ist,
dass die hier obwaltende Systematik, wo die Eucharistie als ein Sakrament
unter anderen erscheint, in einer gewissen Spannung zum Ansatz einer
bischoflich-eucharistischen Ortskirchentheologie steht, wie sie der Kom-
missionstext im dritten Kapitel zu entfalten beginnt.

2.2 Diese Entfaltung im Kapitel « Lokale regionale und universale Dimen-
sionen der Kirche» geschieht so, dass zunidchst die Grundvollziige der
Kirche eingefiihrt werden: martyria, leitourgia, diakonia (Nr. 13). Diese
Trias (vermutlich evangelischer Herkunft) hat sich seit einiger Zeit in ver-
schiedenen kirchlichen Traditionen eingebiirgert, um all das zusammen-
zufassen, was in mannigfaltiger und sich auch tiberschneidender Weise als
Manifestationen des Lebens der Kirche beschrieben werden kann?. Als

* Die martyria, leitourgia und diakonia genannten, untereinander verbundenen

fundamentalen Lebensvollziige der Kirche lassen sich niiherhin so umschreiben:

— Zur martyria gehoren — in unterschiedlicher Weise nach aussen und innen ge-
richtete und meist miteinander verbundene — Akte der die Gemeinde aufbauenden und
der missionarischen Verkiindigung des Evangeliums, die Katechese, die werbende Re-
chenschaft iiber den Glauben mit seinen Voraussetzungen und Konsequenzen, Stel-
lungnahmen zu Fragen der Politik und der Gesellschaft, die sich aus der biblischen
Botschaft aufdringen usw.

L4,



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

Mitte, aus der heraus sich diese Grundvollziige entfalten und zu der sie
wieder zuriickfiihren, tritt der eucharistische Gottesdienst in den Blick, in
dem die durch die sakramentale Initiation in die Kirche eingegliederten
Menschen immer wieder neu zur Gemeinschaft geeint werden. Diese Ge-
meinschaft ist ihrerseits strukturiert durch Amter und Dienste. Unter die-
sen kommt «dem Amt des Bischofs mit seiner Erstverantwortung fiir die
Grundvollziige der Kirche eine besondere, unverzichtbare Aufgabe fiir die
Einheit der Gemeinschaft» zu. Die wechselseitige Hinordnung von eucha-
ristischem Gottesdienst und Bischofsamt ist konstitutiv fiir die Gemein-
schaft im Blick darauf, was ihr geographisch oder territorial bestimmbarer
Ortist, in dem sie in dieser Welt konkret existiert. Anderes gesagt: der Ort,
d.h. die konkrete irdisch-riumliche Ausdehnung der so konstituierten Kir-
che ist bestimmt durch diese wechselseitige Hinordnung (Nr. 14). Die je-
weilige «Ortskirche» ist also — traditionell gesprochen — das Bistum, und
sie ist die fundamentale ekklesiale Grosse oder Grundeinheit in der hier
vorgelegten ekklesiologischen Perspektive.

Das bedarf natiirlich einer weiteren Erkldrung, da der ekklesiologische
Ausdruck «Ortskirche» in der 6kumenischen Diskussion bekanntlich auch
auf die Pfarr- oder Kirchgemeinde angewendet wird. Dies erscheint umso
einleuchtender, als die Glieder der Kirche ja in der Regel dort ihren eucha-
ristischen Gottesdienst feiern und auch unser Text feststellt: «Martyria,
leitourgia und diakonia der bischoflichen Ortskirche realisieren sich in
erster Linie in den Pfarrgemeinden» (Nr. 15). Ich kann aus Zeitgriinden

— Zur leitourgia gehort die Anbetung und das Lob Gottes, worin die Kirche im
Modus der Epiklese davon zu leben wagt, was ihr in Wort und Sakrament geschenkt
wird und was sie als Quelle ihrer und der Schopfung Zukunft erkannt hat.

— Zur diakonia gehort die Wahrnehmung ihres heilenden Auftrags gegeniiber den
konkreten materiellen und psychischen Néten von Menschen in resoluter Uberschrei-
tung ihrer eigenen institutionellen, d.h. kanonischen Grenzen.

Bisweilen wird noch koinonia hinzugefiigt, was aber kaum den prozessualen Cha-
rakter ausdriicken kann, den die drei anderen Termini konnotieren. koinonia ist — zu-
mindest in der paulinischen Perspektive — ihrerseits das Ergebnis eines prozessualen
Geschehens: Gemeinschaft von Menschen auf Grund der Teilhabe an einer Grosse, die
sie nicht selber sind; vgl. die immer noch grundlegende Arbeit von: JOSEF HAINZ,
Koinonia. «Kirche» als Gemeinschaft bei Paulus (BU 16), Regensburg (Pustet) 1982.

Zur Herkunft der Trias vgl. HANs-CHRISTOPH SCHMIDT-LAUBER, Martyria, Leitur-
gia, Diakonia, in: Quatember 45 (1981) 160—172, hier 161f., der die Formel auf eine
Aussage aus dem Jahr 1935 im Mund von Oskar Plank, einem der Stifter der Evange-
lischen Michaelsbruderschaft und erstem Hausvater des Berneuchener Hauses des
Klosters Kirchberg, zuriickfiihrt.

33



Urs von Arx

nur einige kurze (vielleicht gar verkiirzte) Andeutungen zu den Uberle-
gungen machen, die man fiir die oben genannte Option im 6kumenischen
Diskurs vorbringt. Sie verdankt sich einer Kombination von historischen
und systematischen Gegebenheiten und Uberlegungen.

Erstens nimmt sie den historischen Sachverhalt auf, dass die ersten kirchli-
chen Gemeinschaften, bei denen sich so etwas wie eine in der altkirchlichen
oikumené wiederkehrende innere Strukturierung zeigt, Stadtgemeinden sind
mit dem Bischof als dem liturgischen Vorsteher (in den griechischen und la-
teinischen Quellen oft hiereus bzw. sacerdos genannt); dass Mitglieder des
Presbyteriums im Bereich (bzw. im ruralen Hinterland) dieser Stadtgemein-
den mit der Zeit auch — im Auftrag des Bischofs und in der Riickbindung an
ihn — eucharistischen Gottesdiensten vorstehen, wo mit der Zeit Vorlidufer der
spiteren Parochien innerhalb der bischoflichen Ortskirche entstehen.

Letzteres wird erst dann der Fall, wenn die von einem Bischof geleiteten
Kirchen (ausserhalb des Mittelmeerraumes) vergleichsweise riesige Territo-
rien umfassen, sein Amt (im lateinischen Westen) zu einem Element der
friithmittelalterlichen feudalen Sozialordnung wird und — in einem weiteren
Schritt — die Presbyter in die friihere Rolle des Bischofs eintreten: nunmehr als
die iiber die potestas offerendi sacrificium verfiigenden Zelebranten — soweit
einige stichwortartige und unvollstindige Hinweise.

Zweitens versucht die Option das aufzunchmen, was im Blick auf ekklesio-
logisch auswertbare neutestamentliche Ausserungen (um Ekklesiologien kann es
noch nicht gehen) unter exegetisch-systematischem Gesichtspunkt iiberhaupt
sinnvollerweise rezipiert werden kann — nimlich das, was in Abhebung vom fun-
damentlegenden und einmaligen Dienst der Apostel als ihr bleibender und ihre
Sendung iiberdauernder Auftrag in Sicht tritt: die Verkiindigung des Evangeliums
und die Sorge fiir die letztlich von Gott ins Leben gerufenen Kirchen. Das alles
umfasst das eine apostolische bzw. kirchliche Amt, das im Dienst des Bischofs?

> Was an unterschiedlichen Diensten, wie sie in neutestamentlichen und anderen

friihchristlichen Schriften fiir die verschiedene Traditionsgruppen und -gebiete de-
skriptiv oder priskriptiv bezeugt werden (z.B. 1Kor 12,27-30; Rém 12,6-8; Phil 1,1:
Eph 4,11f.; ITim 3 und 5; Tit 1,5-9; Apg 20,17-38; 1Petr 5,1-4; Hebr 13,7.17.24; Joh
21,20f.; Mt 13,52; 18,17; vgl. Did 11,3-7; 15,1; Ign.Ant. passim) systematisch unter
das eine kirchliche und insofern apostolische Amt subsumiert wird, ist selbstverstind-
lich in concreto wieder zu entfalten im Licht geschichtlicher Entwicklungen, die ja
auch von der Konzeption der drei Dimensionen der episkopé aufgegriffen wird. Die
Rede von der Fiille des Amtes, die dem Bischof zukommt (Monepiskopat der Ortskir-
che), setzt diese Entfaltung und Aufgliederung voraus, die zwischen ihm und weiteren
ordinierten wie auch nichtordinierten Verantwortungstriigern und -triigerinnen besteht
— alles im Dienst der Einheit und Gemeinschaft der Ortskirche und ihrer Sendung. —
Was diese (von mir, nicht von der Kommission stammende) Argumentation zu umge-
hen bzw. zu erschweren intendiert, ist die These, angesichts der exegetischen Schwie-

34



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

«in Fiille» sichtbar wird, ohne dass dieser eine bischofliche Monokratie impli-
ziert, wie gleich deutlich wird.

Drittens greift diese Option eine ekklesiologische Konzeption auf, die das
genannte Amt des Bischofs in einen Kontext der Vernetzung in der Ortskirche
stellt. Es geht in dieser ebenfalls systematischen Uberlegung um die drei ver-
schiedenen Dimensionen der sogenannten episkopeé, die personal, kollegial
und gemeinschaftlich® wahrgenommen wird. Diesem Konzept widmet unser
Textein eigenes Kapitel («4. Personale, kollegiale und gemeinschaftliche Ver-
antwortung fiir die Einheit der Kirche und ihr Bleiben in der Wahrheit»), und
zwar unter einem ortskirchlichen und einem iiberortskirchlichen Aspekt. Ich
gehe hier auf den ersten ein, um meine Ausfiihrungen tiber die Option, in der
Ortskirche das Bistum zu sehen, abzuschliessen: «(21) In der Ortskirche ist
der Bischof der Tréger der personalen episkope , der seinen Leitungsdienst in
Verbindung mit den {ibrigen Teilhabern am apostolischen Amt (Presbyterkol-
legium, Diakonat) und mit dem Glaubenszeugnis aller Getauften wahrnimmt.»
Das ist eine Interpretation der Konzeption der dreifachen episkope, die im
Blick auf den Bischof, den Tridger der personalen episkopeé’, klarstellt, dass er
kein Autokrat ist, sondern in ein synodales Gefiige hineingestellt ist®.

rigkeit, von den Aposteln eine univoke Amtssukzession von Episkopen herzuleiten,
miisse man mit anderen, nebeneinherlaufenden Sukzessionsstringen von neutesta-
mentlich bezeugten Amtern (z.B. Propheten, Didaskaloi, Presbyter) rechnen, die dann
als schriftgemisse Alternativen zum episkopalen Dienst gelten konnen.

¢ So werden die englischen Ausdriicke personal, collegial und communal in der
Regel iibersetzt.

7 Wo der Ausdruck «Bischof» Aversionen auslost, miisste man wohl durchgiingig
vom Triiger oder der Triigerin der personalen episkope reden, um seinen hier in den
Blick genommenen Dienst fiir die lokale und supralokale Einheit und Gemeinschaft
der Kirche in einer sichtbaren und rechenschaftspflichtigen Weise plausibel zu ma-
chen.

8 Als Beispiel einer Realisation der dreifachen episkopé bietet sich m.E. anniihe-
rungsweise die christkatholische Kirchenverfassung von 1989 an: Die personale
episkopé wird vom Bischof wahrgenommen; die kollegiale von den iibrigen Ordinier-
ten, d.h. von den Presbytern und Presbyterinnen (die in der Ortskirche eigentlich ein
Kollegium bilden) und den Diakonen und Diakoninnen (die mehr als einzelne dem
Bischof zugeordnet sind); die gemeinschaftliche von den Laiendelegierten der Bis-
tumssynode; dabei bilden die drei Dimensionen der episkope anniherungsweise drei
konzentrische Kreise.

Weitere Uberlegungen, warum die genannte Trias eher im Blick auf eine Grosse,
die mehrere Pfarr- oder Kirchgemeinden umfasst, d.h. auf eine im obigen Sinn als
Ortskirche umschriebene Grosse, passt als auf eine einzelne Pfarr- oder Kirchgemein-
de, konnen hier nicht priisentiert werden — so wenig wie Uberlegungen zur «idealen»
Grosse einer Ortskirche; viele Riesenbistiimer entsprechen ihr tiberhaupt nicht.

33



Urs von Arx

Von der Ortskirche wird nun im Kommissionsbericht gesagt:

«Jede Ortskirche ist eine Vergegenwirtigung der einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche, von der das okumenische Glaubenssymbol von
Nizida-Konstantinopel spricht. Sie ist katholisch, weil sie einerseits an der gan-
zen, Gott und Mensch, Himmel und Erde umtassenden Wirklichkeit des Heils
und der Wahrheit sakramental teilhat und darin ihre Einheit findet und weil sie
andererseits mit anderen Ortskirchen, in denen sie ihr eigenes, in der gottli-
chen Zuwendung griindendes Wesen erkennt und anerkennt, in Einheit und
Gemeinschaft verbunden ist.» (16)

Wer ekklesiologische Aussagen iiber die Ortskirche macht, muss also von
vornherein auch die kirchliche Gemeinschaft mit berticksichtigen, in der
diese mit anderen Ortskirchen steht, von denen theologisch? genau dassel-
be zu sagen ist. Daher eignet allen einzeln und allen insgesamt das Pridi-
kat katholisch (im Sinn des Glaubenssymbols, nicht einer konfessionellen
Klassifizierung)'.

Unser Text unterscheidet dabei die jeweilige ridumliche Ausdehnung
der Gemeinschaft von Ortskirchen (vgl. Nr. 17): communio ecclesiarum
bzw. communio communionum ecclesiarum (man konnte hier in traditio-
neller Terminologie an Metropolitan- und Patriarchatsverbiinde oder Na-
tionalkirchen usw. denken).

Im Abschnitt Nr. 19 begegnet nun zum ersten Mal der Ausdruck «Uni-
versalkirche» im Rahmen einer Aussage, die an sich nur appliziert, was
schon zuvor generell festgestellt wurde. Die «Universalkirche» ist eine
Vergegenwiirtigung der einen, heiligen, katholischen und apostolischen
Kirche des Glaubenssymbols, wie es auch die ekklesiologische Grundein-
heit «Ortskirche» ist. Zum ersten Mal begegnet auch eine der kleinge-

?  Davon zu unterscheiden sind andere Kennzeichen einer Ortskirche wie ihre
zahlen- und flichenmaissige Grosse, ihre geschichtliche Anciennitiit, ihre soziokultu-
relle Identitiit in all ihren Dimensionen — also das, was mit der sog. Inkulturation der
Christuswirklichkeit, wie sie das Evangelium bezeugt, zu tun hat.

10" Die Universalitit der Kirche ist Folge und Ausdruck der Katholizitiit einer je-
den Ortskirche, die ihrerseits auf Grund ihrer Teilhabe an der trinitarisch-soteriologi-
schen Wirklichkeit Gottes auf universale Gemeinschaft der Ortskirchen hingeordnet
ist. Die umstandslose semantische Gleichsetzung des griechischen Ausdrucks katholi-
kos mit dem lateinischen universalis ist problematisch. Vgl. THEODOR NIKoLAOU, Die
Katholizitit der Kirche. Eine Demonstration der Kircheneinheit aus orthodoxer Sicht,
in: Wolfgang W. Miiller (Hg.), Katholizitit — Eine 6kumenische Chance, Ziirich (NZN/
TVZ) 2006, 37-65; Urs voN Arx, Was macht die Kirche katholisch? Perspektiven
einer christkatholischen Antwort, in: ebd., 147—186.

36



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

druckten Erliduterungen. Diese weisen oft aut mogliche, aber noch nicht
vertieft untersuchte Inkompatibilitdten von sprachlichen Ausdriicken hin,
die in beiden Kirchen an sich bekannt sind, aber unter Umstinden Unter-
schiedliches konnotieren konnen. Hier geht es um den Term «Universal-
kirche». Ich komme darauf zuriick.

2.3 Das nichste (vierte) Kapitel «Personale, kollegiale und gemeinschaft-
liche Verantwortung fiir die Einheit der Kirche und ihr Bleiben in der
Wahrheit> nimmt nun den Faden der Amter und Dienste auf, zu deren
Sendung es gehort, «die Einheit der Kirche und ihr Bleiben in der einen
Wahrheit im steten Prozess der weltweiten Mission und Inkulturation des
Evangeliums zum Ausdruck zu bringen und zu bewahren» (Nr. 20). Der
Text fihrt fort: «Diese besonderen Aufgaben werden in personaler, kolle-
gialer und gemeinschaftlicher Verantwortung (episkop€) wahrgenommen,
und zwar sowohl in der Ortskirche als auch in der tiberértlichen (regiona-
len und universalen) Gemeinschaft von Ortskirchen.» Diese schon er-
wihnten drei Dimensionen der episkopeé — hier mit « Verantwortung» statt
dem iiblichen «Aufsicht» wiedergegeben — sind vom Lima-Dokument von
19821 in den d6kumenischen ekklesiologischen Diskurs eingefiihrt wor-

11 Ich zitiere den englischen Originaltext (M 26): «Three considerations are im-
portant in this respect. The ordained ministry should be exercised in a personal, col-
legial and communal way. It should be personal because the presence of Christ among
his people can most effectively be pointed to by the person ordained to proclaim the
Gospel and to call the community to serve the Lord in unity of life and witness. It
should also be collegial, for there is need for a college of ordained ministers sharing in
the common task of representing the concerns of the community. Finally, the intimate
relationship between the ordained ministry and the community should find expression
in a communal dimension where the exercise of the ordained ministry is rooted in the
life of the community and requires the community’s effective participation in the dis-
covery of God’s will and the guidance of the Spirit.» Aufschlussreich ist auch der
beigefiigte Kommentar: «These three aspects need to be kept together. In various
churches, one or another has been over-emphasized at the expense of the others. In
some churches, the personal dimension of the ordained ministry tends to diminish the
collegial and communal dimensions. In other churches, the collegial or communal
dimension takes so much importance that the ordained ministry loses its personal di-
mension. Each church needs to ask itself in what way its exercise of the ordained
ministry has suffered in the course of history. An appreciation of these three dimen-
sions lies behind a recommendation made by the first World Conference on Faith and
Order at Lausanne in 1927: <In view of (i) the place which the episcopate, the council
of presbyters and the congregation of the faithful, respectively, had in the constitution
of the early Church, and (ii) the fact that episcopal, presbyteral and congregational

37



Urs von Arx

den und werden auch in der derzeit neuesten Fassung der laufenden Ek-
klesiologie-Studie der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung
«The Nature and the Mission of the Church» (2005) eigens erdrtert
(90-99)12. Thre Rezeption in unseren Kommissionstext ist nicht gering zu
veranschlagen.

Der Kommissionstext ist nun von der Aufgabenstellung her in erster
Linie darauf aus zu zeigen, wie diese Verantwortung «in der iibertrtlichen
Gemeinschaft (bis hin zu universalen) Gemeinschaft der Ortskirchen»
(Nr. 22) ausgeiibt wird. Da kommen nun nochmals die Bischofe als Triiger
der personalen episkopé in ihren Ortskirchen ins Spiel, «welche die Orts-
kirchen auf synodalen Versammlungen vertreten und gegebenenfalls zu-
sammen mit anderen Gliedern des Gottesvolkes die Aufgabe des Suchens,
Findens und Verkiindens der Wahrheit iibernehmen». Auf diesen synoda-
len Versammlungen von Bischofen werden diese zu Trigern der kollegia-
len Verantwortung; einer von ihnen aber iibt in diesem Kontext seine Ver-
antwortung personal aus — mit dem Auftrag und Ziel, dass der synodale
Prozess in Gang kommt und koordiniert vonstatten geht'?. Fiir diese Auf-
gabe, diesen Leitungsdienst des einen Bischofs, der synodal mit den ande-
ren — den vielen — vernetzt ist'4, wird nun der Begritf «Primat» verwendet.

systems of government are each today, and have been for centuries, accepted by great
communions in Christendom, and (iii) the fact that episcopal, presbyteral and congre-
gational systems are each believed by many to be essential to the good order of the
Church, we therefore recognize that these several elements must all, under conditions
which require further study, have an appropriate place in the order of life of a reunited
Church ...>»» Deutsche Ubersetzung in: HARDING MEYER u.a. (Hg.), Dokumente wach-
sender Ubereinstimmung. Simtliche Berichte und Konsenstexte Interkonfessioneller
Gespriiche auf Weltebene. Band 1: 1931-1982. 2. neubearbeitete Auflage, Paderborn
(Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck), 1991, 5761.

2" The Nature and Mission of the Church. A Stage on the Way to a Common
Statement (FOP 198), Geneva (WCC) 2005. Eine deutsche Ubersetzung ist zuginglich
unter  http://www.oikoumene.org/fileadmin/files/wce-main/documents/p2/FO2005_
198_ge.pdf (21.08.2009). Ein Beispiel fiir eine Rezeption der Studie ist: ROGER
HaiGHT, Christian Community in History. Band 3: Ecclesial Existence, New York
(Continuum) 2008, bes. 115-159.

¥ Die Dimension der «gemeinschaftlichen» Verantwortung bleibt — von der Ziel-
setzung des Textes verstindlicherweise — unterbelichtet, denn sie kommt primiir in der
Ortskirche mit ihrer synodalen Struktur zum Zug; vgl. immerhin die Aussage «gege-
benenfalls zusammen mit anderen Gliedern des Gottesvolkes».

14" Der klassische Referenztext mit der Korrelation des Ersten (6 mp@tog) und der
Vielen (ol mavteg) ist der Kanon 34 der sog. Apostolischen Kanones aus dem Ende des
4. Jahrhunderts: «Die Bischofe eines jeden Volkes miissen den Ersten unter ihnen

38



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

Ein Primat in diesem Sinn gehort also zu jeder synodalen Versammlung
von Bischofen (die ihre Ortskirchen reprisentieren). Primat und Synoda-
litdt (personale und kollegiale Austlibung der episkopé) bedingen einan-
der'>. Der Ausdruck soll also nicht exklusiv den Primat des Papstes be-
zeichnen, dem dieser Primat in der universalen Dimension der Gemein-
schaft von Ortskirchen zukommt, wobei Letztere durch ihre Bischofe
vertreten werden.

Damit ist insofern ein erstes Ergebnis einer gemeinsamen Sicht auf den
Dienst des Papstes an der Einheit der universalen Dimension der Gemein-
schaft von Ortskirchen erreicht, als dieser Dienst, dieser Primat, in einer
Communio-Struktur situiert ist, sich also in einem synodalen oder konzi-
liaren Prozess vollzieht. Natiirlich bleiben hier noch Fragen, auf welche
die Kommission im folgenden Kapitel eingeht.

Bevor ich darauf zu sprechen komme, mache ich noch auf einen wei-
teren wichtigen Punkt des Textes aufmerksam. Im Blick (a) auf die loka-
len, regionalen und universale Dimensionen der Kirche, in denen (b) in
personaler, kollegialer und gemeinschaftlicher episkopé die Aufgabe
wahrzunehmen ist, dass die Kirche ihre Einheit bewahrt und in der Wahr-
heit bleibt, wird (¢) der Begriff der Bezeugungsinstanzen des Glaubens
eingefiihrt (Nr. 23-25)'6; ich kann fiir Details hier nur auf den Abschnitt
Nr. 23 verweisen. Von ihnen ist hier deshalb die Rede, weil die Sorge um
das Bleiben der Kirche in der Wahrheit eben auch zur genannten episkopé

kennen und ihn als Haupt anerkennen und nichts ohne sein Urteil tun, was ihre Gewalt
iibersteigt, jeder soll nur das tun, was seine Ditzese und die zu ihr gehorigen Orte
[x®dpa] betrifft. Aber auch der erste soll nichts ohne das Urteil aller tun.»

1> Diese Aussage gilt fiir die primir von Bischofen auf synodalen Versammlungen
wahrgenommene Verantwortung fiir die Einheit und die Sendung der Kirche. Es wire
m.E. ein grobes Missverstindnis, dies auch von synodalen Versammlungen in der
Ortskirche zu behaupten und von einem Primat des Bischofs zu reden.

16 Alle drei hier aufgefiihrten Punkte (a—c) bezeugen fiir den Kommissionstext
Akte der Rezeption von zuvor in 6kumenischem Kontext entwickelten Uberlegungen
und Einsichten. Was hier «Bezeugungsinstanzen» genannt und dann faktisch in einer
doppelten Umschreibung erliutert wird, scheint sachlich ein Stiick weit vergleichbar
zu sein mit dem, was in der anglikanischen Tradition dispersed authority heisst; vgl.
z.B. die Aussage «Authority ... is distributed among Scripture, Tradition, Creeds, the
Ministry of the Word and Sacraments, the witness of saints, and the consensus fidelium
.. Itis thus a dispersed rather than a centralized authority having many elements which
combine, interact with, and check each other ...»; vgl. The Lambeth Conference 1948.
The Encyclical Letter from the Bishops; together with Resolutions and Reports, Lon-
don (SPCK) 1948, 84 [= Report [V: The Anglican Communion].

39



Urs von Arx

gehort, die damit auch als ein wesentliches Element der Apostolizitit der
Kirche in Sicht tritt.

Mit dem Abschnitt Nr. 26 ist ein gewisser Abschluss der vorangegan-
genen Uberlegungen und Feststellungen markiert: Diese!” werden als «ge-
meinsame Sicht» qualifiziert, welche entsprechende Erkenntnisse des frii-
heren bilateralen Dialogs «erneuert und erweitert». Das ist fiir das Ver-
stiindnis der subtilen Architektur des Textes zu beachten, gerade auch fiir
die Primatsthematik, die ja nicht erst mit dem 5. Kapitel zur Sprache
kommt.

2.4 Dieses 5. Kapitel triigt den Titel « Der Dienst des Papstes an der Einheit
der Kirche und ihrem Bleiben in der Wahrheit». Dabei werden ein altka-
tholischer und ein romisch-katholischer Aussagenkomplex einander ge-
gentibergestellt. Neben der oben schon erwiihnten grundsiitzlichen altka-
tholischen Anerkennung eines Primats des romischen Bischofs, «wie er
der gemeinsamen Tradition der Kirche des Ostens und des Westens ent-
spricht», und der Ablehnung der Definitionen von 1870, werden einige
Hinweise gegeben (a) wie die altkatholische Seite!® den Primat theologisch
begriindet sieht (Nr. 28) (Konzilsbeschliisse im Blick auf die Hauptstadt-

"7 Eine inhaltliche Zusammenfassung bieten die «grundlegenden Ubereinstim-
mungen» Nr. 36-39,

' Vel in erster Linie den Anhang. Neuere (deutschsprachige) altkatholische Ar-
beiten zum Thema sind w.a.: Urs KURrY, Das Verhiiltnis der altkatholischen zur ro-
misch-Katholischen Kirche 18701970, in: IKZ 60 (1970) 168198, bes. 189 ft.; KURT
STALDER, Konzilaritiit und Petrustfunktion in der Kirche. in: pers.. Die Wirklichkeit
Christi erfahren. Ekklesiologische Untersuchungen und ihre Bedeutung fiir die Exis-
tenz von Kirche heute, Ziirich (Benziger) 1984, 105-109 (EV 1975): ANGELA BERLIS,
U berlegungen zur 6kumenischen Zukunft des Petrusdienstes aus altkatholischer Sicht,
in: ThQ 178 (1998) 148154 (mit einem Hinweis auf altkatholische Literatur aus den
Jahren 1966-1985, 154); Urs vON ARX, Ein «Petrusamts in der Communio der Kir-
chen. Erwiigungen aus altkatholischer Perspektive, in: IKZ 93 (2003) 1—<2: GUNTER
Esser, Das Papstamt in altkatholischer Sicht, in: Walter Fleischmann-Bisten (Hg.).
Papstamt pro und contra. Geschichtliche Entwicklungen und Skumenische Perspekti-
ven (BensH 97), Gottingen (V&R) 2001, 121-152; JaN Visser, Tradition, Unfehlbar-
Keit, Primat, in: Angela Berlis/Matthias Ring, unter Mitarbeit von Hubert Huppertz
(Hg.), Im Himmel Anker werten. Vermutungen iiber Kirche in der Zukuntt. FS Bischot
Joachim Vobbe, Bonn (Altkatholischer Bistumsverlag) 2007, 355-368: URS VON ARKX,
Bemerkungen zu Mt 16,17-19 und zur Rede vom Petrusamt, in: Peter Lampe u.a.
(Hg.)., Neutestamentliche Exegese im Dialog. Hermeneutik — Wirkungsgeschichte -
Matthilusevangelium. FS Ulrich Luz, Neukirchen-Viuyn (Neukirchener) 2008.
319-334.

40



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

funktion Roms, die gewissermassen doppelte Apostolizitit der rémischen
Kirche wegen der Griber der Apostel Petrus und Paulus, Ansiitze eines
Petrusamtes in der neutestamentlichen Uberlieferung), (b) wie sie diesen
Primat «im Rahmen einer Synodalitit und Kollegialitit der Ortskirchen
und ihrer Bischofe» situiert (Nr. 29)!° und (c) wie sie seine Funktion sieht:

«(30) Aussagen iiber die Funktion des pépstlichen Primates zielen in erster
Linie darauf, dass sein Inhaber zunéchst ein personales Zeichen der universa-
len Einheit der Ortskirchen ist; sodann, dass er in Situationen, wo die Gemein-
schaft der Ortskirchen vor Entscheidungen gestellt ist, die ihre Einheit und das
Bleiben in der Wahrheit gefihrden, mit die Ortskirchen verpflichtenden Ini-
tiativen vorangeht und gemeinsame Entscheidungsfindungen koordiniert:
schliesslich, dass er in bestimmten Féllen Appellationen entgegennimmt. Wie
auch immer seine Funktionen nach Rechten und Pflichten im einzelnen um-
schrieben werden, so ist damit nach altkatholischem Verstidndnis keine Juris-
diktion in dem Sinn verbunden, dass er ohne entsprechende Aufforderung di-
rekt und jederzeit in Ortskirchen einzugreifen oder Entscheidungen in Fragen,

19" Abschnitt Nr. 49 rekurriert auf die altkirchliche «Patriarchatsverfassung», was
mit dem Hinweis auf die «Pentarchie» im Text 8 des Anhangs verglichen werden kann.
Wie weit es sich um eine in der Alten Kirche tatséchlich langerfristig institutionalisier-
te Form der Kirchenleitung oder besser der Konfliktbewiltigung handelt, ist nicht
vollig klar, noch wie sie sich heute als Leitidee konkret umsetzen lisst; vgl. etwa FER-
DINAND R. GAHBAUER, Die Pentarchietheorie. Ein Modell der Kirchenleitung von den
Anfingen bis zur Gegenwart (FTS 42), Frankfurt (Knecht) 1991; EDWARD FARRUGIA,
The Primacy and the Patriarchs of the First Millennium. Some Recent Interpretations,
in: OS 57 (2008) 268-295.

Es bleibt abzuwarten, was die tiefere Intention des im Mirz 2006 bekannt gewor-
denen Verzichts des gegenwiirtigen Papstes auf den Patriarchentitel — in der spétmittel-
alterlichen Fassung «Occidentalis Patriarca» — ist. Von orthodoxer Seite, fiir welche die
Idee der altkirchlichen Pentarchie (in Verbindung mit Ign.Ant., R6m. insc.) eine fun-
damentale strukturelle ekklesiologische Bedeutung im Dialog mit Rom hat, ist dieser
Schritt mit Befremden aufgenommen worden; vgl. IKZ 96 (2006) 156-158. Dies gilt
unabhiingig vom Sachverhalt, dass der Patriarchentitel «in der lateinischen Kirche
keinerlei Leitungsvollmacht mit sich bringt (c. 438 CIC)»; vgl. PETER KRAMER, Art.
Pipstliche Titulaturen, in: LThK 7%, 1998, 1343 f. Die traditionelle altkatholische Po-
sition diirfte grosso modo der orthodoxen nahestehen. — Zur Frage des Papstes als dem
Ersten der Patriarchen vgl. die gegensiitzlich argumentierenden Arbeiten von ADRIANO
GARruUTI, 11 Papa patriarca d’Occidente. Studio storico dottrinale (Collectio Antoniana
2}, Bologna (EFB) 1990, und A. RapHAEL LoMBARDI, The Restoration of the Role of
Patriarch of the West, Washington DC 2006 (hg. von Eastern Christian Publications,
Fairfax VA). Vgl. auch noch RuporLr SCHIEFFER, Der Papst als Patriarch von Rom: in:
Michele Maccarrone (Hg.), Il primato del vescovo di Roma nel primo millennio.
Ricerche e testimonianze, Citta del Vaticano (Libreria Ed. Vaticana) 1991, 432-451.

41



Urs von Arx

welche die Bewahrung der Gemeinschaft der Ortskirchen in der Wahrheit und
in der Liebe betreffen, allein zu treffen ermichtigt ist.»

Der romisch-katholische Aussagenkomplex (Nr. 31-33) orientiert sich we-
sentlich an Feststellungen, die im 2000 ver6ffentlichten Studiendokument
«Communio Sanctorum [CS]. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen»
von einer romisch-katholisch — evangelisch-lutherische Arbeitsgruppe er-
arbeitet worden sind. In einer Spannung zu den altkatholischen Aussagen
stehen jene Formulierungen, die im CS auch allein von der romisch-katho-
lischen Seite verantwortet sind: Der Jurisdiktions- und Lehrprimat ist (spi-
testens nach dem Ersten Vatikanischen Konzil) «integraler und seinem
Wesen nach, nicht aber in allen seinen konkreten Ausformungen, unauf-
gebbarer Bestandteil des Petrusdienstes» (vgl. CS 154). Zum Kern des
Amtes der universalkirchlichen Verantwortung gehort besonders «jene
letztverbindliche Leitungs- und Lehrkompetenz, ohne welche der Amtstri-
ger die ihm anvertraute Sorge fiir die Einheit der Kirche in der Wahrheit
des Evangeliums nicht wirksam wahrnehmen konnte» (vgl. CS 193).
Was auf den ersten Blick wie eine mehr oder weniger kontrire Gegen-
iiberstellung zu altkatholischen Uberlegungen zum Primat des Papstes aus-
sieht, wird aber wieder gemildert, wenn es anschliessend heisst (Nr. 33):

«Im heutigen 6kumenischen Gesprich anerkennt die romisch-katholische Sei-
te die Berechtigung mancher Bedenken gegen diese Lehre und macht geltend,
dass der Jurisdiktionsprimat seinen Ort immer nur innerhalb der Communio-
Struktur der Kirche haben dart.»

Dass hier noch offene Fragen bestehen, ist jedoch nicht zu {ibersehen.
Einige werden weiter unten als solche explizit thematisiert (nicht aber der
Begriff der Jurisdiktion).

2.5 Umso beachtenswerter ist es, dass der Kommissionstext das folgende
6. Kapitel mit «Auf dem Weg zur vollen Kirchengemeinschaft» iiber-
schreibt, was gewissermassen wieder an Nr. 26 anschliesst. Das hingt mit
der gewiihlten Methode des differenzierten Konsenses zusammen, die nun
an dieser Stelle — sachlich durchaus zutreffend — kurz erliutert wird>.
Dieser Methode entsprechend werden die «grundlegenden Ubereinstim-
mungen» gemiss den Abschnitten Nr. 5-26 zusammengefasst (Nr. 36-39).

20 Vgl. dazu auch HARALD WAGNER (Hg.), Einheit — aber wie? Zur Tragfihigkeit
der 6kumenischen Formel vom «differenzierten Konsens» (QD 184), Freiburg i.Br.
(Herder) 2000.

42



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

Diese enthalten auch, was im gemeinsamen ekklesiologischen Horizont
gemeinsam iiber den Primat des Papstes gesagt werden kann.

Daran schliesst sich eine Reihe von «noch offenen Fragen» an (Nr. 40—
82). Diese betreffen auch Punkte, die in der gemeinsamen ekklesiologischen
Reflexion nicht thematisiert worden sind, die aber relevant sind fiir eine
Kirchengemeinschalft, sollte der von der Kommission im Verlauf des Dia-
logs angedachte Weg von beiden Kirchen beschritten werden. Ich beschrin-
ke mich auf die noch offenen ekklesiologischen Fragen (Nr. 41-47)21,

Sie haben alle mit dem Tatbestand zu tun, dass «die auf dem Ersten
Vatikanum formulierte Lehre von Jurisdiktions- und Lehrprimat des Paps-
tes» auch in Texten des Zweiten Vatikanischen Konzils «rezipiert wird»,
obwohl dieses die Bedeutung der Ortskirchen und ihrer Bischofe in ein
neues Licht gestellt hat (Nr. 42). Auf die verbreitete, neuerdings aber wie-
der bestrittene These, dass das Konzil und nicht zuletzt die fiir unsere
Thematik zentrale Kirchenkonstitution «Lumen Gentium» eigentlich —
mit inhirenten Unschiirfen — ansatzweise zwei unterschiedlichen Ekkle-
siologien verpflichtet sei, kann ich hier nur hinweisen®?. Der Text dussert
sich kurz zur Spannung zwischen der altkatholischen Rede eines «primus
inter pares» und der geltenden rémisch-katholischen Doktrin des pépstli-
chen Jurisdiktions- und Lehrprimats (die mehr an einen «unicus sine pari-
bus» denken ldsst), er hiilt beides aber fiir «interpretationsbediirftig», also
fiir ein Thema weiterer theologischer Ertrterung innerhalb der gemeinsa-
men ekklesiologischen Grundperspektive (Nr. 45)%3. Dasselbe gilt fiir das
Verhiiltnis von Ortskirche und Universalkirche, wenn deren institutionel-
ler Charakter in ihrer Beziehung zum Papst als Prinzip und Fundament der

2l Zu den anderen «offenen Fragen» vgl. die Ausfithrungen von Giinter Esser und
Hans Jorg Urban.

22 Vgl. etwa ANTONIO ACERBI, Due ecclesiologie. Ecclesiologia giuridica e ecc-
lesiologia di communione nella «Lumen gentium» (CNST 4), Bologna (Dehoniane)
1975; vgl. auch DeEnNis M. BoyLe, Communion Ecclesiology. Vision and Version,
Maryknoll NY (Orbis) 2000; kritisch zu dieser These PETER HUNERMANN, Theologi-
scher Kommentar zur dogmatischen Konstitution iiber die Kirche Lumen gentium, in:
ders./Bernd Jochen Hilberath (Hg.), Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten
Vatikanischen Konzil, Band 2, Freiburg i.Br. (Herder) 2004, 263-582, hier 550f.

23 Bei der Definition der dem universalen Primas zukommenden Jurisdiktions-
vollmacht im «Pastor aeternus» bilden bekanntlich deren Niherbestimmungen als
«plena» im Verbindung mit «ordinaria», «episcopalis» und «<immediata» einen dkume-
nisch wohl kaum rezipierbaren Sachverhalt. Es legt sich m.E. das Bild einer Art von
Weltdivzese nahe mit einem Bischof (Papst) und den in seinem Auftrag agierenden
Presbytern (Bischéfe), die durchaus auch iuris divini sind.

43



Urs von Arx

Gemeinschaft der Ortskirchen und ihrer Bischofe gesehen wird — das ist
fiir Altkatholiken kein vertrauter Gedanke?*. Ein anderer Aspekt derselben
Frage «betrifft das Verstindnis der Rede von der Kollegialitiit der Bischo-
fe» (Nr. 46): Reprisentiert das Bischofskollegium in erster Linie die Ge-
meinschaft der Ortskirchen, welche auch in der universalen Dimension
die ekklesiale Grundeinheit bilden und eben durch ihre Bischofe in syno-
dalen Akten reprisentiert werden? Oder ist das Kollegium der Bischofe in
erster Linie eine Grosse der Universalkirche, insofern es im Papst sein
Haupt hat und beide — Bischétfe und Papst — in Analogie zu den Aposteln,
verstanden als Kollegium, und zu Petrus, verstanden als sein Haupt, zu
sehen sind (die Urgemeinde an Pfingsten wire dann die Universalkirche,
die jeder Ortskirchenbildung vorangeht)?3? Eine letzter Punkt greift den

4 Vgl. dazu auch JOSEF MEYER ZU SCHLOCHTERN, Ist die Kirche Subjekt oder
Communio? Anmerkungen zu einem ekklesiologischen Begriffskonflikt, in: Wilhelm
Geerlings/Max Seckler (Hg), Kirche sein. Nachkonziliare Theologie im Dienst der
Kirchenreform. FS Hermann Josef Pottmeyer, Freiburg (Herder) 1994, 221-239.

25 Zu einer friihen orthodoxen Kritik des Kollegialititsverstindnisses in Ausse-
rungen des Zweiten Vatikanischen Konzils, die auch altkatholische Bedenken auf-
nimmt, vgl. Nikos A. NissioTis, Die Ekklesiologie des Zweiten Vatikanischen Konzils
in orthodoxer Sicht und ihre 6kumenische Bedeutung, in: KuD 10 (1964) 153-168.
Zur Tendenz neuerer pipstlicher bzw. kurialer Ausserungen, den fundamentalen Zu-
sammenhang von Bischof und Ortskirche zu lockern, vgl. HERVE LEGRAND, Un seul
éveque par ville. Pourgoui et comment redevenir fidele au 8¢ canon de Nicée? Un enjeu
pour la catholicité de I'Eglise, in: Irén. 77 (2004) 5-43. Legrand verweist nach einem
Blick auf das Zweite Vaticanum insbesondere auf den CIC 1983 und das Motu proprio
«Apostolos suos» (1998), auf das Schreiben der Kongregation fiir die Glaubenslehre
«Communionis notio» (1992) sowie auf «le silence totale de Vatican II sur le pape
comme patriarche d’Occident» (S. 35, Anm. 73 — vgl. oben Anm. 19). Zum Kritisierten
Konnex von Bischof und Ortskirche vgl. weiter das Apostolische Schreiben «Pastores
gregis» (2003), bes. Nr. 8 («Kollegialer Charakter des Bischofsamtes»).

In diesem Zusammenhang sei noch auf die bekannte Ratzinger-Kasper-Debatte
verwiesen, z.B. HERMANN J. POTTMEYER, Der miihsame Weg zum Miteinander von
Einheit und Vielfalt im Verhiltnis von Gesamtkirche und Ortskirchen, in: Albert Franz
(Hg.), Was ist heute noch katholisch? Zum Streit um die innere Einheit und Vielfalt der
Kirche (QD 192), Freiburg i.Br. (Herder) 2001, 291-310; KiLiaN McDoNNELL, The
Ratzinger/Kasper Debate: The Universal Church and Local Churches, in: TS 63 (2002)
227-250; MEpARD KEHL, Der Disput der Kardiniile. Zum Verhiiltnis von Universalkirche
und Ortskirchen, in: StdZ 128 (2003) 219-232: PAuL McPARTLAN, The Local Church
and the Universal Church: Zizioulas and the Ratzinger — Kasper Debate, in: IJSCC 4
(2004) 21-33; JosepH A. KOMONCHAK, A propos de la priorité de I'Eglise universelle:
analyse et questions, in: Gilles Routhier/Laurent Villemin (Hg.), Nouveaux apprentis-
sages pour I'Eglise. FS Hervé Legrand, Paris (Cerf) 2006, 245-268, bes. 2661,

4



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

auf den ersten Blick «unhierarchischen» Ausdruck «Petrusamt» oder
«Petrusdienst»?¢ auf und spielt einige moglichen Implikationen durch,

Die These, dass Petrus zunichst dem orbis und erst spiter der urbs (d.h. der Kirche
Roms) vorgestanden sei, hat z.B. schon der franzésische Theologe Pierre d*Ailly 1416
in seiner Schrift «De potestate ecclesiastica» vorgetragen;. Er verband dies mit der seit
Petrus Damiani (gest. 1072) vertretenen Auffassung, dass die Kardinile Nachfolger
der Apostel und mit dem Papst als Nachfolger Petri fiir das Wohl der Universalkirche
verantwortlich seien — mit der Konsequenz, dass von einer doppelten Sukzession der
Apostel gesprochen wurde: Die Kardiniile waren Nachfolger der Apostel als Kolle-
gium (um Petrus als ihr Haupt) mit einer Verantwortung fiir die Universalkirche, die
Bischofe hingegen waren Nachfolger der tiber die Welt zerstreuten Apostel als Hirten
fiir eine Ortskirche; vgl. Louts B. Pascok, Church and Reform. Bishops, Theologians
and Canon Lawyers in the Thought of Pierre d’ Ailly (1351-1420) (SMRT 105), Lei-
den (Brill) 2005, 55-69. Diese Konstruktion scheint erst moglich im Kontext des sich
seit Leo 1X. (1049—-1054) deutlich abzeichnenden konsistenten Umbaus der Kirchen-
verfassung im Zug der sog. Gregorianischen Kirchenreform bzw. seit der «papstge-
schichtlichen Wende im 11. Jahrhundert» (Rudolf Schieffer); vgl. jlingst THOMAS
WETZSTEIN, Wie die urbs zum orbis wurde. Der Beitrag des Papsttums zur Entstehung
neuer Kommunikationsriaume im europiischen Hochmittelalter, in: Jochen Johrendt/
Harald Miiller (Hg.), Romisches Zentrum und kirchliche Peripherie. Das universale
Papsttum als Bezugspunkt der Kirchen von den Reformpipsten bis zu Innozenz II1.
(Neue Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften zu Gottingen, phil.-hist. Klas-
se, N.F. 2. Studien zur Papstgeschichte und Papsturkunden), Berlin (de Gruyter) 2009,
47-75; umftassend HANs-JoacHIM ScHmIDT, Kirche, Staat, Nation. Raumgliederung
der Kirche im mittelalterlichen Europa (FMAG 37), Weimar (Bohlau) 1999.

Wirklich durchgesetzt hat sich das, was zunidchst als pépstlicher Anspruch begeg-
nete, aber doch auch immer wieder auf Widerstinde staatskirchlicher oder episkopa-
listischer Provenienz jeglicher Art stiess, erst (und zwar innerkirchlich) im Gefolge der
Konkordate seit 1801 (Pius VII. und Napoleon L.); vgl. dazu etwa MANFRED WEIT-
LAUFF, Von der Reichskirche zur «Papstkirche». Revolution, Sikularisation, kirchliche
Neuorganisation und Durchsetzung der papalistischen Doktrin, in: ZKG 113 (2002)
355-402; HUuBERT WOLF, «... ein Rohrstengel statt des Szepters verlorener Landesherr-
lichkeit ...» Die Entstehung eines neuen rom- bzw. papstorientierten Bischofstyps, in:
Rolf Decot (Hg.), Kontinuitit und Innovation um 1803. Sikularisation als Transforma-
tionsprozess. Kirche — Theologie — Kultur — Staat (VIEG 65), Mainz (Zabern) 2005,
109-134.

% Der erste mir bekannte Beleg aus der neueren Zeit findet sich im Titel eines
Aufsatzes von Otto Karrer: Das Petrusamt in 6kumenischer Sicht, in: Hans Christian
Asmussen/ders. (Hg.), Trennung und Einung im Glauben. Politische und theologische
Aspekte zur 5kumenischen Frage, Stuttgart (EVW) 1956, 53-71. Nicht gleich rezipiert
worden ist anscheinend der englische Ausdruck im Titel der kontoverstheologischen
Broschiire eines vormals anglikanischen Geistlichen: HERBERT E. HaLL, The Petrine
Office: A Reply to the Rev. EW. Puller’s pamphlet «The Relation of the Church of
England to the Monarchical Claims of the Roman See», London (Catholic Truth Soci-

45



Urs von Arx

mit denen die altkatholische Theologie sich auseinandersetzen muss
(47)>7.

Der wohl entscheidende Passus dieses Unterkapitels («6.3.1 Offene
Fragen zur Ekklesiologie») ist der Abschnitt Nr. 43. Er weist zuriick auf
den zuvor genannten Tatbestand, dass die auf dem Ersten Vatikanum defi-
nierte Lehre von Jurisdiktions- und Lehrprimat des Papstes vom Zweliten
Vatikanum rezipiert wird. Diese war und ist ja der primére Anlass theolo-
gischer Natur fiir die innerkatholische Trennung. Wie soll es da weiterge-
hen? Stellt diese Lehre nicht dariiber hinaus fiir andere Kirchen eine blei-
bende Blockade auf dem Weg zur einen sichtbaren Kirche dar, was ja
schliesslich auch von Piipsten wie Paul VI. und Johannes Paul II. klar er-
kannt und ausgesprochen worden ist28?

Unser Dialog ist nicht zuletzt als ein Eingehen auf den Aufruf des
Letzteren zu verstehen, «mit ihm eine iiber die Romisch-Katholische Kir-
che hinausgehende akzeptierte Ausiibung des universalen Primats in der
universalen Gemeinschaft der Ortskirchen im <briiderlichen, geduldigen
Dialog> zu suchen» (vgl. Nr 43)%°. Dass ausgerechnet die altkatholische

ety) 1916; vgl. noch das Buch des seinerzeit auch mit Altkatholiken korrespondieren-
den Anglikaners RiICHARD FREDERICK LITTLEDALE, The Petrine Claims: A Critical
Inquiry, London (SPCK) 1889.

°7 Ein dlteres Beispiel tiir ein 6kumenisch rezipierbares Verstindnis dessen, was
«Petrusamt» heissen kann, bietet HEINRICH STIRNIMANN, Papsttum und Petrusdienst
— Kiritische Erwdgungen, in: ders./Lukas Vischer (Hg.), Papsttum und Petrusdienst
(OkPer 7), Frankfurt a.M. (Lembeck/Knecht) 1975, 13-34: Er unterscheidet a) das
Papstamt, das im 9. oder 11. (oder vielleicht gar im 4.) Jahrhundert begann und ideell
durch eine im Nachhinein schwer zu trennende Verquickung geistlicher und weltlicher
Herrschaftsanspriiche gekennzeichnet ist (und durch die dreifache Tiara symbolisiert
wird —und so auch enden konnte wie der Gebrauch dieser Tiara durch Paul V1.); b) der
Petrusdienst, der ein an Petrus ablesbares «Leitbild» wie auch einen «bleibende Auf-
trag» meint, «insofern die wichtigsten Petrus-Stellen zum Kern der den Aposteln
zugewiesenen Aufgaben gehort, die Einheit des Dienstes zum Ausdruck zu bringen,
diesen Dienst auf die Einheit, Vielfalt und Universalitiit der gesamten Glaubensge-
meinschaft ausrichten» (S. 23, Anm. 11). Zur Transformation des genannten Herr-
schaftsanspruches zu einem als Souveriinitit verstandenen Primat vgl. HERMANN
J. POTTMEYER, Die Rolle des Papsttums im Dritten Jahrtausend (QD 179), Freiburg
1.Br. (Herder) 1999, bes. 44-48.

8 Fir Paul VL. vgl. AAS 59 (1967) 498; fiir Johannes Paul I1. vgl. die folgende
Anmerkung.

29 Vgl. Papst Johannes Paul 1., Enzyklika «Ut unum sint» iiber den Einsatz fur
die Okumene, 25. Mai 1995, in: VApS 121, Bonn (Deutsche Bischofskonferenz) 1995,
5-80, hier 67f. (Nr. 95f.). Vgl. auch das Vorwort des Kommissionstextes (S. 8).

46



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

Seite, anders als andere Kirchen, darauf erst nach 14 Jahren reagiert, und
zwar eben mit einem gemeinsamen Text, ist mindestens der Erwiihnung
wert (vgl. das Vorwort). Und im selben Zug wird auch auf die oft wieder-
holte friihere Ausserung des jetzigen Papstes verwiesen: «Rom muss vom
Osten nicht mehr an Primatslehre fordern, als auch im ersten Jahrtausend
formuliert und gelebt wurde» (Nr. 43). Was das genau heissen soll, kann
nur einvernehmlich festgestellt werden, aber in der generellen Zielsetzung
scheint sich dies nicht von der altkatholischen Parole zu unterscheiden, es
sei denn, dass fir die Kirchen, die nicht zum Osten gehoren (orthodoxe
und orientalische), eine anderes Dogma und entsprechend eine andere
Kirchenstruktur gelten sollte.

3. Reinigung des Gedichtnisses und Hermeneutik des Vertrauens

3.1 Der Kommissionstext ist also, wie gesagt, der gemeinsam unternom-
mene Versuch, einen Beitrag zu dem von den beiden genannten Pépsten
umschriebenen Themenfeld zu liefern. Dabei setzt die Kommission nicht
nur voraus, dass die Trennung von Alt- und Romkatholiken ein — konfes-
sionstypologisch gesprochen — «innerkatholisches Problem darstellt»
(Nr. 2), sondern auch, dass ein Dialog zur Heilung der Trennung und zur
Versohnung (vgl. Nr. 8§7-89) nun, «wo ekklesiologische Grundsitze der in
Ost und West gemeinsamen Tradition der Alten Kirche zum Mass gewor-
den sind, aussichtsreich» erscheint. Das ist im Weiteren der Grund fiir die
vielleicht kiihn klingende Annahme, dass die im Text «dargelegten Uber-
legungen auch bei anderen Einheitsbemiihungen ein Modell fiir eine Kir-
chengemeinschaft mit Rom sein konnten, die keine <Riickkehr-Okumene>
impliziert» (Nr. 4). Allerdings ist dies alles abhiingig von zwei in der Prii-
ambel des Textes (Nr. 1-4) genannten Bedingungen, die wohl zutiefst
miteinander verbunden sind: Die eine ist der immer wieder neu zu leisten-
de Prozess einer «Reinigung des Gedichtnisses», d.h. der Verarbeitung
von Verletzungen, welche die eine Seite der anderen zugefiigt hat und die
sich sowohl in das Gedichtnis der jeweiligen kirchlichen Gemeinschaft
als auch in das deutlicher biographisch geprigte Geddchtnis von Individu-
en (nicht zuletzt beim Phiinomen von Ubertritten) abgelagert haben. Dabei
mégen jede Menge sog. nichttheologische Faktoren eine Rolle spielen,

30 Mit einiger Verwunderung lese ich gelegentlich bei orthodoxen Autoren, die
Papstdekrete von 1870 kénnten bei kirchlicher Gemeinschaft mit Rom fiir den «Wes-
ten» irgendwie weiterhin Giiltigkeit haben.

47



Urs von Arx

was sicher auch auf unserer Konferenz unvermeidlich zu Tage treten wird.
Die andere Bedingung ist die im 6kumenischen Kontext wiederholt be-
schworene «Hermeneutik des Vertrauens»3!.

3.2 In Horizont dieser beiden Bedingungen ist nicht nur der ganze Text,
sondern auch das noch nicht vorgestellte Unterkapitel 6.4 «Altkatholische
Vorstellungen zur Gestalt einer moglichen Kirchengemeinschaft» zu se-
hen (Nr. 83-86), das ich zum Schluss meiner Hinfiihrung zum Kommis-
sionstext aufgespart habe. Die Diskussion wird zeigen, ob der Text nicht
doch als eher defensiv formuliert wahrgenommen wird. Dabei sind zwei
Dinge zu beriicksichtigen: Es handelt sich um einen fiir die altkatholische
Seite, die ja durchaus einen antiromischen Affekt im historischen Ge-
dichtnis hat, prizedenzlosen Text. Und es geht hier — immer unter der
Annahme eines gemeinsamen ekklesiologischen Grundverstindnisses —
eine Kirche auf eine andere zu, deren jeweiligen Zahlenverhiiltnisse an
Maus und Elefant gemahnen mogen. Also wird Angst nicht so weit weg
sein.

Die Aufrechterhaltung der eigenen liturgisch-kanonischen Strukturen
der Utrechter Union und ihrer 6kumenischen Verpflichtungen sowie die
Distanzierung von einer Form der Gemeinschaft mit dem Papst, wie sie in
den beiden Kirchenrechtscorpora von 1983 und 199032 umschrieben und
geregeltist, setzen aus heutiger Sicht die Leitplanken fiir einen Prozess, der
vielleicht einmal als «Weg zur vollen Kirchengemeinschaft» angesehen
werden kann. Dabei ist vorausgesetzt, dass sich der Dienst an der univer-

3 Waceaw HryNieEwicz, Towards a More Pascal Christianity: Ecumenism and
Kenotic Dimensions of Ecclesiology, in: IKZ 91 (2001) 22-44; DieTRICH RITSCHL,
Bemerkungen zur kulturellen Dimension bei ekklesiclogischen Differenzen: Plidoyer
fiir eine Hermeneutik des trans-kulturellen Vertrauens, in: ebd, 60-74.

2 Das diirfte die bisweilen geiusserte Vorstellung, die Altkatholiken strebten ei-
nen Zustand von westlichen Uniaten an, erschweren.

Der distanzierende Hinweis auf die beiden Rechtscodices hat, primir im Blick auf
den CIC 1983, auch mit der Feststellung romisch-katholischer Experten zu tun, dass
Letzterer die Stellung und Mitverantwortung der Bischife — und zwar als Triger der
personalen episkopé in den Ortskirchen — fiir die Kirche als Ganze nicht in dem von
den ekklesiologischen Konzilstexten angedeuteten Sinn kirchenrechtlich umgesetzt
hat; vgl. etwa ANTON10 ACERBI, Per una nuova forma del ministero petrino, in: ders.
(Hg.), II ministero del papa in prospettiva ecumenica. Atti del Colloguio, Milano,
16-18 aprile 1998 (PUCSC.R 10), Milano (Vita e pensiero), 1999, 303-338, hier 308;
GEORG BIER, Die Rechtsstellung des Diozesanbischofs nach dem Codex Iuris Canoni-
ci von 1983 (FKRW 32), Wiirzburg (Echter) 2001.

48



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

salen Einheit ad intra*3 kaum im Sinn einer grundsitzlich alltdglichen Lei-
tung der Kirche, die dann eine entsprechende Biirokratie benotigt, vollzie-
hen wird. Vielmehr gilt der Grundsatz der Subsidiaritit (Nr. 83 und 86)3.
Die fiinf in Nr. 84 genannten Punkte umschreiben in etwa, was in den
Augen der altkatholischen Mitglieder der Dialogkommission eine an alt-
kirchlichen Vorgaben orientierte Gemeinschaft der Utrechter Union mit
dem Bischof von Rom impliziert*>. Dabei ist — und das diirfte ein unter uns
Altkatholiken nicht leicht zu vermittelnder Punkt sein — vorausgesetzt, dass
es hier nicht um ein Verhiltnis von zwei Kirchen auf gleicher Augenhéhe
geht (wie das im abgeschlossenen Dialog durchaus der Fall war und in
allfialligen Fortsetzungen hoffentlich der Fall sein wird); es geht vielmehr
um ein Verhiltnis der Utrechter Union zu dem Bischof, der den Dienst an
der erstrebten universalen Einheit der Kirche in einem synodalen Prozess
wahrzunehmen hat (was m.E. noch einmal etwas anderes ist, als wenn
dieser in seiner Eigenschaft als Sprecher der romisch-katholischen Kirche
und Hiiter ihrer spezifischen Traditionen nach innen und aussen auftritt).

3 Dass die Einheit der Kirche in einer medialisierten Welt durch eine Person repri-
sentiert wird, ist ein pragmatisches Bediirfnis ad extra im Blick auf andere Religionen
und auf die Segmente einer nachchristlichen Gesellschaft. Ad intra gilt die Einheitsfor-
mel Eph 4,5 (vgl. auch die Glaubenssymbole, die in der ekklesiologischen Entfaltung der
pneumatologischen Aussage m.W. nirgends von kirchlichen Strukturen reden, in denen
ein — durchaus sinnvoller — Primat welcher Delimitation auch immer zu situieren ist).

3 Umstritten ist, ob die Subsidiaritit so zu verstehen ist, dass der Papst seine
Vollmachten freiwillig beschriinkt (Was aber wenn bestritten wird, dass sie thm zu
Recht zukommen?), oder ob ihm Vollmachten unter gewissen Umstiinden zukommen,
wenn andere Wege, die Einheit der Kirche und ihr Bleiben in der Wahrheit zu bewah-
ren, erschopft sind. Aber wer definiert diese «Umstidnde»? Vgl. dazu OSWALD VON
NELL-BREUNING, Subsidiaritit in der Kirche, in: StZ 204 (1986) 147-157, in thema-
tischer Verbindung mit Hans DomBois, Hierarchie — Grund und Grenze einer umstrit-
tenen Struktur, Freiburg i.Br. (Herder) 1971.

35 Der letzte der fiinf Punkte orientiert sich in sehr lockerer Weise an einem der
(in der Interpretation immer noch umstrittenen und wohl unzutreffend so genannten)
Appellationskanones der Synode von Sardica (343 oder 342). Es handelt sich um den
Kanon 3¢ (nach lateinischer Zihlung); vgl. dazu HamiLton HEss, The Early Develop-
ment of Canon Law and the Council of Serdica, Oxford (OUP) 2002, 179-200; 212—
215 (Text); vgl. jetzt auch HERVE LEGRAND, Pour une approche procédurale de la
primauté romaine, in; Istina 53 (2008) 23—46.

Der Papst ist nicht eine Appellationsinstanz, die auf einer hoheren Ebene entschei-
det, sondern eher eine Kassationsinstanz, die fiir eine festgefahrene Situation in der
Gemeinschaft von Ortskirchen, wie sie die Utrechter Union darstellt, «eine Neubeur-
teilung ... anzuregen» hat.

49



Urs von Arx

Viel vager erscheint, wie eine gewisse Zusammenarbeit in Richtung
einer kiinftig gemeinsam wahrgenommenen episkopé aussehen konnte
(Nr. 85).

Mit dem zuletzt besprochenen Unterkapitel 6.4 sind wir der Gegenwart
und ndheren bis mittelfristigen Zukunft vorausgeeilt. Denn zunéchst steht
der mehrschichtige Prozess der Rezeption bzw. Nichtrezeption des Kom-
missionsberichts an. Er betrifft nicht nur einzelne Problemfelder — darun-
ter wohl auch solche jenseits der priméir ekklesiologischen Fragestellung,
welche die Dialogkommission gar nicht thematisiert hat —, sondern die
allgemeine Zielsetzung des Textes iiberhaupt und die dazugehorige Archi-
tektur, in der die «noch offenen Fragen» gegeniiber den «grundlegenden
Ubereinstimmungen» von untergeordnetem Gewicht sind. Deus provide-
bit.

Urs von Arx (geb. 1943 in Solothurn CH), Prof. em. Dr. theol. 1964—1971
Studium der Theologie in Bern, Paris und Oxford, danach Pfarrer der christ-
katholischen Kirchgemeinde Wegenstetten-Hellikon-Zuzgen. 19862008 Prof.
fiir Neues Testament, Homiletik und (seit 1994) Geschichte des Altkatholizis-
mus an der Christkatholisch-theologischen Fakultdt (seit 2001 Departement
fiir Christkatholische Theologie) der Universitit Bern. Dr. theol. h.c. 1996
(ChAT Warschau) und 2008 (GTS New York). Mitglied internationaler und
nationaler bilateraler Gesprichskommissionen.

Adresse: Neuhausweg 53, CH-3097 Liebefeld, Schweiz. E-Mail: u.vonarx@
sunrise.ch

English Summary

The paper offers an introduction into the main ecclesiological issue of the recent
Report of the International Roman Catholic — Old Catholic Commission, i,e. the
primacy of the bishop of Rome, from an Old Catholic perspective. It first reviews
the official Old Catholic statements on the pope and his status in the Church univer-
sal to show that the popular idea of Old Catholicism as being “papstfrei” on princi-
ple is misguided. It then sets out to trace the way to find a common ecclesiological
framework to position the ministry of the pope, i.e within an ecclesiology of both
the local church (the diocese with the threefold episcope: personal, collegial, com-
munal) and the supralocal communion of local churches up to the universal com-
munio communionum ecclesiarum. It then briefly refers to the issues that are still in
need of further elucidation, such as the reception of Pastor aeternus of 1870 in (the
clearly different context of) Lumen Gentium of 1964, the exact meaning of univer-
sal church, of collegiality of bishops, the implications of the term Petrine ministry.
It finally presents the rather novel section of the Report on how Old Catholics cau-
tiously imagine what being in communion with Rome could imply.

50



	Altkatholische Kehrtwende? : Zum Kommissionstext "Kirche und Kirchengemeinschaft"

