
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 100 (2010)

Heft: 1-2

Artikel: Altkatholische Kehrtwende? : Zum Kommissionstext "Kirche und
Kirchengemeinschaft"

Autor: Arx, Urs von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405061

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405061
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext
«Kirche und Kirchengemeinschaft»

Urs von Arx

Altkatholische Kehrtwende? - Es braucht nicht viel Phantasie, um
herauszufinden, an was für eine Kehrtwende der mit einem Fragezeichen versehene

Titel denken lässt, wenn das Generalthema einer altkatholischen
Theologenkonferenz dem Papstamt gewidmet ist. Schliesslich - und das

will ich hier gar nicht näher illustrieren - gehört es zum gängigen Selbst-
und Fremdverständnis des Altkatholizismus, dass er papst- oder romfrei
ist. Der Papst gehört zu den Dingen, die wir nicht haben. Es gilt die
Gleichung: Feuer verhält sich zu Wasser wie Altkatholizismus zu Papst.

Nun wird sich aber schon herumgesprochen haben, dass die Internationale

Römisch-katholisch - Altkatholische Dialogkommission (IRAD)
einen Text fertiggestellt hat, der sich um eine gemeinsame Sicht des

Dienstes bemüht, den der Papst für die Einheit der Kirche wahrnehmen
soll. Noch mehr: Es wird sogar - für die einen kühn, für die anderen
blauäugig - eine mögliche Kirchengemeinschaft angedacht. Wenn das nicht
eine Kehrtwendung ist!?

1. Bisherige offizielle Äusserungen zum Dienst des Papstes

Doch schauen wir genauer hin. Im Anhang der Veröffentlichung des Kom-
missionstextes findet sich eine Reihe von offiziellen Aussagen zum Primat
des Papstes, die entweder altkatholischen Ursprungs sind oder unter
altkatholischer Beteiligung und Mitverantwortung zustande gekommen sind.
Sie bezeugen - in unterschiedlichem Ausmass -, dass die altkatholische
Kirche und Theologie dem Bischof von Rom durchaus einen Primat
zuordnet.

Nun wird freilich der Primat des Papstes in einem Text, der eine

mögliche Kirchengemeinschaft erörtert, nicht der einzige kontroverse
Sachverhalt sein im Verhältnis zwischen römisch-katholischer und
altkatholischer Kirche, der genauer geklärt werden muss. Das ist auch im
vorliegenden Text der Fall. Ich werde mich aber in meinem Referat auf dieses

Thema beschränken und verweise für die übrigen Fragen auf die beiden

Referate von Jan Visser und Günter Esser einerseits und Hans Jörg Urban

andererseits.

IKZ 100 (2010) Seiten 25-50 25



Urs von Arx

1.1 Altkatholische Aussagen zum Primat des Papstes

1.1.1 Die Münchner Erklärung des ersten (Alt)Katholikenkongresses von
1871, die so etwas wie eine Programmatik der entstehenden altkatholischen

Bewegung formuliert, intoniert sozusagen das Thema, wenn sie in

der Ablehnung der Dekrete des Ersten Vatikanischen Konzils festhält

(Text 1):

«Wir bekennen uns zu dem Primate des römischen Bischofs, wie er auf Grund
der Schrift von den Vätern und Concilien in der alten ungetheilten christlichen
Kirche anerkannt war.»

1.1.2 Ein Echo findet sich in der «Utrechter Erklärung» von 1889, in der

die fünf altkatholischen Bischöfe namens ihrer nunmehr in voller
Gemeinschaft stehenden Kirchen Hollands, Deutschlands und der Schweiz
im Punkt 2 erklären (Text 2):

«Als mit dem Glauben der alten Kirche in Widerspruch stehend und die
altkirchliche Verfassung zerstörend verwerfen wir die vatikanischen Dekrete

vom 18. Juli 1870 über die Unfehlbarkeit und den Universal-Episkopat oder
die kirchliche Allgewalt des römischen Papstes. Das hindert uns aber nicht,
den historischen Primat anzuerkennen, wie denselben mehrere ökumenische
Concilien und die Väter der alten Kirche dem Bischof von Rom als dem
primus inter pares zugesprochen haben mit Zustimmung der ganzen Kirche des

ersten Jahrtausends.»

1.1.3 Nur den einen Pol dieser Verbindung von Verwerfung und Anerkennung

eines römischen Primats artikuliert die Kundgebung, welche die

Internationale Altkatholische Bischofskonferenz (IBK) aus Anlass des

50. Jahrestages des Ersten Vatikanischen Konzils im Jahr 1920 veröffentlicht

hat (Text 3). Die Ablehnung ist eine einzige Anklage; das mag einerseits

ausgelöst worden sein durch das Anschauungsmaterial, das die römische

«Bewältigung» der Modernismuskrise geboten hat, andererseits mag
sich darin auch eine Annähemng der holländischen Bischöfe an die gegenüber

Rom schon früher distanziertere Einstellung der übrigen Mitbrüder
im Episkopat zu erkennen geben. Aber zurückgenommen wird die früher

ausgesprochene Anerkennung nicht.

1.1.4 Wie dieser altkirchlich anerkannte und daher auch altkatholisch
anzuerkennende Primat genauer konstituiert ist und ausgeübt werden soll,
wird freilich erst in Texten andeutungsweise erläutert, die aus Anlass der

100. Wiederkehr des Ersten Vatikanischen Konzils entstanden sind. Ich

gehe zuerst auf die «Erklärung zum 18. Juli 1870» ein, welche die IBK

26



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaf't»

1970 am Fest der Apostel Petrus und Paulus veröffentlichte (punkto
Datierung steht sie damit in derselben Praxis wie die der Päpste, wenn auch

mit einer anderen Intention). Sie führt das doppelpolige Thema von
Ablehnung und Anerkennung weiter, freilich nun im Licht dessen, was das

Zweite Vatikanische Konzil zur Sache gesagt hat (Text 5). Abgelehnt werden

die Aussagen, mit denen die Konstitution «Pastor aeternus» durch das

Zweite Vatikanum (insbesondere in «Lumen Gentium») rezipiert wird;
auf der anderen Seite findet der «Anfang zur Wiedergewinnung der
Konziliarität und der kollegialen Leitung», den dasselbe Konzil so deutlich
markiert, freudige Anerkennung. Diese ist verbunden mit der Hoffnung,
«dass die Entwicklung zur konziliaren Gemeinschaft aller Kirchen weitergeht,

einer Gemeinschaft, in der der ursprüngliche Petrusdienst des Primates

eine neue Erfüllung finden wird». Und dieser ist so auszuüben, dass er
«dazu dient, die ganze Kirche in der Wahrheit und in der Liebe zu

festigen». Anerkannt wird mit der Aufnahme des Ausdrucks «Petrusdienst» -
dazu später mehr -, dass der an Petrus als konkret-einmalige Person ergangene

Auftrag, den Glauben der Brüder zu stärken und als Hirte umfassend

zu wirken, für die Kirche eine bleibende Bedeutung hat - so wie das bei

den Aposteln der Fall ist: «Wie der Apostolat ist der an Petrus ergangene,
besondere Auftrag einmalig, doch behält Petrus als <Fels> für die Kirche
und ihre Einheit bleibende, zeichenhaft wegweisende Bedeutung.» Man
könnte daraus folgern: Das Petrinische ist im Apostolischen situiert,
entsprechend der Träger des Primats in den Trägern des Episkopats, was eine

synodale Konstellation ergibt.

1.1.5 Griffiger sind die Thesen zum Primat, welche die Internationale
Altkatholische Theologenkonferenz (IAThK) ein Jahr zuvor verabschiedet
hat (Text 4). Diese sind fast ausschliesslich dem einen Pol. nämlich der

Anerkennung, verpflichtet. Mit der Rede vom «Petrusamt» verbindet sich
die doppelte Feststellung, dass einerseits «die Petrus erteilten Aufträge in
der Struktur der Kirche zur Geltung kommen» müssen und dass andererseits

«die Funktion, die Rom in der Geschichte der Kirche zuwuchs, im
Zeichen der Aufnahme dieses Auftrags stand». Wenn beigefügt wird, dass

diese Feststellung nicht «den Bereich dogmatischer Folgerungen»
berühre, so will man vermutlich vermeiden, in diesem Sachverhalt eine

Gegebenheit göttlichen Rechts (iuris divini) mit zu anerkennen. Ein
biblisch fundiertes Petrusamt müsste «in der Aufgabe bestehen, in allen

Entscheidungssituationen mit einer Initiative voranzugehen, die es der

Kirche ermöglichte und sie nötigte [!], zu gemeinsamer Entscheidung zu

27



Urs von Arx

gelangen, ihren Glauben auszusprechen und ihre Einheit sichtbar
darzustellen».

1.2 Bilateral erarbeitete Aussagen zum Primat des Papstes

Die zweite Kategorie der im Anhang abgedruckten Texte stammen von
bilateralen Dialogkommissionen mit altkatholischer Beteiligung. Es handelt

sich um die Gemischte Orthodox - Altkatholische Theologische
Kommission («Das Haupt der Kirche», 1983), die Internationale
Anglikanisch - Altkatholische Theologenkonferenz seligen Angedenkens
(«Autorität und Primat in der Kirche», 1985) und schliesslich die
Christkatholisch - Römisch-katholische Gesprächskommission der Schweiz

(«Ortskirche-Universalkirche, Amt und Bezeugung der Wahrheit», 1981).

Verglichen mit den Verlautbarungen der IBK haben deren Texte natürlich
einen etwas eingeschränkteren Status von Autorität. Man könnte
diesbezüglich noch einmal unterscheiden zwischen dem angeführten
orthodox-altkatholischen Text einerseits und den beiden anderen Texten
andererseits: Jener wurde im Rahmen eines nicht abgeschlossenen
Rezeptionsprozesses des ganzen Dialogs von 1973-1987 von den zuständigen
synodalen Organen der Ortskirchen der Utrechter Union, also zumindest
des einen Dialogpartners, mit Zustimmung zur allgemeinen Zielsetzung
zur Kenntnis genommen1. Den beiden anderen widerfuhr dieses Glück
nicht; sie blieben mehr oder weniger unbekannt und teilen somit das

Geschick vieler offiziell initiierter ökumenischer Texte.
Diese bilateral erarbeiteten Texte zeichnen sich nicht nur durch den

Tatbestand einer gemeinsamen Perspektive der Primatsthematik aus -
deren Kompatibilität untereinander übrigens noch zu untersuchen wäre -,
sondern auch dadurch, dass die Primatsfrage in einen ekklesiologischen
Entwurf eingebettet ist.

1.2.1 Das springt beim orthodox-altkatholischen Text «Das Haupt der
Kirche» nicht so in die Augen, da es sich nur um einen Teil des ekklesiologi-

1 Altkatholische Stellungnahmen zu den Gemeinsamen Texten der Gemischten
Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission 1975-1987. Eine Dokumentation

im Auftrag der IBK zusammengestellt und herausgegeben von Urs von Arx. Bern.
Juli 2000 (mit einem Nachtrag November 2007). Typoskript. 41 S.

28



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

sehen Schwerpunktkapitels des Dialogs handelt (Text 6). Neben der
gemeinsamen Ablehnung des 1870 definierten römischen Primats (der als

«Ehrenvorrang», griechisch irpeoßeia Tipfjç [presbeia times], bezeichnet

wird), stellt der Text fest, dass es mehr als einen einzigen solchen

Ehrenvorrang oder eben Primat eines Bischofs gibt; beim Wort «Primat» darf
man also nicht automatisch und exklusiv an den Papst denken. Das Stichwort

«Ehrenvorrang» steht im Zusammenhang mit der räumlichen
Dimension der Kirche, die über die von einem Bischof geleiteten Ortskirche
hinausgeht und die schon ab dem späten 2. Jahrhundert zu Ansätzen von
synodalen Strukturen geführt hat. Dieser synodale Kontext eines Primats
ist der eine, wenn auch nicht ausgeführte ekklesiologische Beitrag des

Textes. Der andere betrifft die theologische Konzeption des römischen
Primats: Er wird auf Konzilsbeschlüsse zurückgeführt, was vermutlich
impliziert, dass er nicht als eine Grösse göttlichen Rechts betrachtet wird
(d.h. in der biblischen Offenbarung zugrunde gelegt ist).

1.2.2 Der Text «Autorität und Primat in der Kirche» der Internationalen

Anglikanisch - Altkatholischen Theologenkonferenz situiert die Frage
eines universalen Dienstes in einer Reflexion darüber, wie die Kirche
zu verbindlichen, autoritativen Aussagen und Entscheidungen kommt
(Text 7). Eine besondere Verantwortung dabei kommt den Bischöfen als

den Vorstehern der Ortskirchen und den Trägern der Fülle des ordinierten
Amtes zu. Wenn sie sich angesichts von geistigen Herausforderungen oder

Streitigkeiten auf Synoden versammeln, so tun sie das, um die überorts-
kirchliche Gemeinschaft der Ortskirchen zu bewahren und zu bezeugen

(und zwar als Vorsteher ihrer Ortskirchen, nicht als Mitglieder eines

gewissermassen darüber schwebenden Episkopats). Dabei ist in diesen
synodalen Prozessen schon immer einem einzelnen Bischof die Aufgabe
zugekommen, «ein Brennpunkt der Einheit» zu sein und «Sorge für das

Ganze» zu tragen. In einer weltweiten Perspektive kommt dies dem
Bischof von Rom zu, was u.a. so begründet wird: «Da wir uns auf Einheit
mit den orthodoxen Kirchen und mit der römisch-katholischen Kirche

hinbewegen, ist es auch klar, dass die besondere Stellung der alten Patri-

archatssitze berücksichtigt werden muss, unter denen der Bischofssitz von
Rom aufgrund alter Tradition und der Bestimmung zweier Konzile der

erste ist.» Freilich werden auch hier die Entwicklungen dieses Primats im
2. Jahrtausend kritisch und in ihrer 1870 definierten Form als letztlich

unannehmbar beurteilt. Erhofft wird vielmehr, dass «verfassungsmässig
dafür gesorgt wird, dass [der universale Primas] in einem konziliaren Rah-

29



Urs von Arx

men und in Kollegialität mit den anderen Bischöfen handeln muss»2. Ein
besonderer Abschnitt geht dann auf einige Aspekte ein, die den Ausgangspunkt

für eine rechtlich umschriebene Regelung bilden könnten:

«14. Wir anerkennen, dass der universale Primas, soll er nicht bloss ein
Zeichen der Einheit, sondern auch fähig sein, Einheit, Wahrheit und Liebe zu
erhalten, sowohl die Verpflichtung haben muss, zu gewissen Zeiten und unter
bestimmten Umständen Bischofsversammlungen und Konzile einzuberufen,
als auch das Recht, dies zu tun, wenn er es für notwendig erachtet. Er mag auch

ein klar definiertes und beschränktes Recht auf Annahme von Appellationen
erhalten. Wahrscheinlich bedarf er für die rechte Ausübung seiner Pflicht der

Unterstützung eines beträchtlichen Verwaltungsapparates. Dieser sollte aber

nicht der jetzigen Kurie nachgebildet werden, sondern eine klare Struktur von
Verantwortlichkeit gegenüber der weiteren Kirche aufweisen. Ohne eine
gewisse derartige Zentrale dürfte eine Weltkirche erfahrungsgemäss nicht
auskommen. Sie könnte dazu dienen sicherzustellen, dass die Funktionen des

Primas sich innerhalb der vereinbarten Grenzen halten. Bezüglich dieser Zentrale

ist es jedoch wichtig, dass das Prinzip der Subsidiarität sorgfältig beachtet

wird. Das heisst, dass keine Angelegenheiten, die auf einer niederen Stufe

angemessen behandelt werden können, auf eine höhere weitergezogen werden
sollen, und schon gar nicht durch den Primas selbst» (Hervorhebungen
UvA).

1.2.3 Noch länger ist der Anmarschweg zur Frage eines universalen Dienstes

an der Einheit der Kirche im Text der Christkatholisch - Römisch-katholischen

Gesprächskommission der Schweiz (Text 8)3. Hier kommt am
deutlichsten zur Geltung, was in den neueren der erwähnten Texte mehr
oder wenig überall der Fall ist: Der Ausgangspunkt der ekklesiologischen
Reflexion ist die Ortskirche, verstanden als ein Netz von Beziehungen, in

2 Wenn es daran unmittelbar anschliessend heisst «eingedenk des Umstandes.
dass die höchste Autorität einem ökumenischen Konzil zukommt», so müsste dies

dahingehend präzisiert werden, dass ein Konzil, das in innerer Analogie zu den

nachträglich als ökumenisch rezipierten Konzilen steht, nicht zur (pyramidenförmig
vorgestellten) Institutionalisierung des weltweiten kirchlichen Wahrheits- und Ent-

scheidungsfindungsprozesses gehört, so dass ein solches ökumenisches Konzil in
regelmässigen Abständen einzuberufen wäre. Es bleibt - anders als es konziliaristische
Entwürfe sahen - vielmehr eine Ac/-/zoc-Erscheinung: vgl. Métropolite Jean de
Pergame [Zizioulas], L'institution synodale. Problèmes historiques, ecclésiolo-
giques et canoniques, in: Istina 47 (2002) 14-44, hier 31.

3 Er wurde in seiner Endfassung von Prof. Peter Amiet redigiert - daher gewisse
stilistische Eigentümlichkeiten - und im Auftrag der Kommission veröffentlicht,
entsprechend ihrem Wunsch, dass «der Text in verschiedenen ökumenisch engagierten
Kreisen diskutiert wird»; vgl. die «Vorbemerkung», in: IKZ 72 (1982) 33.

30



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

die der Hl. Geist die in den Leib Christi Getauften stellt: miteinander,
füreinander und im Gegenüber zueinander. Im Bischof als dem eigentlichen

Vorsteher der eucharistischen Versammlung haben sie den personalen

Fokus dieser Gemeinschaft, welche die Una Sancta, den totus Christus
repräsentiert - freilich nicht isoliert, sondern in Gemeinschaft mit den

anderen Ortskirchen, von denen genau dasselbe zu sagen ist. Deren supralokale

Gemeinschaft untereinander kommt in Situationen, wo es um die

Bezeugung der Gemeinschaft und der Erkenntnis der Wahrheit in kontroversen

Situationen geht, primär in synodalen Prozessen zur Geltung, in
denen die Bischöfe ihre Ortskirchen repräsentieren. Eine dieser Kirchen
bzw. einer der Bischöfe hat dabei den Vorsitz und ist das centrum unitatis.
Im universalen Kontext ist das der Bischof von Rom. In einer am Schrift-
zeugnis über Petrus orientierten Perspektive hat «der Primas die Aufgabe,
in Entscheidungssituationen mit einer Initiative voranzugehen, die es der
Kirche ermöglicht und sie nötigt [!], zu einer gemeinsamen Entscheidung
zu gelangen, ihren Glauben auszusprechen und ihre Einheit sichtbar
darzustellen». Dabei dürfen «die Rechte und Pflichten des Primas nicht die
Rechte und Pflichten der anderen Ortskirchen und Bischöfe einengen.
Vielmehr müssen jene dazu dienen, dass diese besser und umfangreicher
wahrgenommen werden können, ist doch die Primatskirche in besonderer
Weise verpflichtet, besorgt zu sein für das gemeinschaftliche, synodale
und trinitarische Leben, das die Ortskirchen miteinander verbindet».

Es ist nun zu fragen, ob und wie der von der IRAD vorgelegte Bericht
sich zu den Zielvorstellungen der kurz referierten Texte mit ihren Polen

von Ablehnung und Anerkennung verhält. Dabei ist zu berücksichtigen,
dass hier die römisch-katholische Seite direkt und verglichen mit dem

zuletzt erwähnten Text mit grösserem offiziellen Gewicht vertreten ist.

2. Die ekklesiologische Situierung der Primatsfrage

Wer den Titel des Kommissionstextes zum ersten Mal liest, wird
möglicherweise nicht auf die Idee kommen, es gehe darin schwergewichtig um
die Primatsfrage. Wer aber die Dialogpartner und die sie verbindende und

trennende Geschichte auch nur oberflächlich kennt, kann nicht umhin zu

vermuten, die Papstthematik müsse irgendwie angesprochen sein. Das ist

natürlich auch der Fall. Entscheidend ist in der Tat das «Wie».

2.1 Der Text setzt - nach der Präambel (Nr. 1-4) - mit einer knappen
Reflexion über die Kirche und ihre trinitarisch-soteriologische Grundlegung

31



Urs von Arx

ein (Nr. 5-12): «Die Kirche ist begründet und verankert im ganzen vom
Heiligen Geist getragenen Christusgeschehen» (Nr. 6). Der Ausdruck
«Mysterium» signalisiert diese bleibende Ursprungsbeziehung der Kirche
als einen Wesenszug, der bei all ihren reflexiven und praktischen
Lebensvollzügen zu berücksichtigen ist: «Die Kirche als die vom dreieinigen
Gott ins Leben gerufene Gemeinschaft der Gläubigen ist eine gottgeschaffene

menschliche Wirklichkeit und ihrem Wesen nach ein Mysterium»
(Nr. 7). Damit wird nicht bestritten, was ich als Möglichkeit und zugleich
Notwendigkeit ihrer Institutionalisierung in unterschiedlichen Dimensionen

bezeichnen würde und was sie dann auch zu einem Gegenstand
analytisch-kritischer Untersuchungen jeglicher Art werden lässt.

Als der «von Jesus Christus geschaffene Heils- und Lebensraum» und
als «Werkzeug der vom Geist Gottes in Kraft gesetzten Heilsvermittlung»
(Nr. 6) lebt die Kirche vom Wort Gottes und den Sakramenten. Das wird
dann kurz erläutert (Nr. 9-11). Was im Blick auf die Sakramente etwas
detaillierter geschieht (Nr. 12), mag den Eindruck eines Fremdkörpers
nahelegen; doch werden hier faktisch die Ergebnisse einer früheren Phase

des römisch-katholisch - altkatholischen Dialogs aufgegriffen und unter

Berücksichtigung jüngster Entwicklungen neu formuliert. Auffälliger ist,
dass die hier obwaltende Systematik, wo die Eucharistie als ein Sakrament
unter anderen erscheint, in einer gewissen Spannung zum Ansatz einer
bischöfhch-eucharistischen Ortskirchentheologie steht, wie sie der
Kommissionstext im dritten Kapitel zu entfalten beginnt.

2.2 Diese Entfaltung im Kapitel «Lokale regionale und universale Dimensionen

der Kirche» geschieht so, dass zunächst die Grundvollzüge der

Kirche eingeführt werden: martyria, leitourgia, diakonia (Nr. 13). Diese
Trias (vermutlich evangelischer Herkunft) hat sich seit einiger Zeit in
verschiedenen kirchlichen Traditionen eingebürgert, um all das zusammenzufassen,

was in mannigfaltiger und sich auch überschneidender Weise als

Manifestationen des Lebens der Kirche beschrieben werden kann4. Als

4 Die martyria. leitourgia und diakonia genannten, untereinander verbundenen
fundamentalen Lebensvollzüge der Kirche lassen sich näherhin so umschreiben:

- Zur martyria gehören - in unterschiedlicher Weise nach aussen und innen
gerichtete und meist miteinander verbundene - Akte der die Gemeinde aufbauenden und

der missionarischen Verkündigung des Evangeliums, die Katechese, die werbende
Rechenschaft über den Glauben mit seinen Voraussetzungen und Konsequenzen.
Stellungnahmen zu Fragen der Politik und der Gesellschaft, die sich aus der biblischen
Botschaft aufdrängen usw.

32



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

Mitte, aus der heraus sich diese Grundvollzüge entfalten und zu der sie

wieder zurückführen, tritt der eucharistische Gottesdienst in den Blick, in
dem die durch die sakramentale Initiation in die Kirche eingegliederten
Menschen immer wieder neu zur Gemeinschaft geeint werden. Diese
Gemeinschaft ist ihrerseits strukturiert durch Ämter und Dienste. Unter diesen

kommt «dem Amt des Bischofs mit seiner Erstverantwortung für die

Grundvollzüge der Kirche eine besondere, unverzichtbare Aufgabe für die
Einheit der Gemeinschaft» zu. Die wechselseitige Hinordnung von eucha-
ristischem Gottesdienst und Bischofsamt ist konstitutiv für die Gemeinschaft

im Blick darauf, was ihr geographisch oder territorial bestimmbarer
Ort ist, in dem sie in dieser Welt konkret existiert. Anderes gesagt: der Ort,
d.h. die konkrete irdisch-räumliche Ausdehnung der so konstituierten Kirche

ist bestimmt durch diese wechselseitige Hinordnung (Nr. 14). Die
jeweilige «Ortskirche» ist also - traditionell gesprochen - das Bistum, und
sie ist die fundamentale ekklesiale Grösse oder Grundeinheit in der hier
vorgelegten ekklesiologischen Perspektive.

Das bedarf natürlich einer weiteren Erklärung, da der ekklesiologische
Ausdruck «Ortskirche» in der ökumenischen Diskussion bekanntlich auch

auf die Pfarr- oder Kirchgemeinde angewendet wird. Dies erscheint umso
einleuchtender, als die Glieder der Kirche ja in der Regel dort ihren
eucharistischen Gottesdienst feiern und auch unser Text feststellt: «Martyria,
leitourgia und diakonia der bischöflichen Ortskirche realisieren sich in

erster Linie in den Pfarrgemeinden» (Nr. 15). Ich kann aus Zeitgründen

- Zur leitourgia gehört die Anbetung und das Lob Gottes, worin die Kirche im
Modus der Epiklese davon zu leben wagt, was ihr in Wort und Sakrament geschenkt
wird und was sie als Quelle ihrer und der Schöpfung Zukunft erkannt hat.

- Zur diakonia gehört die Wahrnehmung ihres heilenden Auftrags gegenüber den

konkreten materiellen und psychischen Nöten von Menschen in resoluter Überschreitung

ihrer eigenen institutionellen, d.h. kanonischen Grenzen.
Bisweilen wird noch koinonia hinzugefügt, was aber kaum den prozessualen

Charakter ausdrücken kann, den die drei anderen Termini konnotieren, koinonia ist -
zumindest in der paulinischen Perspektive - ihrerseits das Ergebnis eines prozessualen
Geschehens: Gemeinschaft von Menschen auf Grund der Teilhabe an einer Grösse, die
sie nicht selber sind; vgl. die immer noch grundlegende Arbeit von: Josef Hainz,
Koinonia. «Kirche» als Gemeinschaft bei Paulus (BU 16), Regensburg (Pustet) 1982.

Zur Herkunft der Trias vgl. Hans-Christoph Schmidt-Lauber, Martyria, Letargia,

Diakonia, in: Quatember 45 (1981) 160-172, hier 161f., der die Formel auf eine

Aussage aus dem Jahr 1935 im Mund von Oskar Plank, einem der Stifter der Evangelischen

Michaelsbruderschaf't und erstem Hausvater des Berneuchener Hauses des

Klosters Kirchberg, zurückführt.

33



Urs von Arx

nur einige kurze (vielleicht gar verkürzte) Andeutungen zu den Überlegungen

machen, die man für die oben genannte Option im ökumenischen
Diskurs vorbringt. Sie verdankt sich einer Kombination von historischen
und systematischen Gegebenheiten und Überlegungen.

Erstens nimmt sie den historischen Sachverhalt auf, dass die ersten kirchlichen

Gemeinschaften, bei denen sich so etwas wie eine in der altkirchlichen
oikumenë wiederkehrende innere Strukturierung zeigt, Stadtgemeinden sind
mit dem Bischof als dem liturgischen Vorsteher (in den griechischen und
lateinischen Quellen oft hiereus bzw. sacerdos genannt); dass Mitglieder des

Presbyteriums im Bereich (bzw. im ruralen Hinterland) dieser Stadtgemeinden

mit der Zeit auch - im Auftrag des Bischofs und in der Rückbindung an

ihn - eucharistischen Gottesdiensten vorstehen, wo mit der Zeit Vorläufer der

späteren Parochien innerhalb der bischöflichen Ortskirche entstehen.
Letzteres wird erst dann der Fall, wenn die von einem Bischof geleiteten

Kirchen (ausserhalb des Mittelmeerraumes) vergleichsweise riesige Territorien

umfassen, sein Amt (im lateinischen Westen) zu einem Element der
frühmittelalterlichen feudalen Sozialordnung wird und - in einem weiteren
Schritt - die Presbyter in die frühere Rolle des Bischofs eintreten: nunmehr als

die über die potestas offerendi sacrificium verfügenden Zelebranten - soweit

einige .stichwortartige und unvollständige Hinweise.
Zweitens versucht die Option das aufzunehmen, was im Blick auf ekklesiologisch

auswertbare neutestamentliche Äusserungen (um Ekklesiologien kann es

noch nicht gehen) unter exegetisch-systematischem Gesichtspunkt überhaupt
sinnvollerweise rezipiert werden kann - nämlich das, was in Abhebung vom
fundamentlegenden und einmaligen Dienst der Apostel als ihr bleibender und ihre

Sendung überdauernder Auftrag in Sicht tritt: die Verkündigung des Evangeliums
und die Sorge für die letztlich von Gott ins Leben gerufenen Kirchen. Das alles

umfasst das eine apostolische bzw. kirchliche Amt, das im Dienst des Bischofs5

5 Was an unterschiedlichen Diensten, wie sie in neutestamentlichen und anderen
frühchristlichen Schriften für die verschiedene Traditionsgruppen und -gebiete
deskriptiv oder präskriptiv bezeugt werden (z.B. IKor 12,27-30: Röm 12,6-8; Phil 1.1:

Eph4,llf.; lTim3und5;Tit 1,5-9; Apg 20,17-38; IPetr 5.1-4; Hebr 13,7.17.24; Joh

21,20f.; Mt 13,52; 18,17; vgl. Did 11,3-7; 15,1; Ign.Ant. passim) systematisch unter
das eine kirchliche und insofern apostolische Amt subsumiert wird, ist selbstverständlich

in concreto wieder zu entfalten im Licht geschichtlicher Entwicklungen, die ja
auch von der Konzeption der drei Dimensionen der episkope aufgegriffen wird. Die
Rede von der Fülle des Amtes, die dem Bischof zukommt (Monepiskopat der Ortskirche),

setzt diese Entfaltung und Aufgliederung voraus, die zwischen ihm und weiteren
ordinierten wie auch nichtordinierten Verantwortungsträgern und -trägerinnen besteht

- alles im Dienst der Einheit und Gemeinschaft der Ortskirche und ihrer Sendung. -
Was diese (von mir, nicht von der Kommission stammende) Argumentation zu umgehen

bzw. zu erschweren intendiert, ist die These, angesichts der exegetischen Schwie-

34



Altkatholische Kehrtwende'.' Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaf't»

«in Fülle» sichtbar wird, ohne dass dieser eine bischöfliche Monokratie impliziert,

wie gleich deutlich wird.
Drittens greift diese Option eine ekklesiologische Konzeption auf, die das

genannte Amt des Bischofs in einen Kontext der Vernetzung in der Ortskirche
stellt. Es geht in dieser ebenfalls systematischen Überlegung um die drei
verschiedenen Dimensionen der sogenannten episkope, die personal, kollegial
und gemeinschaftlich6 wahrgenommen wird. Diesem Konzept widmet unser
Text ein eigenes Kapitel («4. Personale, kollegiale und gemeinschaftliche
Verantwortung für die Einheit der Kirche und ihr Bleiben in der Wahrheit»), und

zwar unter einem ortskirchlichen und einem überortskirchlichen Aspekt. Ich

gehe hier auf den ersten ein, um meine Ausführungen über die Option, in der
Ortskirche das Bistum zu sehen, abzuschliessen: «(21) In der Ortskirche ist
der Bischof der Träger der personalen episkope, der seinen Leitungsdienst in
Verbindung mit den übrigen Teilhabern am apostolischen Amt (Presbyterkol-
legium, Diakonat) und mit dem Glaubenszeugnis aller Getauften wahrnimmt.»
Das ist eine Interpretation der Konzeption der dreifachen episkope, die im
Blick auf den Bischof, den Träger der personalen episkope1, klarstellt, dass er
kein Autokrat ist, sondern in ein synodales Gefüge hineingestellt ist8.

rigkeit, von den Aposteln eine univoke Amtssukzession von Episkopen herzuleiten,
müsse man mit anderen, nebeneinherlaufenden Sukzessionssträngen von neutesta-
mentlich bezeugten Ämtern (z.B. Propheten. Didaskaloi. Presbyter) rechnen, die dann
als schriftgemässe Alternativen zum episkopalen Dienst gelten können.

6 So werden die englischen Ausdrücke personal, collegia! und communal in der

Regel übersetzt.
7 Wo der Ausdruck «Bischof» Aversionen auslöst, müsste man wohl durchgängig

vom Träger oder der Trägerin der personalen episkope reden, um seinen hier in den

Blick genommenen Dienst für die lokale und supralokale Einheit und Gemeinschaft
der Kirche in einer sichtbaren und rechenschaftspflichtigen Weise plausibel zu
machen.

8 Als Beispiel einer Realisation der dreifachen episkope bietet sich m.E.
annäherungsweise die christkatholische Kirchenverfassung von 1989 an: Die personale

episkope wird vom Bischof wahrgenommen; die kollegiale von den übrigen Ordinierten,

d.h. von den Presbytern und Presbyterinnen (die in der Ortskirche eigentlich ein

Kollegium bilden) und den Diakonen und Diakoninnen (die mehr als einzelne dem

Bischof zugeordnet sind); die gemeinschaftliche von den Laiendelegierten der

Bistumssynode; dabei bilden die drei Dimensionen der episkope annäherungsweise drei

konzentrische Kreise.
Weitere Überlegungen, warum die genannte Trias eher im Blick auf eine Grösse,

die mehrere Pf'arr- oder Kirchgemeinden umfasst. d.h. auf eine im obigen Sinn als

Ortskirche umschriebene Grösse, passt als auf eine einzelne Pfarr- oder Kirchgemeinde,

können hier nicht präsentiert werden - so wenig wie Überlegungen zur «idealen»
Grösse einer Ortskirche: viele Riesenbistümer entsprechen ihr überhaupt nicht.

35



Urs von Arx

Von der Ortskirche wird nun im Kommissionsbericht gesagt:

«Jede Ortskirche ist eine Vergegenwärtigung der einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche, von der das ökumenische Glaubenssymbol von
Nizäa-Konstantinopel spricht. Sie ist katholisch, weil sie einerseits an der ganzen.

Gott und Mensch, Himmel und Erde umfassenden Wirklichkeit des Heils
und der Wahrheit sakramental teilhat und darin ihre Einheit findet und weil sie

andererseits mit anderen Ortskirchen, in denen sie ihr eigenes, in der göttlichen

Zuwendung gründendes Wesen erkennt und anerkennt, in Einheit und

Gemeinschaft verbunden ist.» (16)

Wer ekklesiologische Aussagen über die Ortskirche macht, muss also von
vornherein auch die kirchliche Gemeinschaft mit berücksichtigen, in der

diese mit anderen Ortskirchen steht, von denen theologisch9 genau dasselbe

zu sagen ist. Daher eignet allen einzeln und allen insgesamt das Prädikat

katholisch (im Sinn des Glaubenssymbols, nicht einer konfessionellen
Klassifizierung)10.

Unser Text unterscheidet dabei die jeweilige räumliche Ausdehnung
der Gemeinschaft von Ortskirchen (vgl. Nr. 17): communio ecclesiarum
bzw. communio communionum ecclesiarum (man könnte hier in traditioneller

Terminologie an Metropolitan- und Patriarchatsverbände oder
Nationalkirchen usw. denken).

Im Abschnitt Nr. 19 begegnet nun zum ersten Mal der Ausdruck
«Universalkirche» im Rahmen einer Aussage, die an sich nur appliziert, was
schon zuvor generell festgestellt wurde. Die «Universalkirche» ist eine

Vergegenwärtigung der einen, heiligen, katholischen und apostolischen
Kirche des Glaubenssymbols, wie es auch die ekklesiologische Grundeinheit

«Ortskirche» ist. Zum ersten Mal begegnet auch eine der kleinge-

l) Davon zu unterscheiden sind andere Kennzeichen einer Ortskirche wie ihre
zahlen- und flächenmässige Grösse, ihre geschichtliche Anciennität. ihre soziokultu-
relle Identität in all ihren Dimensionen - also das, was mit der sog. Inkulturation der

Christuswirklichkeit, wie sie das Evangelium bezeugt, zu tun hat.
10 Die Universalität der Kirche ist Folge und Ausdruck der Katholizität einer

jeden Ortskirche. die ihrerseits auf Grund ihrer Teilhabe an der trinitarisch-soteriologi-
schen Wirklichkeit Gottes auf universale Gemeinschaft der Ortskirchen hingeordnet
ist. Die umstandslose semantische Gleichsetzung des griechischen Ausdrucks katholikos

mit dem lateinischen universalis ist problematisch. Vgl. Theodor Nikolaou. Die

Katholizität der Kirche. Eine Demonstration der Kircheneinheit aus orthodoxer Sicht,
in: Wolfgang W. Müller (Hg.), Katholizität - Eine ökumenische Chance, Zürich (NZN/
TVZ) 2006. 37-65: Urs von Arx. Was macht die Kirche katholisch? Perspektiven
einer christkatholischen Antwort, in: ebd.. 147-186.

36



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

druckten Erläuterungen. Diese weisen oft auf mögliche, aber noch nicht
vertieft untersuchte Inkompatibilitäten von sprachlichen Ausdrücken hin,
die in beiden Kirchen an sich bekannt sind, aber unter Umständen
Unterschiedliches konnotieren können. Hier geht es um den Term «Universalkirche».

Ich komme darauf zurück.

2.3 Das nächste (vierte) Kapitel «Personale, kollegiale und gemeinschaftliche

Verantwortung für die Einheit der Kirche und ihr Bleiben in der
Wahrheit» nimmt nun den Faden der Ämter und Dienste auf, zu deren

Sendung es gehört, «die Einheit der Kirche und ihr Bleiben in der einen
Wahrheit im steten Prozess der weltweiten Mission und Inkulturation des

Evangeliums zum Ausdruck zu bringen und zu bewahren» (Nr. 20). Der
Text fährt fort: «Diese besonderen Aufgaben werden in personaler, kollegialer

und gemeinschaftlicher Verantwortung (episkope) wahrgenommen,
und zwar sowohl in der Ortskirche als auch in der überörtlichen (regionalen

und universalen) Gemeinschaft von Ortskirchen.» Diese schon
erwähnten drei Dimensionen der episkope -hier mit «Verantwortung» statt
dem üblichen «Aufsicht» wiedergegeben - sind vom Lima-Dokument von
1982" in den ökumenischen ekklesiologischen Diskurs eingeführt wor-

11 Ich zitiere den englischen Originaltext (M 26): «Three considerations are

important in this respect. The ordained ministry should be exercised in a personal,
collégial and communal way. It should be personal because the presence of Christ among
his people can most effectively be pointed to by the person ordained to proclaim the

Gospel and to call the community to serve the Lord in unity of life and witness. It
should also be collégial, for there is need for a college of ordained ministers sharing in
the common task of representing the concerns of the community. Finally, the intimate

relationship between the ordained ministry and the community should find expression
in a communal dimension where the exercise of the ordained ministry is rooted in the

life of the community and requires the community's effective participation in the

discovery of God's will and the guidance of the Spirit.» Aufschlussreich ist auch der

beigefügte Kommentar: «These three aspects need to be kept together. In various

churches, one or another has been over-emphasized at the expense of the others. In

some churches, the personal dimension of the ordained ministry tends to diminish the

collégial and communal dimensions. In other churches, the collégial or communal
dimension takes so much importance that the ordained ministry loses its personal
dimension. Each church needs to ask itself in what way its exercise of the ordained

ministry has suffered in the course of history. An appreciation of these three dimensions

lies behind a recommendation made by the first World Conference on Faith and

Order at Lausanne in 1927: <In view of (i) the place which the episcopate, the council
of presbyters and the congregation of the faithful, respectively, had in the constitution
of the early Church, and (ii) the fact that episcopal, presbytéral and congregational

37



Urs von Arx

den und werden auch in der derzeit neuesten Fassung der laufenden Ek-

klesiologie-Studie der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung
«The Nature and the Mission of the Church» (2005) eigens erörtert
(90-99)l2. Ihre Rezeption in unseren Kommissionstext ist nicht gering zu

veranschlagen.
Der Kommissionstext ist nun von der Aufgabenstellung her in erster

Linie darauf aus zu zeigen, wie diese Verantwortung «in der überörtlichen
Gemeinschaft (bis hin zu universalen) Gemeinschaft der Ortskirchen»
(Nr. 22) ausgeübt wird. Da kommen nun nochmals die Bischöfe als Träger
der personalen episkope in ihren Ortskirchen ins Spiel, «welche die
Ortskirchen auf synodalen Versammlungen vertreten und gegebenenfalls
zusammen mit anderen Gliedern des Gottesvolkes die Aufgabe des Suchens,
Findens und Verkündens der Wahrheit übernehmen». Auf diesen synodalen

Versammlungen von Bischöfen werden diese zu Trägern der kollegialen

Verantwortung; einer von ihnen aber übt in diesem Kontext seine

Verantwortung personal aus - mit dem Auftrag und Ziel, dass der synodale
Prozess in Gang kommt und koordiniert vonstatten geht13. Für diese
Aufgabe, diesen Leitungsdienst des einen Bischofs, der synodal mit den anderen

- den vielen - vernetzt ist14, wird nun der Begriff «Primat» verwendet.

systems of government are each today, and have been for centuries, accepted by great
communions in Christendom, and (iii) the fact that episcopal, presbytéral and
congregational systems are each believed by many to be essential to the good order of the

Church, we therefore recognize that these several elements must all. under conditions
which require further study, have an appropriate place in the order of life of a reunited
Church ...»> Deutsche Übersetzung in: Harding Meyer u.a. (Hg.). Dokumente
wachsender Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und Konsenstexte Interkonfessioneller
Gespräche auf Weltebene. Band 1: 1931-1982. 2. neubearbeitete Auflage. Paderborn

(Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck). 1991. 576f.
12 The Nature and Mission of the Church. A Stage on the Way to a Common

Statement (FOP 198). Geneva (WCC) 2005. Eine deutsche Übersetzung ist zugänglich
unter http://www.oikoumene.org/fileadmin/files/wcc-main/documents/p2/FO2005_
198_ge.pdf (21.08.2009). Ein Beispiel für eine Rezeption der Studie ist: Roger
Haight, Christian Community in History. Band 3: Ecclesial Existence. New York
(Continuum) 2008. bes. 115-159.

1J Die Dimension der «gemeinschaftlichen» Verantwortung bleibt - von der

Zielsetzung des Textes verständlicherweise - unterbelichtet, denn sie kommt primär in der

Ortskirche mit ihrer synodalen Struktur zum Zug; vgl. immerhin die Aussage
«gegebenenfalls zusammen mit anderen Gliedern des Gottesvolkes».

14 Der klassische Ref'erenztext mit der Korrelation des Ersten (o npûToç.) und der

Vielen (oi nàvxiç) ist der Kanon 34 der sog. Apostolischen Kanones aus dem Ende des

4. Jahrhunderts: «Die Bischöfe eines jeden Volkes müssen den Ersten unter ihnen

38



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

Ein Primat in diesem Sinn gehört also zu jeder synodalen Versammlung
von Bischöfen (die ihre Ortskirchen repräsentieren). Primat und Synodalität

(personale und kollegiale Ausübung der episkope) bedingen einander15.

Der Ausdruck soll also nicht exklusiv den Primat des Papstes
bezeichnen, dem dieser Primat in der universalen Dimension der Gemeinschaft

von Ortskirchen zukommt, wobei Letztere durch ihre Bischöfe
vertreten werden.

Damit ist insofern ein erstes Ergebnis einer gemeinsamen Sicht auf den

Dienst des Papstes an der Einheit der universalen Dimension der Gemeinschaft

von Ortskirchen erreicht, als dieser Dienst, dieser Primat, in einer
Communio-Struktur situiert ist, sich also in einem synodalen oder konziliaren

Prozess vollzieht. Natürlich bleiben hier noch Fragen, auf welche
die Kommission im folgenden Kapitel eingeht.

Bevor ich darauf zu sprechen komme, mache ich noch auf einen
weiteren wichtigen Punkt des Textes aufmerksam. Im Blick (a) auf die lokalen,

regionalen und universale Dimensionen der Kirche, in denen (b) in

personaler, kollegialer und gemeinschaftlicher episkope die Aufgabe
wahrzunehmen ist, dass die Kirche ihre Einheit bewahrt und in der Wahrheit

bleibt, wird (c) der Begriff der Bezeugungsinstanzen des Glaubens

eingeführt (Nr. 23-25)l6; ich kann für Details hier nur auf den Abschnitt
Nr. 23 verweisen. Von ihnen ist hier deshalb die Rede, weil die Sorge um
das Bleiben der Kirche in der Wahrheit eben auch zur genannten episkope

kennen und ihn als Haupt anerkennen und nichts ohne sein Urteil tun, was ihre Gewalt

übersteigt, jeder soll nur das tun, was seine Diözese und die zu ihr gehörigen Orte

[Xûpa] betrifft. Aber auch der erste soll nichts ohne das Urteil aller tun.»
15 Diese Aussage gilt für die primär von Bischöfen auf synodalen Versammlungen

wahrgenommene Verantwortung für die Einheit und die Sendung der Kirche. Es wäre
m.E. ein grobes Missverständnis, dies auch von synodalen Versammlungen in der

Ortskirche zu behaupten und von einem Primat des Bischofs zu reden.
16 Alle drei hier aufgeführten Punkte (a-c) bezeugen fiir den Kommissionstext

Akte der Rezeption von zuvor in ökumenischem Kontext entwickelten Überlegungen
und Einsichten. Was hier «Bezeugungsinstanzen» genannt und dann faktisch in einer

doppelten Umschreibung erläutert wird, scheint sachlich ein Stück weit vergleichbar
zu sein mit dem, was in der anglikanischen Tradition dispersed authority heisst; vgl.
z.B. die Aussage «Authority is distributed among Scripture, Tradition, Creeds, the

Ministry of the Word and Sacraments, the witness of saints, and the consensus fidelium

- It is thus a dispersed rather than a centralized authority having many elements which

combine, interact with, and check each other...»; vgl. The Lambeth Conference 1948.

The Encyclical Letter from the Bishops; together with Resolutions and Reports, London

(SPCK) 1948, 84 [= Report IV: The Anglican Communion],

39



Urs von Arx

gehört, die damit auch als ein wesentliches Element der Apostolizität der

Kirche in Sicht tritt.
Mit dem Abschnitt Nr. 26 ist ein gewisser Abschluss der vorangegangenen

Überlegungen und Feststellungen markiert: Diese17 werden als
«gemeinsame Sicht» qualifiziert, welche entsprechende Erkenntnisse des
früheren bilateralen Dialogs «erneuert und erweitert». Das ist für das

Verständnis der subtilen Architektur des Textes zu beachten, gerade auch für
die Primatsthematik, die ja nicht erst mit dem 5. Kapitel zur Sprache
kommt.

2.4 Dieses 5. Kapitel trägt den Titel «Der Dienst des Papstes an der Einheit
der Kirche und ihrem Bleiben in der Wahrheit». Dabei werden ein altka-
tholischer und ein römisch-katholischer Aussagenkomplex einander
gegenübergestellt. Neben der oben schon erwähnten grundsätzlichen
altkatholischen Anerkennung eines Primats des römischen Bischofs, «wie er

der gemeinsamen Tradition der Kirche des Ostens und des Westens

entspricht», und der Ablehnung der Definitionen von 1870. werden einige
Hinweise gegeben (a) wie die altkatholische Seite18 den Primat theologisch
begründet sieht (Nr. 28) (Konzilsbeschlüsse im Blick auf die Hauptstadt-

17 Eine inhaltliche Zusammenfassung bieten die «grundlegenden Übereinstimmungen»

Nr. 36-39.
IS Vgl. in erster Linie den Anhang. Neuere (deutschsprachige) altkatholische

Arbeiten zum Thema sind u.a.: Urs Küry. Das Verhältnis der altkatholischen zur
römisch-katholischen Kirche 1870-1970. in: IKZ 60 (1970) 168-198. bes. 189 ff; Kurt
Stai der. Konziliarität und Petrusfunktion in der Kirche, in: ders.. Die Wirklichkeit
Christi erfahren. Fkklesiologische Untersuchungen und ihre Bedeutung für die Existenz

von Kirche heute, Zürich (Benziger) 1984, 105-109 (EV 1975): Angela Berlis.
Überlegungen zur ökumenischen Zukunft des Petrusdienstes aus altkatholischer Sicht,
in: ThQ 178 (1998) 148-154 (mit einem Hinweis auf altkatholische Literatur aus den

Jahren 1966-1985. 154): Urs von Arx. Ein «Petrusamt» in der Communio der
Kirchen. Erwägungen aus altkatholischer Perspektive, in: IKZ 93 (2003) 1—1-2: Günter
Esser, Das Papstamt in altkatholischer Sicht, in: Walter Fleischmann-Bisten (Hg.).
Papstamt pro und contra. Geschichtliche Entw icklungen und ökumenische Perspektiven

(BensH 97). Göttingen (V&R) 2001. 121-152; J \n Visser. Tradition. Unfehlbarkeit.

Primat, in: Angela Berlis/Matthias Ring, unter Mitarbeit von Hubert Huppertz
(Hg.). Im Himmel Anker werfen. Vermutungen über Kirche in der Zukunft. FS Bischof
Joachim Vobbe. Bonn (Altkatholischer Bistumsverlag) 2007. 355-368: Urs von Arx.
Bemerkungen zu Mt 16.17-19 und zur Rede vom Petrusamt. in: Peter Lampe u.a.

(Hg.). Neutestamentliche Fxegese im Dialog. Hermeneutik - Wirkungsgeschichte -
Matthäusevangelium. FS Ulrich Luz. Neukirchen-Vluvn (Neukirchener) 2008.

319-334.

40



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

funktion Roms, die gewissermassen doppelte Apostolizität der römischen
Kirche wegen der Gräber der Apostel Petrus und Paulus. Ansätze eines

Petrusamtes in der neutestamentlichen Überlieferung), (b) wie sie diesen
Primat «im Rahmen einer Synodalität und Kollegialität der Ortskirchen
und ihrer Bischöfe» situiert (Nr. 29)19 und (c) wie sie seine Funktion sieht:

«(30) Aussagen über die Funktion des päpstlichen Primates zielen in erster
Linie darauf, dass sein Inhaber zunächst ein personales Zeichen der universalen

Einheit der Ortskirchen ist: sodann, dass er in Situationen, wo die Gemeinschaft

der Ortskirchen vor Entscheidungen gestellt ist. die ihre Einheit und das

Bleiben in der Wahrheit gefährden, mit die Ortskirchen verpflichtenden
Initiativen vorangeht und gemeinsame Entscheidungsfindungen koordiniert:
schliesslich, dass er in bestimmten Fällen Appellationen entgegennimmt. Wie
auch immer seine Funktionen nach Rechten und Pflichten im einzelnen
umschrieben werden, so ist damit nach altkatholischem Verständnis keine
Jurisdiktion in dem Sinn verbunden, dass er ohne entsprechende Aufforderung
direkt und jederzeit in Ortskirchen einzugreifen oder Entscheidungen in Fragen.

19 Abschnitt Nr. 49 rekurriert auf die altkirchliche «Patriarchatsverfassung», was
mit dem Hinweis auf die «Pentarchie» im Text 8 des Anhangs verglichen werden kann.
Wie weit es sich um eine in der Alten Kirche tatsächlich längerfristig institutionalisierte

Form der Kirchenleitung oder besser der Konfliktbewältigung handelt, ist nicht

völlig klar, noch wie sie sich heute als Leitidee konkret umsetzen lässt; vgl. etwa
Ferdinand R. Gahbauer. Die Pentarchietheorie. Ein Modell der Kirchenleitung von den

Anfängen bis zur Gegenwart (FTS 42). Frankfurt (Knecht) 1991 ; Edward Farrugia.
The Primacy and the Patriarchs of the First Millennium. Some Recent Interpretations,
in: OS 57 (2008) 268-295.

Es bleibt abzuwarten, was die tiefere Intention des im März 2006 bekannt gewordenen

Verzichts des gegenwärtigen Papstes auf den Patriarchentitel - in der spätmittelalterlichen

Fassung «Occidentalis Patriarca» - ist. Von orthodoxer Seite, für welche die

Idee der altkirchlichen Pentarchie (in Verbindung mit Ign.Ant., Röm. insc.) eine

fundamentale strukturelle ekklesiologische Bedeutung im Dialog mit Rom hat. ist dieser

Schritt mit Befremden aufgenommen worden; vgl. IKZ 96 (2006) 156-158. Dies gilt
unabhängig vom Sachverhalt, dass der Patriarchentitel «in der lateinischen Kirche
keinerlei Leitungsvollmacht mit sich bringt (c. 438 CIC)»: vgl. Peter Krämer, Art.
Päpstliche Titulaturen, in: LThK 7\ 1998. 1343 f. Die traditionelle altkatholische
Position dürfte grosso modo der orthodoxen nahestehen. - Zur Frage des Papstes als dem

Ersten der Patriarchen vgl. die gegensätzlich argumentierenden Arbeiten von Adriano
Garuti, Il Papa patriarca d'Occidente. Studio storico dottrinale (Collectio Antoniana

2), Bologna (EFB) 1990. und A. Raphaei Lombardi. The Restoration of the Role of
Patriarch of the West. Washington DC 2006 (hg. von [•.astern Christian Publications.
Fairfax VA). Vgl. auch noch Rudolf Sc hui i ir. Der Papst als Patriarch von Rom: in:

Michele Maccarrone (Hg.), Il primato del vescovo di Roma nel primo millennio.
Ricerche e testimonianze. Citta del Vaticano (Libreria Ed. Vaticana) 1991,432-451.

41



Urs von Arx

welche die Bewahrung der Gemeinschaft der Ortskirchen in der Wahrheit und
in der Liebe betreffen, allein zu treffen ermächtigt ist.»

Der römisch-katholische Aussagenkomplex (Nr. 31-33) orientiert sich
wesentlich an Feststellungen, die im 2000 veröffentlichten Studiendokument
«Communio Sanctorum [CS]. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen»
von einer römisch-katholisch - evangelisch-lutherische Arbeitsgruppe
erarbeitet worden sind. In einer Spannung zu den altkatholischen Aussagen
stehen jene Formulierungen, die im CS auch allein von der römisch-katholischen

Seite verantwortet sind: Der Jurisdiktions- und Lehrprimat ist
(spätestens nach dem Ersten Vatikanischen Konzil) «integraler und seinem
Wesen nach, nicht aber in allen seinen konkreten Ausformungen, unauf-

gebbarer Bestandteil des Petrusdienstes» (vgl. CS 154). Zum Kern des

Amtes der universalkirchlichen Verantwortung gehört besonders «jene
letztverbindliche Leitungs- und Lehrkompetenz, ohne welche der Amtsträger

die ihm anvertraute Sorge für die Einheit der Kirche in der Wahrheit
des Evangeliums nicht wirksam wahrnehmen könnte» (vgl. CS 193).

Was auf den ersten Blick wie eine mehr oder weniger konträre
Gegenüberstellung zu altkatholischen Überlegungen zum Primat des Papstes
aussieht, wird aber wieder gemildert, wenn es anschliessend heisst (Nr. 33):

«Im heutigen ökumenischen Gespräch anerkennt die römisch-katholische Seite

die Berechtigung mancher Bedenken gegen diese Lehre und macht geltend,
dass der Jurisdiktionsprimat seinen Ort immer nur innerhalb der Communio-
Struktur der Kirche haben darf.»

Dass hier noch offene Fragen bestehen, ist jedoch nicht zu übersehen.

Einige werden weiter unten als solche explizit thematisiert (nicht aber der

Begriff der Jurisdiktion).

2.5 Umso beachtenswerter ist es, dass der Kommissionstext das folgende
6. Kapitel mit «Auf dem Weg zur vollen Kirchengemeinschaft»
überschreibt, was gewissermassen wieder an Nr. 26 anschliesst. Das hängt mit
der gewählten Methode des differenzierten Konsenses zusammen, die nun

an dieser Stelle - sachlich durchaus zutreffend - kurz erläutert wird20.

Dieser Methode entsprechend werden die «grundlegenden Übereinstimmungen»

gemäss den Abschnitten Nr. 5-26 zusammengefasst (Nr. 36-39).

:(l Vgl. dazu auch Harald Wagner (Hg.). Einheit - aber wie? Zur Tragfähigkeit
der ökumenischen Formel vom «differenzierten Konsens» (QD 184). Freiburg i.Br.
(Herder) 2000.

42



Altkatholische Kehrtwende'.' Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

Diese enthalten auch, was im gemeinsamen ekklesiologischen Horizont
gemeinsam über den Primat des Papstes gesagt werden kann.

Daran schliesst sich eine Reihe von «noch offenen Fragen» an (Nr. 40-
82). Diese betreffen auch Punkte, die in der gemeinsamen ekklesiologischen
Reflexion nicht thematisiert worden sind, die aber relevant sind für eine

Kirchengemeinschaft, sollte der von der Kommission im Verlauf des Dialogs

angedachte Weg von beiden Kirchen beschritten werden. Ich beschränke

mich auf die noch offenen ekklesiologischen Fragen (Nr. 41^47)21.
Sie haben alle mit dem Tatbestand zu tun, dass «die auf dem Ersten

Vatikanum formulierte Lehre von Jurisdiktions- und Lehrprimat des Papstes»

auch in Texten des Zweiten Vatikanischen Konzils «rezipiert wird»,
obwohl dieses die Bedeutung der Ortskirchen und ihrer Bischöfe in ein
neues Licht gestellt hat (Nr. 42). Auf die verbreitete, neuerdings aber wieder

bestrittene These, dass das Konzil und nicht zuletzt die für unsere
Thematik zentrale Kirchenkonstitution «Lumen Gentium» eigentlich -
mit inhärenten Unscharfen - ansatzweise zwei unterschiedlichen
Ekklesiologien verpflichtet sei, kann ich hier nur hinweisen22. Der Text äussert
sich kurz zur Spannung zwischen der altkatholischen Rede eines «primus
inter pares» und der geltenden römisch-katholischen Doktrin des päpstlichen

Jurisdiktions- und Lehrprimats (die mehr an einen «unicus sine paribus»

denken lässt), er hält beides aber für «interpretationsbedürftig», also

für ein Thema weiterer theologischer Erörterung innerhalb der gemeinsamen

ekklesiologischen Grundperspektive (Nr. 45)23. Dasselbe gilt für das

Verhältnis von Ortskirche und Universalkirche, wenn deren institutioneller

Charakter in ihrer Beziehung zum Papst als Prinzip und Fundament der

21 Zu den anderen «offenen Fragen» vgl. die Ausführungen von Günter Esser und
Hans Jörg Urban.

22 Vgl. etwa Antonio Acerbi, Due ecclesiologie. Ecclesiologia giuridica e

ecclesiologia di communione nella «Lumen gentium» (CNST 4), Bologna (Dehoniane)
1975; vgl. auch Dennis M. Boyle, Communion Ecclesiology. Vision and Version.

Maryknoll NY (Orbis) 2000; kritisch zu dieser These Peter Hünermann, Theologischer

Kommentar zur dogmatischen Konstitution über die Kirche Lumen gentium, in:
ders./Bernd Jochen Hilberath (Hg.), Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten
Vatikanischen Konzil, Band 2, Freiburg i.Br. (Herder) 2004. 263-582, hier 550f.

23 Bei der Definition der dem universalen Primas zukommenden Jurisdiktionsvollmacht

im «Pastor aeternus» bilden bekanntlich deren Näherbestimmungen als

«plena» im Verbindung mit «ordinaria», «episcopalis» und «immediata» einen ökumenisch

wohl kaum rezipierbaren Sachverhalt. Es legt sich m.E. das Bild einer Art von
Weltdiözese nahe mit einem Bischof (Papst) und den in seinem Auftrag agierenden
Presbytern (Bischöfe), die durchaus auch iuris divini sind.

43



Urs von Arx

Gemeinschaft der Ortskirchen und ihrer Bischöfe gesehen wird - das ist

für Altkatholiken kein vertrauter Gedanke24. Ein anderer Aspekt derselben

Frage «betrifft das Verständnis der Rede von der Kollegialität der Bischöfe»

(Nr. 46): Repräsentiert das Bischofskollegium in erster Linie die
Gemeinschaft der Ortskirchen, welche auch in der universalen Dimension
die ekklesiale Grundeinheit bilden und eben durch ihre Bischöfe in
synodalen Akten repräsentiert werden? Oder ist das Kollegium der Bischöfe in

erster Linie eine Grösse der Universalkirche, insofern es im Papst sein

Haupt hat und beide - Bischöfe und Papst - in Analogie zu den Aposteln,
verstanden als Kollegium, und zu Petrus, verstanden als sein Haupt, zu

sehen sind (die Urgemeinde an Pfingsten wäre dann die Universalkirche,
die jeder OrtskirchenbiIdling vorangeht)25? Eine letzter Punkt greift den

24 Vgl. dazu auch Josef Meyer zu Schlüchtern, Ist die Kirche Subjekt oder

Communio? Anmerkungen zu einem ekklesiologischen Begriffskonflikt, in: Wilhelm
Geerlings/Max Seckler (Hg), Kirche sein. Nachkonziliare Theologie im Dienst der

Kirchenreform. FS Hermann Josef Pottmeyer, Freiburg (Herder) 1994, 221-239.
25 Zu einer frühen orthodoxen Kritik des Kollegialitätsverständnisses in

Äusserungen des Zweiten Vatikanischen Konzils, die auch altkatholische Bedenken
aufnimmt, vgl. Nikos A. Nissiotis, Die Ekklesiologie des Zweiten Vatikanischen Konzils
in orthodoxer Sicht und ihre ökumenische Bedeutung, in: KuD 10 (1964) 153-168.
Zur Tendenz neuerer päpstlicher bzw. kurialer Äusserungen, den fundamentalen
Zusammenhang von Bischof und Ortskirche zu lockern, vgl. Hervé Legrand, Un seul

évêque par ville. Pourqoui et comment redevenir fidèle au 8e canon de Nicée? Un enjeu

pour la catholicité de l'Eglise, in: Irén. 77 (2004) 5-43. Legrand verweist nach einem

Blick auf das Zweite Vaticanum insbesondere auf den CIC 1983 und das Motu proprio
«Apostolos suos» (1998). auf das Schreiben der Kongregation für die Glaubenslehre
«Communionis nodo» (1992) sowie auf «le silence totale de Vatican II sur le pape

comme patriarche d'Occident» (S. 35, Anm. 73 - vgl. oben Anm. 19). Zum kritisierten
Konnex von Bischof und Ortskirche vgl. weiter das Apostolische Schreiben «Pastores

gregis» (2003), bes. Nr. 8 («Kollegialer Charakter des Bischofsamtes»).
In diesem Zusammenhang sei noch auf die bekannte Ratzinger-Kasper-Debatte

verwiesen, z.B. Hermann J. Pottmeyer, Der mühsame Weg zum Miteinander von
Einheit und Vielfalt im Verhältnis von Gesamtkirche und Ortskirchen, in: Albert Franz

(Hg.), Was ist heute noch katholisch? Zum Streit um die innere Einheit und Vielfalt der

Kirche (QD 192), Freiburg i.Br. (Herder) 2001, 291-310; Kilian McDonnell, The

Ratzinger/Kasper Debate: The Universal Church and Local Churches, in: TS 63 (2002)

227-250; Medard Kehl, Der Disput der Kardinäle. Zum Verhältnis von Universalkirche
und Ortskirchen, in: StdZ 128 (2003) 219-232; Paul McPartlan. The Local Church
and the Universal Church: Zizioulas and the Ratzinger - Kasper Debate, in: IJSCC 4

(2004) 21-33; Joseph A. Komonchak, A propos de la priorité de l'Eglise universelle:

analyse et questions, in: Gilles Routhier/Laurent Villemin (Hg.), Nouveaux apprentissages

pour l'Eglise. FS Hervé Legrand, Paris (Cerf) 2006, 245-268, bes. 266f.

44



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

auf den ersten Blick «unhierarchischen» Ausdruck «Petrusamt» oder
«Petrusdienst»26 auf und spielt einige möglichen Implikationen durch,

Die These, dass Petrus zunächst dem orbis und erst später der urbs (d.h. der Kirche
Roms) vorgestanden sei, hat z.B. schon der französische Theologe Pierre d'Ailly 1416
in seiner Schrift «De potestate ecclesiastica» vorgetragen;. Er verband dies mit der seit
Petrus Damiani (gest. 1072) vertretenen Auffassung, dass die Kardinäle Nachfolger
der Apostel und mit dem Papst als Nachfolger Petri für das Wohl der Universalkirche
verantwortlich seien - mit der Konsequenz, dass von einer doppelten Sukzession der

Apostel gesprochen wurde: Die Kardinäle waren Nachfolger der Apostel als Kollegium

(um Petrus als ihr Haupt) mit einer Verantwortung für die Universalkirche, die
Bischöfe hingegen waren Nachfolger der über die Welt zerstreuten Apostel als Hirten
für eine Ortskirche; vgl. Louis B. Pascoe, Church and Reform. Bishops, Theologians
and Canon Lawyers in the Thought of Pierre d'Ailly (1351-1420) (SMRT 105), Leiden

(Brill) 2005, 55-69. Diese Konstruktion scheint erst möglich im Kontext des sich
seit Leo IX. (1049-1054) deutlich abzeichnenden konsistenten Umbaus der
Kirchenverfassung im Zug der sog. Gregorianischen Kirchenreform bzw. seit der
«papstgeschichtlichen Wende im 11. Jahrhundert» (Rudolf Schieffer); vgl. jüngst Thomas
Wetzstein. Wie die urbs zum orbis wurde. Der Beitrag des Papsttums zur Entstehung
neuer Kommunikationsräume im europäischen Hochmittelalter, in: Jochen Johrendt/
Harald Müller (Hg.), Römisches Zentrum und kirchliche Peripherie. Das universale
Papsttum als Bezugspunkt der Kirchen von den Reformpäpsten bis zu Innozenz III.
(Neue Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen, phil.-hist. Klasse,

N.F. 2. Studien zur Papstgeschichte und Papstlirkunden), Berlin (de Gruyter) 2009.

47-75; umfassend Hans-Joachim Schmidt, Kirche, Staat, Nation. Raumgliederung
der Kirche im mittelalterlichen Europa (FMAG 37), Weimar (Böhlau) 1999.

Wirklich durchgesetzt hat sich das, was zunächst als päpstlicher Anspruch begegnete,

aber doch auch immer wieder auf Widerstände staatskirchlicher oder episkopa-
listischer Provenienz jeglicher Art stiess, erst (und zwar innerkirchlich) im Gefolge der
Konkordate seit 1801 (Pius VII. und Napoleon L); vgl. dazu etwa Manfred
Weitlauff, Von der Reichskirche zur «Papstkirche». Revolution, Säkularisation, kirchliche
Neuorganisation und Durchsetzung der papalistischen Doktrin, in: ZKG 113 (2002)
355-402; Hubert Wolf, «... ein Rohrstengel statt des Szepters verlorener Landesherr-
lichkeit...» Die Entstehung eines neuen rom- bzw. papstorientierten Bischofstyps, in:
Rolf Decot (Hg.), Kontinuität und Innovation um 1803. Säkularisation als Transforma-
tionsprozess. Kirche - Theologie - Kultur - Staat (VIEG 65), Mainz. (Zabern) 2005,
109-134.

26 Der erste mir bekannte Beleg aus der neueren Zeit findet sich im Titel eines

Aufsatzes von Otto Karrer: Das Petrusamt in ökumenischer Sicht, in: Hans Christian
Asmussen/ders. (Hg.), Trennung und Einung im Glauben. Politische und theologische
Aspekte zur ökumenischen Frage, Stuttgart (EVW) 1956,53-71. Nicht gleich rezipiert
worden ist anscheinend der englische Ausdruck im Titel der kontoverstheologischen
Broschüre eines vormals anglikanischen Geistlichen: Herbert E. Hall, The Petrine
Office: A Reply to the Rev. EW. Puller's pamphlet «The Relation of the Church of
England to the Monarchical Claims of the Roman See», London (Catholic Truth Soci-

45



Urs von Arx

mit denen die altkatholische Theologie sich auseinandersetzen muss

(47)2'.
Der wohl entscheidende Passus dieses Unterkapitels («6.3.1 Offene

Fragen zur Ekklesiologie») ist der Abschnitt Nr. 43. Er weist zurück auf
den zuvor genannten Tatbestand, dass die auf dem Ersten Vatikanum
definierte Lehre von Jurisdiktions- und Lehrprimat des Papstes vom Zweiten
Vatikanum rezipiert wird. Diese war und ist ja der primäre Anlass
theologischer Natur für die innerkatholische Trennung. Wie soll es da weitergehen?

Stellt diese Lehre nicht darüber hinaus für andere Kirchen eine
bleibende Blockade auf dem Weg zur einen sichtbaren Kirche dar, was ja
schliesslich auch von Päpsten wie Paul VI. und Johannes Paul IL klar
erkannt und ausgesprochen worden ist28?

Unser Dialog ist nicht zuletzt als ein Eingehen auf den Aufruf des

Letzteren zu verstehen, «mit ihm eine über die Römisch-Katholische Kirche

hinausgehende akzeptierte Ausübung des universalen Primats in der

universalen Gemeinschaft der Ortskirchen im brüderlichen, geduldigen
Dialog> zu suchen» (vgl. Nr 43)29. Dass ausgerechnet die altkatholische

ety) 1916; vgl. noch das Buch des seinerzeit auch mit Altkatholiken korrespondierenden

Anglikaners Richard Frederick Liti ledale, The Petrine Claims: A Critical
Inquiry, London (SPCK) 1889.

27 Ein älteres Beispiel für ein ökumenisch rezipierbares Verständnis dessen, was

«Petrusamt» heissen kann, bietet Heinrich Stirnimann, Papsttum und Petrusdienst

- Kritische Erwägungen, in: ders./Lukas Vischer (Hg.), Papsttum und Petrusdienst
(ÖkPer 7), Frankfurt a.M. (Lembeck/Knecht) 1975, 13-34: Er unterscheidet a) das

Papstamt, das im 9. oder 11. (oder vielleicht gar im 4.) Jahrhundert begann und ideell
durch eine im Nachhinein schwer zu trennende Verquickung geistlicher und weltlicher
Herrschaftsansprüche gekennzeichnet ist (und durch die dreifache Tiara symbolisiert
wird - und so auch enden könnte wie der Gebrauch dieser Tiara durch Paul VI.); b) der

Petrusdienst, der ein an Petrus ablesbares «Leitbild» wie auch einen «bleibende
Auftrag» meint, «insofern die wichtigsten Petrus-Stellen zum Kern der den Aposteln
zugewiesenen Aufgaben gehört, die Einheit des Dienstes zum Ausdruck zu bringen,
diesen Dienst auf die Einheit, Vielfalt und Universalität der gesamten Glaubensgemeinschaft

ausrichten» (S. 23. Anm. 11). Zur Transformation des genannten Herr-

schaftsanspruches zu einem als Souveränität verstandenen Primat vgl. Hermann
J. Pottmeyer, Die Rolle des Papsttums im Dritten Jahrtausend (QD 179), Freiburg
i.Br. (Herder) 1999, bes. 44-48.

28 Für Paul VI. vgl. AAS 59 1967) 498; für Johannes Paul II. vgl. die folgende
Anmerkung.

29 Vgl. Papst Johannes Paul IL, Enzyklika «Ut unum sint» über den Einsatz für
die Ökumene, 25. Mai 1995,in:VApS 121, Bonn (Deutsche Bischofskonferenz) 1995,

5-80, hier 67f. (Nr. 95 f.). Vgl. auch das Vorwort des Kommissionstextes (S. 8).

46



Altkatholische Kehrtwende? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaf't»

Seite, anders als andere Kirchen, darauf erst nach 14 Jahren reagiert, und

zwar eben mit einem gemeinsamen Text, ist mindestens der Erwähnung
wert (vgl. das Vorwort). Und im selben Zug wird auch auf die oft wiederholte

frühere Äusserung des jetzigen Papstes verwiesen: «Rom muss vom
Osten nicht mehr an Primatslehre fordern, als auch im ersten Jahrtausend
formuliert und gelebt wurde» (Nr. 43). Was das genau heissen soll, kann

nur einvernehmlich festgestellt werden, aber in der generellen Zielsetzung
scheint sich dies nicht von der altkatholischen Parole zu unterscheiden, es

sei denn, dass für die Kirchen, die nicht zum Osten gehören (orthodoxe
und orientalische), eine anderes Dogma und entsprechend eine andere

Kirchenstruktur gelten sollte30.

3. Reinigung des Gedächtnisses und Hermeneutik des Vertrauens

3.1 Der Kommissionstext ist also, wie gesagt, der gemeinsam unternommene

Versuch, einen Beitrag zu dem von den beiden genannten Päpsten
umschriebenen Themenfeld zu liefern. Dabei setzt die Kommission nicht
nur voraus, dass die Trennung von Alt- und Romkatholiken ein - konfes-

sionstypologisch gesprochen - «innerkatholisches Problem darstellt»
(Nr. 2), sondern auch, dass ein Dialog zur Heilung der Trennung und zur
Versöhnung (vgl. Nr. 87-89) nun, «wo ekklesiologische Grundsätze der in
Ost und West gemeinsamen Tradition der Alten Kirche zum Mass geworden

sind, aussichtsreich» erscheint. Das ist im Weiteren der Grund für die

vielleicht kühn klingende Annahme, dass die im Text «dargelegten
Überlegungen auch bei anderen Einheitsbemühungen ein Modell für eine

Kirchengemeinschaft mit Rom sein könnten, die keine <Rückkehr-Ökumene>

impliziert» (Nr. 4). Allerdings ist dies alles abhängig von zwei in der
Präambel des Textes (Nr. 1-4) genannten Bedingungen, die wohl zutiefst
miteinander verbunden sind: Die eine ist der immer wieder neu zu leistende

Prozess einer «Reinigung des Gedächtnisses», d.h. der Verarbeitung
von Verletzungen, welche die eine Seite der anderen zugefügt hat und die
sich sowohl in das Gedächtnis der jeweiligen kirchlichen Gemeinschaft
als auch in das deutlicher biographisch geprägte Gedächtnis von Individuen

(nicht zuletzt beim Phänomen von Übertritten) abgelagert haben. Dabei

mögen jede Menge sog. nichttheologische Faktoren eine Rolle spielen,

30 Mit einiger Verwunderung lese ich gelegentlich bei orthodoxen Autoren, die

Papstdekrete von 1870 könnten bei kirchlicher Gemeinschaft mit Rom für den «Westen»

irgendwie weiterhin Gültigkeit haben.

47



Urs von Arx

was sicher auch auf unserer Konferenz unvermeidlich zu Tage treten wird.
Die andere Bedingung ist die im ökumenischen Kontext wiederholt
beschworene «Hermeneutik des Vertrauens»31.

3.2 In Horizont dieser beiden Bedingungen ist nicht nur der ganze Text,
sondern auch das noch nicht vorgestellte Unterkapitel 6.4 «Altkatholische
Vorstellungen zur Gestalt einer möglichen Kirchengemeinschaft» zu
sehen (Nr. 83-86), das ich zum Schluss meiner Hinführung zum Kommissionstext

aufgespart habe. Die Diskussion wird zeigen, ob der Text nicht
doch als eher defensiv formuliert wahrgenommen wird. Dabei sind zwei

Dinge zu berücksichtigen: Es handelt sich um einen für die altkatholische
Seite, die ja durchaus einen antirömischen Affekt im historischen
Gedächtnis hat, präzedenzlosen Text. Und es geht hier - immer unter der
Annahme eines gemeinsamen ekklesiologischen Grundverständnisses -
eine Kirche auf eine andere zu, deren jeweiligen Zahlenverhältnisse an

Maus und Elefant gemahnen mögen. Also wird Angst nicht so weit weg
sein.

Die Aufrechterhaltung der eigenen liturgisch-kanonischen Strukturen
der Utrechter Union und ihrer ökumenischen Verpflichtungen sowie die

Distanzierung von einer Form der Gemeinschaft mit dem Papst, wie sie in
den beiden Kirchenrechtscorpora von 1983 und 199032 umschrieben und

geregelt ist, setzen aus heutiger Sicht die Leitplanken für einen Prozess, der

vielleicht einmal als «Weg zur vollen Kirchengemeinschaft» angesehen
werden kann. Dabei ist vorausgesetzt, dass sich der Dienst an der univer-

11 Waclaw Hryniewicz, Towards a More Pascal Christianity: Ecumenism and

Kenotic Dimensions of Ecclesiology, in: IKZ 91 (2001) 22-A4; Dietrich Ritschl,
Bemerkungen zur kulturellen Dimension bei ekklesiologischen Differenzen: Plädoyer
für eine Hermeneutik des trans-kulturellen Vertrauens, in: ebd, 60-74.

12 Das dürfte die bisweilen geäusserte Vorstellung, die Altkatholiken strebten
einen Zustand von westlichen Uniaten an, erschweren.

Der distanzierende Hinweis auf die beiden Rechtscodices hat, primär im Blick auf
den CIC 1983, auch mit der Feststellung römisch-katholischer Experten zu tun, dass

Letzterer die Stellung und Mitverantwortung der Bischöfe - und zwar als Träger der

personalen episkope in den Ortskirchen - für die Kirche als Ganze nicht in dem von
den ekklesiologischen Konzilstexten angedeuteten Sinn kirchenrechtlich umgesetzt
hat; vgl. etwa Antonio Acerbi, Per una nuova forma del ministero petrino, in: ders.

(Hg.), Il ministero del papa in prospettiva ecumenica. Atti del Colloquio. Milano.
16-18 aprile 1998(PUCSC.R 10), Milano (Vitae pensiero), 1999, 303-338, hier 308;

Georg Bier, Die Rechtsstellung des Diözesanbischofs nach dem Codex Iuris Canonici

von 1983 (FKRW 32), Würzburg (Echter) 2001.

48



Altkatholische Kehrtwende'? Zum Kommissionstext «Kirche und Kirchengemeinschaft»

salen Einheit ad intra7,3 kaum im Sinn einer grundsätzlich alltäglichen
Leitung der Kirche, die dann eine entsprechende Bürokratie benötigt, vollziehen

wird. Vielmehr gilt der Grundsatz der Subsidiarität (Nr. 83 und 86)34.

Die fünf in Nr. 84 genannten Punkte umschreiben in etwa, was in den

Augen der altkatholischen Mitglieder der Dialogkommission eine an
altkirchlichen Vorgaben orientierte Gemeinschaft der Utrechter Union mit
dem Bischof von Rom impliziert35. Dabei ist - und das dürfte ein unter uns
Altkatholiken nicht leicht zu vermittelnder Punkt sein - vorausgesetzt, dass

es hier nicht um ein Verhältnis von zwei Kirchen auf gleicher Augenhöhe
geht (wie das im abgeschlossenen Dialog durchaus der Fall war und in

allfälligen Fortsetzungen hoffentlich der Fall sein wird); es geht vielmehr
um ein Verhältnis der Utrechter Union zu dem Bischof, der den Dienst an

der erstrebten universalen Einheit der Kirche in einem synodalen Prozess

wahrzunehmen hat (was m.E. noch einmal etwas anderes ist, als wenn
dieser in seiner Eigenschaft als Sprecher der römwc//-katholischen Kirche
und Hüter ihrer spezifischen Traditionen nach innen und aussen auftritt).

13 Dass die Einheit der Kirche in einer medialisierten Welt durch eine Person
repräsentiert wird, ist ein pragmatisches Bedürfnis ad extra im Blick auf andere Religionen
und auf die Segmente einer nachchristlichen Gesellschaft. Ad intra gilt die Einheitsformel

Eph 4,5 (vgl. auch die Glaubenssymbole, die in der ekklesiologischen Entfaltung der

pneumatologischen Aussage m.W. nirgends von kirchlichen Strukturen reden, in denen

ein - durchaus sinnvoller - Primat welcher Delimitation auch immer zu situieren ist).
34 Umstritten ist, ob die Subsidiarität so zu verstehen ist, dass der Papst seine

Vollmachten freiwillig beschränkt (Was aber wenn bestritten wird, dass sie ihm zu
Recht zukommen?), oder ob ihm Vollmachten unter gewissen Umständen zukommen,

wenn andere Wege, die Einheit der Kirche und ihr Bleiben in der Wahrheit zu bewahren,

erschöpft sind. Aber wer definiert diese «Umstände»? Vgl. dazu Oswald von
Nell-Breuning, Subsidiarität in der Kirche, in: StZ 204 (1986) 147-157, in thematischer

Verbindung mit Hans Dombois, Hierarchie - Grund und Grenze einer umstrittenen

Struktur, Freiburg i.Br. (Herder) 1971.
35 Der letzte der fünf Punkte orientiert sich in sehr lockerer Weise an einem der

(in der Interpretation immer noch umstrittenen und wohl unzutreffend so genannten)

Appellationskanones der Synode von Sardica (343 oder 342). Es handelt sich um den

Kanon 3c (nach lateinischer Zählung); vgl. dazu Hamilton Hess, The Early Development

of Canon Law and the Council of Serdica, Oxford (OUP) 2002, 179-200; 212-
215 (Text); vgl. jetzt auch Hervé Legrand, Pour une approche procédurale de la

primauté romaine, in: Istina 53 (2008) 23^t6.
Der Papst ist nicht eine Appellationsinstanz, die auf einer höheren Ebene entscheidet,

sondern eher eine Kassationsinstanz, die für eine festgefahrene Situation in der

Gemeinschaft von Ortskirchen, wie sie die Utrechter Union darstellt, «eine Neubeur-

teilung anzuregen» hat.

49



Urs von Arx

Viel vager erscheint, wie eine gewisse Zusammenarbeit in Richtung
einer künftig gemeinsam wahrgenommenen episkope aussehen könnte

(Nr. 85).
Mit dem zuletzt besprochenen Unterkapitel 6.4 sind wir der Gegenwart

und näheren bis mittelfristigen Zukunft vorausgeeilt. Denn zunächst steht

der mehrschichtige Prozess der Rezeption bzw. Nichtrezeption des Kom-
missionsberichts an. Er betrifft nicht nur einzelne Problemfelder - darunter

wohl auch solche jenseits der primär ekklesiologischen Fragestellung,
welche die Dialogkommission gar nicht thematisiert hat -, sondern die

allgemeine Zielsetzung des Textes überhaupt und die dazugehörige Architektur,

in der die «noch offenen Fragen» gegenüber den «grundlegenden
Übereinstimmungen» von untergeordnetem Gewicht sind. Deus provide-
bit.

Urs von Arx (geb. 1943 in Solothurn CH). Prof em. Dr. theol. 1964-1971
Studium der Theologie in Bern, Paris und Oxford, danach Pfarrer der
christkatholischen Kirchgemeinde Wegenstetten-Hellikon-Zuzgen. 1986-2008 Prof.

für Neues Testament, Homiletik und (seit 1994) Geschichte des Altkatholizismus

an der Christkatholisch-theologischen Fakultät (seit 2001 Departement
für Christkatholische Theologie) der Universität Bern. Dr. theol. h.c. 1996

(ChAT Warschau) und 2008 (GTS New York). Mitglied internationaler und
nationaler bilateraler Gesprächskommissionen.

Adresse: Neuhausweg 53, CH-3097 Liebefeld, Schweiz. E-Mail: u.vonarx®
sunrise.ch

English Summary

The paper offers an introduction into the main ecclesiological issue of the recent

Report of the International Roman Catholic - Old Catholic Commission, i.e. the

primacy of the bishop of Rome, from an Old Catholic perspective. It first reviews
the official Old Catholic statements on the pope and his status in the Church universal

to show that the popular idea of Old Catholicism as being "papstfrei" on principle

is misguided. It then sets out to trace the way to find a common ecclesiological
framework to position the ministry of the pope, i.e within an ecclesiology of both
the local church (the diocese with the threefold episcope: personal, collégial,
communal) and the supralocal communion of local churches up to the universal
communio communionum ecclesiarum. It then briefly refers to the issues that are still in

need of further elucidation, such as the reception of Pastor aeternus of 1870 in (the

clearly different context of) Lumen Gentium of 1964, the exact meaning of universal

church, of collegiality of bishops, the implications of the term Petrine ministry.
It finally presents the rather novel section of the Report on how Old Catholics
cautiously imagine what being in communion with Rome could imply.

50


	Altkatholische Kehrtwende? : Zum Kommissionstext "Kirche und Kirchengemeinschaft"

