Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 100 (2010)

Heft: 4

Artikel: Lebensfreude als spiritueller Weg : wie Humor und Humilitas christliche
Spiritualitat begriinden und gestalten

Autor: Bangert, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405074

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lebensfreude als spiritueller Weg
Wie Humor und Humilitas christliche Spiritualitat
begriinden und gestalten!

Michael Bangert

1. Freude in christlicher Perspektive

1.1 Freude als Lebensimpuls

Viele der Aktivititen und Uberlegungen unserer Kirchen zielen darauf,
die Botschaft Jesu Christi in einer Weise zu verkiinden, die fiir die Men-
schen unserer Zeit verstindlich und attraktiv ist. Sicher ist es so, dass das
Evangelium fiir sich spricht und die Geisteskraft Gottes die Herzen der
Menschen bewegt. Das relativiert schon alle Versuche, einen «Erfolg» fiir
das Evangelium mechanisch und linear erreichen zu wollen. Aber das,
was wir dafiir tun konnen, ist nichts mehr und nichts weniger, als uns vom
Heiligen Geist, von der Botschaft Christi ergreifen zu lassen. Die Heils-
kraft Gottes aber wird in uns schon das Notwendige bewirken. Fraglos hat
Gott die grosseren Moglichkeiten; wir diirfen und wir kénnen uns — als
Einzelne, als Gemeinden oder als Kirchen — diesen Moglichkeiten 6ffnen.

Die Tradition der christlichen Spiritualitit ist tiberzeugt, dass sich die
Geisteskraft Gottes im Leben der Glaubenden zeigt. Sie bewahrheitet sich
eben — wie der Apostel Paulus schreibt — durch die «Freude im Heiligen
Geist» (Rom 14,17). Diese geistliche Grundfreude dussert sich in der so-
zialen Verantwortung fiir die Welt sowie in der Bereitschaft zum konkre-
ten Dienst am leidenden Mitmenschen; sie beweist sich in der Art der
gemeinsamen Feier des Gebetes, und sie bewihrt sich in der Weise, wie die
Getauften dem Leben gegeniiberstehen. Sie pragt die Gesichter und Augen
der Glaubenden. Die Freude, die denen gegeben und verheissen ist, die in
den «Fussstapfen» Jesu (1 Petr 2,21) gehen, ist schon fiir den Herrn selbst
ein Kriterium der Nachfolge: «Dies habe ich euch gesagt, damit meine
Freude in euch ist und damit eure Freude vollkommen wird» (Joh 15,11).

! Die Form des Vortrags, wie er beim Altkatholikenkongress in Ziirich gehalten
wurde, ist hier insgesamt bewahrt und um einige vertiefende Ausfiihrungen ergiinzt.

284 IKZ 100 (2010) Seiten 284308



Lebensfreude als spiritueller Weg

Die Freude Christi kennzeichnet die Christinnen und Christen. Oftmals
treffen wir aber unter den Getauften nicht nur auf glinzende Augen oder
eine einladende Ausstrahlung. Vielmehr finden sich oft Triibsinn, Angst
und Besserwisserel. Alles Eigenschaften und Haltungen, die suchende
Herzen eher abstossen als anziehen und einladen. Das gilt uneinge-
schriinkt auch fiir die altkatholische Glaubenskultur. Oft wird in kirch-
lichen Kontexten eine seltsame Lebensverneinung zelebriert: Neue Ent-
wicklungen werden schlecht geredet, Aufbriiche werden mit «spitzbirti-
ger» Besserwisserei und negativer Dominanz unterdriickt. Die grosse
Basler Stadtkultur hat in ihrer melancholisch-heiteren Weltsicht eine Me-
tapher fiir diese Grundhaltung kreiert: die «zwanzig-ab-achti-Schnuure»!
Der Mensch hat die mutwillig-diistere, misanthropische Weltsicht derart
somatisiert, dass sich die stiindig herabgezogenen Mundwinkel dauerhaft
so einstellen wie die Uhrzeiger um 8.20 Uhr.

Wie zersetzend die Freudlosigkeit sein kann und wie weit ithre innere
Faulnis reicht, mag ein Exempel illustrieren: Bel einer offiziellen Veran-
staltung der christkatholischen Landeskirche kam es vor nicht allzu lan-
ger Zeit zu einer, mit einer gewissen akademischen Autoritit untermauer-
ten, diisteren Ausserung tiber das nahe Ende unserer Kirche. Und dieses
baldige Ende wurde aus anscheinend berufenem Christkatholiken-Mund
als eine Art «Vagantenbistum» beschworen. Dazu aber ist nichts anderes
zu bemerken als Folgendes: Wenn diese miirrisch-triibe Sicht eine Leit-
perspektive kirchlichen Handelns wiirde, dann wiire es wirklich besser,
unser Herr Jesus Christus wiirde diesem kirchlichen Elend eher heute als
morgen ein Ende bereiten.

Der freudlose Fatalismus kann sich aber noch steigern, wenn er sich als
Hingabe fiir die Kirche und als asketischer Verzicht verklart. Diese Hal-
tung ist in erstaunlicher Weise kumenisch. Sie findet sich durchgiingig in
allen Kirchen. Doch als Askese lisst sich diese bittere, hilflose oder bis-
weilen zersetzende Kirchendepression in neutestamentlicher Perspektive
nicht verkaufen. Der Asket schlechthin, Johannes der Tédufer, bestimmt ja
flir sich die Freude als Lebensprinzip, wenn er sagt: «Wer die Braut hat,
ist der Brautigam; der Freund des Briutigams aber, der dabeisteht und ihn
hort, freut sich tiber die Stimme des Briutigams. Diese Freude ist nun fiir
mich Wirklichkeit geworden» (Joh 3,29). Die Freude ist wirklich gewor-
den! Die Wahrnehmung der Gegenwart des gottlichen Erlosers macht die
Freude also wirklich und wirksam. Eine Freude, die aller gepflegten
Schwermut entgegensteht. Freude kann eben fiir kirchliche Gruppen ge-
radezu ein Therapeutikum sein, wenn sie die kommunitiire Selbstbemit-

285



Michael Bangert

leidung in grau-geschmacksfreier Kleidung, leicht ungewaschen und in
verirrter Leidensmystik inszenieren. In gewisser Weise ldsst sich Freude
als eine einfache Kunst verstehen, die Lebensbejahung von Lebensvernei-
nung — und trete diese mit noch so kultiviertem und gebildetem Habitus
auf — zu unterscheiden lehrt. Der Wille Gottes ist eindeutig: «Ich bin ge-
kommen, damit sie das Leben haben und es in Fiille haben» (Joh 10,10).

1.2 Gegner der Freude

Was konnte also unserer Freude entgegenstehen? Vielleicht zuallererst die
Uberwertung der eigenen Leistung. Die gottgegebene Freude wird hiufig
durch die Fixierung auf die eigenen Erfolgspotenzen vernichtet. Dies ver-
lduft nicht selten nach folgendem Muster:

1. Ich bin gut!

2. Weil ich gut bin, tue ich etwas fiir die Kirche und rette sie!

3. Ich stelle fest: Sie lisst sich nicht so einfach retten!

4. Die Kirche wird trotz meiner Aktivitdten kleiner!

5. An mir kann es ja nicht liegen, weil ich ja gut bin!

6. Also: Die anderen frustrieren mich!

7. Die Kirche insgesamt frustriert mich!

8. Ergo: Ich habe ein Recht darauf, kirchendepressiv zu sein!

Dieser Teufelskreis kann sich in den unterschiedlichsten Variationen und
auf den verschiedensten Ebenen wiederholen. Hier sei der Hinweis er-
laubt, dass insbesondere — aber natiirlich nicht nur — Kleriker von dieser
Form der Freudlosigkeit infiziert werden konnen. Und es sei auch der
Hinweis erlaubt, dass der Grad der Infizierung mit dem Aufstieg in der
kirchenamtlichen, hierarchischen Funktion zunehmen kann. Das ist si-
cher einer der Griinde, warum der heilige Hieronymus (347—-420) vor dem
Kontakt mit den Bischofen warnt. Dass dies in unserem Kontext natiirlich
ganz anders sein muss, mag allein schon durch den Hinweis auf die in der
Weitergabe der Freude bewihrten Bischofe der Utrechter Union bewiesen
sein!

Allemal ist fiir das Verstiandnis des Amtes in einer christlichen Kirche
auch der Aspekt der Freude von Bedeutung. Paulus schreibt an die Ge-
meinde in Korinth: «Wir wollen ja nicht Herren iiber euren Glauben sein,
sondern wir sind Helfer zu eurer Freude» (2 Kor 1,24). Wenn sich eine
solche Spiritualitét der Freude kultivieren liesse, dann wiirden vermutlich
die klerikalen Grundversuchungen, die in der Spiritualititsgeschichte
hiufig beschrieben werden, ndamlich: «invidia» und «lamentatio», also

286



Lebensfreude als spiritueller Weg

Neid und Gejammer, deutlich weniger wirksam werden kdnnen?. Es istein
mehr als gutes Zeichen, dass der christkatholische Bischof Hans Gerny
dieses Paulus-Wort von den «Gehilfen der Freude» als sein Siegelwort
gewdhlt hat.

Um die Dynamik der Freudlosigkeit zu durchbrechen, empfiehlt die
Kultur christlicher Spiritualitit, der Freude einen weiten Raum zu geben,
denn auch dieses zentrale Lebensgefiihl soll nach der Botschaft Jesu nicht
ein kleinbiirgerliches, gezihmtes Behagen sein, sondern eine «Freude in
Fiille» (Joh 17,13). Mit dieser Freude ist iibrigens nicht eine Art von sub-
hysterischer Ubertreibung gemeint, wie wir sie in der Geschichte immer
wieder bei sektenartigen Gruppierungen finden. Oder wie sie von man-
chen amerikanisierten Formen freikirchlicher Frommigkeit propagiert
wird. Freude — das sei schon jetzt gesagt — wird sich auch immer an der
Gelassenheit messen lassen miissen. Eine wahre «Herzens-Freude» unter-
scheidet sich in biblischer Perspektive von allen hormon- oder drogenge-
steuerten Ubertreibungen, wie wir in Ps 4,8 lesen: «Du legst mir grossere
Freude ins Herz, als andere haben bei Korn und Wein in Fiille.» Freude ist
nicht anstrengend; wenn sie anstrengend wird, ist sie falsch! Freude macht
stark, aber nicht keck und tibermiitig.

2. Gesichter der Freude

An dieser Stelle ist schon offensichtlich, dass sich Freude als eine Grund-
haltung christlicher Frommigkeit auszeichnet. Wir konnten in unserer
Versammlung mit hoher Wahrscheinlichkeit einen Konsens herstellen,
dass es kaum etwas gibt, was so ansteckend wirkt wie Lebensfreude. Le-
bensfreude verfiigt iiber eine ausserordentliche Anziehungskraft. Nicht
die perfekte Organisation, nicht die ausgekliigelte Philosophie, nicht die
grandiose Strategie machen ein System attraktiv. Unsere Kirchen werden
durch Lebensfreude, die sich in ehrlicher Weise mit dem Menschen so wie
er ist solidarisiert, anziehend.

Vielleicht ist es deshalb gut, nach der Weise und der Kultur zu fragen,
mit denen wir als Kirche der Welt begegnen wollen? Oder anders gesagt:
Mit welchen Gesicht, mit welcher Ausstrahlung treten wir vor die Welt?

> Auch die aus dem Neid direkt erwachsenden Ubel Denunziation und Intriganten-
tum, die von der christlichen Spiritualitiatsgeschichte wiederum als besondere Geféhr-
dung der Kleriker beschrieben werden, erleben gerade unter Bedingungen der person-
lichen Freudlosigkeit auch heute noch héufig fréhliche Ursténd.

287



Michael Bangert

So sei vorgeschlagen, dass wir uns zunichst einige Moglichkeiten vor

Augen fiihren:

Mit grosser Strenge schaut der erfolgrei-
che Doge aus dem Bild. Ein Mann mit
Weitblick. Er vermag zu organisieren und
die gewaltige Flotte Venedigs zum Erfolg
zu fiihren. Das Gesicht scheint fast schon
zur Amtskleidung zu gehoren. Das Leben
als Herrscher und Reprisentant hat es hart
und undurchsichtig werden lassen. Die
dussere Form dominiert. Alles muss vor-
rangig einer Ordnung unterworfen wer-
den. Ein solches «Kirchengesicht» ist im-
mer dann zu finden, wenn Menschen sich
von der Sehnsucht nach klaren Mustern
und einfachen Aussagen leiten lassen.
Freude hat dann hochstens als Freizeit-
ereignis einen berechtigten Platz. Fiir den
Lebensvollzug aber ist sie dann von ge-

«Der Doge Leonardo Loredan»
von Giovanni Bellini, National-

Gallery, London (1501)

ringer Bedeutung, da Dogmen, Formeln, Traditionen, hehre Rituale im
Vordergrund stehen.

Hier durchscheint die Milde des Alters das Gesicht des alten Mannes. Es
geht eine Leichtigkeit von thm aus. Die Konventionen haben sich in ihrer
Unbedmgthelt gelost Selbst die Geschlechterdifferenz hat offensichtlich

288

thre Bedeutung verloren. Leicht kdnnten
wir auch das Gesicht einer dlteren Frau be-
stimmen. Die Sehnsucht nach dem Licht
ist durch das Alter nicht schwicher gewor-
den. Das Buch bleibt wichtiges Hilfsmittel
des Glaubens, aber die Augen sehen schon
das kommende Licht. Die Buchstaben
fiihren nicht in die beseligende Anschau-
ung. Die altgewordenen Augen schauen
ins Weite. Das wiire sicher ein gutes Ge-

«Portraits des Grafen Georg von Léwen-
stein» von Hans Pleydenwurff, Germanisches
Nationalmuseum, Niirnberg (1456)



Lebenstreude als spiritueller Weg

sicht einer Kirche. Gerade wegen dieses Gesichtes miissen auch alle Kla-
gen uber die angebliche Vergreisung der Kirchgemeinde zuriickgewiesen
werden. Eine Gemeinde von alt gewordenen Menschen, die {iber einen
solchen Blick und eine solche Leichtigkeit verfiigen, miisste sich um die
Zukunft nicht ernsthaft sorgen. Christenmenschen, die keine theologische
Kosmetik nutzen und kein dogmatisches Rouge auf ihre Gesichtshaut auf-
tragen, werden in der «Freude des Herrn» wachsen!

Auch wenn kein individualisiertes Gesicht
dargestellt ist, ldsst sich sicher erkennen,
dass es ein Mensch ist. Ein Mensch, der
lacht. Weit ist der Mund geoffnet. Die Li-
nie vom linken Mundwinkel zur rechten
Wange nimmt diese freudige Bewegung
auf. Ein Gesicht, wie es die klassische Mo-
derne sieht. Die personlichen Charakter-
ziige des Menschen sind in einzelne Teile
aufgelost. Aber nicht Chaos ist das Ergeb-
nis dieser Auflosung, sondern eine Art | ! P
Tanz der Formen. Als der russische Ex- «Abstrakter Kopf: Sonne-
pressionist Alexej von Jawlensky (1884~ purbe-Leben» von Alexej von
1941) diesen abstrakten Kopt malt, leidet Jawlensky, Paris (1926)

er bereits an einer schweren Krankheit,

die seine kiinstlerische Arbeit nach und nach einschrinkt. Der spirituell
begabte Maler webt in dieses menschliche Gesicht trotz allem die Grund-
form der christlichen Freude. Die Nasenlinie und ihre Fortsetzung sowie
die Flichen der Augenbrauen bilden ein Kreuz, das Erlosungszeichen
schlechthin. Dieses, in das Menschliche eingeschriebene Heilszeichen ist
nicht starr oder dogmatisch verhirtet. Das Kreuz zeigt Bewegung und
Spiel der Freude. Nicht riickwiirtsgewandte Frommigkeit, nicht skleroti-
sche Beharrung, sondern Farbe, Licht und Leben konnten auch in der
Moderne das Gesicht der Kirche sein.

Erasmus von Rotterdam (1466-1536) gilt als einer der liberragenden Kop-
fe des Humanismus. Seine Werke werden zitiert und vielfach gedruckt.
Seine Reputation ist gewaltig. Allerdings tut der Humanist auch viel dafiir,
diesen Ruhm zu entfalten. Er gibt verschiedene Portriits bei dem renom-
mierten Maler Hans Holbein (1497-1543) in Auftrag. Sie zeigen ihn im
Habitus des Gelehrten. Zuriickgezogen in eine Art Klause, umgeben von

289



Michael Bangert

Biichern, forscht er nach dem, «was die
Welt, im Innersten zusammenhiilt». Doch
er strebt nicht nach aussen; die zentrifuga-
len Kriifte bestimmen die Person nicht.
Sein Blick geht nach innen. Der Mund l&-
chelt. Es ist eine aus dem Herzensgrund
kommende Freude; keine, die lodernd und
mit hellen Flammen brennt. Es ist eine
tiefgliihende Freude. Ein stiller Frieden
hat sich auf das Gesicht des Weltweisen
gelegt. Sicher war es der sehnsiichtige
Wunsch des Erasmus, einen solchen freud-
vollen Frieden zu finden, denn als illegiti-
mer Spross eines Priesters war er stigmati-
siert. Er hat seine Freude und seinen Frie-
den in der Weisheit der Wissenschaften
gefunden. Die Gelassenheit, die von dem

«Erasmus von Rotterdam» von
Hans Holbein d.J., National-
Gallery, London (1523)

Buch, das geschlossen unter den Hinden ruht, und von dem schweifenden
Schauen der Augen ausgeht, wire wohl ein guter Charakterzug in einem

«Kirchengesicht» unserer Tage.

Das Gesicht eines Kindes. Aber kein kin-
disch-alberner Auftritt, wie man sie bis-
weilen von Kindern auf Familienfotos ver-
langt. Die Offenheit des Blicks macht die
Szene auf ganz eigene Weise ernst und
wiirdevoll. Peter Paul Rubens, der Meister
der schwellenden Formen, der strotzenden
Barockleiber und des quellenden Flei-
sches, malt hier seine innig geliebte Toch-
ter Clara Serena. Unvoreingenommen
blickt das Midchen. Kinder verfiigen iiber
die wunderbare Fihigkeit, fragend und
achtsam zugleich die Wirklichkeit wahr-
zunehmen. Der gestirkte Kragen — er ge-
horte zu den wichtigen Accessoires der

290

«Erasmus von Rotterdam» von
Hans Holbein d.J., National-
Gallery, London (1523)
damaligen Mode — tritt in den Hintergrund, um den lebendigen Augen
noch weiteren Raum zu geben. Rubens bringt in diesem Bild seiner Toch-
ter die wesentliche Seite des Lebens ins Bild. Wesentlich sind ihm nicht



Lebensfreude als spiritueller Weg

die grossformatigen Auftragswerke, sondern die eher kleine Darstellung
des Lebens im Augenblick. Leben im Blick der Augen eines Kindes — das
wire eine Kirchenperspektive, die zukunftsfiahig ist. Ein Kirchengesicht,
das schon von der Freude der Kinder Gottes sprechen kann, wiire mehr als
wiinschenswert.

Diese unterschiedlichen Gesichter markieren auf ihre Weise hochst ver-
schiedene Formen der Weltauffassung: von der Skepsis bis zur rigiden
Ablehnung, von der harschen Form bis zum Fluss der inneren Wahrneh-
mung, von der akademischen Selbstinszenierung bis zum kindlich offe-
nen Fragen. Zudem: Freude kann sich im Gesicht eines jeden Menschen
zeigen, ob alt oder jung. Das Bild von Alexej Jawlensky zeigt weiterhin an,
dass es nicht des Riickgriffes auf Idylle und die Riickkehr zu «guten, alten
Zeiten» bedarf, um von Freude zu sprechen und sie zu zeigen, sondern
dass es zu allen Zeiten, in allen Lebensaltern und in allen Lebens-
situationen moglich ist, die Lebensfreude zu kultivieren. Das hiesse eben
auch: Es gelingt auch in unserer Zeit, unter unseren je und je verschiede-
nen gesellschaftlichen Bedingungen.

3. Demut als Grund einer freudvollen Spiritualitatskultur

Freude hat ihren Grund nicht in sich. Freude ist nicht etwas, das von aus-
sen an den Menschen herantritt oder das er — im Sinne der idealistischen
Konzeption innerhalb von Friedrich Schillers «Ode an die Freude» —
gleichsam wie einen Garten oder einen Tempel betreten konnte?. Das
Feuer der Freude bezieht seinen «Brennstoff» aus einem tiefen spirituellen
Grund. Sie hat ihre Wurzel in der genuin christlichen Grundhaltung: der
Demut. Denn die Demut, lateinisch: «humilitas», kennt thre Grenzen und
verhindert, dass sich der Mensch in narzisstischer Weise zum Gott macht?.
Demut verhindert den Gotteskomplex der Moderne. Erst da, wo der
Mensch zu seinem Sein als Geschopf kommt, kann er die Kultur der Freu-
de entfalten. Oder kurz: Ohne Demut keine wirkliche Freude! Daher fol-
gen nun anhand der neuesten Entwicklung verschiedener Sprachspiele
einige vertiefende Uberlegungen zu diesem Urwort der christlichen Spiri-

3 Vgl. die erste Strophe: «Freude, schoner Gotterfunken/Tochter aus Elysium/Wir
betreten feuertrunken/Himmlische, dein Heiligthum.»

4Vgl. MicHAEL BanGerT, Demut in Freiheit. Studien zur geistlichen Lehre bei
Gertrud von Helfta (1256-1302) (SSSTh 21), Wiirzburg (Echter) 1997, 371f.

291



Michael Bangert

tualitit. Dabei werden die Bezugsgrossen nicht vorrangig bei den Werken
der theologischen Tradition gesucht; vielmehr wird der aktuelle Sprachge-
brauch den Ausgangpunkt bilden, um so die gegenwiirtigen Perspektiven
strukturieren zu kénnen. Die Methodik wendet sich also zuniichst dem
zeithistorischen und gesellschaftlichen Umfeld zu, das uns — so kdnnen
wir im Glauben vertrauensvoll annehmen — von unserem Herrn Jesus
Christus als Auftrag und Heimat gegeben ist.

3.1 Abschied von einem Urwort?

Als am 10. Dezember 2009 der amerikanische Priisident, Barak Obama,
in Stockholm den Friedensnobelpreis entgegennahm, wurde seine Dan-
kesrede mit hoher Aufmerksamkeit erwartet. Die Verleihung des Preises
an den Oberbefehlshaber einer in Afghanistan kriegfiihrenden Armee
war nicht unumstritten. Obama begann seine Ansprache mit folgendem
Satz: «Ich nehme diese Ehre mit Dankbarkeit und tiefer Demut entge-
gen.» Dass ein Staatsmann zu Beginn des 21. Jahrhunderts seine Grund-
stimmung mit «great humility» beschreibt, lisst aus der Sicht christlicher
Spiritualitit aufhorchen. Doch wir haben es dabei nicht mit einem Einzel-
fall zu tun. So waren schon die diplomatischen Aufhellungen zwischen
der Schweiz und Libyen, die sich nach der schweren bilateralen Krise ab
dem Frithsommer 2010 zeigten, der fiihrenden Schweizer Tageszeitung
die Uberschrift «Demut in Tripolis» wert®. Auch wenn der Hamburger
Biirgermeister Ole von Beust die christliche Grundhaltung der Demut vor
wenigen Jahren als ein kraftvolles Korrektiv der Politik beschreiben
konnte, bleibt diesbeziiglich im gesellschaftlich-politischen Rahmen wohl
ein eher skeptisches Fragen’. Wird da nicht ein Begriff benutzt, der miss-
verstiandlich und nutzlos geworden ist? Das Wort «Demut» scheint zumin-
dest aus dem vitalen Sprachrepertoire der christlichen Kirchen — bedauer-
licherweise — weitgehend verschwunden. Bereits vor dreissig Jahren kons-

° Frankfurter Allgemeine Zeitung, 11. Dezember 2009 (Nr. 288), 1.

6 Neue Ziircher Zeitung, 14. Juni 2010 (Nr. 134), 7.

" Frankfurter Allgemeine Zeitung, 23. Mirz 2006 (Nr. 70), 11. Eine andere journa-
listische und inhaltliche Stossrichtung weisen Artikel iiber den konservativen Politiker
und ehemaligen hessischen Ministerprisidenten, Roland Koch, auf, dem eine gerade-
zu spirituelle Entwicklung in Hinsicht auf die Demut zugesprochen wird (Siiddeutsche
Zeitung, 15. Januar 2009 [Nr. 11], 3). Diese Sicht ist in der 6ffentlichen Wahrnehmung
breiter abgestiitzt (Die Zeit, 15. Januar 2009 [Nr. 4], 8.

292



Lebensfreude als spiritueller Weg

tatierte Walter Dirks, ein dezidiert kirchlicher Publizist, in Bezug auf die
Demut: «Wir haben ein Wort verloren. Es ist durch Missbrauch verdor-
ben.»® Fortan schien die Demut, der die Benediktsregel in ihrem 7. Kapitel
eine fundamentale Bedeutung fiir den geistlichen Weg beimisst, mit ei-
nem Verdikt belegt. Die Vermutung des Germanisten Alois Brandstetter,
bei dem Begriff «Demut» handle es sich um eine der iiltesten Ubersetzun-
gen in die deutsche Sprache, konnte keinen Schutzschild von Altehrwiir-
digkeit autbauen®. Stigmatisiert oder einfach lberfliissig wanderte die
Demut auf die Rote Liste der bedrohten oder schon ausgestorbenen Worte,
Der literarische Tod trat still ein. Das Bedauern blieb geriduschlos. Im
Wirbel des Zeitgeistes verdunstete ein Wort, das ehedem die zentrale
Grundhaltung christlicher Spiritualitdt und abendlindischer Kultur zu be-
schreiben hatte. Erstaunlicherweise blieb die Erinnerung an die Kraft der
Demut vor allem in der weitgehend kirchenfernen Literatur lebendig. So
konstatierte der durch seinen Roman «Die Entdeckung der Langsamkeit»
bertihmt gewordene Schriftsteller Sten Nadolny vor mehr als zehn Jahren
mit positivem Grundton: «Es gibt ja den Begriff der Demut.»!” Auf theo-
logischer Seite finden wir dergleichen nirgends'!.

3.2 Das unterscheidend Christliche

Der Abschied der christlichen Spiritualitiit von der Demut war umso
schmerzlicher, als durch die Religionsphilosophie die Demut als einzig-
artige Leistung des Christentums bewertet wird. Die Einschitzung des
renommierten Philologen Albrecht Dihle markiert die «humilitas» als
Charakteristikum der christlichen Kultur in der Antike!?. Denn sie defi-
niere — so Dihle — das Herzstiick christlicher Theologie: Die Rede von
dem Gott, der sich selbst aus wehrloser Liebe an die Welt hingibt (vgl.
Phil 2). Die Demut Gottes ist in der Sicht des Mystikers Eckhart von

S WALTER Dirks, Alte Waorter. Vier Kapitel zur Sprache der Frommigkeit, Miin-
chen (Kaiser) 1976, 40.

?Vgl. ALots BRANDSTETTER, Die Abtel, Miinchen (dtv) 1987, 140.

10 HErLINDE KOELBL, Im Schreiben zu Haus, Miinchen (Knesebeck) 1998, 70. Hier
sind die Beobachtungen auf die postmoderne Literatur insgesamt mit Gewinn auszu-
weiten. Vgl. u.a. AboLF Muscha, Der Rote Ritter, Frankfurt a.M. (Suhrkamp), 137,
228 u. 247.

' Vgl. Siiddeutsche Zeitung, 7. Januar 1997 (Nr. 4), 3.

12 ALBRECHT DIHLE, Art. «Demut», in: RAC, Bd. 3, 1957, 735-778.

293



Michael Bangert

Hochheim (ca. 1260-1328) der Ursprung der Erlésung!?. Der iiberragend
gelehrte Dominikaner sieht in der «démiieticheit» das eigentliche Movens
der Erlosung: « ... dass die liebesschwangere Demut Gott dazu brachte,
dass er sich in die menschliche Natur herabneigte»'*.

Folgt man der unverstellten Sicht der Religionsphilosophie, so spre-
chen Menschwerdung des gottlichen Logos und Leidensgeschichte Jesu
von Nazareth von der freiwilligen Ohnmacht des Gottes, der seine Welt in
Freiheit auf den rechten Weg fiihren will. Der Gedanke vom gottlichen
Retter, der damit beginnt, anderen nicht den Kopf, sondern die Fiisse zu
waschen (Joh 13), gewinnt in der Grundhaltung der Demut seine volle
Gestalt.

So entwirft die biblische Demut — von der gottlichen Entdusserung
ausgehend — eine Lebensform, die das Eigene als Geschenk achtsam an-
nimmt und es in Freiheit an die Mitmenschen weitergeben kann. Hier
deutet sich ihre fundamentale Bedeutung fiir die Freude an. Denn so for-
mulierte sich in der Demut das Unerhorte, gleichsam Verriickte der christ-
lichen Theologie. Paulus schon hat das an den Anfingen des christlichen
Weges gesehen: «Wir dagegen verkiindigen Christus als den Gekreuzig-
ten: fiir Juden ein emporendes Argernis, fiir Heiden eine Torheit» (1 Kor
1,23). Das Torichte des Christentums, die Vorstellung, dass ein allméich-
tiger Gott aus Liebe seine Allmacht aufgibt, um sich an seine Welt zu
entdussern, hat immer wieder dazu gefiihrt, dass sich Christinnen und
Christen berufen fiihlten, threm Gott in dieser «Narretei der Demut»
nachzufolgen. Immer wieder haben — wir konnen sagen: «Hofnarren Got-
tes» — die Freude, die in der Nachfolge dessen, der sich selbst als «demiitig
von Herzen» (Mt 11,29) bezeichnet, wurzelt, zur Bliite verholfen. «Heilige
Narren» nannte man sie in friitheren Zeiten. Sie waren in England und
Kleinasien, in Russland und in Nordafrika daheim.

13 DONATA SCHOELLER REIscH, Enthohter Gott — Vertiefter Mensch. Zur Bedeutung
der Demut, ausgehend von Meister Eckhart und Jakob Bohme, Freiburg i. Br. (Alber)
1999, 124-126.

14 Vgl. MEISTER ECKHART, Von der Abgeschiedenheit, in: ders., Deutsche Werke 11:
Traktate, hg. von Niklaus Largier, Frankfurt a.M. (Deutscher Klassiker Verlag) 1993,
439, Zeile 291.: «minnebaere démiieticheit got di zuo brahte, daz er sich neigete in
menschliche natiire».

294



Lebensfreude als spiritueller Weg

3.3 Demut und Humor

Als ein erster christlicher Autor, der Erlosungsfreude und Demut zusam-
mendenkt, kann Origenes (185-254) gelten. Er sieht die «Wurzel der Er-
[6sung» in der Demut Christi, welche in der Menschwerdung manifest
wurde!s. Der grosse Mystiker und Ordensreformator Bernhard von Clair-
vaux (1090-1153) versteht sich und seine Ordensbriider spiter als «iocu-
latores», d.h. als umherziehende Gaukler Gottes. Die Monche sind fah-
renden Gauklern und Seiltinzern gleich, die ihr Spiel zur Freude der
Engel auffiihren, aber von den Menschen verspottet, beschimt und gede-
miitigt werden'®. Wobei Bernhard von Clairvaux von der Vulgata-Inter-
pretation des Paulus-Wortes «Spectaculum facti sumus angeli et homini-
bus» (1 Kor 4,9: «Wir sind die Witzfiguren einer Jahrmarktskomdodie fiir
Engel und Menschen geworden!»!7) ausgeht. Franziskus von Assisi (1182—
1226) nahm diesen Gedanken der «heiligen Narren» auf und interpretier-
te sich selbst als ein Spielmann Gottes. Ein Spielmann, der zur Freude und
zum Trost der Menschen von der Grosse Gottes singt. Die Freude geht
eben nicht in asketischer Enge unter, weil der extremen Demutshaltung
des Franziskus ndmlich sein ungeheueres Selbstbewusstsein gegeniiber-
steht, das in der Uberzeugung zum Ausdruck kommit, dass Gott selbst ihn
zu den entscheidenden Stationen seines Bekehrungsweges gefiihrt und
thm die wichtigsten Weisungen, darunter die Ordensregel, offenbart ha-
be!®. «Der Herr gab mir und gibt», heisst es lapidar in seinem Testament.
«Und nachdem der Herr mir Briider gegeben hatte, zeigte mir niemand,
was ich tun miisse, sondern der Allerhochste selbst offenbarte mir, dass
ich nach der Weise des heiligen Evangeliums leben miisse.»!”

5 Vel. O110 ScHAFFNER, Christliche Demut. Des HI. Augustinus Lehre von der
Humilitas, Wiirzburg (Augustinus) 1959, 52.

16 BERNHARD VON CLAIRVAUX, Ep. 87,12, in: Sdmtliche Werke lateinisch/deutsch.
Bd. I1, hg. v. Gerhard Winkler, Innsbruck (Tyrolia) 1992, 702.

17 So die pointierte Ubersetzung des Exegeten Klaus Berger; vgl. KLaus BERGER/
CHRrISTIANE NORD, Das Neue Testament und die Friihchristlichen Schriften, Frankfurt
a. M. (Insel) 1999, 90,

'8 HELmUT FELD, Franziskus von Assisi und seine Bewegung, Darmstadt (Primus)
1996, 4.

19 FRANZISKUS VON Assist, Testamentum, in: Kajetan Esser (Hg.), Die Opuscula des
HI. Franziskus von Assisi. Neue textkritische Edition, Grottaferrata (Collegii S. Bona-
venturae ad Claras Aquas) 1976, 438444,

o)
O
n



Michael Bangert

Die Demut des Franziskus von Assisi fordert nicht Selbstverwirk-
lichung im modernen Sinn und schon gar nicht die Selbstiiberhebung. Die
franziskanische Demut férdert vor allem die heitere, gelassene Selbstrela-
tivierung, denn die Demut des Menschen spricht von der Grosse Gottes,
die kein menschlicher Anspruch begrenzen muss. Der Mensch, der auf
seine Eigenleistung schaut und seine Grenzen dehnt, ist stolz. Der Mensch,
der seine Grenzen liebevoll annimmt, weil Gott ihn mitsamt der Grenzen
wertschitzt, kann so sehr Freude ausstrahlen, dass er selbst davon hinge-
rissen wird?".

In diesem Sinne ist auch eine Episode zu deuten, die sich in den Schrif-
ten des wortgewaltigen und zu seiner Zeit iiberaus beriihmten Strassbur-
ger Predigers, Johannes Geiler von Kaysersberg (1445-1510), findet. Er
besuchte um das Jahr 1471 den eher wortkargen Einsiedler Niklaus von
Fliie (1417-1487) in dessen Einsiedelei unweit von Sachseln. Der iiberlie-
ferte Dialog kreist um die Gefidhrdung des spirituellen Weges: «Es ist
32 Jahre her, darunter nicht, da war ich einmal bei Bruder Klaus im
Schweizerland. Da fragte ich ihn: Lieber Niklaus, Thr fiihrt ein strenges
Leben (wie man sagt mehr als ein Kartiuser oder Geistlicher), fiirchtet Thr
nicht, dass Ihrirrt und fehlt? Er antwortete und sprach: Solange ich Demut
und Glauben habe, kann ich nicht fehlen.»*! Die Demut verfiigt aus der
Sicht des prignanten Mystikers gemeinsam mit dem Glauben iiber die
Korrektivkraft fiir alle spirituellen Sonderwege. Nicht die leistungsfrom-
me Aufblihung des Ich, die ja letztendlich einer freudvollen Lebenskultur
nur im Wege stiinde, sondern die klar biblisch und kirchlich orientierte
Hingabe bilden die Leitlinien des einsiedlerischen Lebens in der Ranft.
Die Demut verhindert das Abdriften der zum Teil bizarren Frommigkeits-
formen des Niklaus von Fliie ins geistliche Abseits; sie bindet ihn zuriick
an die Grundhaltung Jesu Christi.

In der Uniibersichtlichkeit der religiosen Vielfalt, die sich in unseren
Tagen zeigt, konnte der Begriff Demut daher tatsidchlich die Funktion
eines Spezifikums der biblisch-christlichen Tradition in den christlichen
Kirchen wahrnehmen, wenn er denn in der Begegnung spiritueller Kultu-

20 FraNz VON Assist, Legenden und Laude, hg. von Otto Karrer, Ziirich (Manesse)
1975, 1771,

I Zitiert nach: RoBerT DURRER (Hg.), Bruder Klaus. Die iiltesten Quellen iiber den
seligen Bruder Nikolaus von Fliie, sein Leben und seinen Einfluss. Bd. 1, Sarnen (Ehr-
li) 1917, 47 f.

296



Lebenstreude als spiritueller Weg

ren in seiner Vitalitdt und Tiefe zur Sprache kommt. So kdnnte es sein,
dass wir niher an der Demut Christi sind, wenn wir klein und ohnmichtig
sind, als wenn wir gross, einflussreich und angesehen sind. Aber eine
kleine und ohnmaéchtige Kirche ist eher eine Kirche der Freude, sie ist eher
eine Kirche Jesu Christi. Eine Kirche, die ihre Angste tiberwindet, die mit
den Talenten schafft, die sie hat und nicht denen nachtrauert, die sie nicht
hat, einer solchen Kirche gilt das Herrenwort: «Komm, nimm teil an der
Freude deines Herrn!» (Mt 25, 21.23). Mit der demiitigen Annahme des
Eigenen beginnt die Freude dariiber.

3.4 Sprachliche Urspriinge

Nun soll eine Untersuchung zu den sprachlichen Wurzeln der Demut fol-
gen, die unsere Uberlegungen zur Freude weiterbringen kann. Das Wort
«Demut» iibersetzt den lateinischen Begriff «humilitas», dem Aquivalent
fiir das griechische «tapeinophrosyné» (d.h. «Gesinnung eines Dienen-
den»). Damit beschreibt Paulus die Grundhaltung einer christlichen Kom-
munitit, in der jedes Mitglied den Wert seines Mitmenschen tiber die Ei-
geninteressen stellt. So setzten die Bischofe der ersten Jahrhunderte nicht
ein autoritativ-sakramentales Kreuz vor ihre Unterschrift, sondern ein be-
scheidenes Tau, den Anfangsbuchstaben von «tapeinos» (demiitig, dienst-
fertig). Die Grundhaltung der gegenseitigen Dienstbereitschaft, die das
Neue Testament den Getauften unabdingbar auftrigt (Lk 22,27), weil sie
der Selbstqualifikation Jesu Christi entspricht, wurde zum Kennzeichen
christlicher Kultur und Glaubenspraxis. Sie wurde es, obwohl die aristo-
telische Ethik die christliche Demut ablehnte, da diese sich der Definition
einer Tugend entzog. Die Philosophie des Aristoteles (382-322 v. Chr.)
sollte Jahrhunderte spéter in der Scholastik des Mittelalters gravierende
Auswirkungen auf die theologische Reflexion haben. Vor allem in den
Werken des Thomas von Aquin (1225-1274) sinkt die Demut unter dem
Einfluss der aristotelischen Werke in eine Form gepflegter Bedeutungs-
losigkeit ab.

Eine wesentliche Spur zum Kern der Demut liegt in der gemeinsamen
Wurzel der «humilitas» mit dem Begriff «humus» (Erde). Schon in die-
sem sprachlichen Bezug klirt sich die Funktion der Demut, den Menschen
an sein Wesen zu erinnern: Er ist ein Geschopf. Diese Geschopflichkeit
verletht thm eine innere Verwandtschaft mit allen anderen Lebewesen.
Respekt vor der Schopfung ergibt sich daher von selbst. Die Freude an den
Mit-Geschopten ebenso.

297



Michael Bangert

Die von Gott geschenkte Natur wird nicht zur Abfallgrube degradiert
und nicht zum Steinbruch reduziert, sondern im Sinne eines Franz von
Assisi —des europiischen Meisters der «humilitas» —als ein lieber Bruder,
als eine verehrte Schwester aufgewertet. In dieser Geborgenheit der ge-
schwisterlichen Welt wiichst die Freude, die nicht von der Angst bedroht
wird. Psalm 104,31 feiert die Freude, die Gott selbst an seiner Welt hat:
«Ewig wihre die Herrlichkeit des Herrn; der Herr freue sich seiner
Werke.» Die Geschwister der Schopfung sind dem fiirsorglichen Schutz
des Menschen anvertraut und bieten Anlass zum Staunen und zur Freude.

Fiir unseren Zusammenhang ist von besonderer Bedeutung, dass aus
derselben Sprachwurzel wie «humus» und «humilitas» ein weiterer Be-
griff entspringt: Humor. Der Humor, die vielleicht geistlichste Form der
Freude, zeigt an, wie Wahrnehmung und Akzeptanz der eigenen Be-
grenztheit nicht Trauer, Verneinung oder Gram hervorrufen miissen, son-
dern zu Gelassenheit und Lebensgenuss fiihren konnen. Der Blick auf die
eigene Leistung macht stolz, die Fahigkeit zur Hingabe bewirkt Freude.
Mit etwas Verve lisst sich sogar folgende Definition entwerfen: «Humor
ist die Form der Religion schlechthin!»22

In dieser Perspektive erweisen sich die Sprachgeschwister Humilitas
und Humor als notwendige Vorbedingungen wahrer Menschlichkeit. Da-
her gehort es zu den spirituellen Grundregeln des christlichen Weges, dass
die allzu strenge, etwas eindugige Moralisierung des Lebens schnell ins
Kategorische, Riicksichtslose und Pedantische abgleiten kann. Hier bilden
Freude und Humor ein notwendiges Gegengewicht. So meine ich, dass
eine Liturgie, und sei sie noch so korrekt und stilvoll vorbereitet und
durchgefiihrt, die das Lachen und die Freude nicht kennt, stets in der Ge-
fahr steht, menschenverachtend zu sein. Dass darin niemand wirklich
Trost empfingt, und niemand dort die Freude Christi findet, darf uns nicht
wundern. Auch bei dem Verstindnis der Liturgie als eine Art von artifi-
ziellem Mandver kann der Humor die notwendige Menge an Frischluft
bringen, welche den triilben Dunst der liturgischen Selbstbezogenheit ver-
treibt. Wir miissen unseren Gott nicht mit zusammengezogenen Augen-
brauen loben, wir miissen es nicht mit phantasieloser Korrektheit tun. Wir
konnen es mit Heiterkeit, Humor und Freude tun, denn es gilt das an die
Werke des grossen Theologen Irendus von Lyon (135-202) angelehnte

22 VoLKHARD KRECH, Gotterdimmerung. Auf der Suche nach Religion, Bielefeld
(transcript) 2003, 83.

298



Lebensfreude als spiritueller Weg

Wort: «Die Freude Gottes ist der lebendige Mensch.» Nirgends sind wir
mehr Mensch, nirgends sind wir unserem Wesen niiher, als wenn wir uns
an seiner Liebe und Gegenwart freuen.

3.5 Abwege in die Freudlosigkeit

An dieser Stelle miissen wir uns dem Einwand stellen, der in der Moderne
oft gemacht wurde, dass das Christentum nicht die Freude fordere, son-
dern vielmehr mit Hilfe einer Demuts-Ideologie jegliche Freude, jegliche
Freiheit und allen Genuss einschriinke und verdamme. Stimmt dieser Ein-
wand?

Das Freiheitsstreben der europidischen Moderne sperrte sich gegen
jedwede demiitige Haltung. Die «humilitas» wurde entsprechend einem
Diktum von Baruch de Spinoza (1632—1677) eben nicht der Grund der
Freude, sondern im Gegenteil zu einer «Traurigkeit, die unsere Schwach-
heit begleitet». Die literarische Axt, die Friedrich Nietzsche (1844—1900)
und Heinrich Heine (1797-1856) an die begrifflichen Wurzeln der Demut
legten, hatte folgenschwere Wirkungen?3. In ihrem Gefolge wurde der sich
krimmende Wurm zur Metapher des demiitig-feigen Jammerlings, der
sich durch erlogene Hingabe grosses Ansehen erschleichen will. Nietz-
sche schreibt: «Der getretene Wurm kriimmt sich. So ist es klug! Er ver-
ringert damit die Wahrscheinlichkeit, von neuem getreten zu werden. In
der Sprache der Moral: Demut!»** Am Niedergang, der dieser scharfen
Kritik folgte, vermochte auch die Absicht des Philosophen Max Scheler,
mit einer kraftvollen Demut das Paradigma einer neuen Werteordnung zu
entwerfen, nichts Entscheidendes zu dndern.?

Einen Reflex auf diese Verbiegung der Demut zeigt der Film «The
Queen» von Stephen Frears, der vielfach als eines der grossen Ereignisse
des Kino-Jahres 2006/7 gewiirdigt worden ist. Die im royalen Habitus
gefangene Konigin Elisabeth I1., dargestellt von der tiberragenden und fiir
diese Rolle Oscar-pramierten Helen Mirren, fragt darin ihren Premier-
minster Blair, ob dieser in seinem iibergriffigen Engagement nicht «humi-
lity» (Demut) mit «humiliation» (Demiitigung) verwechsle. Diese Mog-

23 HemwricH HEINE, Die romantische Schule, Wien (Deutsche Klassiker) 1978, 601,

24 FriepricH NieTZScHE, Werke. Bd. 11, Miinchen (Phaidon) ©1990, 330, Nr. 31.

25 Max ScHeLer, Vom Umsturz der Werte. Abhandlungen und Aufsitze, Bern
(Francke) 1972, 17-26.

299



Michael Bangert

lichkeit der Verdrehung von Demut hin zu mutwilliger Erniedrigung sig-
nalisiert die Abgriinde im Umgang mit diesem Wort.

Zwar konnte sich der Begriff eine gewisse Zeit in der Wirmestube des
kirchlichen Milieus halten, um dann doch — als Selbstverleugnung diskre-
ditiert — unterzugehen. Die christliche Demut degenerierte scheinbar zu
einer oberflachlichen Tugendmechanik, die allein dem Ziel folgte, die ei-
gene Personlichkeit zu schwiichen. Damit geriet die Fihigkeit der Demut,
die Ich-Aufblihung zu beenden, um das Individuum zur liebenden Begeg-
nung und zu einer wahren Freude zu befreien, aus dem Blick. Vor allem
in christlicher Erziechung und Lebensweisung war der Begriff «Demut»
durch die Fixierung auf eine existenzielle Herabwiirdigung oftmals
antiemanzipatorisch eingeengt, ja ideologisiert worden2¢. Die erzwunge-
ne Selbsterniedrigung, die sich in nicht wenigen katholischen Ordens-
biografien des ausgehenden 19. Jahrhunderts als «Treppenputzen mit der
eigenen Zahnbiirste» dusserte, hatte teilweise menschenverachtende Ziige
angenommen?’.

3.6 Sprachliche Renaissance im Sport

Das fiir unsere Frage nach dem Grund der Freude als eines spirituellen
Weges erkenntnisleitende Wort «humilitas» bzw. «Demut» hat allerdings
eine iliberraschende Renaissance zu verzeichnen. Nun bedeutet der rein
praktische Gebrauch eines Begriffes nicht zwangslaufig auch die Intention,
das von thm Gemeinte zum Ausdruck zu bringen. Doch Ludwig Wittgen-
steins beriihmter Satz tiber die Bedeutung von Wortern: «Die Bedeutung
eines Wortes ist sein Gebrauch in der Sprache»?8, fiihrt uns weiter. Aus
dieser Feststellung, die sich weithin als zutreffend erwiesen hat, folgt, dass
die Worter der natiirlichen Sprache — «natiirlich» im Gegensatz zu genau
definierten wissenschaftlichen Kunstsprachen z. B. in der Physik — keine
lexikografisch ein fiir allemal festgelegte und feststellbare Bedeutung ha-
ben. Andererseits geht aus dem Wittgenstein’schen Satz auch hervor, dass
sich die Bedeutung eines Wortes trotz allem nicht nach Belieben Zindern

*6 FREDERIK JACOBUS JOHANNES BUYTENDIIK, Erziechung zur Demut. Betrachtungen
iiber cinige moderne piadagogische Ideen, Ratingen (Henn) 1962, 11-31.

*"Vgl. ERwIN RINGEL/ALFRED KIRCHMAYR, Religionsverlust durch religiose Erzie-
hung. Tiefenpsychologische Ursachen und Folgerungen, Wien (Herder) 1986, 39-75.

8 LubwiG WITTGENSTEIN, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a.M. (Suhr-
kamp) 1967, 35, Nr. 43

300



Lebensfreude als spiritueller Weg

kann. So treffen wir — wie noch zu zeigen sein wird — bei der gegenwiirti-
gen Bedeutung des Wortes Demut auf ein inhaltliches Netz, das sich zwi-
schen den Begriffen Diskretion, Contenance, Wahrhaftigkeit, Hingabe,
Gelassenheit, Authentizitit, Bescheidenheit, Fairness sowie Erfahrung
einer das Selbst umfassenden Wirklichkeit ausspannt und das sowohl po-
sitiv besetzt ist als auch alle wesentlichen spirituellen Determinanten der
neutestamentlichen «tapeinophrosyné» in sich birgt.

Es sind keineswegs Theologie oder kirchliches Leitungsamt, die den
neuen Sprachraum erdffnen. Wir haben schon Barack Obama als einen
Zeugen der Riickkehr dieser genuin christlichen Haltung erwiéhnt. Hinzu
kommen zuallererst die Sportseiten der grossen, seridosen Tageszeitungen
im deutschen Sprachraum. Eine Wochenzeitung titelte beispielsweise
schon vor einigen Jahren mit «Golf ist ein Sport der Demut!»2°. Oder der
Rennfahrer Michael Schumacher wird in den Kontext von «Demut im
Erfolg»'V gestellt. Der nicht gerade fiir diskrete Vorgehensweise bekannte
Priisident des deutschen Fussballprimus, Uli Hoeness, sagt von der De-
mut, sie sei das Wichtigste, das ein Spieler beim FC Bayern lernen kon-
ne’!. Die «Demut vor den kleinen Formen des Fussballspiels» empfahl der
Schweizer Talentsucher Urs Siegenthaler wihrend der Weltmeisterschaft
2006 als wesentliche Voraussetzung fiir einen spielerischen Erfolg*2. Von
einer weltberiihmten Schwimmsportlerin kann ohne weitere Umstinde
festgestellt werden, dass sie die Hochstapelei verlernte und nun «wie eine
Diva die Demut gelernt habe»*3. Nach der gegliickten Qualifikation fiir die
Fussballweltmeisterschaft 2010 in Siidafrika bemerkte der Trainer der
Schweizer Nationalmannschaft, Othmar Hitzfeld, es gelte fiir weitere Er-
folge, «den Weg zwischen Selbstbewusstsein und Demut zu suchen»*4.

Aufs Ganze gesehen bezeichnet der Begriff Demut in den genannten
Kontexten eine Haltung, die eine Schnittmenge aus freudiger Gelassen-

29 Die Zeit, 3. April 1997 (Nr. 15), 3.

30 Frankfurter Allgemeine Zeitung, 1. September 2001 (Nr. 203), 38.

31 Frankfurter Allgemeine Zeitung, 2. Mai 2005 (Nr. 101), 29. Vgl. auch die Ausse-
rung des ehemaligen Fussballers Karl-Heinz Rummenigge: «Man muss mit einem
Schuss Demut an die Champions League herangehen», vgl. Frankfurter Allgemeine
Zeitung, 13. September 2006 (Nr. 206), 34.

32 Stiddeutsche Zeitung, 7. Juli 2006 (Nr. 148), 37. Vgl. www.sueddeutsche.de/
sport/weltfussball/ artikel/102/80022/print.html.

3 Frankfurter Allgemeine Zeitung, 27. Mai 2002 (Nr. 120), 34.

3 Neue Ziircher Zeitung, 9. September 2009 (Nr. 208), 56.



Michael Bangert

heit, Bescheidenheit und Fairness darstellt. Gleichzeitig spielt in dieses
Bedeutungsspektrum die Begegnung mit Gliick und Erfiillung hinein.
Das gilt nicht nur fiir die Sportler und Sportlerinnen, sondern im Beson-
deren fiir deren Fans®. Wegen der Vertrautheit mit der eigenen Begrenzt-
heit erhilt die Spiritualitit der Demut im Sport, der ja von der Lust an
Grenzerfahrungen lebt, eine iiberaus positive Bewertung. Ostentativ for-
muliert Faris Al-Sultan, Weltmeister im Triathlon, einer Sportart, die ja
dezidiert dem Kult um kraftvoll-gestylte Korper huldigt, bei seinem Sieg
im Ironman auf Hawaii im Jahr 2005: «Ich bin kein Mystiker. Aber ich
empfinde so etwas wie Demut.»*¢ Zwar findet eine ausdriickliche Thema-
tisierung der Gottestfrage im Umfeld des Sports kaum statt, doch zweifels-
ohne kommt die grundsitzliche Verwiesenheit des Menschen auf ein
Grosseres in den Blick. Damit kehrt eine wesentliche Komponente der
christlichen Demut in ein wichtiges Sprachspiel der Gesellschaft zuriick.
Auch wer keine besondere Wertschitzung fiir den sog. Motorsport emp-
finden kann, wird doch die journalistische Feststellung «Das Selbstbe-
wusstsein weicht der Demut»?7 im Kontext eines automobilen Trainings
am Polarkreis mit Erstaunen zur Kenntnis nehmen.

3.7 Utopische Kraft

Was sich in den Sportberichten andeutete, hat im Gefolge von Naturkata-
strophen seine mediale Fortfiihrung gefunden. Als paradigmatisch fir
diese Entwicklung kénnen die Berichte und Anmerkungen nach dem ver-
heerenden Tsunami in Siidostasien in den letzten Dezembertagen des
Jahres 2004 gelten. Die unvorstellbare Gewalt der Riesenwellen und die
schicksalhafte Monumentalitit des Schreckens haben sprachlich einen
Riickgriff auf die Demut erzwungen. Die Tourismusagglomerationen an
den Strinden von Phuket erhielten in ihrer Verwiistung einen gleichsam
exemplarischen Status fiir die Anfélligkeit der modernen Welt und ihrer
technischen Errungenschaften. Gerade die idyllische Lage der zerstoren
Ressorts legte eine erneute Vertreibung aus dem Paradies nahe. Die unge-
heuerliche Macht der Natur konfrontierte die Menschheit heftig mit dem
Faktum eines fragilen Lebens auf einer diinnen Erdschale. Fiir die Annah-

35 Frankfurter Allgemeine Zeitung, 27. September 2010 (Nr. 224), 26.
3 Frankfurter Allgemeine Zeitung, 15. Oktober 2005 (Nr. 240), 33.
37 Frankfurter Allgemeine Zeitung, 1. November 2002 (Nr. 271), R2.

302



Lebensfreude als spiritueller Weg

me dieser fundamentalen Bedrohung fand und findet sich in Kommentaren
hiaufig der Hinweis auf die Demut®®. Die grundlegende, nicht mehr ins
Unbedarfte interpretierbare Endlichkeit des menschlichen Lebens erhielt
in der Demut eine respektvolle Antwort. Zugleich wurde damit ein unge-
wohnliches Signal zum Widerstand gegen Fatalismus und Zynismus gege-
ben. Da, wo wegen der Naturkatastrophe nur ein Verstummen angezeigt
schien, verhalf der Riickgriff auf die Demut zunéchst zu einer sprachlichen
Orientierung, die eine Alternative zur Wort- und Hilflosigkeit eroffnen
konnte. Zwar nicht in dem Sinne, dass die narzisstische Sicherheitsphanta-
sie der Moderne wiederhergestellt wiire, sondern in dem sich die schmerz-
liche Kontingenzerfahrung in grosse Hilfsbereitschaft und verdnderte
Weltdeutung verwandeln konnte. Was sich im Kontext des Tsunami andeu-
tete, findet seine Fortsetzung, wenn ein Nachrichtenmagazin in seiner
Online-Ausgabe 1m Friithjahr 2006 beim ersten Auftauchen der Vogelgrip-
pe in Mitteleuropa die markante Uberschrift setzt: «Lektion in Demut»3,

Offensichtlich eignet sich die Demut in Krise und Unsicherheit zu
einer konstruktiven Formulierung der fundamentalen Bedingungen
menschlicher Existenz. Nur miissen der Abschied von der Planbarkeit der
Zukunft und auch die Einsicht in die grundsitzlichen Gefdhrdungen des
Seins heute ohne allgemeingiiltige philosophische Verankerung gelingen.
Der renommierte Hirnforscher Wolf Singer hat vor Kurzem einen beacht-
lichen Vorschlag gemacht: «Vielleicht ... konnte dies der Anstoss zu einer
Kultur der Demut sein, in der pragmatische Nahziele wie etwa Leidens-
minderung, Empathiefihigkeit und Toleranz zum Primat werden ... Wenn
wir uns dann auch noch in dem Konsens solidarisieren kénnten, dass un-
ser Nicht-Wissen-Konnen eint, wenn wir lernen konnten, diese kollektive
Geworfenheit auszuhalten und uns nicht wie bisher durch Abgrenzung
vom anderen als Besserwissende bestiitigen miissten, dann hitten wir
durch die Einsicht in unsere Grenzen die Wiirde wiedergefunden, die uns
diese Einsicht vermeintlich geraubt hat.»4° Singer entwirft die Demut als
eine innerweltlich zu begriindende Utopie*!. Dass er dabei nicht metaphy-

3 Neue Ziircher Zeitung, 30. Dezember 2004 (Nr. 305), 3.

3 Spiegel Online, 23. Februar 2006. Vgl. www.spiegel.de/wissenschaft/mensch/
0,1518,402727,00.html.

40 Worr SiNGer, Unser Menschenbild im Spannungsfeld zwischen Selbsterfah-
rung und neurobiologischer Fremdbeschreibung, in: Wolfgang Frithwald (Hg.), Das
Design des Menschen, Koln (DuMont) 2004, 182-215, hier 215.

4 Ehd,

303



Michael Bangert

sisch argumentiert, sondern sich im Sinne einer «zivilen Demut»#> dus-
sert, entspricht durchaus dem Grundkonzept christlicher Spiritualitiit, da
sie sich an dem ohnméchtigen Offenbar-Werden Gottes in der Welt orien-
tiert. Wolf Singer, der wahrlich kein Mensch christlicher Prigung ist, hat
vor Kurzem von einer neuen «Kultur der Demut» gesprochen. Folgt man
Singer, erweist sich die Demut als die grosse Herausforderung radikaler
Mitmenschlichkeit. Dann ist es nachvollziehbar, warum der englische
Autor Gilbert K. Chesterton annahm, dass «stets nur die Sicheren, die
Selbstbewussten die wirklich Demiitigen» sein konnen*!. Eine gepflegte
Lebensuntiichtigkeit ldsst sich nicht als demiitiges Tun verbrimen. Weder
fiir den Einzelnen noch fiir eine Kirche. Das wiirde nicht zur Freude in
Christus, sondern nur zu Naivitéit und geistlicher Albernheit fiihren.

Die Demut verharmlost das Wagnis des Lebens nicht. Darum versteht
die Ordensregel des heiligen Benedikt (480-547) die einzelnen Stufen der
«humilitas» als Korrektiv zur Uberheblichkeit und als Therapeutikum der
Angst: «Wenn also der Monch alle Stufen auf dem Wege der Demut erstie-
gen hat, gelangt er alsbald zu jener vollendeten Gottesliebe, die alle Furcht
vertreibt. Aus dieser Liebe wird er, was er bisher nicht ohne Angst beob-
achtet hat, von nun an ganz miihelos einhalten, nicht mehr aus Furcht ...
sondern aus Liebe» (Regula Benedicti 7,67-69). Und wo die Furcht tiber-
wunden ist, da wichst die Freude von allein.

3.8 Management

Wegen ithrer Kompetenz zur Angstiiberwindung weist die Grundhaltung
der Demut eine komplexe Steuerungsfahigheit fiir soziale Systeme auf. So
beginnt fiir den Begriff der Demut auch im Bereich des «Human Resource
Management» eine neue Bliite. Seminare, die von umtriebigen Klostern
fiir Manager organisiert werden, operieren — oftmals auftillig arglos — mit
dieser komplexen Grundhaltung. Anders hat sie der Innsbrucker Okonom
Hans H. Hinterhuber sehr differenziert zum emblematischen Begriff sei-
ner Uberlegungen zur Personalfiihrung erhobent. Arroganz und Selbst-
tiberschitzung kénnen — so Hinterhuber — in Wirtschaftsunternehmen

42 Neue Ziircher Zeitung am Sonntag, 26. September 2010 (Nr. 39), 75.

43 GiLBerT KEITH CHESTERTON, Verteidigung des Unsinns, der Demut, des Schund-
romans und anderer missachteter Dinge, Olten (Walter) 1945, 7-84.

4 Vegl. Basler Zeitung, 4. November 2004 (Nr. 259), 18.

304



Lebensfreude als spiritueller Weg

oder gesellschaftlichen Systemen bose Folgen zeitigen®. Als Metapher
fiir diese unsensible Uberheblichkeit gilt gegenwiirtig die — unbestreitbar
ganz anders gemeinte — Geste der zum Victory-Zeichen geformten Finger
des Chefs der Deutschen Bank, Josef Ackermann, im Kontext eines Straf-
prozesses gegen ihn und weitere Spitzenmanager. Dagegen stellt der Un-
ternehmer Alexander Dibelius am 3. Mai 2009 fest: «Die Zeiten an-
dauernder 25-prozentiger Nachsteuer-Renditen in der Finanzindustrie
sind vorbei.» Es konne nicht sein, dass «Verluste sozialisiert und Gewinne
privatisiert werden», sagt der Mitteleuropa-Chef von Goldman Sachs im
Interview mit einem Magazin und fordert eine «kollektive Demut»4.

Getfiillt sich eine Fiihrungskraft in der Darstellung der eigenen Gran-
diositét, wird sie stets mit der Angst vor der Entdeckung der iiberspielten
Schwiichen leben miissen. Die ethische Existenz, zu der die Grundhaltung
der Demut fiihrt, befreit den Menschen zwar nicht ginzlich von der Angst,
jedoch von deren paralysierender bzw. falsch motivierender Macht. Das
humilitas-gesteuerte Verhalten wurzelt nicht in der Furcht vor Fehlern,
sondern in der Seinskongruenz mit den personlichen Werten. Gerade fiir
Fiihrungskrifte kann Demut eine kreative Herausforderung sein, da sie
eine offene und ehrliche Auseinandersetzung mit dem Profil der eigenen
Personlichkeit und dem Spektrum der eigenen Begabungen postuliert.
Das wird moglicherweise zum Verlust dressierter Fertigkeiten, aber sicher
zur Erkenntnis zuvor entwerteter Talente fiihren. Allemal wird die Demut
die Fiihrungskraft von der Phantasie befreien, fir alles zustdndig zu sein.
Die wesentliche Konsequenz des Verzichtes auf Allzustindigkeit wird
nicht zuletzt ein Freiheitsgewinn der Mitarbeiter sein. Da die Demut nur
in der Spannungseinheit von Selbstgewissheit einerseits und Einsicht in
die eigene Fragilitit andererseits existiert, verhindert sie die Selbstge-
filligkeit ambitionierter Mittelméssigkeit. Zudem kann der Umgang zwi-
schen Mitarbeitern und Fiihrungskraft eben nur dann in konstruktiver Art
um die Dimension einer freundschaftlichen und wohlwollenden Kommu-
nikation erweitert werden, wenn der Demut von beiden Seiten eine basale
Funktion zugesprochen wird.

45 Vgl. u.a. Hans H. HINTERHUBER, Die 5 Gebote der exzellenten Fiihrung: Wie Ihr
Unternehmen in guten und in schlechten Zeiten zu den Gewinnern zihlt, Frankfurt
a.M. (FAZ-Verlag), 2010. Ahnlich Kristian Furch, Demut macht stark: Zehn unge-
wohnliche Denkanstosse. Fithrungserfolg ohne Angst und Selbstiiberschitzung,
Hiinfelden (Prisenz) 2008.

16 Val, www.spiegel.de/wirtschaft/0,1518,622504,00.html.

o8}
-
L



Michael Bangert

4. Ausblick

Wie sehr Demut jedem melancholischen Schlendrian in den Kirchen —
von dem wir schon sprachen — entgegensteht und zugleich die kreativen
Potenzen der Freude freisetzt, zeigt der Umgang der Musikerin Anne-
Sophie Mutter mit threr Kunst. In Bezug auf ihre viel geriihmte Virtuosi-
tit stellte die Geigerin unldngst fest: «Perfektion bedeutet fiir mich Demut
und Respekt vor dem Stiick.» In einem Interview bemerkt sie weiter:
«...aber menschliche Reife und Demut ist gegeniiber Beethovens tragi-
schem Charakter unabdingbar»*’. Nicht in kiihler Exaktheit vollendet sich
Kultur, sondern in der uneigenniitzigen Hingabe an ein Anderes.

Es zeigt sich: Wir konnen als Kirche wieder — vielleicht in neuen Kon-
texten — ein Urwort unserer Tradition «in den Mund nehmen». Und: Die
sprachliche Renaissance der «humilitas» bringt als eine Moglichkeit die
Wiederbelebung der christlich fundierten Freude mit sich. Zur Freude an
der Kultur, am Sport, an Menschen, an der Musik, an der Schopfung. Dass
der Genuss der Speisen durchaus in diesem Kontext zu nennen ist, deutet
die Aussage des Ziircher Gastrounternehmers Mike Gut an, der fraglos
mit seinen erfolgreichen Betrieben den Zeittrend trifft: «Unserer Gesell-
schaft fehlt es an Demut, an Hochachtung vor der Schopfung, vor Mitmen-
schen und der Umwelt.»48

Ein paradoxer Aphorismus aus der Feder von Fjodor M. Dostojewskij
skizziert nachdriicklich, warum heute ein demiitiger Habitus in der Spra-
che von Frommigkeit, Sport und Kultur neue Geltung gewinnen kann:
«Die Demut ist die ungeheuerlichste Kraft auf der Erde.»* Vielleicht
kehrt die Demut deshalb vorsichtig in die Sprache zuriick, weil sich diese
Energie auf dem Weg der Selbstzentrierung nicht gewinnen ldsst. Der
Hybris der Ichbezogenheit muss die Demut widersprechen, damit sich der
Mensch an die Liebe verlieren kann.

¥ www.deutschegrammophon.com/special/?ID=mutter-beethoven-deutsch.

4% Neue Ziircher Zeitung am Sonntag, 3. November 2005, 19. In dhnlicher Rich-
tung ist die Aussage der Schweizer TV-Moderatorin Sandra Studer anlisslich der Ver-
leihung der Swiss Awards zu verstehen: «Ich plidiere fiir mehr Demut bei Menschen,
die alles haben!» Die regelmiissig als «Glamour-Dame» apostrophierte Studer betont,
sie nutze bewusst dieses «altmodische» Wort, vgl. Sonntagszeitung, 8. Januar 2006
(Nr. 2), 23-24.

1 MANES SPERBER, Wir und Dostojewskij. Eine Debatte mit Heinrich Ball, Sieg-
fried Lenz, André Malraux, Hans Erich Nossack, Hamburg (Hoffmann und Campe)
1972, 43.

306



Lebensfreude als spiritueller Weg

Folgen wir einer solchen Freude, die aus Demut und Humor erwiichst,
miissen wir den Vorwurf nicht scheuen, dass unsere Freude das Leid ver-
harmlose und die Leidenden nicht ernst nehme. Vielmehr macht uns der
Grund dieser Freude, eben die leidenschaftliche Hingabe Gottes an die
Welt, erst fiahig zu einer wirklichen Solidaritdt mit ihnen. Jesus Christus,
der das Leiden gewandelt hat, fiihrt uns in eine Form der begriindeten
Freude, die das Leiden nicht umdeuten oder umbiegen muss.

Wir haben jetzt langere Zeit auf das Portrét der kleinen Clara Rubens
geschaut. Die anziehende, ernste, freudige Offenheit dieses Gesichtes wii-
re auch deshalb ein gutes Modell fiir ein «Gesicht der Kirche», weil der
Vater seinem Kind ganz diskret eine Tréine ins linke Auge malt. Sie ist nur
angedeutet, aber sie gibt dem Antlitz Tiefe und Reife.

Auch unsere christliche Freude kann eine trinenreiche sein. Die Tri-
nen machen Freude und Leid zu Geschwistern. Denn die Tridnen des Men-
schen sind — wie es sich aus den Werken des Kirchenvaters Augustinus
von Hippo (354-430) entwickeln lisst — das «Grundwasser der Seele».
Wenn wir nun ein solches «Kirchengesicht» entfalten und pflegen wiirden,
dann muss uns um die Zukunft unserer Kirchen nicht bange sein. Eine
solche «Spiritualitidt der Freude» fordert, vertieft und weitet das Leben.

Michael Bangert (geboren 1959 in Rheinberg/Rhld. D), PD Dr. theol. 19791984
Studium von Philosophie, Theologie, Geschichte und Biologie in Miinster und
Miinchen. 1985 bis 1990 Religionslehrer und Gemeindeseelsorger. 1994 Pro-
motion. 1991-1995 Psychotherapeutische Ausbildung. 1994-1997 Lehr-
titigkeit am Priesterseminar Miinster. Seit 1996 Seminare fiir Fiihrungskrdf-
te aus der Wirtschaft und der Medizin; 1996—1999 Fernstudium Betriebs-
wirtschaft. 2002-2003 Ergdnzungsstudium der Christkatholischen Theo-
logie in Bern. Seit 2003 christkatholischer Pfarrer in Basel. 2003-2009
Lehrauftrag am Departement fiir Christkatholische Theologie der Universi-
tit Bern. 2004 Gastdozentur am Theologischen Studienjahr in Jerusalem.
Seit 2006 Lehrauftrag fiir Fiihrungsethik an der Fachhochschule Nordwesi-
schweiz. 2008 Habilitation in Bern. Seit 2009 Lehrauftrag am Departement
fiir Religionswissenschaften der Universitdt Basel.

Adresse: Burgunderstrasse 10, CH-4011 Basel, Schweiz. E-Mail: michael.
bangert@bluewin.ch

50 Vgl. GortHARD Fuchs, Die Trinentaufe, in: Lebendige Katechese 13 (1991)
115-121.

307



Michael Bangert

English Summary

Joy is a characteristic of Christian devotion. The relationship to the world is
shaped by the perspective of salvation through Jesus Christ. By contrast, the ex-
perience of joylessness within church contexts can, as it were, spread like a form
of communal ‘church depression’. The loss of joy can affect the healthy living out
of church to the point of paralysis. A person’s face can mirror their spiritual
condition. The search for a ‘church face” can find its conclusion in the earnest,
quiet and joyful face of a ‘child of God’. Essential for understanding a Christian
culture of joy 1s its rootedness in the attitude of humility. ‘Humiliates’ is a crucial
attribute of the Christian way. The reality of ‘being in Christ’ can be located
within the tension between surrender and self-assurance. The return of the word
humility in the active vocabulary of the German-speaking world enables a re-
newed recourse to this essential concept of the theology of Christian spirituality
within the context of church deliberations.

308



	Lebensfreude als spiritueller Weg : wie Humor und Humilitas christliche Spiritualität begründen und gestalten

