
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 100 (2010)

Heft: 4

Artikel: Hat Gott Humor?

Autor: Crüwell, Henriette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405072

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hat Gott Humor?

Henriette Crüwell

1. Einführung ins Thema

Erlauben Sie mir zu Beginn meines Vortrags als Vorbemerkung eine

autobiografische Notiz: Ich stamme aus einer Mischfamilie. Das ist ein
deutsches Kuriosum. Eine Mischfamilie hat evangelische und katholische
Wurzeln. Die Mutter meines Vaters war eine waschechte bayerische
Katholikin, die mit einem Nachfahren von August Hermann Francke,
dem Begründer des deutschen Pietismus, verheiratet war. Der Vater meiner

Mutter stammte aus einer streng katholischen Winzerfamilie, die

jahrhundertelang den Messwein für das Bistum Speyer kelterte. Und
ausgerechnet er heiratete zum Entsetzen aller eine evangelische Pfarrerstochter
aus dem Bergischen Land. Ohne aus dem Nähkästchen plaudern zu wollen,

möchte ich Ihnen nur so viel sagen: Da stossen Welten aufeinander.
Ich habe als Kind in dieser Familie das Panoptikum christlichen Humors
erleben können. Während die katholischen Verwandten ausgesprochen
viel, gern und vor allem laut lachten, konnte man meiner evangelischen
Grossmutter bestenfalls ein leises Kichern entlocken. Denn einer guten
Christin stand es ihrer Meinung nach weder an zu fluchen noch zu lachen.
Die teils sehr deftigen Witze der Pfalzer Verwandtschaft zauberten ihr nur
eine zarte Röte ins Gesicht. Nach der Beerdigung meiner evangelischen
Urgrossmutter trank man dementsprechend bedrückt eine Tasse Tee und
erzählte sich mit gedämpfter Stimme, wie sehr man die Verstorbene doch
vermisse. Als meine katholische Grossmutter nur wenige Tage später in
München beerdigt wurde, lief die ganze Verwandtschaft schluchzend hinter

dem Sarg her. Kaum aber war die liebe Verwandte unter der Erde, ging
es in den nächsten Biergarten, wo man sich mit Tränen in den Augen,
diesmal aber vor Lachen, Anekdoten aus dem Leben der Grossmutter
erzählte. Auch sie wurde zweifelsohne in der Familie vermisst, aber man
trug ihr Fehlen mit Humor.

Warum ich das alles erzähle? Sicher nicht, um evangelisch und katholisch

gegeneinander auszuspielen, sondern um schon gleich zu Beginn
anzudeuten, dass Humor unter Christen ein durchaus umstrittenes Thema
sein kann. So wies der grosse Lehrer der Ostkirche aus dem vierten
Jahrhundert, Johannes Chrysostomos. einmal in einer Predigt eindringlich

256 IKZ 100 (2010) Seiten 256-273



Fiat Gott Humor?

darauf hin, dass der Christ, der doch mit seinem Herrn gekreuzigt sei,

niemals lachen dürfe, sondern ständig weinen müsse, worauf einige Zuhörer

gelacht und ihm zugerufen haben sollen:«Wir wollen Tränen sehen!»1

«Das Lachen ist die Schwäche, die Hinfälligkeit und Verderbtheit
unseres Fleisches», sagt der blinde Bibliothekar Jorge von Burgos in Umberto

Ecos «Der Name der Rose»2. Der hochbetagte, gebildete und blinde
Mönch wird zum Mörder, weil er verhindern will, dass sich das einzige
Exemplar des zweiten Buches der aristotelischen Poetik, das sich
ausgerechnet in der von ihm betreuten Klosterbibliothek befindet, allgemein
bekannt wird. Er fürchtet, dass dieses Buch, in dem der antike Philosoph
Aristoteles das Lachen lobt und rechtfertigt, das ideologische Angst- und

Einschüchterungssystem des mittelalterlichen Christentums zum
Einsturz bringen könne. Nur Angst, glaubt er, veranlasse Menschen, ein
gottgefälliges Leben zu führen, während das Lachen ein Merkmal menschlicher

Sündhaftigkeit und Beschränktheit sei und zudem noch den Gläubigen

von seiner Furcht vor dem Teufel befreie.
Dass der Glaube nichts zum Lachen ist, scheint eine Weisheit zu sein,

die sich in christlichen Hinterköpfen eingenistet hat. Das Bild eines
lächelnden oder gar lachenden Christus konnte sich in der bildenden Kunst
nicht durchsetzen. Auch christliche Heilige lachen selten. Selbst der fröhliche

tierliebende Franz von Assisi soll an die überkommene kritische
Beurteilung des Lachens angeknüpft und geglaubt haben, dass sich im
Gelächter bloss eitles Geschwätz und alberne Scherze spiegeln.

Bevor wir uns also an die Frage wagen, ob Gott denn Humor hat, ist es

zunächst gut, einmal zu klären, was wir unter Flumor im eigentlichen
Sinne verstehen.

2. Was ist Humor? Eine Begriffsbestimmung

2.1 Humor und der Ernst des Lebens (Selbstdistanz und Transzendenz)

«Humor ist, wenn man trotzdem lacht» ist die wohl bekannteste
Kurzdefinition, die dem deutschen Schriftsteller Otto Julius Bierbaum
zugeschrieben wird. So abgelutscht sie auch sein mag, so bringt sie doch das,

was Humor ausmacht, auf den Punkt: Wer Humor hat, vermag darüber zu

1 Zitiert nach Eike Christian Hirsch, Vorsicht auf der Himmelsleiter. München
(DTV) 1993. 250.

2 Umberto Eco. Der Name der Rose. München (Hanser) 1982, 168.

257



Henriette Crüwell

lächeln, dass Wunsch und Wirklichkeit allzu oft auseinanderklaffen.
Insofern hat Humor immer auch einen Bezug zur Endlichkeit und Begrenztheit

alles Irdischen. Die Schöpfung ist eben nicht vollkommen, wäre sie

es, wir brauchten keinen Humor3.
Das «Trotzdem» des humorvollen Lachens weist auf all das im Leben

hin, was eigentlich gar nicht zum Lachen ist: unsere Fehler und Sünden,
das Versagen der Mitmenschen, Leiden und Schmerzen, Ignoranz und

Lieblosigkeit. Es gibt sie, diese Wirklichkeit, in der wir leben, die endlich,
brüchig und schmerzvoll ist. Im Humor weiss der Mensch darum, aber er
bekennt zugleich auch, dass es noch eine andere Wirklichkeit gibt, die ihn
zum «Trotzdem» ermutigt. Das Widersprüchliche wird nicht als bedrohlich,

sondern als komisch verstanden. In diesem «Trotzdem» steckt die

ganze Wahrheit des Humors.
Sein Verhältnis zur Endlichkeit und Begrenztheit unserer menschlichen

Wirklichkeit - das ist es, was den humorvollen Menschen vom ernsten
Menschen, aber auch von dem unterscheidet, der nur seinen Spass sucht.

Oft werden Humor und Ernst gegeneinander ausgespielt mit
verhängnisvollen Folgen. Den humorvollen Menschen wird unterstellt, sie sähen

den Ernst des Lebens nicht, der bekanntlich spätestens mit dem ersten

Schultag beginnt. «Was haben Sie denn gegen das Lachen?», lässt Lessing
seine Minna von Barnhelm fragen. «Kann man nicht auch lachend sehr
ernsthaft sein?»

Es gibt Menschen, die alles sehr ernst nehmen - vor allem sich selbst.

Für sie zählen nur die Fakten und das, was sich errechnen lässt. Das
Grosse ist gross, das Kleine klein. Schwarz ist schwarz und Weiss ist

weiss. Es sind Menschen, denen oft eine zweite Ebene fehlt: ein Standpunkt

ausserhalb ihrer selbst und der kleinen Welt, in der sie leben. Die
Fähigkeit also, zu sich selbst und zu den Umständen des Lebens Abstand
zu nehmen, um sich dazu verhalten zu können. Solcherart humorlose
Menschen sind zutiefst unfreie Menschen. Gefangen im festen Griff der
Realität. Es gibt nur die Wirklichkeit, in der sie leben. Nicht ohne Grund
spricht man vom tierischen Ernst. Für ein Tier zählt nur das Hier und Jetzt.
Es hat kein Bewusstsein für Vergangenheit und Zukunft und kein
Vermögen der Selbstdistanz. Das heisst, es hat nicht die nur dem Menschen

3 Eike Christian Hirsch. Hat Gott Humor? Dankrede, in: Maria Rehborn/Friedrich
W. Block (Hg.). Anstiftung zum Lachen in Literatur und Wissenschaft. Zehn

Jahre Kasseler Literaturpreis für Grotesken Humor, Kassel (Jenior und Pressler) 1995,
47-65. hier 50.

258



Hat Gott Humor?

eigene Möglichkeit, «aus sich auszuwandern und sich von aussen zu
sehen»4. Auch dem Humorlosen fehlt dieses Vermögen. Die kleinen und

grossen Widerwärtigkeiten des Alltags mit Humor zu nehmen, das
erfordert eine Distanzierung vom eigenen Ich, das eigentlich viel lieber auf
Ärgerliches mit Ärger und auf Trauriges mit Traurigkeit reagieren würde,
um die Ordnung wieder herzustellen.

Humor nimmt sich auch selbst nicht so wichtig. «Aller Humor fängt
damit an, dass man die eigene Person nicht mehr ernst nimmt», meint
Hermann Hesse im «Steppenwolf». «Unter Humor verstehen wir eine

Gemütsstimmung», so schreibt auch der Philosoph Max Dessoir, «in der ein
Mensch sich seiner Bedeutung und zugleich seiner Bedeutungslosigkeit
bewusst ist.»5

2.2 Humor und Spass (Mut zur Endlichkeit)

«An dem Punkt, wo der Spass aufhört, beginnt der Humor», bemerkte der
Kabarettist Werner Finck einst treffend6. «Spass» kommt laut Duden vom
italienischen «spasso», was so viel wie «Zerstreuung, Zeitvertreib,
Vergnügen» bedeutet. Wir leben in einer Gesellschaft, in der Vergnügen und

Unterhaltung zu Leitbildern des guten Lebens geworden sind. Es wäre

zwar mehr als übertrieben, deshalb mit dem deutschen Dichter Botho
Strauss zu klagen, wir seien «verflucht in eine ewige Komödie, verbannt
ins Grauen heftiger Belustigung»7. Wo das Leben aber zu einer einzigen
Kette von Unterhaltungsserien mit künstlichem Dauergelächter
verkommt, lohnt es, genau zwischen Humor und Spass zu unterscheiden. Das

Wort «Zeit-Vertreib» ist entlarvend. Humor ist alles andere als Zeit-Ver-
treib, sondern Anerkennung der Zeitlichkeit!

Der humorvolle Mensch lacht trotzdem. Er weiss um die Endlichkeit
des Lebens und nimmt sie heiter und gelassen an. Derjenige, der seinen

Spass sucht, tut sich damit schwer. Er lacht zwar gerne, aber nicht trotz-

4 Helmut Thielicke. Das Lachen der Heiligen und Narren. Freiburg i. Br. (Herder)
"1979.94.

'Zitiert nach Eike Christian Hirsch. Der Witzabieiter oder die Schule des

Lachens. München (Beck) 2001. 260.
6 Zitiert nach Albert Keller. Sinn im Unsinn, worüber Jesuiten lachen. Würzburg

(Echter) 2006. 16.
7 Zitiert nach Rudolf Helmstetter, Vom Lachen der Tiere, der Kinder, der Götter,

der Menschen und der Engel, in: Lachen. Über westliche Zivilisation. Merkur 56

(2002). Heft 9/10. 763-773. hier 772.

259



Henriette Crüwell

dem. Ihm fehlt wie dem Ernsten eine zweite Ebene, die es ihm ermöglicht,
sich zur Endlichkeit seines Lebens zu bekennen. Im Unterschied zum
Ernsten aber will sich der Spasssuchende nicht einrichten im Hier und
Jetzt und gibt sich nicht zufrieden mit der Wirklichkeit, wie sie ist. Er
flieht in die Zerstreuung, weil ihm der Gedanke der eigenen Sterblichkeit
Angst macht und riskiert damit zugleich, sich zu Tode zu amüsieren.

Wir leben in einer Gesellschaft der Lebensentgrenzten. Unsere

Lebensmöglichkeiten scheinen so unendlich geworden, dass wir uns darin
verlieren können. Faszinierende Technik und enorme medizinische
Fortschritte können das Leben vielleicht verlängern, aber sie bedrohen es

zugleich auch. Wer keine grossen Reisen macht, findet die ganze Welt zu
Hause im Fernsehgerät und versäumt dann auch noch den Weg zum Nachbarn.

Alles darf gedacht und öffentlich zur Diskussion gestellt werden, im
Winter gibt es frische Erdbeeren und in Deutschland das ganze Jahr
Ananas. Wir scheinen in der Lage, alles zu tun und alles zu sein, ja alles
erreichen zu können: jeden Beruf und jedes Amt, jeden Erfolg und jedes
Vermögen, jede Stadt und jedes Land und auch jeden Partner. Keine Wahl
ist endgültig, alles kann auch jederzeit anders sein, denn alles ist im Letzten

gleich gültig. Und es wird daher auch gleichgültig, wofür wir uns
entscheiden. Wir drohen uns dabei selbst zu verlieren. Das Leid unserer
Zeit besteht eben darin, die Unendlichkeit ausschöpfen zu wollen und es

nicht zu können. Unsere Welt ist aus den Fugen geraten, und die unendlich
scheinende Freiheit ist in den Zwang umgeschlagen, diese unendlichen
Lebensmöglichkeiten auch verwirklichen zu müssen. Wir verlieren den

Blick für die Endgültigkeit unseres Lebens und damit für unsere eigene
Endlichkeit. In unserer Gesellschaft wird viel gelacht, über alles und
jeden. Aber es ist allzu oft ein blindes Lachen, das nur die eigene Verzweiflung

überdecken will, um die eigene Bodenlosigkeit und innere Leere
nicht zugeben zu müssen.

«Da die Menschen kein Heilmittel gegen den Tod. das Elend, die
Unwissenheit finden konnten, sind sie, um sich glücklich zu machen, darauf
verfallen, nicht daran zu denken», schrieb der französische Philosoph
Blaise Pascal im 17. Jahrhundert über seine Zeitgenossen8. Um wie viel
mehr gilt das für unsere Zeit: Wir alle sind zu Verdrängungskünstlern
geworden, die den Gedanken an ihre Zeitlichkeit um jeden Preis vertreiben

wollen.

8 Blaise Pascal. Gedanken. Nach der endgültigen Ausgabe übertragen von
W. Rüttenauer. Birsfelden-Basel (Schibli-Doppler) o.J.. Nr. 176.

260



Hat Gott Humor?

Der Humor dagegen zeichnet sich durch den Willen aus, ohne Illusionen

zu leben, und die Kraft, dennoch das Leben zu bejahen. Das gibt ein
Gedicht aus dem Mittelalter treffend wieder:

Ich komme, ich weiss nicht woher,
ich bin, ich weiss nicht wer,
ich sterb', ich weiss nicht warum,
ich geh. ich weiss nicht wohin -
mich wundert's, dass ich so fröhlich bin9.

2.3 Humor und Zynismus (Solidarität)

Oft wird Zynismus als eine Form des Humors verstanden. «Ohne Zynismus

kann es im Komischen gar nicht abgehen», meint Friedrich Theodor
Vischer, «alle Humoristen sind nach einer Seite Zyniker.»10 Ich bezweifle
das.

Richtig ist zunächst, dass auch der Zyniker die Fähigkeit besitzt, zu
sich selbst und den Umständen des Lebens auf Distanz zu gehen. Auch er

vermag Gegensätzliches zu verbinden und darüber zu lachen, dass Wunsch
und Wirklichkeit allzu oft auseinanderklaffen. Auch der Zyniker weiss
also um die Endlichkeit und Begrenztheit des Lebens, aber er kann sie

nicht als eigenes Schicksal akzeptieren. Während der humorvolle Mensch
sowohl mit den eigenen Grenzen als auch mit denen der anderen versöhnt
lebt, droht der Zyniker an diesen Grenzen zu verzweifeln und flüchtet in
die Verachtung. Denn er will sich gerade nicht betreffen lassen von der
Not und dem Leid der anderen. Im Extremfall ist ihm dann nichts mehr

heilig. Er vergreift sich an Tabus und respektiert die Gefühle anderer
nicht. Humor versteht sich demgegenüber nur vor dem Hintergrund der
Solidarität und des Mitgefühls. Der humorvolle Mensch lässt die anderen

mit ihren Nöten, Ängsten und Zweifeln an sich heran. Denn er weiss:
Wechsle den Namen aus, und der Witz handelt von Dir! Deshalb spielt das

«Wir» im Humor eine ganz entscheidende Rolle. Er ist «gleichsam eine
Grundform mitmenschlichen Verstehens. Und verstehen kann nur, wer
sich selbst mit versteht.»1 '

9 Zitiert nach Karl Jaspers, Chiffren der Transzendenz. München (Piper) 1972. 12.
10 Friedrich Theodor von Vischer, Über das Erhabene und Komische. Ein Beitrag

zu der Philosophie des Schönen. Stuttgart 1837. 173.
11 Michael Schneider. Theologische Anthropologie. Band 4: Vollendung (Edition

Cardo 87). Köln (Koinonia-Oriens) 2001. 70.

261



Henriette Crüwell

2.4 Zusammenfassung

Echter Humor überspielt nicht den Ernst des Lebens. Er ist eben nicht die
Kunst, sich einen Ast zu lachen, auf dem man dann gut sitzen kann. Im
Humor kommt vielmehr der Mut zum Tragen, das Leben als endliches zu
betrachten, es gutzuheissen und Widersprüchliches gelassen hinzunehmen.

«Die Einbildung tröstet die Menschen über das, was sie nicht sein

können, und der Humor tröstet sie über das, was sie wirklich sind»,
bemerkt dazu der französische Schriftsteller Albert Camus.

Im Humor äussert sich in besonderer Weise die dem Menschen eigene

Fähigkeit zur Selbstdistanz und zur Selbsttranszendierung. Das bedeutet
im Grunde nichts anderes als: Wer humorvoll ist, lässt sich mit betreffen
vom Schicksal anderer, weil er es als allgemein menschliches und damit
auch als eigenes versteht. So gesehen ist Humor also tatsächlich, wenn
man trotzdem lacht. Humor ist in seinem Wesen Ausdruck von Solidarität
und Liebe. Daher können wir mit Charles Dickens' «David Copperfield»
schon fragen: «Gibt es schliesslich eine bessere Form, mit dem Leben

fertig zu werden, als mit Liebe und Humor?» Der französische Theologe
Gérard Bessière geht noch darüber hinaus, wenn er schreibt, dass es keine
Liebe ohne Humor gäbe, weil beiden die Fähigkeit zugrunde liegt, sich

selbst und seine eigene kleine Welt zu transzendieren12.

3. Humor in der Bibel

Mit solcherart geschärftem und einigermassen humorvollem Blick möchte

ich nun die Frage betrachten: Hat Gott Humor? Max Frisch hat in
seinem Tagebuch diese Frage für den Monotheismus verneint.

Schauen wir in die Bibel: Dort ist vom Mitleid Gottes die Rede und von
seiner Reue, von seiner Barmherzigkeit, aber auch von seinem Zorn,
nirgends aber ein Wort zu seinem Humor. Der Ausdruck «Humor» kommt in
der Heiligen Schrift nicht vor. Man würde aber das Buch der Bücher

gründlich missverstehen, würde man ihm deshalb Humorlosigkeit
unterstellen wollen.

12 Vgl. Gérard Blssiere. Humor -eine theologische Einstellung?, in Conc(D) 10

(1974). 343-350. hier 346.

262



Hat Gott Humor?

3.1 Humor im Alten Testament

Ob jemand Humor hat, erkennt man nicht zuletzt an seinem Lächeln bzw.
Lachen. Auf der Suche nach dem Lachen werden wir in der Bibel tatsächlich

fündig: Gleich 41-mal wird dort gelacht. Auch Gott lacht, aber es ist
in der Regel kein humorvolles Lachen.

«Die Könige der Erde stehen auf», so heisst es z.B. in Psalm 2, «die
Grossen haben sich verbündet gegen den Herrn und seinen Gesalbten,
aber er, der im Himmel thront, lacht, der Herr spottet ihrer.»

Gott als der spottende Zuschauer, der hoch im Himmel thront - das ist
ein Bild, das in der Welt des Alten Orients weit verbreitet war. So war im
griechischen Götterhimmel immer wieder ein grosses schadenfrohes und

frivoles Lachen zu hören. In zwei Szenen erschallt bei Homer das nach

ihm benannte Gelächter. Die Götter auf dem Olymp amüsieren sich über

Hephaistos, den Schmied, den Zeus einst «hoch bei der Ferse gefasst von
der heiligen Schwelle» geworfen hatte - was ihm nicht gut bekommen

war. Humpelnd, ein Bein nach sich ziehend, spielt er nun auf dem Olymp
den Mundschenk. «Unermessliches Lachen erscholl den seligen Göttern,
als sie sahn, wie Hephaistos in emsiger Eil' umherging.»13 In der anderen
Szene hat Hephaistos ein kunstvoll geschmiedetes Netz über seinem Ehebett

angebracht, um seine untreue Ehefrau Aphrodite mit ihrem Liebhaber
Ares auf frischer Tat zu ertappen. Nachdem seine Falle zugeschnappt ist,

ruft er die übrigen Götter herbei. Die aber halten sich lachend die Seite.

Und Apollon fragt den Hermes:

«Hättest du auch wohl Lust, von so starken Banden gefesselt, in dem Bette zu
ruhn bei der goldenen Aphrodite?» Ihm erwiderte darauf der geschäftige
Argosbesieger: «O geschähe doch das, ferntreffender Herrscher Apollon!
Fesselten mich auch dreimal so viele unendliche Bande, und ihr Götter sähet

es an und die Göttinnen alle: Siehe, so schlief ich doch bei der goldenen
Aphrodite!» - da lachten laut die unsterblichen Götter14.

Bei aller scheinbar moralischen Entrüstung, die Herren-Götter amüsieren
sich prächtig. Aber ihr Gelächter ist alles andere als eine «flache Lache»15.

ü Homer. Pias 1.598L. zitiert nach Christoph Türcke, Lachen. Über westliche
Zivilisation, in: Merkur 56 (2002). Heft 9/10. 774-778. hier 775.

14 Homer. Odyssee 8.336-343.
15 Paul Friedländer. Lachende Götter, in: Antike 10 (1934) 209-226, hier 217.

263



Henriette Crüwell

Im Gegenteil: Es ist Ausdruck brutaler Überlegenheit, die über den armen
Hofnarren spottet. Und es wird zerstörerisch, wenn es über den Schmerzen

der griechischen Soldaten erschallt, die sich zu Tausenden mit den

Trojanern einen blutigen Kampf auf Leben und Tod liefern, während die

Götter das Gemetzel mit ansehen und in olympisch-heiterer Distanz ihre

Sympathien und Antipathien verteilen. «Das homerische Gelächter aus

der distanziert-heiteren Götterwelt, es erklingt über den Schlachtfeldern
und Leichenhaufen.»16 Die Götter, so menschlich sie dargestellt werden in
ihrem Himmel, empfinden für die Menschen keine Solidarität und kein

Mitgefühl. Ihr Lachen bleibt daher immer ein zynisches und grausames
Gelächter.

Verlacht unser Gott uns etwa ebenso? Auf den ersten Blick hat es den

Anschein. Gottes Lachen hat in dem eben zitierten Psalm etwas Verächtliches.

Höhnisch lacht er über die, die sich für die Herrscher der Welt
halten. Auch an anderer Stelle im Psalter ertönt Gottes Gelächter. Es richtet

sich gegen die Frevler, die spottend zusammensitzen. Gott spottet also
über die Spötter getreu dem Motto: Wer zuletzt lacht, lacht am besten!

Unzählige Witze gibt es, die diese Seite Gottes betonen. Dazu nur ein
harmloses Beispiel: Fast ist der Wanderbursche im Dorf, da bemerkt er,
dass das Unwetter die Brücke fortgerissen hat. Er muss über den Mühlbach

springen, und der ist jetzt so breit, dass er sich vorher zu einem kurzen

Stossgebet entschliesst. Als er drüben ist, blickt er pfiffig zum Himmel
und lacht: «War gar nicht nötig gewesen - war ganz einfach». Aber da

rutscht er auch schon wieder zurück und beide Stiefel laufen voll Wasser.

«Ach, lieber Gott», brummt er gekränkt, «kannst du denn gar keinen

Spass verstehen?» Der Wanderbursche spottet und bekommt zwar harmlos,

aber auch humorlos von Gott die Rechnung präsentiert. Die Frevler in
den Psalmen kommen nicht so glimpflich davon. Gottes Lachen ist ihr
Todesurteil. Es vernichtet sie. Der Theologe Karl-Josef Kuschel kommt
daher auch zu dem Schluss, dass das Lachen Gottes hier nichts Befreiendes

mehr habe, sondern «ein unmässiges und rücksichtsloses Lachen
jenseits aller Menschenvernunft und Menschenethik» sei17.

Ich teile sein Urteil nicht. Gott lacht in den eben zitierten Psalmen über
Menschen, die die Schwachen und Armen unterdrücken und ausrauben.

16 Karl-Josef Kuschel, Lachen Gottes und der Menschen Kunst, Freiburg i.Br.
(Herder) 1994.32.

17 A.a.O.. 107.

264



Hat Gott Humor?

Es sind Zyniker, die keinen Spass verstehen, wenn es um ihre Macht geht,
und sich selbst zum Massstab der Welt erklären. Das göttliche Lachen
lässt diesen kollektiven und individuellen Grössenwahn leerlaufen und
entlarvt ihn als das, was er ist: als todbringend.

Gott ist hier wie in der gesamten Bibel zutiefst parteiisch. Er steht
entschieden auf der Seite der Armen und Schwachen. Insofern ist auch
sein Lachen parteiisch. Es will die aufrichten, die von den Spöttern und
Frevlern unterdrückt und bedroht werden, sodass sie befreit auflachen
können. Im Buch der Sprüche kann dann auch die personifizierte Weisheit,

in der Gott selbst zur Sprache kommt, selbstbewusst auftreten. «Wie

glücklich sind alle, die mir folgen», ruft sie aus (Spr 8,34), und ihren
Verächtern droht sie: «Dann werde ich es sein, die lacht» (Spr 1,26).

Der Gott Israels hat mit den Spöttern auf dem Olymp nichts gemein.
Er mischt sich ein, weint und lacht mit den Menschen. Erst der Schmerz
Gottes macht sein Lachen erträglich und glaubhaft. «Denn ein Lachen
Gottes, dessen Hintergrund nicht Schmerz oder Solidarität ist, wäre ein
böses Lachen, so wie auch menschliches Lachen, in dem keine Solidarität,
keine Anteilnahme mitschwingt, alles andere als humorvoll ist.»18

Diese lachende Solidarität Gottes wird schon auf den ersten Seiten der
Bibel deutlich. «Er lacht!» - so nennen Abraham und Sarah ihren gemeinsamen

Erstgeborenen. Und wer da lachen möge, ist kein Geringerer als
Gott. Die wohl älteste Bibelstelle zum Thema Lachen gibt eine Äusserung
der frischgebackenen Mutter Sarah wieder: «Gott hat dafür gesorgt, dass

ich lachen kann. Jeder, der davon hört, wird mit mir lachen» (Gen 21,6).
Was war geschehen? Zunächst einmal lachten Abraham und Sarah. Dass

Sarah in ihrem Zelt leise vor sich hin kicherte, dürfte allgemein bekannt
sein. Nur wenigen aber ist geläufig, dass auch Abraham gelacht hat. Als
Gott ihm, dem Hundertjährigen. Nachkommen verhiess, warf Abraham
sich demütig nieder und - lachte. Das Buch Genesis belegt das (17,17).
Sarah und Abraham lachen Gott aus. Sie können nicht glauben, was ihnen,
den Uralten, verheissen wird. Aber Gott ist nicht verärgert über ihr
Lachen, sondern er lacht mit. In Isaak lacht Gott über die menschliche
Kleingläubigkeit. «Isaak ist das Geschenk eines glücklich lachenden Gottes an
die Menschheit.»19 Die Geschichte der Ahnen Israels zeigt einen Gott, der
selbst den lachenden Zweifel des Menschen aushält und ihn in ein glückliches

Lachen der Freude verwandelt, in das er selbst einstimmt. «Die

18 www.ursulahomann.de/DasChristentumUndDerHumor/kap006.html.
19 Kuschel. Lachen (wie Anm. 16). 99.

265



Henriette Crüwell

göttliche Erfüllung der dem Menschen unerwarteten Möglichkeit führt zu
einem befreienden Lachen des Menschen mit seinem Gott.»20

Gott lacht trotzdem. Er lacht mit Abraham und Sarah, dass sie trotz
ihres hohen Alters noch ein Baby in den Armen halten. Alt ist eben nicht
alt bei einem Gott, der das Unmögliche möglich macht. Er lacht trotz ihres

Kleinmuts und Zweifels und erklärt sich darin mit ihnen solidarisch. «Wer
hätte je dem Abraham verkündet», so heisst es im Buch Genesis (21,6f.),
«Sara stillt ein Kind! Jeder, der es hört, lacht mir zu!»

Wer darüber hinaus die Erzählungen der Bibel auf den Humor Gottes
hin befragen will, muss sich vor einer anachronistischen Betrachtungsweise

in Acht nehmen. Das heisst, wir müssen aufpassen, nicht mit unserer

Vorstellung davon, was komisch ist, an Texte heranzugehen, die in
einer anderen Zeit und in einer anderen Kultur entstanden sind. Nicht
wenige Versuche, die Bibel auf Gottes Humor hin zu entschlüsseln, nehmen

dem Humor seine existenzielle Dimension. Zurück bleibt ein harmlos

lächelnder und etwas bieder wirkender Grossvater im Himmel, der mit
mildem Humor die Geschicke der Menschen lenkt.

3.2 Humor im Neuen Testament

«Jesus wie er singt und lacht» betitelte einmal eine grosse deutsche
Tageszeitschrift einen Artikel über die «Jesus People», die das Bild eines
lachenden Jesus einem kirchlichen Dogmatismus entgegensetzen.

Dabei findet sich in den Schriften des Neuen Testaments kein lachender

Jesus, obwohl die Evangelisten keine Scheu haben, Jesus sehr menschlich

darzustellen. Er weint, er schimpft und wütet und hat sogar im Garten
von Gethsemane Angst, aber er lächelt und lacht nirgends. Dabei hätte es

genügend Gelegenheiten dafür gegeben, davon zu berichten. «Weinen
sehen kann man ihn (Jesus) oft», bemerkte auch Johannes Chrysostomos,
«lachen niemals, nicht einmal stille lächeln»21. Wer aber mit diesem
Kirchenvater dann zum Ergebnis kommen will, dass Jesus tatsächlich nie
gelacht oder gelächelt habe, erliegt einem Fehlschluss. Denn der Umstand
allein, dass etwas nicht berichtet wird, ist noch kein Beleg dafür, dass es

tatsächlich nicht geschehen ist.
Von einem lachenden Christus erzählen gnostische Texte, die es nicht

in den Kanon der Bibel geschafft haben. Der koptischen Petrus-Apoka-

20 Ebd.
21 Johannes Chrysostomos. hom. VI in Mt 2.1-3. deutsch in: BKV 23. 1915. 110.

266



Hat Gott Humor?

lypse zufolge empfing Petrus in der Woche vor Ostern im Tempel zu
Jerusalem die notwendigen Enthüllungen über das Leiden und Sterben Jesu.

Er soll verstehen und so den Tod seines Freundes besser bewältigen
lernen. Das soll ihn stärken und trösten. In einer Vision sieht Petrus die
Szene von der Gefangennahme und Kreuzigung Jesu und fragt: «Was sehe

ich, Herr: Bist du es, nach dem sie greifen, und bin ich es, nach dem du

greifst? Oder wer ist der, der neben dem Holze steht, heiter ist und lacht?
Und einem anderen schlagen sie auf die Füsse und auf die Hände!» Er
bekommt von Christus die Antwort: «Der, den du neben dem Holz heiter
sein und lachen siehst, das ist der lebendige Jesus. Der aber, in dessen

Hände und Füsse sie Nägel schlagen, das ist sein fleischliches Abbild,
nämlich das Lösegeld, welches sie zuschanden machen.» Als Petrus

drängt und sagt: «Herr, niemand sieht dich, lass uns von hier fliehen!»,
antwortet Jesus: «Ich hab dir gesagt, dass sie blind sind. Lass sie gewähren!

Du aber sieh doch, wie wenig sie wissen, was sie reden»22.

Namen und Schauplätze rücken diese geschilderte Szene in die Nähe
der Evangelien. Und doch ist sie mit ihrer Botschaft meilenweit davon
entfernt. Ein Christus, der in den Himmel entrückt sich lachend die Seite

hält und mit ansieht, wie jemand an seiner Stelle am Kreuz verreckt, der

sich köstlich über die Blindheit der Menschen amüsiert und eine billige
Täuschung inszeniert, ist nicht der Christus, den die Bibel verkündet.

Es entspricht vielmehr der gnostischen Vorstellung, dass der Erlöser
Christus eine himmlische Figur ist, die von Gott auf die Erde herabgesandt

worden ist und sich als Mensch verkleidet hat. Der Göttlichkeit dieses

Erlösers widersprach es nun aber, einen ganz und gar menschlichen
Tod zu sterben, sonst wäre er nicht der Erlöser. Deshalb müsste Christus
vorher von der Erde in die himmlische Herrlichkeit entrückt werden und
ein Stellvertreter an seiner Stelle den schändlichen Tod erleiden. Die Gnosis

kennt also den lachenden Erlöser, aber sein Lachen ist zynisch. Sein

Lachen macht ihn nicht menschlicher. Er bleibt der himmlisch Überlegene,

göttlich Erhabene, der nicht die volle Tiefe des Menschseins ausschöpfen

darf. Er entspricht in keiner Weise dem bis in letzte Konsequenz
Mensch gewordenen Christus des Neuen Testamentes.

Es ist deshalb wichtig, sich nochmal dem Neuen Testament zuzuwenden.

Auch wenn dort von keinem Lachen oder Lächeln Jesu ausdrücklich

22 Das Neue Testament und frühchristliche Schriften, übersetzt und kommentiert
von Klaus Berger und Christiane Nord. Frankfurt a.M. (fnsel) 62003. 1222-1229.
hier 1227.

267



Henriette Crüwell

die Rede ist (vielleicht sogar als Reaktion auf die gnostischen Texte), so

gibt es viele Belege dafür, dass Jesus lachende Menschen sehr mochte. So

verheisst er etwa in den Seligpreisungen den Weinenden: «Ihr werdet
lachen» (Lk 6,21). Lachen gehört zum Reich Gottes, wie Jesus es versteht.
Das überrascht nicht wirklich, wenn man bedenkt, dass «Evangelium»
gute Nachricht bedeutet. Um die Freude der Menschen geht es Jesus; wie
ein roter Faden zieht sich das durch das gesamte Evangelium. Oder wie es

Karl-Josef Kuschel nennt: «Die Evangelien durchzieht der Wärmestrom
einer von Jesus ausgehenden Freude über die Schöpfung und den
Menschen.»21 Schon die Weihnachtsgeschichten, insbesondere die des Lukas,
sprechen hier eine deutliche Sprache: Mit der Geburt Jesu beginnt die Zeit
der Freude, in der jeder Mund voll des Lachens ist. Ein Gedanke, der

Eingang in eines der berühmtesten Weihnachtslieder gefunden hat und das in
keiner Christmette fehlen darf:

Stille Nacht, heilige Nacht!
Gottes Sohn, o wie lacht
Lieb aus deinem göttlichen Mund,
da uns schlägt die rettende Stund,
Christ in deiner Geburt.

«Dies habe ich euch gesagt», so wird Jesus im Johannesevangelium zitiert,
«damit meine Freude in euch ist und damit eure Freude vollkommen
wird.» So ist Jesus auch dort zu finden, wo gefeiert wird. Sein erstes
Zeichen wirkt er nach dem Johannesevangelium auf einer Hochzeit. Und diese,

bei der es im alten Orient hoch herging, ist dann auch das Bi ld Jesu für
die messianische Zeit. Vielleicht ist es nicht überinterpretiert, wenn man
den «Mann ohne hochzeitliches Gewand», von dem bei Matthäus (22,11)
die Rede ist, als Menschen deutet, der sich nicht freuen mag.24

Nun ist Freude aber nicht immer gleichbedeutend mit Humor. Auch
wenn beide Ausdruck einer positiven Einstellung zum Leben und zur Welt
sind. Die Geschichten und die Gleichnisse, mit denen Jesus die Menschen
für das Reich Gottes gewinnen will, sind getragen von dieser Lebenseinstellung

und durchaus auch humorvoll. Drastisch-komische Bilder
gebraucht Jesus immer wieder: «der Balken im eigenen Auge» (Mt 7,4), «das
verschluckte Kamel» (Mt 23,24) oder jenes, das «durch ein Nadelöhr
geht»(Mt 19,24).

23 Kuschel, Lachen (wie Anm. 16). 123.
24 Vgl. Friedrich Bernack. «Es ist besser zu lachen als sich zu argem.» Vom

Humor in der Bibel. Stuttgart (KBW) 2007. 11.

268



Hat Gott Humor?

Im Umgang mit seinen Gegnern beweist Jesus das, was man im
Deutschen als «Witz» bezeichnet. Nach dem Lukasevangelium lauern ihm
Spitzel auf und fragen, ob es rechtens sei, dem Kaiser Steuern zu zahlen.
Diese Episode aus dem Evangelium ist bekannt (Lk 20,20-26). Wenn
Jesus mit «Ja» antwortet, kommt er in Schwierigkeiten mit den Religionsgesetzen,

sagt er «Nein», können sie ihn bei den Römern anzeigen. Was

tut Jesus? Er lässt sich eine römische Münze geben und antwortet mit
einer Gegenfrage: «Wessen Bild und Aufschrift sind darauf?» Sie antworten:

«Die des Kaisers» (Lk 20,24f.). Da sagte er zu ihnen: «Dann gebt dem

Kaiser, was dem Kaiser gehört, und Gott, was Gott gehört!» Unzählige
Theologen versuchen seither herauszufinden, was nun Gottes und was des

Kaisers ist, weil sie die Pointe nicht begreifen wollen, nämlich dass Gott
schlechterdings alles gehört. Jesus hat sie damit zum Besten gehalten, und
die meisten haben es bis heute nicht gemerkt, weil sie Jesus keinen Humor
zutrauen.

Gilbert Keith Chesterton vermutet gerade in jenem gelassenen Humor
Jesu den Schlüssel zum Verständnis seines Geheimnisses, wie er einmal
schreibt:

Die ungeheure Gestalt, die das Evangelium überschattet, ragt in dieser wie in
jeder anderen Hinsicht weit über alle Denker hinaus, die sich selbst je für
gross gehalten haben Die alten wie die modernen Stoiker setzen ihren
Stolz darein, ihre Tränen zu verheimlichen. Er verheimlichte Seine Tränen
nie. Er trug sie in aller Schlichtheit auf offenem Gesicht zur Schau, bei irgendeinem

alltäglichen Anblick, etwa dem fernen Anblick Seiner Vaterstadt. Und
doch verheimlichte Er etwas. Feierliche Übermenschen und einflussreiche
Diplomaten setzten ihren Stolz darein, ihre Zornesregungen zu unterdrücken.
Er unterdrückte seinen Zorn nie. Er stiess die Tische von den Vorstufen des

Tempels herunter und fragte die Menschen, wie sie der höllischen Verdammnis

zu entgehen gedächten. Und doch hielt Er mit etwas zurück. Ich sage es

mit Ehrfurcht. Es lag in dieser überwältigenden Persönlichkeit ein Zug, den

man Scheu nennen mag. Es gab etwas, dass Er vor allen Menschen verbarg,
wenn Er auf einen Berg stieg, um zu beten. Es gab etwas, dass Er durch
abruptes Schweigen oder stürmisches Aufsuchen der Einsamkeit verdeckte. Es

gab ein einziges, das zu gross war, als dass Gott es uns hätte zeigen können,
als Er auf Erden unter uns wandelte; und manchmal dachte ich, dass es
vielleicht Seine Heiterkeit war.25

25 Zitiert nach Johann Baptist Metz. Von der Freude und der Trauer, von der
Heiterkeit und der Melancholie und vom Humor, in: Conc(D) 10 (1974) 307-309. hier
309.

269



Henriette Crüwell

Hätte er diese Heiterkeit doch nur gezeigt, möchte man sich gelegentlich

wünschen, wenn man die Sonntagsgesichter seines Bodenpersonals
betrachtet.

4. Die Menschwerdung Gottes als Beweis seines Humors

Hat Gott also Humor? Aber natürlich! Sonst gäbe es die altkatholische
Kirche nicht! So könnten wir antworten. In diese Argumentationsrichtung
geht wohl auch der englische Schriftsteller Gilbert K. Chesterton, wenn er
die Frage unter Verweis darauf bejaht, dass Gott schliesslich den
Menschen erschaffen habe.

Ich möchte aber noch darüber hinausgehen und die These aufstellen:
Gott muss Humor haben, sonst wäre er nicht Mensch geworden. Erinnern
wir uns nochmal daran, was wir als Merkmale des Humors ausgemacht
haben: Die Fähigkeit zur Selbstdistanz, der Mut zur Endlichkeit und zur
Solidarität sowie ein heiterer Umgang mit den Widersprüchen des Lebens.

Aber wie ist das mit Gott? Kann der Eine überhaupt zu sich in Distanz
treten? Kann der Unendliche endlich sein? Und schliesslich: Kann es für
Gott überhaupt Widersprüchliches und damit Komisches geben, wenn er
doch alles sieht, alles weiss und allmächtig ist? Kann Gott also überhaupt
Humor haben?

Das sind Fragen, die sehr tief in die christliche Theologie hineinführen.

Sie rühren an das Zentrum unseres Glaubens: an das Geheimnis der

Menschwerdung Gottes nämlich26. Hier müssen wir ansetzen, um die Frage,

die uns beschäftigt, beantworten zu können. Von Anfang an haben die
Christen versucht, die Menschwerdung Gottes zu verstehen. Der
sogenannte Philipperbrief-Hymnus ist einer der ältesten, wenn nicht sogar der

26 In diesem Sinne wohl auch Thielicke. Lachen (wie Anm. 4). 110: «Ich kann
darauf nur eine Antwort geben, die ich als gewagt empfinde Wenn in kindlicher
Unschuld das Göttliche in das Menschliche und Alltägliche eingestückt wird, dann ist
das ein Lobpreis der Menschwerdung Gottes.» So auch der Linzer Fundamentaltheologe

Hanjo Sauer, Von der Humor(unfähigkeit) der Theologie, in: ders./ Franz Gruber
(Hg.), Lachen in Freiheit. Theologische Skizzen (FS Walter Raberger). Regensburg
(Pustet) 1999.7-17. der die Frage stellt, ob nicht analog der aus der Diskussion um die
Leidensfähigkeit stammenden Formel Karl Rahners, Gott «leide am anderen», «vom
Humor Gottes gesprochen werden» könnte, weil Gott «in Jesus Christus dem
Menschen und der Welt so nahegekommen ist, dass er sich mit dem Menschen freut und in
jener befreienden Erfahrung des Humors als er selber gegenwärtig ist - wenn auch im
Horizont der Weltzeit» (16).

270



Hat Gott Humor?

älteste Text, der dieses Bemühen bezeugt. Er findet sich im Paulusbrief an
die Philipper, ist aber vermutlich vorpaulinisch.

Der Hymnus ist wirklich kein humoriger Text. Und doch ist er geeignet,

uns zum Lachen zu bringen. Zum Lachen der Erlösten nämlich, die

glauben, dass Gott kein kleinlicher Zyniker und auch kein überheblicher
Spötter ist, sondern wesenhaft Humor hat. Es ist sicher nicht zufällig, dass

sich dieser Hymnus ausgerechnet in einem Brief des Apostels Paulus
findet, in dem er über die Freude des Glaubens schreibt. Schauen wir uns
diese Textstelle aus dem Philipperbrief einmal an. Paulus schreibt da:

Seid untereinander so gesinnt wie es dem Leben in Christus Jesus entspricht:
Er war Gott gleich, hielt aber nicht daran fest, wie Gott zu sein, sondern er
entäusserte sich und wurde wie ein Sklave und den Menschen gleich.

Gott ist also kein Gott, der bei sich selbst bleibt. Er ist nicht der Zyniker,
der fern im Himmel auf seinem Thron sitzt und sich köstlich über das

Geschick seiner Geschöpfe amüsiert. Er entäussert sich in Christus und
wird Mensch. Nun ist Selbstentäusserung kein Begriff, der uns leicht von
den Lippen ginge, weil wir ihn etwa im Alltag verwendeten. Er stammt
aus dem Elfenbeinturm der Theologen. Wir müssen also erst mal versuchen,

ihn zu erden. Was also ist mit Selbstentäusserung gemeint? Das

griechische Wort dafür ist Kenosis. «Kenos» heisst übersetzt «leer, nichtig».

Ein «kenos» ist im Neuen Testament derjenige, der mit leeren Händen

dasteht. Wer sich selbst leer macht, der gibt alles her, was er hat und

was ihn auszeichnet.
In Christus gibt Gott also alles her, was ihn zu Gott macht: seine

Allmacht, seine Herrlichkeit, seine Unendlichkeit. Der Schöpfer wird
Geschöpf und damit das, was er nicht ist. Und er zeigt gerade darin, wer er
wirklich ist: Liebe nämlich, deren Macht die Ohnmacht ist und deren

einzige Habe die Hingabe ist.
«Sein Leben war das eines Menschen», so geht es im Hymnus weiter,

«er erniedrigte sich und war gehorsam bis zum Tod, bis zum Tod am
Kreuz.» Immer schon, in fast allen Religionen, gibt es die Geschichten,
die von einem Gott erzählen, der als Mensch verkleidet durch die
irdischen Strassen zieht. Der Clou am christlichen Glauben aber ist, dass Gott

ganz Mensch geworden sein soll - bis in die letzte Konsequenz. Er zieht
sich die menschliche Gestalt nicht nur an wie ein Gewand, sondern er wird
von Grund auf ein Mensch wie wir: Er hat die Windeln voll, er weint und

wütet, ist erschöpft und ohnmächtig, traurig und ängstlich und stirbt
schliesslich nackt am Kreuz. Matthias Grünewald hat das auf seinen Isen-

271



Henriette Crüwell

heimer Altartafeln von der Geburt und der Kreuzigung eindrucksvoll
dargestellt. Und der Evangelist Johannes bringt es ganz drastisch auf den

Punkt, wenn er schreibt: «Das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns

gewohnt» (1,14).
In einem Interview mit «Vox Day» hat Umberto Eco auf die Frage, ob

Gott lacht, geantwortet:

Was ist die seltsame und einzigartige Eigenschaft des menschlichen Wesens?

Das Wissen um die Sterblichkeit. Das ist eine wichtige Erkenntnis, allerdings
keine besonders aufregende. Und ich meine, weil wir die einzigen sind, die
wissen, dass sie sterben müssen, sind wir auch die einzigen, die dem lachend

begegnen. In diesem Sinne, wenn Gott existiert, hat er kein Bedürfnis zu
lachen. Aber vielleicht, vielleicht würde er lächeln.

Da hat Umberto Eco, wenn ich das mal so salopp sagen darf, wohl den

Witz unseres Glaubens nicht verstanden. Denn der unendliche Gott ist ja
in Jesus Christus gerade ein endlicher Mensch geworden, der trotzdem
lachen kann.

Der Philipperbrief-Hymnus endet so:

Darum hat Gott ihn über alle erhöht und ihm den Namen gegeben, der grösser
ist als alle Namen, damit alle im Himmel, auf der Erde und unter der Erde
ihre Knie beugen vor dem Namen Jesu und jeder Mund bekennt: «Jesus

Christus ist der Herr- zu Ehre Gottes des Vaters.»

Das ist die Negation der Negation. Denn Gottes Grösse, so behauptet der

Hymnus, zeigt sich gerade darin, dass er sich klein machen kann, seinen
Reichtum in der Armut, seine Herrlichkeit in der Niedrigkeit, seine
Allmacht in seiner Ohnmacht zeigen will. In Christus Jesus sind die
Widersprüche unseres Daseins nicht aufgehoben, sondern versöhnt: Himmlisches

und Irdisches, Leben und Tod, Fremde und Heimat, Abschied und

Ankunft, Sichtbares und Unsichtbares.
Diese tiefen Glaubensaussagen des Philipperbriefes haben unzählige

Menschen seitdem inspiriert: Gott ist wahrhaft Mensch geworden. Wenn
das kein Beweis dafür ist, dass auch er Humor hat. Es wäre einmal loh-

nenswert, und damit komme ich wieder an den Anfang meines Vortrages,
zu untersuchen, ob sich nicht manche Christen gerade deswegen mit dem
Humor so schwer tun, weil sie sich nicht vorstellen können, dass Gott
tatsächlich Mensch geworden ist. Ein Mensch wie wir.

Im Jahr 1986 erhielt der Philosoph und Theologe Eike Christian Hirsch
den Kasseler Literaturpreis für grotesken Humor. In seiner Dankesrede
versuchte der Preisträger die Frage zu beantworten: Hat Gott Humor? Er

272



Hat Gott Humor?

schloss seine Überlegungen mit folgendem gelungenen Fazit, dem ich
mich hiermit gerne anschliessen möchte:

Ich habe mich bemüht, Ihnen den Gedanken nahe zu bringen, dass Gott nicht
nur Humor schenkt, sondern auch Humor hat Wenn Ihnen diese These zu
weit geht, sollten wir uns wenigstens darauf einigen, dass Gott Spass genug
versteht, uns zu erlauben, ihm Humor zuzuschreiben27.

Ich danke Ihnen für Ihre Aufmerksamkeit.

Henriette Crüwell (geb. 1971 in Offenbach a.M. D) studierte Rechtswissenschaften

in Würzburg und Theologie in Frankfurt und Bonn. Von 2005 bis
2009 war sie wissenschaftliche Mitarbeiterin am alt-katholischen Seminar
der Universität Bonn. Seit 2009 ist sie Pfarrerin der alt-katholischen
Gemeinde Sankt Cyprian in Bonn und Vorstandsvorsitzende der Stiftung
Namen-Jesu-Kirche.

Adresse: Schaumburg-Lippe-Strasse 2.D-53113 Bonn, Deutschland. E-Mail:
bonn@alt-katholisch.de

English Summary

The author seeks to explore the meaning of humour as a term distinct from
seriousness, fun and cynicism. Humour is marked by the courage to accept limited-
ness and the ability to distance oneself from oneself by way of solidarity and

reconciliation of opposites. From this perspective, and with the question as to
whether God has a sense of humour, she turns to the Bible. The Bible makes no
mention of God having a sense of humour or of Christ having laughed. Implicitly,
however, God is presented humorously. This is evident, for example, in the birth
of Isaac, whose name means 'He (God) laughed'. Drawing on the so-called
Philippians Hymn, the author puts the case that God must have humour; otherwise

he would not have become human. The infinite God becomes a finite human

being (courage to accept limitedness). He empties himself (self-distance). And
he remains in solidarity with humanity even unto death. In Christ all opposites
are reconciled (reconciliation). Should readers feel the author has gone too far,
she hopes that they can, at least, agree that God can take a joke well enough to
allow humanity to ascribe to him a sense of humour.

27 Hirsch, Hat Gott Humor? (wie Anm. 3), 56.

273


	Hat Gott Humor?

